Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie

= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 20 (1994)

Heft: 3

Artikel: Théorie et recherche en sociologie de l'imaginaire
Autor: Renard, Jean-Bruno / Tacussel, Patrick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 20 (3), 1994, 699-713 699

THEORIE ET RECHERCHES EN SOCIOLOGIE
DE L’IMAGINAIRE

Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel
Institut de Recherches Sociologiques et Anthropologiques,
Université Paul-Valéry, Montpellier III (France)

1. Introduction : actualité des approches sociologiques de I’imaginaire

La sociologie de I’'imaginaire est un secteur de 1’ anthropologie sociale et culturelle.
Elle bénéficie des apports épistémologiques des autres disciplines scientifiques.
L’originalité des procédures d’investigation qu’elle met en chantier découle
autant de cette situation que de ses efforts pour prendre en considération de
nombreux aspects de la vie quotidienne, immanquablement négligés lorsque
les faits sociaux sont appréhendés a travers un causalisme étroit qui absolutise
les structures et les organisations, ou dialectise les relations entre les individus
et la société a partir des conditions matérielles de 1’étre-ensemble. En outre, sur
le plan épistémologique, I’image est réhabilitée dans sa dimension cognitive,
elle participe aussi a la construction sociale de la réalité et du vécu, a leur
(re)connaissance réciproque. C’est 2 ce double titre que les sociologues doivent
décrire son insertion et sa dynamique dans les processus sociaux.

1.1  Conscience et image

L’image est une représentation produite par la conscience pour doter un objet
de significations. Si I’objet est présent, 2 1a portée de la perception ou des sens,
la conscience est directe. Elle se donne un objet, elle le pose en image. Dans
son essai L’'imaginaire (1940), Jean-Paul Sartre insiste trés justement sur le fait
que, par la conscience imageante, 1’'image est définie par I’intentionnalité. Ce
qu’il nomme la «structure intentionnelle de I’image» concrétise mentalement
ce que nous devons nous représenter, elle réalise une intuition. A cet égard,
I’image porte un savoir, et ce dernier ne saurait tre considéré comme se
surajoutant 2 une image déja constituée pour 1’éclairer : «Il est la structure
active de I’image» (op. cit. édition de 1971, 116). Toutefois, J. P. Sartre rameéne
le contenu de I’analogon dans 1’'image mentale a celui d’un objet substitut et
sous-estime le rOle créatif de son aspect médiateur (op. cit., 115-184).



700 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

Lorsque la chose ou I’'individu ne peut se présenter directement, in vivo, ala
perception, la conscience opére de fagon indirecte. 1.’ objet absent (un souvenir,
une idée abstraite, un défunt, un réve...) est représenté en elle par une image.
Des lors, celle-ci va dynamiser et restructurer le type de connaissance induit
par la conscience. Gilbert Durand note que la conscience dispose de plusieurs
registres de 1’image, dont les extrémes renvoient aux deux situations décrites
précédemment : soit I’adéquation totale ou la présence perceptive, soit le symbole
ou I’inadéquation la plus forte, ce signe lointain, «étemellement veuf du signifié»
(Durand, 1964, 8).

1.2 Du psychologique au culturel

L’image et le symbole sont donc étroitement liés. Ils font signes et, en tant que
tels, ils expriment une opération de 1’esprit, et dans le cas du symbole une
économie intellectuelle puisqu’il figure une idée complexe ou abstraite, rele-
vant du domaine moral, religieux ou idéologique au sens large du terme (politesse,
courtoisie, fidélité, progres, liberté, sainteté, etc.). Le symbole n’est jamais le
fruit d’une convention — pour parler comme F. de Saussure — ou de 1’ arbitraire.
I1 peut s’agir d"une allégorie — dont les emblémes traduisent assez explicitement
le sens a la maniere de la justice figurée par un personnage absolvant ou
punissant et doté d’objets précis (balance, glaive). Mais lorsque le signifié
n’est plus présentable et que le sens ne s’accorde pas 4 un objet défini, sensible,
nous entrons en contact avec 1’imagination symbolique. Le symbole désigne
ici, comme le rappelle A. Lalande (Vocabulaire critique et technique de la
philosophie, p. 1080), un signe concret évoquant, par un rapport naturel, quelque
chose d’absent ou d’impossible a percevoir. A I'inverse de 1’allégorie, il part
d’une figure ou d’une image, d’un geste, pour aboutir 2 une idée, a une
signification.

L’allégorie figure un sens généralement abstrait 2 1’aide d’une représentation
dégradée de sa polysémie, d'un signifiant aussi limité que le signifié. Le symbole
transfigure, ¢’est-a-dire qu’il fait apparaitre dans le signifiant un signifié¢ par
nature inaccessible. Gilbert Durand parle a ce propos de 1a fonction épiphanique
du symbole. Allégories et symboles sont les véhicules du sens qui dessine le
paysage social de 1'imaginaire; ils sont identifiables par leur répétition, leur
redondance. Certains symboles s’enracinent dans les couches profondes de la
psyché, ce sont des archétypes ou formes primordiales ou originaires qui traversent
la vaste carri¢re du temps et des latitudes (Jung). Ils sont susceptibles d’expliquer
la permanence d’une mémoire collective et ses dérivations historiques dans
I’aventure des civilisations et des peuples. Egalement, ils mettent en relief des
invariants qui structurent le psychisme humain et permettent de saisir



Théorie et recherches en sociologie de I'imaginaire 701

scientifiquement les constantes déroutantes ou évidentes de cultures éloignées
ou des comportements.

Enfin, la lecture des symboles et de I’imaginaire invite A analyser trois
dimensions concretes, impliquant 1’harmonie contradictorielle du signifiant et
du signifié. On distingue :

a) l’aspect cosmique : sa figuration puise dans notre environnement extérieur,
bien visible;

b) I'aspectonirique : il s’enracine dans les souvenirs, les gestes qui constituent
les réves;

c) l'aspect poétique : il fait appel au langage le plus chatoyant, celui de
I’esthétisation du donné sensible.

Ces trois composantes du symbole ont ét€ particulierement soulignées par Paul
Ricoeur dans son livre Finitude et culpabilité I1. La symbolique du mal (p. 18).
Elles tracent la voie d’'une herméneutique de 1’'imaginaire, qui envisage les
représentations collectives au-deld d’une sémiologie ou d’'une sémiotique
hypostasiant souvent le signe et le code au détriment de sa forme et de ses
contenus en termes d’expérience vécue et partagée.

2. L’imaginaire dans la tradition sociologique

Jusqu’au début du vingtieme siecle, la philosophie européenne envisage
I'imagination sous I’angle de I’appréhension aliénée du monde. «Maitresse
d’erreur et de fausseté» chez Pascal, elle sera cantonnée pour Descartes dans
un role d’auxiliaire plus ou moins fidele de 1’entendement. C’est également le
point de vue de Malebranche; quant A Spinoza, il la considére comme la
représentante de la connaissance fausse, superstitieuse et illusoire. Cette tradition
iconoclaste laissera des traces durables dans 1a facon dont la jeune sociologie,
héritiere expérimentale du rationalisme des Lumiéres, envisagera la question
de I’imaginaire social.

Karl Marx (1818-1883) fut certainement le premier théoricien de la société
a étudier I'efficacité du symbolique dans les rapports sociaux, cependant —
prisonnier de sa critique de I’'économie politique — il regarde 1’image et le
symbole comme des éléments actifs de 1’aliénation économique et de ses effets
dans la conscience. Le symbole définit selon lui «un signe conscient de la
valeur d’échange» (Grundrisse. Fondements de la critique économique, p. 133),
ce qui manifeste la conversion de 1a matérialité en valeur, de I'usage en échange,
du réel en symbolisé. L’image symbolique est 2 1’origine d’une domination



702 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

mentale qui s’exerce par le biais de la représentation sociale; la monnaie ou
valeur devenue signe donnera avec le développement du capitalisme une
extension planétaire a ce phénomene.

Pour Emile Durkheim (1858-1917), la société est d’abord constituée par
«I’idée qu’elle se fait d’elle-méme». Rompant progressivement avec les
présupposés €pistémologiques du positivisme, 1’auteur des Formes élémentaires
de la vie religieuse en vient 2 reconnaitre 1’autonomie des représentations
collectives qui circulent dans la vie sociale et tissent la trame de I’imaginaire et
de la conscience communautaire. L’imaginaire social est défini sous sa plume
de 1a mani¢re suivante — qui peut aujourd’hui encore satisfaire le sociologue :
«tout un monde de sentiments, d’idées, d’images qui, une fois nés, obéissent a
des lois qui leur sont propres. Ils s’appellent, se repoussent, fusionnent, se
segmentent, proliférent sans que toutes ces combinaisons soient directement
commandées et nécessitées par 1’état de réalité sous-jacente» (p. 605). Dans un
article antérieur, Durkheim indique que les idées sont des réalités, des forces,
que les représentations collectives I’emportent en efficacité sociale sur les
représentations individuelles. Bien qu’il ne parvienne pas 2 situer 1a genése de
cette indiscutable manifestation psychique, il écrit avec lucidité : «Si donc il
nous est donné de constater que certains phénomeénes ne peuvent étre causés
que par des représentations, c’est-a-dire s’ils constituent les signes extérieurs
de la vie représentative, et si d’autre part les représentations qui se révelent
ainsi sont ignorées du sujet en qui elles se produisent, nous dirons qu’il peut y
avoir des états psychiques sans conscience |...]» («Représentations individu-
elles et représentations collectives», Revue de métaphysique et de morale, T.
IV, mai 1898. Sociologie et philosophie, 27). En affirmant que la spiritualité
est la propriété distinctive de la vie représentative individuelle, il en vient a
reconnaitre que la vie sociale se caractérise par une hyperspiritualité, engendrée
par les attributs constitutifs de la vie psychique, hissés a une puissance inégalée
et formant «quelque chose d’entierement nouveau» (op. cit., 48).

Une attention comparable aux représentations sociales est le point de départ
des études de Georges Sorel (1847-1922). 11 constate : «[...] les hommes qui
participent aux grands mouvements sociaux se représentent leur action prochaine
sous forme d’images de la bataille, assurant le triomphe de leur cause. Je
propose de nommer mythes ces constructions dont la connaissance offre tant
d’importance pour I’historien» (Réflexions sur la violence, 1906, 32). Dans une
perspective politique, 1’auteur développe la problématique de I’histoire
catastrophique, il prend 2 rebours la conception historiciste de la philosophie
des Lumitres dans laquelle une dynamique déterministe, un évolutionnisme
indiscuté, viennent 1égitimer les formes de domination les plus rationalis€es.
S’inspirant des travaux de H. Bergson (Essais sur les données immédiates de la



Théorie et recherches en sociologie de 1'imaginaire 703

conscience, 1888), G. Sorel espére saisir la conscience créatrice 2 travers le
mythe, et 1a rupture fondatrice qui lui est associée dans I’expérience historique
et sociale lorsque celle-ci entre en résonance avec I’imagination collective.

A la différence de la sociologie frangaise de 1a fin du dix-neuvi¢me siecle,
la sociologie allemande témoigne a la méme €époque d’une souplesse
méthodologique plus grande. Elle entend associer explication et compréhension,
fait sienne les ouvertures théoriques de la phénoménologie (E. Husserl), et
entreprend d’étudier le vécu des sujets, leurs valeurs et leurs intentions, sans
retenir le modele de scientificité issu du positivisme comtien. Max Weber
(1864-1920) reste sans doute le meilleur représentant de cette exigence. Ses
travaux de sociologie religieuse mettent 1’accent sur les ritualisations,
généralement en rapport avec la foi. De la sorte, il s’interroge sur la fonction
sociale des danses, des chants, des idoles, sur tout ce qui peut contribuer 2
provoquer 1’extase, I’exorcisme ou I’orgie. Selon lui, il existe une affinité entre
la religion et ’art, en ce qu’ils opposent la force d’une transcendance, d’un
sacré a l'intellectualisme rationaliste qui gouverne le destin de 1'odyssée
occidentale. C’est 12 un point essentiel, car Max Weber affirme que le registre
des représentations collectives, de I'imaginaire social, participe d’ un processus
inéluctable : le désenchantement du monde par le développement des sciences
spécialisées et des techniques («Die Entzauberung der Welt durch die
Wissenchaft»).

Cette these conduit Max Weber a examiner le comportement religicux sous
I’angle des valeurs qui confirment ce désenchantement, défini par lui comme
«I’élimination de la magie en tant que technique de salut» (L’éthique protestante
et ’esprit du capitalisme, p. 144). Cette thématique n’implique pas pour autant
I’évaluation des processus imaginaux dans la vie sociale, mais 1’emprise toujours
plus grande d’un imaginaire du rationnel, «colonisant» la sphere publique et
privée de I’existence quotidienne. I.’exemple de 1’ ethos particulier aux milieux
calvinistes a la fin du XVII° siecle illustre parfaitement le rapport entre un
imaginaire religieux (idéologie, valeur et croyance) et le désenchantement,
ainsi qu’il le définit. A la base, on rencontre une interprétation de la prédestination.
Le protestant est voué 2 la vie intérieure, les arréts de Dieu sont irrévocables et
impénétrables, de sorte qu’il est aussi impossible de perdre la grice une fois

qu’elle a été octroyée que de la gagner le cas échéant. Le refus des sacrements —
qui pourraient aider a la trouver — s’ explique donc assez bien. Cette conviction
pousse ainsi a 1’élimination de toute magie, et substitue au salut par le respect
des rites la mobilisation mondaine de 1’effort au service de la rationalisation
croissante, et de I’économie qui est son vecteur essentiel.




704 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

Dans Economie et société, le sociologue nous montre I’importance des
communautés émotionnelles qui apparaissent dans un mouvement prophétique,
et dont la religiosité ou la ferveur est le ciment relationnel. Dans ce genre de
cohésion sociale, la doctrine du prophete pénétre la vie quotidienne en tant que
fonction d’une institution permanente. C’est dans cet ordre d’idée que Max
Weber €tudie 1a domination charismatique, dont les rouages sont largement
imaginaires, ce qui n’atténue en rien leur puissance. Etranger aux affaires
profanes, économiques, le pouvoir charismatique reléve de 1’extraordinaire,
parce qu’il est issu des qualités supposées exceptionnelles attachées a la per-
sonne du chef. La force du charisme réside dans son irrationalité, et dans la
capacité de I'introduire dans la vie courante, brisant la monotonie de 1’existence
ordinaire. On ne s’étonnera donc pas de la formidable orchestration, mise au
point pour mobiliser la ferveur des populations dans ce type de régime, et des
séquences de 1’inconscient collectif sur lesquelles elle joue (Economie et société,
pp. 249-260). A ce titre, on peut dire que Max Weber a ouvert le chemin a
I’observation sociologique des phénomenes de masse politiques, dont le
totalitarisme avec ses aspects magiques fut 1’idéal-type dramatique dans 1’ Europe
du milieu de ce siecle.

Georg Simmel (1858—1918) connait depuis quelques années un regain mérité
d’intérét, notamment chez les sociologues soucieux de prendre la mesure de la
subjectivité, des sentiments, de 1’affectivité dans les relations sociales. Par
ailleurs, I’originalité de ses réflexions épistémologiques centrées autour de la
notion de forme, I'impact de I’esthétique dans ses essais n’ont pas laissé
indifférents les explorateurs de 1’imaginaire collectif. Il n’y a pas, chez G.
Simmel, une théorie de 1’imaginaire, pas plus que dans les travaux des auteurs
précédemment examinés. Mais on remarquera la prise en considération des
processus imageants de la conscience individuelle et/ou collective dans presque
tous ses écrits.

Dans la Philosophie de I’argent (1900), G. Simmel entend d’abord montrer
que la valeur n’est point une propriété objective des choses. Comme la réalité
en général, elle est une catégorie métaphysique, une représentation idéelle; sur
le plan psychologique, elle est d’origine subjective parce qu’elle est inséparable
du désir. S’interrogeant sur le comportement de 1’avare, G. Simmel explique
que son plaisir provient d’un sentiment de puissance qui excede de loin celui
que peut procurer la possession d’un objet quelconque. Sa jouissance s’ apparente
au plaisir esthétique, elle se nourrit de la potentialité pure comme 1’artiste de
1’apparence : son monde est celui de 1’imaginaire. Qu’il s’agisse de la mode, de
la culture féminine ou de la ville, Simmel ne manquera jamais d’insister sur la
prégnance des représentations collectives et sur la dimension esthétique des
formes sociales. «L.’organisation rationnelle de la soci€té, abstraction faite de



Théorie et recherches en sociologie de 1'imaginaire 705

ses conséquences sensibles pour les individus, posséde un trés grand attrait
esthétique : de la vie du tout, elle veut faire une ceuvre d’art...» (La tragédie de
la culture et autres essais, p. 131). Une poétique du social, inscrite dans la vie
quotidienne, fait de cet auteur un précurseur des théoriciens contemporains de
I’imaginaire social comme Michel Maffesoli, Pierre Sansot ou Alain Médam.
Il annonce aussi la prise en compte du quotidien au-dela de la critique de ses
contraintes aliénantes, dénoncées par Henri Lefebvre ou Guy Debord. L’ intérét
de G. Simmel réside dans sa démarche esthético-compréhensive, accordant au
symbole et au sens figuré une dignité€ 2 1a fois heuristique et sociale, comme en
témoigne cette citation : «Un autre moyen social pour 'unité sociale de
s’objectiver est de s’incorporer dans des objets impersonnels qui 1a symbolisent.
Le role de ces symboles est surtout considérable quand, outre leur sens figuré,
ils poss¢dent encore une valeur intrinséque qui leur permet de servir, en quelque
sorte, de centre de ralliement aux intéréts matériels des individus» (Sociologie
et épistémologie, p. 181). Définissant, dans un autre texte, la socialit€ comme
forme ludique de la socialisation (op. cit., 125), en faisant valoir la place du jeu
dans les comportements inter-individuels, Simmel inaugure une ligne de recherche
que I’on rencontrera dans la France des années trente avec la constellation du
College de Sociologie (G. Bataille, R. Caillois, M. Leiris, P. Klossowski...).

Rapidement présenté comme un logicien du social, Vilfredo Pareto (1848-
1923) s’est livré a d’imposantes recherches en économie, sciences politiques et
sociologie. Selon lui, «les sociétés sont transformées par les mythes» (Le mythe
vertuiste et la littérature immorale, p. 127), ce qui I’améne a constater que
dans la vie d’un peuple rien n’est plus efficace et réel que I’idéal. Pour ce motif,
il invite le sociologue 2 étudier les traditions, les 1égendes, les chants populaires,
a prendre en considération le besoin de manifester les sentiments par des actes
extérieurs, notamment les rites. Pour lui, les croyances sociales ou dérivations
(idéologies) sont rendues possibles par I’union du récit mythologique avec les
métaphores du réalisme. Les réflexions de Pareto sur la face de l'illusion (la
rhétorique), 1a magie du verbe, sont d’une réelle actualité pour comprendre les
mécanismes contemporains de la communication (publicité, télévision, radio...).
L’ceuvre de cet auteur mérite d’€tre relue et actualisée dans la perspective de la
sociologie de I’imaginaire (cf. Michel Maffesoli, «L."imaginaire dans la tradition
sociologique : Vilfredo Pareto», Revue Européenne des sciences sociales —
Cahiers Vilfredo Pareto, Tome XVIII, 1980, n° 51, Droz). La tradition
sociologique s’est renforcée sur cette problématique aussi bien en France qu’outre-
Rhin, avec la philosophie sociale (Walter Benjamin, Ernst Bloch, Siegfried
Kracauer...). Avec la définition du concept de mana, Marcel Mauss (1872-
1950), dans son Esquisse d’une théorie générale de la magie (1902), insiste sur
les représentations du monde et les procédés — qui en découlent — d’action sur



706 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

lui : «Entre le signe magique et la chose signifiée, il n’y a que des rapports trés
étroits mais tres irréels, de nombre, de sexe, d’image, et en général de qualités
tout imaginaires, mais imaginées par la société» (Sociologie et anthropologie,
p. 72). Mauss écrit ailleurs : «Voila longtemps que nous pensons que 1’'un des
caracteres du fait social ¢’est précisément son aspect symbolique” (ibid., 294).
Larichesse de I’ceuvre de Mauss est telle que de nombreux courants sociologiques
et ethnologiques, parfois méme opposés comme le fonctionnalisme et le
structuralisme, se réferent a lui. La dette que plusieurs auteurs cités plus loin
reconnaissent devoir 3 Marcel Mauss — comme Georges Bataille, Roger Caillois,
Michel Leiris, Roger Bastide, etc. — nous autorise a placer ’auteur de 1’ Essai
sur le don (1923) parmi les précurseurs de la sociologie de I’imaginaire.

Membre du College de Sociologie, Roger Caillois (1913-1978) s’est attaché
a I’étude des états paroxystisques et paradoxaux de la vie sociale : la féte
(L’homme et le sacré, 1939), le mythe (Le mythe et I’homme, 1938), le bourreau
(«Sociologie du bourreau», dans Instincts et société, Paris, éd. Denoél-Gonthier,
1964), le jeu (Les jeux et les hommes, 1958), le réve (Le réve et les sociétés
humaines, 1967), les animaux fabuleux (La pieuvre, 1973, «LLe mythe de la
licorne», Diogéne,n® 119, 1982), l1a littérature fantastique enfin. De cette ceuvre
importante, on retiendra 1’effort constant de Caillois pour dévoiler la rationalité
du mythique, 1a «logique de I'imaginaire», selon les termes du sous-titre de son
essai sur la pieuvre. Essayiste brillant, Roger Caillois a exercé une influence
déterminante sur de nombreux chercheurs en sociologie de 1’'imaginaire.

Roger Bastide (1898-1974) ajoute 2 la tradition de 1’ anthropologie religieuse
une approche ethnopsychiatrique. On citera principalement Religions africaines
au Brésil (1960), qui traite des cultes syncrétistes et de possession dans I’ Amérique
du Sud d’aujourd’hui, et Sociologie des maladies mentales (1965), qui met en
évidence les déterminants socioculturels des psychopathologies. Dans la lignée
de Roger Bastide, Francois Laplantine a consacré un ouvrage remarquable 2
trois types de réponse de 1'imaginaire social face a une situation de crise :
1’utopie, le messianisme et la possession (Les trois voix de I'imaginaire, 1974).
L’étude des «constantes archétypales» nourrit également les travaux socio-
ethnologiques de Jean Servier (né en 1918) et de Louis-Vincent Thomas (1922—
1994).

A coté d’ouvrages de réflexion politique ou d’épistémologie des sciences
humaines, Edgar Morin (né en 1921) a contribué par plusieurs travaux a fonder
la sociologie de 1’'imaginaire. Le cinéma ou I’homme imaginaire (1956) et Les
stars (1957) explorent les mythes et les mythologies d'un mode d’expression
moderne dans lequel s’investissent les réves et les peurs des sociétés
contemporaines. Les deux volumes de L’esprit du temps (1961 et 1975)



Théorie et recherches en sociologie de 1'imaginaire 707

élargissent le champ d’étude de 1’imaginaire a d’autres aspects de la culture de
masse : les faits divers, I’astrologie, le tourisme. En 1969, La rumeur d’Orléans
saisit sur le vif un cas exemplaire de construction légendaire contemporaine.
Edgar Morin pose le principe de base d’une approche sociologique de I’imaginaire
en incitant le chercheur A une «double lecture simultanée, empirique et
mythologique» des phénomenes sociaux : prenant comme exemple 1a Révolution
francaise, il écrit que «le mythe est en action historique et I’histoire en action
mythique» (Le Monde, 9 juin 1989).

Les recherches de Jean Duvignaud (n€ en 1921) sur la sociologie du théétre
(Sociologie du thédtre, 1965; Spectacle et société, 1970) I’ ont conduit 2 généraliser
I’'idée de théatralisation, de mise en sceéne, a I’ensemble de 1a vie sociale : rites
religieux, rites laics, jeux, fétes (Le don du rien, 1977).

Gilbert Durand (né en 1921) est un disciple du philosophe Gaston Bachelard
(1884-1962). Selon G. Bachelard, I'image évoquée dans le signe poétique, la
métaphore, crée une sorte de songe, de voyage onirique, renvoyant au tissu
archétypal sans lequel se déréglerait sans doute le mécanisme vital de I’équilibre
psychique qui différencie radicalement I’homme des autres espeéces vivantes.
«Ce qui est purement factice pour la connaissance objective reste donc
profondément réel et actif pour les réveries inconscientes. Le réve est plus fort
que I’expérience» affirme le philosophe (La psychanalyse du feu, p. 40). Sur
cette base, G. Durand élabore une théorie générale de 1’'imaginaire dont les
régions d’application couvrent I’ensemble des disciplines universitaires. Partant
de la theése que 1’Occident est dominé par la «profanation anthropologique de
I’'image» (le conceptualisme aristotélicien, la pensée allégorique médiévale, le
rationalisme cartésien), il cherche 2 sortir I’imagination symbolique des
interprétations réductrices intellectualistes qui réduisent le symbole au signe,
I'image au symptome (le déterminisme freudien). D’apres lui, il faut renouveler
la phénoménologie, la situer dans une «amplification» qui admet la fonction
créatrice de la poésie et de la ré€verie. Par ailleurs, il convient aussi de batir une
herméneutique instauratrice élargissant a I’ensemble de 1’'imaginaire (mythes,
rites, religions, etc.) les apports de I’ anthropologie structurale (CI. Lévi-Strauss),
de la linguistique comparée (G. Dumézil), de I’histoire des religions (M. Eliade
et H. Corbin), et de I’épistémologie d’une rationalité complexe, inaugurée par
G. Bachelard.

Pour G. Durand il n’y a pas de coupure entre le rationnel et I’imaginaire. Le
rationalisme n’est qu’une «structure polarisante particuliere» dans le champ
des images. De ce fait, I'imagination participe de 1’équilibre psychosocial.
Gilbert Durand introduira 2 ce propos la notion de «cercle herméneutique» : la
création réintegre les mythes collectifs et les grands archétypes, et réincarne



708 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

des réveries personnelles. Ainsi, I'imaginaire permet de comprendre comment
des nceuds de structures activent des formations mythiques, dévoilent leur
perdurance, et confirment leur réactualisation en des périodicités historiques
observables. Etudiant 1a fresque romanesque (et sociologique) d’Emile Zola, il
mettra en évidence la résurgence de mythes dionysiaques, «intimistes», 2 une
époque ou dominaient pourtant les grandes espérances prométhéennes, avec
leur corteége d’allégories, de symboles et d’images voués A I’euphémisation du
Progrés. Pour comprendre cette «dissémination symphonique» des images
mythiques, leur enracinement dynamique, G. Durand fait appel a I’'idée d’un
«trajet anthropologique» défini comme «lI’incessant échange qui existe au niveau
imaginaire entre les pulsions subjectives et assimilatrices et les intimations
objectives émanant du milieu cosmique et social» (Les structures anthropo-
logiques de I’imaginaire, 1969, 38). Son ceuvre magistrale et novatrice plaide
en faveur d’une définition contemporaine de la raison, ajustée enfin a cette
unité de I’homme dont la tradition s’est faite 1’écho pendant des siecles, au
retour d’Hermes, de 1a Ratio Hermetica.

Dans un style trés différent, Jean Baudrillard (né en 1929) explore, depuis
1968, les effets sociaux des représentations, le jeu des signes, la place du
symbolique dans les sociétés économiquement «développées». Le monde des
objets constitue, dit-il, un syst¢me de signes, et la valeur d’usage n’est rien en
dehors de la valeur d’échange, elle est aussi «un rapport social fétichis€». La
politique, I’économie, le sexe, I’art ne sont plus que des simulacres, des modeles
de simulation sans détermination agissant sur un réel introuvable ou virtuel.

3. Les champs de recherche en sociologie de I’imaginaire

A partir des travaux des «péres fondateurs», 1’exploration des imaginaires
sociaux s’est développée dans huit grands domaines. Ceux-ci ne sont
naturellement ni exhaustifs ni exclusifs les uns des autres.

3.1  Imaginaire et vie quotidienne

La sociologie de la vie quotidienne réhabilite le rdle de 1’affectif dans la vie
sociale : théatralisation du paraitre social, fascination pour les faits divers,
peurs et inquiétudes collectives, affinités €lectives, «tribalisation» (Maffesoli,
1988).



Théorie et recherches en sociologie de 1'imaginaire 709

3.2 Mythes dans I’histoire et la politique

Les mythes fondateurs ou eschatologiques ne sont pas 1’apanage des seules
sociétés traditionnelles ou des religions : les nations, les Etats, les mouvements
sociaux, les idéologies s’appuyent sur un socle de représentations mythologiques.

3.3 L’image de I’Autre

Quels sont les mécanismes sociaux qui président a la construction d’une image
de 1’ Autre : peur de I’étranger, besoin de distinction, recherche d’un modele
idéal ou au contraire d’un contre-modele, désignation d’un bouc émissaire. ..

3.4  Religion et imaginaire

L’étude sociologique de I’imaginaire religieux en montre toute la diversité et
toute la complexité. Il ne s’agit pas seulement d’analyser les représentations de
I’ Au-deld, du Paradis et de I’Enfer, des €tres surnaturels, mais aussi de rendre
compte de 1’alternance entre des phases d’institutionnalisation ecclésiale et des
phases d’effervescence mystique ou I’attente du Royaume se manifeste par des
mouvements millénaristes pronant le changement social radical.

3.5 Science et imaginaire

Les principaux secteurs de la science contemporaine sont investis par un
imaginaire qui s’enracine dans les themes religieux ou mythologiques : la
bombe atomique et 1’ Apocalypse, la conquéte de 1’espace et 1'Odyssée, les
manipulations génétiques et Pygmalion, les ordinateurs ou les robots et le
mythe du Golem (Moles, 1988). Des convergences se dessinent entre science
d’avant-garde et mystiques traditionnelles tandis que I’histoire des sciences
révele les croyances irrationnelles, les controverses scientifiques, les erreurs et
méme les mystifications qui se mélent a I’élaboration théorique et expérimentale.

3.6  Littérature et imaginaire social

Loin d’€tre un simple miroir du social ou une superstructure reflétant I’idéologie
dominante, la littérature est un laboratoire de situations possibles et de nouvelles
représentations. Les avant-gardes littéraires et artistiques, en particulier, révélent
des tendances et des latences encore en gestation dans la vie sociale (Tacussel,
1984).



710 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

3.7 Image et imaginaire

L’étymologiec commune aux mots «image» et «imaginaire» rappelle le lien
étroit qui les unit. Avec ’apparition et le développement considérable de la
photographie, du cinéma, de 1a bande dessinée, de la télévision, de la publicité,
la société contemporaine apparait bien comme une «civilisation de I’image»
(Fulchignoni, 1969). La culture de masse y exprime et y puise a la fois ses
stéréotypes (clichés), ses prototypes (modeles) et ses archétypes (stars).

3.8  Rumeurs et légendes contemporaines

Aux recherches expérimentales sur les processus de déformation des messages,
la sociologie de I’imaginaire a rajouté 1I’étude de la rumeur in vivo (Morin,
1969). Plus récemment, en s’inspirant du courant folkloriste anglo-saxon, elle
s’intéresse aux «légendes urbaines» (Campion-Vincent et Renard, 1992), ces
anecdotes 2 1’allure de faits divers qui véhiculent une morale implicite et se
rattachent, par leur structure narrative et leurs motifs, a la tradition des contes
et des récits populaires.

4. Conclusion

Au carrefour des sciences humaines, ou elle integre les apports respectifs de
I’histoire, de 1’ethnologie et de la psychologie, 1a sociologie de I’imaginaire, en
portant son attention sur une faculté psychologique et culturelle qui se manifeste
dans toutes les activités humaines, a donc une vocation doublement
interdisciplinaire. On retrouve ici 1’idée fondatrice de Gilbert Durand, qui
souhaitait rassembler autour de I’étude anthropologique de I'imaginaire les
spécialistes des diverses sciences humaines.

La sociologie de l’'imaginaire apparait aujourd’hui comme un courant
foisonnant, a la recherche d’une cohérence méthodologique et théorique. Les
techniques d’analyse proviennent de sources diverses : recherche des archétypes,
selon I’ optique de Jung; tests projectifs et d’associations de mots, inspirés de la
psychologie; différenciateur sémantique d’Osgood, pour I’ étude des stéréotypes
culturels en psychologie sociale; analyse de contenu des discours et des images.
Seul effort notable, mais peu suivi, pour construire une méthode spécifique de
I’étude de I'imaginaire : le trajet qui méne, selon Gilbert Durand, de la
mythocritique des textes a une mythanalyse sociale (Durand, 1979).



Théorie et recherches en sociologie de 1’imaginaire 711

Dans son texte introductif aux Aspects de la sociologie francaise (Paris,
Editions Ouvrieres, 1966), Gabriel Le Bras observe que les diverses
spécialisations de la sociologie se développent généralement suivant trois étapes
dialectiques : larecherche d’un modele simple et primordial, puis la découverte
de la complexité et de la diversité, enfin le recours a 1’unité, fondé non plus sur
un objet mais sur une démarche intellectuelle et un systeme de concepts. Ainsi,
la sociologie religieuse a d’abord cru trouver les racines sociales de la religion
dans les clans archaiques, elle a ensuite différencié les multiples aspects de
chaque religion et, pour finir, elle a identifi€ le religieux au sein des phénomenes
sociaux, méme profanes. La sociologie politique a suivi un trajet analogue :
analyse de la Cité antique comme monde clos, puis prise en compte des réalités
multiples de la vie politique (électeurs, partis, idéologies, groupes de pression,
etc.), enfin recours a I'unité autour des probleémes de pouvoir et d’influence,
quel que soit le niveau ot ils s’exercent. On peut penser que la sociologie de
I’'imaginaire a suivi et suivra la méme évolution : i 1a quéte des origines dans
les archétypes a succédé la découverte des multiples imaginaires sociaux,
tandis que la recherche s’oriente désormais vers la mise en évidence de la
dimension imaginaire des phénomenes sociaux, dimension qui n’est pas la
moindre des diverses facettes qui, selon Marcel Mauss, constituent le fait
social total.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Auclair G. (1970), Le «mana» quotidien. Structures et fonctions de la chronique des faits divers,
Anthropos, Paris, 1982.

Baczko B. (1984), Les imaginaires sociaux, Payot, Paris.

Bastide R. (1960), Les religions africaines au Brésil, PUF, Paris.

Bastide R. (1965), Sociologie des maladies mentales, Flammarion, Paris.

Bastide R. (1972), Le réve, la transe et la folie, Flammarion, Paris.

Bataille G. (1970-1988), (Euvres complétes, 12 tomes, Gallimard, Paris. En particulier : Articles
1922-1940 (tome I), «La part maudite» et «Théorie de la religion» (tome VII),
«L’érotisme» (tome X).

Baudrillard J. (1981), Simulacres et simulations, Galilée, Paris.

Baudrillard J. (1985), Le miroir de la production, Galilée, Paris.

Bloch E. (1976 et 1982), Le principe-espérance, 2 vol., Gallimard, Paris.
Brown R. H. (1988), Clefs pour une poétique de la sociologie, Actes Sud, Paris.

Cabhiers de I'Imaginaire (Privat, Toulouse) : «L’imaginaire dans les sciences et les arts», 1,
1988; «L’imaginaire du politique», 2, 1988; «Les formes de I’imaginaire social», 3,
1989; «Vie quotidienne», 4, 1989. N° § a 10 (L' Harmattan, Paris).

Caillois R. (1938), Le mythe et I’homme, Gallimard, Paris, 1972.
Caillois R. (1939), L’homme et le sacré, Gallimard, Paris, 1950.



712 Jean-Bruno Renard et Patrick Tacussel

Caillois R. (1958), Les jeux et les hommes, Gallimard, Paris, 1967.

Caillois R. et Von Grunebaum G. E. Dir. (1967), Le réve et les sociétés humaines, Gallimard,
Paris.

Caillois R. (1973), La pieuvre. Essai sur la logique de l’imaginaire, .a Table Ronde, Paris.

Campion-Vincent V., Renard J.-B. (1992), Légendes urbaines. Rumeurs d’aujourd’hui, Payot,
Paris.

Debord G. (1967), La société du spectacle, Buchet/Chastel, Paris.

Desroche H. (1973), Sociologie de I’espérance, Calmann-Lévy, Paris.

Durand G. (1960), Les structures anthropologiques de 1’imaginaire, Bordas, Paris, 1979.
Durand G. (1964), L’imagination symbolique, PUF, Paris.

Durand G. (1979), Figures mythiques et visages de I’ ®uvre. De la mythocritique a la mythanalyse,
Berg International, Paris.

Durand G. (1994), L’imaginaire. Essai sur les sciences et la philosophie de I’image, Hatier,
Paris.

Duvignaud J. (1965), Sociologie du théatre, PUF, Paris.

Duvignaud J. (1970), Spectacle et société. Du théatre grec au happening. La fonction de
I’imaginaire dans les sociétés, Denoél/Gonthier, Paris.

Duvignaud J. (1977), Le don du rien. Essai d’anthropologie de la féte, Stock, Paris.
Duvignaud J. (1991), La genése des passions dans la vie sociale, PUF, Paris.
Fulchignoni E. (1969), La civilisation de I’image, Payot, Paris.

Girardet R. (1986), Mythes et mythologies politiques, Ed. du Seuil, Paris.

Holton G. (1981), L’imagination scientifique, Gallimard, Paris.

Jeudy H.-P. (1979), La peur et les media, PUF, Paris.

Laplantine F. (1974), Les trois voix de 'imaginaire, Editions Universitaires, Paris.
Larochelle G. (1990), L’imaginaire technocratique, Boréal, Montréal (Canada).
Ledrut R. (1984), La forme et le sens dans la société, Librairie des Méridiens, Paris.
Maffesoli M. Dir. (1978), La galaxie de I’imaginaire, Berg International, Paris.
Maffesoli M. (1979), La violence totalitaire, PUF, Paris.

Maffesoli M. (1979), La conquéte du présent. Pour une sociologie de la vie quotidienne, PUF,
Paris.

Maffesoli M. (1982), L’ombre de Dionysos. Contribution a une sociologie de I’orgie, Librairie
des Méridiens/Anthropos, Paris.

Maffesoli M. (1988), Le temps des tribus, Librairie des Méridiens, Pans.
Maffesoli M. (1990), Au creux des apparences. Pour une éthique de I’esthétique, Plon, Paris.
Mauss M. (1950), Sociologie et anthropologie, PUF, Paris.

Médam A. (1982), L’esprit au long cours. Pour une sociologie du voyage, Librairie des Méridiens,
Paris.

Moles A. (1988), Une méthode d’approche des phénoménes flous : application aux effets sociaux
des mythes dynamiques, Sociétés, 19, 16-20.

Morin E. (1956), Le cinéma ou I’homme imaginaire, Editions de Minuit, Paris.

Morin E. (1957), Les stars, Ed. du Seuil, Paris, 1972.

Morin E. (1961, 1975), L’esprit du temps, 2 volumes, Grasset, Paris, 1975.

Morin E. (1969) et al., La rumeur d’Orléans, Ed. du Seuil, Paris (n®* éd. augmentée, 1982).



Théorie et recherches en sociologie de 1'imaginaire 713

Miihlmann W. E. (1968), Messianismes révolutionnaires du Tiers-Monde, Gallimard, Paris.

Pareto V. (1971), Le mythe vertuiste et la littérature immorale, (Euvres complétes, tome XV,
Droz, Genéve.

Reszler A. (1981), Mythes politiques modernes, PUF, Paris.

Riviere Cl. (1988), Les liturgies politiques, PUF, Paris.

Sansot P. (1971), Poétique de la ville, Klincksieck, Paris.

Sansot P. (1986), Les formes sensibles de la vie sociale, PUF, Paris.
Sansot, P. (1991), Les gens de peu, PUF, Paris.

Servier J. (1967), Histoire de l'utopie, Gallimard, Paris.

Simmel G. (1989, 1990), Philosophie de la modernité, 2 vol., Payot, Paris.
Simmel G. (1990), Philosophie de I’argent, PUF, Paris.

Sorel G. (1946), Réflexions sur la violence, Marcel Riviére, Paris.

Tacussel P. (1984), L’attraction sociale. La dynamique de l’imaginaire dans la société
monocéphale, Librairie des Méridiens, Paris.

Thomas L.-V. (1984), Fantasmes au quotidien, Librairie des Méridiens, Paris.

Weber M. (1963), L’éthique protestante et I’esprit du capitalisme, Plon, Paris.

Weber M. (1964), Economie et société, Plon, Paris.

Wunenburger J.-J. (1979), L’utopie ou la crise de I’imaginaire, Editions Universitaires, Paris.
Wunenburger J.-J. (1990), La raison contradictoire, Albin Michel, Paris.

Adresse des auteurs :

Jean-Bruno Renard, Patrick Tacussel

Département de Sociologie, Université Paul-Valéry (Montpellier III)
Route de Mende, F-34032 Montpellier Cedex 1






	Théorie et recherche en sociologie de l'imaginaire

