
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 20 (1994)

Heft: 3

Artikel: Eisenstadts Verhältnis zu Weber : die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus als Testfall

Autor: Kalisch, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 20 (3), 1994, 657-697 657

EISENSTADTS VERHÄLTNIS ZU WEBER:
DIE PROTESTANTISCHE ETHIK UND DER GEIST DES

KAPITALISMUS ALS TESTFALL

Volker Kaiisch
Humboldt-Universität zu Berlin

Dem Andenken Friedrich H. Tenbrucks

Max Weber formulierte 1919 in seiner berühmt gewordenen Rede Wissenschaft

als Berufdas Paradigma, unter dem er nicht nur die Erkennmisse anderer,

sondern auch seine eigenen wissenschaftlichen Arbeiten und Beiträge
verstanden und bewertet wissen wollte: „Jeder von uns in der Wissenschaft
weiß daß das, was er gearbeitet hat, in 10, 20, 50 Jahren veraltet ist. Das ist das

Schicksal, ja: das ist der Sinn der Arbeit der Wissenschaft, dem sie, in ganz
spezifischem Sinne gegenüber allen anderen Kulturelementen, für die es sonst
noch gilt, unterworfen und hingegeben ist: jede wissenschaftliche .Erfüllung'
bedeutet neue .Fragen' und will .überboten' werden und veralten. Damit hat
sich jeder abzufinden, der der Wissenschaft dienen will" <GAWL, 592>*.

Was Weber dabei jedoch voraussetzte, war eine adäquat und unmittelbar
reagierende „scientific community", was er nicht bedachte, ist die bisweilen
ungenaue und oberflächliche Aneignungs- wie Auseinandersetzungspraxis
eines Wissenschaftsbetriebs, der sich aus theoretischen Bruch- und Versatzstücken
zusammensucht, was ihm gerade opportun auf dem Markt billiger Ideenangebote

erscheint. Das Heraustreten aus bestimmten liebgewonnenen Rezeptions-

wie Urteilsstereotypen wird deshalb dort zur Pflicht, wo Indizien dafür
sprechen, daß es in dem von Weber selbst angezeigten „Erfüllungs"tatbestand
um Bezugnahmen geht, die nur schwer oder gar nicht mehr mit dem ursprünglich

Intendierten korrelieren wollen. Dort ist auch die Aktualität eines Gedankens

selbst nach fünfzigjähriger Laufzeit nicht veraltet. Webers umfassende
Studie Über den Zusammenhang von Protestantismus und Kapitalismus, Die
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, die Weber - im Folgenden

der Einfachheit halber mit dem gängigen Kürzel „PE" zitiert - das erste
Mal im 20. (1904) und 21. (1905) Band des „Archiv für Sozialwissenschaft
und Sozialpolitik" veröffentlichte, ist hierfür ein gutes, ihn anscheinend selbst
widerlegendes Beispiel. Die Auseinandersetzung mit dieser Abhandlung kann
mittlerweile nicht nur auf eine höchst aktiv geführte Rezeptionsgeschichte von

* Die im vorstehenden Aufsatz verwendeten Klammem geben spitz O ausschließlich Weber-
Fundstellen an, während runde alle übrige herangezogene Literatur nachweisen.



658 Volker Kaiisch

über 90 Jahren und mit weit über die Fachgrenzen hinausreichender Beteiligung

zurückblicken, sondern kann sich auch noch heute in der Gewißheit
wähnen, daß in nächster Zukunft trotz mehrfacher und beachtenswerter
Aneignungsversuche so schnell nicht mit ihrer „Bewältigung" zu rechnen ist. An
der Fülle der bestehenden Arbeiten jedoch, die sich bereits an einer Interpretation

versucht haben, Weber genauer und besser zu verstehen als dieser sich
selbst, heben sich einzelne Deutungen dadurch ab, daß sie der bereits
stattgefundenen Rezeption Richtung gewiesen haben, zudem einen Diskussionsstand
repräsentieren, hinter den die neuen Versuche nicht zurückfallen dürfen.

Einer, der ohne Zweifel einen Markstein für die Weber-Rezeption und
speziell für ein Verständnis von Webers PE-Arbeit gesetzt hat, ist Shmuel
Noah Eisenstadt. Seine Lesart hat Weber ganz wesentlich für die
„Modernisierungsforschung" erschlossen und hat von dorther der anknüpfenden Weber-
Rezeption unzweifelhaft den Weg gewiesen. Eisenstadts Weber-Interpretationen,

was sie kennzeichnet, worin ihre Verdienste liegen, in welchem
Zusammenhang Eisenstadt auf Weber gestoßen ist, aber auch, wo die Grenzen
seiner Interpretationsversuche liegen, was Eisenstadt von Weber möglicherweise

unterscheidet, das werden daher Leitfragen sein, denen nachfolgende
Überlegungen gewidmet sein sollen.

I.

Bevor ich mich der Darstellung, Interpretation und Diskussion von Eisenstadts

Weber-Deutung zuwende, will ich versuchen, einige zentrale Gedanken und
Aspekte, wie sie Weber in seiner PE-Studie ausgebreitet und durchgeführt hat,
in Erinnerung zu rufen. Dabei kann es sich nicht dämm handeln, möglichste
Vollständigkeit anzustreben oder gar walten zu lassen, zumal anerkannt werden

soll, daß Weber noch immer für sich selbst besser sprechen kann als alle
seine Interpreten. Tatsächlich ist Webers wichtige Arbeit im allgemeinen mehr
dem Titel nach bekannt als wirklich gelesen worden. Abgesehen davon ist sie
sicherlich keine einfach zu rezipierende, außerdem materialreiche und deshalb
bisweilen verwirrende Lektüre. Eine klare Verständigung darüber, was denn in
Webers Abhandlung wirklich steht, ist daher notwendig, gibt es doch bis heute

- soweit ich sehe - keine allgemein anerkannte PE-Lesart. Die massenhaft
existierende Sekundärliteratur über Webers PE scheint sich vielmehr durch
ihre Divergenzen auszuzeichnen sowie durch das Manko, häufig einem
Textverständnis aufzuruhen, das sich nur schwer oder überhaupt nicht mit Webers
Text bzw. Intentionen in Einklang bringen lassen will.



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 659

Worum geht es Weber also in seiner berühmten Studie? Dieser Frage soll
zunächst nachgegangen werden; die Durchzählung der thesenartig formulierten

Kemgedanken impliziert dabei keine logische Wertung oder Hierarchie,
sondern soll lediglich die Verständigung über einzelne, aber konstitutive Aspekte
vereinfachen, die alle zusammen Eingang in die PE gefunden haben und dort
zur verstehenden Aufschlüsselung eines bestimmten Phänomenbereichs methodisch

zusammenwirken.

Eine weitere klärende Bemerkung zum im Folgenden verwendeten Kürzel
„PE" sei ebenfalls noch vorausgeschickt. Auch hier weist die Sigle PE im
wesentlichen auf die in Webers Abhandlung Die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus eingeführte, weit über den soziologischen Fachkreis
hinaus rezipierte und diskutierte „Protestantismus-Kapitalismus-These" hin.
Wer sich der lohnenden Mühe unterziehen will, Webers Gedankengang an den

ursprünglichen Publikationsorten nachzulesen, sei nachdrücklich darauf
hingewiesen, daß der hier nur im Kürzel erfaßte Titel in Wirklichkeit ein eng
aufeinander bezogenes, inhaltlich zusammenhängendes Textkonglomerat meint,
das zumindest aus drei unterschiedlichen Textgruppen besteht, nämlich aus
den beiden, die PE zusammen ergebenden Aufsätzen (1905), aus Webers
verschiedenen Repliken (1909/10) auf die von H. Karl Fischer und Felix Rachfahl
erhobenen kritischen Einwendungen sowie aus dem ursprünglich in der „Frankfurter

Zeitung" 1906 veröffentlichten Aufsatz, Die protestantischen Sekten
und der Geist des Kapitalismus (Samuelsson, 1 [Anm. 1]; Oakes, 81 f.). Und
auch der zweiteilige Kerntext, der schließlich noch von Weber selbst in seine
Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie <GARS I> aufgenommen wurde,
erfuhr für diesen Zweck gegenüber der Erstveröffentlichung im „Archiv für
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik" eine gleichsam auf mehreren Schichten
vollzogene Ergänzung und Überarbeitung (Küenzlen, 11 f.), die hier allerdings
nicht berücksichtigt werden können (vgl. hierzu Weiß/Lichtblau). Zu der den
GARS vorangestellten Vorbemerkung sei lediglich vermerkt, daß inhaltlich
betrachtet nichts hinzukommt, was nicht schon in der PE steht, und sich durch
erstgenannte auch nicht der Stellenwert der zweitgenannten Abhandlung
ändert. Die in PE erarbeiteten Erkenntnisse werden jedoch in der Vorbemerkung
systematisiert, auf eine andere, methodologisch abstraktere Reflexionsebene
gehoben sowie in einen weltgeschichtlichen Kontext gestellt. Daß die von
Johannes Winckelmann besorgte, bequem zugängliche Textsammlung in noch
nicht absehbarem Umfang ebenfalls keinen originalen bzw. philologisch
einwandfreien Text vorlegt und die kursierenden englischsprachigen Übersetzungen

alle mehr oder weniger auf die von Talcott Parsons ausgearbeitete, der die
PE bekanntlich für ein Fragment hielt (vgl. engl. Übersetzung Parsons, 11;



660 Volker Kaiisch

Giddens, XIV), zurückgreifen, sei hier ebenfalls nur vermerkt, im Folgenden
aber nicht weiter berücksichtigt.

1. Titel wie Inhalt von Webers Studie PE sind mißverständlich und sind
tatsächlich häufig mißverstanden worden. Weber hat den Schwerpunkt seiner
Untersuchung weder auf den Protestantismus noch auf den Kapitalismus gelegt,
was leider auch die Chiffre von der „Protestantismus-Kapitalismus-These"
fälschlich nahelegt, sondern auf „Ethik" und „Geist". Bei näherer Betrachtung
stellt sich zudem heraus, daß Weber auch nicht die Ethik des Protestantismus,
sondern die einer seiner historisch herausgebildeten Formen, nämlich die des

„Calvinismus", im Blick hat, wie es ihm ebensowenig um den Geist des
Kapitalismus allgemein geht, sondern spezifisch um den in seiner modernen Form.
Gegenstand ist ihm also, um es mit einer Formel zu versuchen, das im
Prädestinationsgedanken des Calvinismus begründete Motiv zur innerweltlichen
Askese, das Anhänger dieser Lehre nachdrücklich zur Berufsarbeit und
darüber hinaus zur Reproduktion wie Kumulation bereits erzielter Leistungen
bzw. erwirtschafteter Überschüsse (Gewinne) anhält. Weber will dabei das

Motiv für solches Handeln aus dessen Wertbezug erklären, nämlich als
„innerweltlicher Indikator für außerweltliche Auserwähltheit" (s. u.) auf der Indivi-
dualebene zu fungieren und deshalb auf gesellschaftlicher Ebene erfolgsorientiertes

(wirtschaftliches) Handeln durch den Nachweis seiner Verknüpfung mit
entsprechenden religiösen Vorschriften (Prädestinationslehre) zu rechtfertigen.
Gelingt diese Verknüpfung, was sich nur geschichtlich zeigen kann, dann
schafft sie Entlastung für den Einzelnen vom Legitimationsdruck für sein Handeln

auf persönlicher Ebene insofern, als in allgemeiner Übereinstimmung mit
einer anerkannten, übergeordneten Norm tatsächlich „der erzielte wirtschaftliche

Erfolg als innerweltlicher Indikator für außerweltliche Auserwähltheit"
genommen werden kann (Matthes II, 57). Im Zentrum von Webers Studie steht
damit die historische Herleitung und gesellschaftlichen Konsequenzen
nachspürende Analyse eines bestimmten, richtungsweisenden Lebensftihrungsprinzips
das allgemein sinnbegründetes Handeln individuell wie kulturell verbindlich
zu stiften wie zu definieren vermag und im besonderen wirtschaftlichem Handeln

seine (spezifische kapitalistische) Charakteristik verleiht.

2. Als sich Weber 1904/05 zur Veröffentlichung seiner Studie entschloß, führte
er zwar beileibe kein neues Thema in die damals rührige Diskussion um Genese

und Wesen des modernen Kapitalismus ein (Küenzlen, 10, 13 ff.; Dülmen,
89) - darin liegt ihre Bedeutung nicht -, er stellte dieselbe jedoch auf ein neues
Fundament. Weber wandte sich nämlich in und mit der PE gegen zwar allgemein

geläufige, meist aber unhinterfragte Prämissen: a) der Kapitalismus sei

dynamisch und kontinuierlich aus den ihm vorhergehenden Wirtschaftsformen
entstanden, b) die Entwicklung hin zum Kapitalismus sei als ein ökonomischer



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 661

wie gesellschaftlicher Fortschritt im Sinne eines Sieges des zukunftsorientierten
Rationalismus über den rückgewandten, von irrationalen Momenten
durchzogenen Traditionalismus zu preisen; c) nehme mit „Überwindung des

ökonomischen Traditionalismus" zunehmend Autorität wie Einfluß kirchlichreligiöser

Lebensführungsprinzipien ab (Küenzlen, 18); außerdem stelle sich
d) in jeder Analyse der auf dem Kapitalismus basierenden Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung auch die Frage nach dessen Schicksal und zukünftiger
Bedeutung (Küenzlen, 17)

3. Die Bedeutung von Webers Abhandlung PE liegt nun wesentlich und im
Gegensatz zu eben aufgezählten Erkenntnisprämissen in erkenntnistheoretischer
Flinsicht sozusagen im Schritt zurück. Weber greift gleichsam eine damals
gängige Thematik auf, indem er zugleich und mit ihr seine eigene, eigentümliche

methodische Vorgehensweise exponiert. Und diese ist es, die, wenn auch
differenziert und der jeweiligen Sachproblematik gemäß angeglichen, für sein

soziologisches Denken charakteristisch, zentral und konstitutiv ist. Zu denken
ist dabei im einzelnen genauso an das a) hier eingeführte und erprobte begriffliche
Instrumentarium <z. B. „Idealtypus"; PE, 55 [Anm. 49, 93]> wie es b) die
Kategorien sind, die sich der erkenntnisbezweckten Bildung von idealtypischen
Konstruktionen im historisch-soziologischen Vergleich verdanken <„Kultur-
bedeutung"; PE, z. B. 205 [189]>. Darüberhinaus ist esc) die darin begründete
universalhistorische Perspektive, in der das zu erklärende soziale Phänomen
erst seine ganze kulturelle Tragweite entfaltet, und ist es vor allem d) das

Thema selbst, das immer um die konsequenzenbedenkende Verknüpfung von
Weltanschauung und sozial bedeutsamem Handeln kreist. Wenn man auch
nicht notwendigerweise und in jeglicher Hinsicht der inzwischen gängigen,
durchaus diskussionswürdigen Bewertung der „Religionssoziologie" - nach

„Verabschiedimg von Wirtschaft und Gesellschaft" (Tenbruck 1977) - als dem
eigentlichen Hauptgedanken Webers zuzustimmen braucht (Weiß, 103;
Küenzlen, 4 f., 10 f.; Tenbruck 1991, 38 f.), so wird in PE doch zumindest die
Frage nach Herkunft und Genese der „Moderne" aufgeworfen, die Weber in
allen seinen Schriften wie eine Art roter Faden beschäftigt und die über Webers

eventuelles Sonderinteresse hinaus, sich in eine der maßgeblichen
Fragestellungen der auf ihre eigene kulturelle Ambivalenz reflektierenden Jahrhundertwende

einklinkt (Dülmen, 89).

4. Kapitalismus im Sinne einer mehr oder weniger gerissenen oder erfolgreichen

„Geschäftsklugheit" <PE, 33 [42]>, eines „rücksichtslosen, an keine Norm
innerlich sich bindenden Erwerbs" <PE, 42 [48]>, also einer ausschließlich
direkt nach Übervorteilung strebenden ökonomischen Praxis, gab es nach Weber

zu allen Zeiten und in allen Kulturen. Diese Praxis ist nicht Gegenstandsbereich

von Webers Studie. Weber hat vielmehr die typisch moderne Form des



662 Volker Kaiisch

Kapitalismus im Blick (Oakes, 84 ff.), dem ursprünglich ein kennzeichnendes
und ihn bestimmendes Ethos innewohnt (z. B. Berufsverständnis), das gleichzeitig

das wirtschaftliche Handeln des Einzelnen bestimmt, seine Form, Ziele
und Grenzen reguliert sowie sich als eine allgemeine, wertbezogene Haltung
gesamtgesellschaftlich manifestiert. In ihm wirken wenigstens drei Momente,
nämlich a) Pflichtgefühl, b) planend-rechnendes Wirtschaften, c) Selbstbeherrschung

mit Maßhaltung zusammen <PE, 47 [53]>. Doch ein solches Wirtschaftsdenken

läßt sich geschichtlich nicht vor Ausbildung und Einfluß einer spezifisch

protestantischen Ethik nachweisen (Oakes, 87). Webers Blick auf ein
geschichtlich sich allmählich herausbildendes und sich dann wesentlich wandelndes

Ethos kennzeichnet also seinen Ansatz, verlagert freilich die Perspektive
weg von den eher äußerlichen (unwesentlichen) Gegebenheiten wie z. B.
Arbeitsorganisation, Preis-, Tarif- oder Schichtungsfragen usw. (wie z. B. bei Bendix
1963) und stellt sie neu auf innere Einstellungsfragen, Berufsauffassungen,
Lebensführungsprinzipien usw. ein.

5. Weber ist außerdem wenig an einer generellen Definition des Phänomens

Religion oder Protestantismus interessiert. Das Wesen der Religion bestimmt
sich bei Weber, worauf Joachim Matthes zu Recht hingewiesen hat, im Rahmen

seines allgemeinen soziologisch-theoretischen Ansatzes, „nämlich seiner
Theorie vom sozialen Handeln" (Matthes I, 26), die gerade nicht das Wesen
der Religion an sich focussiert, sondern sich an Religion als eine bestimmte Art
von Gemeinschaftshandeln, an dessen Bedingungen und Wirkungen hält. „Religion"

wird also hinsichtlich ihrer „Kulturbedeutung" thematisiert und analysiert,

in der sich zumindest zwei Ebenen verschränken. Bedeutsam ist Religion
auf einer subjektbezogenen Ebene, dies allerdings nur und insofern sie
nachweislich, objektiver Wertung entzogen, dem individuellen Handeln Sinn zu
verleihen vermag. Bedeutsam ist sie in objektiver Hinsicht, insofern sie, die
individuelle Bedeutungsschicht transzendierend, dem Handeln einer ganzen
Gruppe über einen bestimmten geschichtlichen Zeitraum hinweg nachweislich
als Orientiemng und Bestimmung dient. Das religiöse Handeln zeichnet sich
also durch Momente aus, die Weber als qualitative Bestimmungen dem seiner

Soziologie zugrundeliegenden Handlungsbegriff auch allgemein supponiert.
Diese sind: a) Sinnhaftigkeit, b) diesseitige Ausrichtung und c) „mindestens
relative" Rationalität (Matthes I, 26 f.). Weber verknüpft dabei sein spezifisch
religionssoziologisches mit seinem allgemeinen, „verstehenden" Erkenntnisinteresse

gleichsam auf doppelte Weise: durch die Analyse geschichtlicher,
phänomengebundener Wirkfaktoren im sozialen Handeln bindet Weber erzielte
konkrete Einsichten automatisch an seinen grundlegenden allgemeinen
Handlungsbegriff zurück, so wie er über den Aufweis der rational bedingten und
Rationalität freisetzenden Qualitäten im konkreten (religiösen) Handeln seine



Eisenstadts Verhältnis zu Weber, 663

Ergebnisse an eine übergeordnete, seine gesamte Soziologie durchziehende
und sie bestimmende Fragestellung koppelt (Matthes I, 27).

6. Ausgehend vom Ansatz (Programm) seines soziologischen Verstehens bei
konkreten Handlungsweisen, bei deren formalen Charakteristiken, deren
sinnstiftender Inhaltlichkeit wie sozialrelevanten Wirkungen wendet sich Weber
den Legitimations-"Instanzen" zu, die die anthropologisch begründete und
deshalb den Menschen ständig begleitende Sinnfrage zu befriedigen vermögen.
Diese sind nach Weber in erster Linie Anschauungen, Auffassungen, Lehren,
Ideen sowie deren systematische Verknüpfungen in und zu Weltbildern, Systemen,

Ideologien oder Theorien wie z B. Religionen, Philosophien,
Weltanschauungen. Soziologische Relevanz mißt Weber dabei nicht so sehr der dogmatischen

Dimension der Theoriediskussion zu, etwa deren Systemcharakter,
Geschlossenheit oder Stringenz, als vielmehr deren Inhalte und ihre geschichtlich

sich vollziehenden Wirkungen auf das Handeln <PE, 37 [45 f.]>. Die
„Wirkung" selbst wird als ein Interdependenzverhältnis zwischen verschiedenen

gesellschaftlichen Faktoren interpretiert, die ihre je eigene, kulturbedeutsame
Dynamik und diese durchaus in wechselnder Intensität wie Gerichtetheit
entfalten. Weber bezeichnet dieses Interdependenzverhältnis mitdemGoetheschen
Begriff der „Wahlverwandtschaft", die Verknüpfungen in mehreren Hinsichten
und auf unterschiedlichen Ebenen meint und begrifflich anzeigt.

Für die methodische Analyse des supponierten Beziehungsgeflechts
empfiehlt Weber daher zu untersuchen: „ob [a] und wieweit [b] religiöse Einflüsse
bei der qualitativen Prägung und quantitativen Expansion jenes ,Geistes' über
die Welt hin mitbeteiligt gewesen sind und welche konkreten Seiten [c] der auf
kapitalistischer Basis ruhenden Kultur auf sie zurückgehen. Dabei kann nun
angesichts des ungeheuren Gewirrs gegenseitiger Beeinflussungen [Hervorhebung

von V. K.] zwischen den materiellen Unterlagen, den sozialen und
politischen Organisationsformen und dem geistigen Gehalte der reformatorischen
Kulturepochen nur so verfahren werden, daß zunächst untersucht wird, ob und
in welchen Punkten bestimmte .Wahlverwandtschaften' zwischen gewissen
Formen des religiösen Glaubens und der Berufsethik erkennbar sind. Damit
wird zugleich die Art und allgemeine Richtung [d], in welcher infolge solcher
Wahlverwandtschaften die religiöse Bewegung auf die Entwicklung der
materiellen Kultur einwirkte, nach Möglichkeit verdeutlicht. Alsdann erst, wenn
dies leidlich eindeutig feststeht, könnte der Versuch [e] gemacht werden,
abzuschätzen, in welchem Maße moderne Kulturinhalte in ihrer geschichtlichen
Entstehung jenen religiösen Motiven und inwieweit sie anderen zuzurechnen
sind" <PE, 83 [77]>.



664 Volker Kaiisch

7. Im analytischen Vergleich verschiedener christlicher Ethiken und deren
Auswirkungen auf das wirtschaftliche Handeln kann Weber nachweisen, daß
weder Katholizismus noch Luthertum, sondern einzig und allein Calvinismus/
Puritanismus Werte propagieren, die gleichermaßen den „Geist" des modernen
Kapitalismus hervorgebracht haben müssen. Trotz durchaus „kapitalistischer"
Praxis der Amtskirche und ihrer Repräsentanten (z. B. Bischöfe, Päpste) gilt
dem Katholizismus der erwirtschaftete Gewinn prinzipiell für religiös bedenklich.

Die Entlastung, die die Kirche durch Gewährung der Gnadenmittel (Beichte,
Absolution) im Falle einer unmoralischen, an Äußerlichkeiten (Gewinn)
orientierten Lebensführung bereithält, „verhindert" allerdings geradezu die Ausbildung

einer rationalistischen, innerweltlich legitimierten Lebensführung
(Küenzlen, 21).

Im Luthertum wird der Beruf sowie die Berufsarbeit zwar religiös verbrämt,
insofern sie der Ort sind, an den der Einzelne durch Gottes Fügung zur (wenn
auch nicht rastlosen) Pflichterfüllung gestellt ist. Insofern soll der Einzelne
arbeiten, wenn er dabei auch nicht nach der Diesseitigkeit des Gewinns schielen

soll. Mit der lutherischen Rechtfertigungslehre wird dem Einzelnen aber

theologisch versichert, gerade im Falle eines unmoralischen Vergehens durch
gläubige, bußfertige Reue Gottes Gnade und Vergebung jederzeit erwirken zu
können. Die jederzeitige Gnadengewährung steht einer methodischen Lebensführung

geradezu entgegen (Küenzlen, 22).

Nur der Calvinismus mit seinen ihm verwandten Richtungen <Pietismus,
Methodismus, Täuferbewegung; PE, 84 [115]> weist das methodische
Element einer aktiven innerweltlichen Askese auf, die sich ihrerseits aus dem
calvinistischen Prädestinationsglauben herleitet. Da Calvin grundsätzlich die

Möglichkeit einer direkten Heilsvergewisserung ausschließt, kann sich der
Einzelne nur durch gleichsam symbolisch zu interpretierende Hinweise
trösten, eventuell zur Schar der im unerforschlichen und außerweltlichen
Ratschluß Gottes Auserwählten zu gehören. Diese vor allem zeitlich nach Calvin
systematisch entwickelte Indikatorensymbolik bildet das Fundament der Lehre,

nach der „der einzelne durch rastlose Arbeit Gottes Ruhm mehren, durch
asketische Lebensführung seine Erwählung bewähren müsse und daß am
Erfolg und Ertrag solch rastlos-asketischer Arbeit, die Erwählung selbst sich und
den anderen bewiesen werden könne" (Küenzlen, 23). Zu beachten ist dabei
die für den Puritanismus typische Haltung, die sich nicht grundsätzlich gegen
die Erwirtschaftung von Wohlstand und Besitz richtet, sondern die eine
bestimmte Erwerbsart sowie die damit verbundenen Konsequenzen kritisiert und
ablehnt (Oakes, 89).



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 665

Damit ist jedoch die Wendung im Vergleich zu den anderen christlichen
Ethiken eingeleitet und später auch vollzogen worden, die das menschliche, ja
wirtschaftliche Handeln symbolisch zum Erkenntnisgrund für die Auserwähltheit
der Einzelperson erhebt und innerweltliche Lebensführung direkt mit dem
Motiv religiöser Gnadensicherung verknüpft (Küenzlen, 23). Freilich nicht,
um die angestrebte „Seligkeit zu erkaufen, sondern: [um] die Angst um die
Seligkeit loszuwerden" <PE, 110 [131]>. Dem Gewinnstreben selbst wird so
die Aura der religiösen Pflichterfüllung verliehen und gesichert, indem es zum
Index religiöser Gnadengewährung avanciert. Der ausgesprochen moralische
Pflichtcharakter des Gewinnstrebens schließt dabei eudämonistischen Genuß

aus, ja, verwirft sogar ein Verständnis des erworbenen Reichtums als persönlichen

Besitz, weil diese Form asketischen Protestantismus' „Reichtum" nur
und ausschließlich als ein funktionales Mittel gelten lassen will, um durch
sowie im tatsächlich methodisch wie zielgerichtet (rational) herbeigeführten
Gewinnzuwachs Gottes Ruhm beständig und unablässig zu mehren (Küenzlen,
24).

In dieser Ethik und in den durch sie freigesetzten Konsequenzen sieht
Weber nun die Momente begründet und festgelegt, die gleichermaßen den
„Geist" des modernen Kapitalismus erzeugten: a) das ausgesprochene
Pflichtbewußtsein dem Betrieb gegenüber, b) das Zurücktreten der Person
hinter die wirtschaftlichen Aufgaben, c) das planende, kalkulierende sowie
Risiken abwägende Wirtschaften, d) das spezifisch bürgerliche Berufsethos,
dessen Haltung sich aus einem Bewußtsein speist, im Beruf wie in der
Berufserfüllung einen Dienst an einer höheren Sache zu begreifen (Küenzlen, 24 f.).
Das asketische Moment (e) tritt dort in Erscheinung, wo es dämm geht,
Verzicht zu üben im etwa unbefangenen Genießen des eigenen Daseins sowie
Erwirtschafteten bzw. wo angewiesen wird, ein gleichsam unmoralisch geltendes

Ausruhen auf das bereits Erwirtschaftete unbedingt zu meiden. Der Sinn
der Arbeit und damit auch des Wirtschaftens wird selbstzweckhaft in die Aktivität

selbst aufgehoben durch die Bewertung emsigen Agierens als einem
geeigneten Mittel zur Lobpreisung Gottes.

8. Dynamik und geschichtlicher Übergang von einem hauptsächlich
verinnerlichten religiösen zu einem hauptsächlich veräußerlichten kapitalistischen

Weltverständnis wird als ein geschichtliches, aber sich in qualitativen
Schritten wandelndes Kontinuum interpretiert, das durch die Tendenz zur
immer umfassenderen und durchdringenderen „Rationalisierung" angetrieben
wie gesteuert wird. In der von Weber analytisch aufgezeigten Verbindung von
Religion und Kapitalismus über den Aufweis einer je in ihnen wirksamen
Rationalität läßt die geschichtlich sich entfaltende, von Weber auch
„Entzauberung der Welt" <PE, z. B. 123 [94], 133 [114]> genannte Rationali-



666 Volker Kaiisch

sierung mindestens drei, ineinander verschränkte und doch unterscheidbare
Dimensionen erkennen (vgl. Weiß, 137 ff.).

Eine erste Bedeutung der „Rationalisierung" begreift dabei die gedankliche
Bewältigung der in bestimmten Weltinterpretationen gegebenen und sie
fundierenden Grundaussagen - sozusagen das „Zu-Ende-Denken" (Weiß, 137)
einer gedanklichen Konstruktion hinsichtlich a) ihrer systematischen
Durchdringung wie Verknüpfung von unterschiedlichen Theorieelementen, b)
der zu bewältigenden, systemimmanenten „äußersten Konsequenzen" sowie c)
der Freilegung und Benennung der letzten Prinzipien, dem ein gedankliches,
Welt deutendes System aufruht. Von dieser Weise des systematischen
Rationalisierens (1.) nimmt Weber an, daß sie nicht nur Anliegen eines spezifisch

theologisch gewendeten religiösen Denkens sei, sondern daß sie als
strukturierender Wirkfaktor in jeder individuellen Lebensführung wiederkehre,
darüber hinaus leitendes Paradigma aller empirischen, rational verfahrenden
Wissenschaften darstelle.

Hinsichtlich einer zweiten, der ethischen (2.), die individuelle Lebensführung
betreffenden Dimension besagt „Rationalisierung" das In-Einklang-Bringen
angeeigneter bzw. vermittelter kultureller Werte mit dem als Handlungsinstanz
begriffenen individuellen Selbstbewußtsein. „Persönliche Verantwortlichkeit
ist nur möglich bei höchstmöglicher Klarheit über die Ziele, Mittel und
Umstände des eigenen Handelns und permanenter bewußter Kontrolle desselben.
Eine nationale Ethik' in diesem Sinne (nicht zu verwechseln mit einer
systematisch durchgearbeiteten Ethik, welche .rational' im [ersten] Sinne wäre)
findet Max Weber vorzüglich in der... innerweltlichen Askese des puritanischen
Protestantismus. Letzterer verlangte vom Einzelnen nach Weber eine .kon¬
stante Reflexion' und eine permanente und methodische Kontrolle der
Lebensführung, oder, wie Weber diese ethische Rationalität [auch] definiert, eine

.stetige wache Beherrschung aller natürlichen Triebhaftigkeit'" (Weiß, 138).

Als eine weitere, dritte Form von wirksamer Rationalität spricht Weber die
vor allem in den neuzeitlichen, empirischen Wissenschaften wirkende (3.
säkularisierende Rationalisierung) an. Sie erweist sich als der bestimmende Versuch,
hypothetisch vermutete Gesetzlichkeiten und Kausalitäten in den möglichst
exakt (mathematisch) bestimmten wie experimentell festgelegten Sachverhalten
aufzudecken und zu verifizieren. Der in diesem Sinne „entzauberten Welt" -
so Weber - gehe dabei allerdings die Kraft wie die Möglichkeit verloren, noch
weiterhin individuell als „Bezugsfeld einer religiösen Sinngebung oder
Sinnerfahrung" (Weiß, 137) zu fungieren. Dennoch darf diese, die abendländische

„Moderne" bestimmende, säkularisierend wirkende Rationalisierung nicht mit
einem geschichtsnotwendigen Prozeß gleichgesetzt und verwechselt werden.



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 667

So sehr sie ein Kennzeichen „unserer" Moderne sei, so wenig ist sie ihr Attribut
schlechthin. „Und keinesfalls darf Säkularisierung verstanden werden als Verlust

von ,Religion' überhaupt. Eine solche Bestimmung würde voraussetzen,
daß das, was dem okzidentalen Christentum in einer bestimmten Epoche seiner
Geschichte widerfahren ist, verallgemeinert wird - daß ihre Religion' als ein
kulturgeschichtliches Phänomen mit ,Religion an sich' gleichgesetzt wird"
(Matthes 1991,61).

Entscheidend und bedeutsam ist es daher nach Weber, nicht lediglich die
verschiedenen Typen der Rationalisierung hinsichtlich ihrer unterscheidbaren
Dimensionen auseinanderzuhalten, sondern diese vor allem in ihrer komplexen,
sich bisweilen widersprechenden Durchdringung zu erkennen und aufeinander
zu beziehen. Nur wenn dies gelingt, wird letztlich eine der leitenden Anliegen
Webers in der PE deutlich, nämlich nicht nur die eine bestimmte Theologie
(Puritanismus) bzw. ein bestimmtes Wirtschaftsdenken (Kapitalismus) freilich
unterschiedlich beeinflussende Rationalität aufzuzeigen, sich also nicht in den
Aufweis ihrer äußerlichen Gegensätzlichkeit zu bescheiden, sondern vor allem
ihren inneren Zusammenhang analytisch in den Blick zu nehmen. Es gilt, mit
anderen Worten, auf die bestehende Kontinuität und gegenseitige Durchdringung
aufmerksam zu werden, die zwischen zwei äußerlich so gegensätzlichen Bereichen

wie religiöse Überzeugungen und wirtschaftliches Handeln bestehen.
Das Provokative dieser Perspektive liegt darin, daß die neuzeitliche Entwicklung

eines dominierenden Weltverständnisses nach Strickart des dritten, durch
und durch säkularen Rationalisierungstyps, nicht nur einfach als einem
theologischen Weltverständnis oder einer auf religiösen Prinzipien aufruhenden
Lebensführung entgegengesetzt gedeutet wird, sondern daß sich wissenschaftliches
Denken aus derselben religiösen Wurzel speisen wie herleiten soll und dies
durchaus in Übereinstimmimg mit (nicht Gegensatz zu) der ursprünglich
religiösen Intention (Weiß, 154 f.).

9. Weber faßt seine Gedankenführung in der Untersuchung mit folgenden
Worten zusammen: „Einer der konstitutiven Bestandteile des modernen
kapitalistischen Geistes, und nicht nur dieses, sondern der modernen Kultur
[Hervorhebung von V. K.]: die rationale Lebensführung auf Grundlage der
Berufsidee, ist - das sollten diese Darlegungen erweisen - geboren aus dem
Geist der christlichen Askese " <PE, 202 [187]>. In diesem Satz werden mindestens

fünf Erkenntnismotive wie in einem Brennpunkt zusammengeführt,
denen die PE einerseits nachgegangen ist und die den Erkenntnisertrag (Bedeutung)

wie die Beschränkung der PE andererseits ins reflektierende Bewußtsein
heben. Dieser Satz kehrt noch einmal Webers Erkenntnisinteresse eindeutig
heraus, demzufolge das Erkenntnisziel auf die Moderne, auf die Grundlagen
der geschichtlichen Gegenwart gerichtet ist. Manche Weber-Interpreten sahen



668 Volker Kaiisch

sich bezüglich dieser Erklärung deshalb dazu berechtigt, in der PE nicht so sehr
eine Studie über die kulturprägende Gestalt und geschichtliche Wirkung des

Puritanismus zu lesen, sondern in ihr vielmehr eine Untersuchung zu Genese
und Wesen der Moderne (Oakes, 93).

Weber hat durch die aufgewiesenen ethischen Implikationen weder den
Kapitalismus in seiner Gesamtheit noch den Geist desselben in seiner Totalität
erklärt noch hat er es erklären wollen, sondern er ist nur einigen maßgeblichen
von vielen „konstitutiven Bestandteilen" für die Entstehung des Geistes des

Kapitalismus nachgegangen. Diese Bestandteile sind nicht nur als grundlegend
für das untersuchte Phänomen hinsichtlich seiner Herkunft sowie Genese

herausgearbeitet und gezeigt worden, sondern sie wirken in Form rationaler
Durchdringung der Lebensführung in der Moderne fort. Religion und rationale
Lebensführung verhalten sich dabei weder antagonistisch noch wie zwei
isolierte Wirklichkeitsbereiche nebeneinander, sondern vermögen sich zu
durchdringen, in ihrer Durchdringung eine handlungsbestimmende, spezifische
Kulturdynamik freizusetzen. Zu dieser Dynamik gehört jedoch auch die
Einsicht nicht nur in ihre geschichtlich tatsächlich und aufweisbar vollzogene
Entwicklung, sondern auch der Aufweis ihrer Stagnation und einer möglichen
„Entfremdung", wie dies Weber mit dem Hinweis auf die „säkularisierende
Wirkung des Besitzes" <PE, 196 [182]> anzeigt. Zur (tragischen) Eigenart
moderner geschichtlicher Entwicklungen gehört nämlich die sie begleitende
und sie antreibende Säkularisierung, begründet in der Ablösung,
Verselbständigung und Autonomisierung bestimmter dynamischer Potentialitäten. Weber
schreibt: „Indem die Askese die Welt umzubauen und in der Welt sich
auszuwirken unternahm, gewannen die äußeren Güter dieser Welt zunehmende und
schließlich unentrinnbare Macht über den Menschen, wie niemals zuvor in der
Geschichte. Heute ist ihr Geist - ob endgültig, wer weiß es? - aus diesem
Gehäuse", das Weber an anderer Stelle auch ein „stahlhartes" nennt, „entwichen"
<PE, 203 f. [188]>.

Die Ablösung des ursprünglich legitimierenden wie antreibenden
„religiösethischen" Sinns vom Gewinnstreben läßt nicht nur die ursprüngliche Verbindung

des kapitalistischen Geistes mit seiner religiösen Herkunft zunehmend
als unvernünftig und irrational erscheinen, sondern entfremdet das kapitalistische

Wirtschaften dem es (ernst) hervorbringenden Menschen selbst. Das macht

sozusagen die innere Tragik des dem Puritanismus ursprünglich entstammenden,
hoch ethisch motivierten Wirtschaftshandelns aus: daß es sich von seinen ihm
eigenen Maximen löst (Oakes, 93). Indem das ethische Motiv im neuen
kapitalistischen Wirtschaften aufgehoben wird, entfällt auf einer ersten Stufe „weithin

die Erfordernis, die ethischen Maximen subjektiv anzueignen, denen diese

Ordnung ihren Ursprung verdankt" (Matthes 1,92), was dann auf einer zweiten



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 669

Stufe, einer vollständigen Loslösung von der ethisch gebundenen Ausgangslage

sowie Einführung einer vollständig säkularisierten neuen Handlungsweise
Vorschub leistet. Kapitalismus wird und ist in der Tat zu einem ökonomischen
Getriebe „auf mechanischer Grundlage" geraten, der in dieser Gestalt die Fähigkeit

verliert, die gleichsam anthropologisch verankerte und sich jedem Einzelnen

beständig aufdrängende Sinnfrage nach seinem eigenen Tun und Handeln
noch hinreichend beantworten zu können. Das Nichtbeantworten bzw. das

Nicht-zur-Kenntnis-Nehmen der Sinnfrage schafft aber lediglich einen
Leerraum, der dem Einströmen neuer, alter, modifizierter oder anderer Anschauungen

nicht nur nichts entgegenzusetzen hat, sondern der gleichsam jenen Wertesog

erzeugt, in dem sich neue Werte und Gesichtspunkte mit ihren je eigenen,
durchaus andersgerichteten Kulturprägungen festsetzen und weitreichende
Veränderungen einleiten können. Welche Werte dies sind, läßt sich freilich nicht
vorherbestimmen; aufzeigen lassen sich hingegen krisenhafte Prozesse und
Wirkungsweisen, die ein solches Wertevakuum schaffen.

10. Die Beschränktheit sowie die Grenzen der in PE verfolgten Perspektive
werden von Weber selbst und dort thematisiert, wo er gleichsam programmatisch
auf die sich ergebenden Desiderate in gegenstandsbezogener wie methodischer
Hinsicht verweist. Dabei unterscheidet Weber zwischen den Einflüssen, die

vom Calvinismus ausgehend noch auf andere, ebenfalls ethisch regulierte
Bereiche anzunehmen seien, und jenen Einflüssen, die den Calvinismus selbst
sowie in seiner geschichtlichen Entwicklung mitkonstituierten. Weber reflektiert
also von Beginn an (selbst-)kritisch, was gerade neuere Weberkritiker bei ihm
zu vermissen glauben (Samuelsson, 100). Die tatsächliche Kulturbedeutung
des asketischen Protestantismus wäre erst dann aufgewiesen, so merkt er an,
wenn a) seine Mitwirkung ebenfalls für Ausbildung und Inhalt der
sozialpolitischen Ethik gezeigt, b) seine Beziehung zum humanistischen Rationalismus
und dessen Lebensidealen, desgleichen c) zum philosophischen und
wissenschaftlichen Empirismus untersucht sowie d) seiner Auflösung in den reinen
Utilitarismus nachgespürt werden würde. Darüber dürften aber e) nicht die
Rückwirkungen vergessen werden, die die „Gesamtheit der gesellschaftlichen
Kulturbedingungen" auf den asketischen Protestantismus selbst genommen
hätten <PE, 204 f. [189 f.]>. Denn nur in der gegenseitigen Verschränkung der
kulturprägenden und sie antreibenden Momente sei es gewährleistet, der
bereits zurückgewiesenen „materialistischen" Kultur- wie Geschichtsdeutung
entgegenzutreten, ohne deshalb einer „ebenso einseitigen spiritualistisch
kausalen" zu verfallen <PE, 205 [190]>.



670 Volker Kaiisch

*

Soweit einige Kerngedanken und Thesen, wie sie die PE kennzeichnen und ihr
innewohnen. Was aber erschließt Weber in seiner Studie in mehr theoretischer
bzw. methodologischer Hinsicht?

Weber analysiert die Werte einer bestimmten Kultur und der sich darin
entfaltenden Gesellschaft und untersucht deren kulturprägende Bedeutung. Nicht
jedoch, indem er den dogmatischen Gehalt der Werte selbst diskutiert oder
deren philosophische(n) Grundlage(n) in Frage stellt, sondern indem er ihre
gerichtete Wirkungsweise für das Handeln des Einzelnen in seinem
gesellschaftlichen Kontext herausarbeitet. Die Kennzeichnung als „gerichtet" zielt
dabei auf die Konsequenzen und der sich daraus wiederum ergebenden
Auswirkungen ab, die jedoch keinesfalls im Sinne etwa eines (wie z. B. von Kurt
Samuelsson) anzunehmenden Kausalverhältnisses verstanden werden dürfen.
Das anthropologisch verankerte und kulturell überformte Sich-Orientieren an
bestimmten Werten schließt vielmehr die bewußt oder unbewußt vollzogene
Entscheidung ein, die eine entsprechend andersgerichtete Wertelagerung sogar
ausschließen kann und damit die theoretisch unbegrenzten
Handlungsmöglichkeiten, da wertbezogen, begrenzt bzw. relativiert. „Handeln" wird
ganzheitlich begriffen, das sich deshalb auch nicht etwa nur auf eine aktuelle,
beliebige Tätigkeit in der Verwirklichung gewisser Ziele beschränkt, sondern
das die handlungsmitkonstituierenden Sinndimensionen, also das, was dem
Handeln seine Legitimation, seine Werthaftigkeit wie seinen Antrieb verleiht,
bewußt miteinbezieht.

Nicht zuletzt die Rückbindung dieser kulturgenerierten wie ihrerseits
kulturstiftenden Werte an Motivation wie Handlungsweise des Einzelnen hat zu der

Kritik geführt, Weber habe dem Ansatz nach das Verständnis für Religion in
unzulässiger Weise anthropologisiert (Matthes I, 28). Ein Vergleich mit den
konkurrierenden religionssoziologischen Ansätzen zu Webers Zeit (hierzu
Tenbruck 1991,1993) mag verdeutlichen, was damit eigentlich ausgesagt wird.
Karl Marx's Religionsverständnis, das er mit Anspruch und im Gestus einer

Religionskritik formulierte, wollte der Tendenz nach in Religion nichts weiteres

als das „unsinnige Produkt einer prälogischen Phantasie" erkennen (Tenbruck
1991, 31), deren Existenzgrundlage schnell entfallen würde, sofern nur ihr
dienender Zweck für die herrschenden Interessen (ibid. 30), ihre ideologische
Epiphänomenalität, aufgedeckt und entschleiert werden würde, etwas, was
wissenschaftliche Aufklärung verbunden mit Ideologiekritik zu leisten hätte.
Der Gedanke, Religion könne oder solle einen tieferen, gestaltenden Einfluß
auf gesellschaftliches Zusammenleben nehmen, war auch Emile Dürkheim
fremd, der Religion ihrem Wesen nach ebenfalls als ein durch und durch



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 671

determiniertes, rein soziales Epiphänomen begriff, in der sich die vorgeordnet
und als Entität gedachte Gesellschaft grundsätzlich nachgeordnet widerspiegele
und symbolisiere (Matthes I, 15-21; Tenbruck 1991, 34 f.; 1993, 63 .f)- Für
Joachim Wach schließlich läßt sich das Phänomen Religion „allein vom
transzendentalen Charakter der religiösen Sinngebung" her verstehen (Matthes
1,28), eine Position, die sich darin bescheidet, in der universalen Tatsache von
Religion ein Wirken und Ausfließen letztlich eines unerforschlichen, göttlichen

Willens zu vermuten, dem mit dem wissenschaftlich-soziologischen
Erkenntnisinstrumentarium ohnehin nur unvollständig und inadäquat
beizukommen sei (Matthes I, 21-24). Allen diesen Setzungen, mögen sie noch so

„unheilige Allianzen" eingegangen sein oder sich unversöhnlich gegenüberstehen,

mangelt es aber zumindest an einem entscheidenden Punkt, der allerdings
für Webers Ansatz konstitutive Bedeutung besitzt: nämlich Religion als einen
Akt der Sinngebung zu verstehen, der freilich abstrakt bliebe, würde er nicht
subjektiv erfahrbar sein und so auch erfahren werden.

Wenn auch ein Sich-selbst- oder Welt-Auslegen und -Definieren in diesem
oder jenen Religionsverständnis nicht zwingend ist, so wird es das in jenem
Moment, wenn einmal die (bewußte oder unbewußte) Entscheidung (Bekenntnis)

für diese und nicht jene Religion gefallen ist. Gemäß der ihr jeweils
innewohnenden Werte, Dogmen und Weltbilder ermöglicht und entläßt Religion

bestimmte, mit ihr Übereinstimmende („zwingende") sowie „gerichtete"
Weltverstehens- und Handlungsweisen. Mit Nachdruck ist an Webers eigene
Bestimmung der religionssoziologischen Aufgabe zu erinnern, derzufolge es ja
um die „Erfassung des Sinnes der Welt und des eigenen Daseins" geht <GARS
1,566; kursive Hervorhebung von V. K.)>. Diese Dimension in Webers Ansatz
ist jedenfalls gemeint, wenn von manchen Weberexegeten (wie z. B. auch von
Eduard Baumgarten; vgl. Matthes 1,27 f.) oder -kritikem (wie z. B. Samuelsson)
auf Webers anthropologisierende Grundlage in seiner „Religionssoziologie"
verwiesen wird.

Tatsächlich trägt dieses Verständnis deutlich Spuren des Einflusses der zu
Webers Zeit aktuellen neokantianistischen Schule und verweist gerade im Versuch

einer anthropologischen Fundierung der Werte bzw. Wertentscheidungen
auf Philosophen wie Heinrich Rickert und im besonderen auf Wilhelm Windelband

hin. Nicht zuletzt diese anthropologische Wendung vermag auch den
Emst zu verdeutlichen, mit dem sich Weber auf die konkrete Untersuchung der
Kulturbedeutung der ihn interessierenden Phänomene einläßt, unterstreicht doch
dieser Ansatz, wie wenig die angesichts von Wert- und Orientierungsfragen
getroffenen Entscheidungen des handelnden Subjekts zufällig, beliebig,
austauschbar oder sittlich indifferent sind. Vielmehr tritt deren volle Bedeutung
dort zu Tage, wo deren Entscheidungswirkungen und -konsequenzen im Hori-



672 Volker Kaiisch

zont einer allgemeinen, ethischen und universalen Geltungsmöglichkeit erörtert

werden. In diesem Sinne muß auch die Bemerkung Webers gelesen und
verstanden werden, wo er gleichsam anthropologisierend - obwohl und gerade
im konkreten Beispiel bleibend - die Bedeutung der ethischen Dimension der
puritanischen Askese unterstreicht: „Die puritanische - wie jede .rationale' -
Askese arbeitete daran, den Menschen zu befähigen, seine .konstanten Motive',
insbesondere diejenigen, welche sie selbst ihm .einübte', gegenüber den
.Affekten' zu behaupten und zur Geltung zu bringen: - daran also, ihn zu einer
.Persönlichkeit' in diesem formal-psychologischen Sinne des Worts zu erziehen.

Ein waches bewußtes helles Leben führen zu können, war das Ziel, -
die Vernichtung der Unbefangenheit des triebhaften Lebensgenusses die
dringendste Aufgabe, - Ordnung in die Lebensführung derer, die ihr anhingen, zu
bringen, das wichtigste Mittel der Askese" <PE, 117 f [135 f.]>.

Für die Ausarbeitung und Konkretisierung der religionssoziologischen
Aufgabenstellung ist Weber in die Breite wie Tiefe der für die Sinnfrage relevanten

geschichtlichen Materialien gestiegen, um zunächst die Fragestellung selbst
sowie die in diesem Zusammenhang entwickelten „Methoden" an den
zunächst vertrauten europäischen Kultur- bzw. Religionsphänomenen, genauer
an einer bestimmten Form des Protestantismus', zu erproben. Weber blieb aber
weder auf diesem Materialstand noch bei einer puren Methodenapplikation
stehen, sondern prüfte und modifizierte bereits Eingesehenes wie die sie

bedingenden Methoden durch Vergleich als auch durch Übertragung auf andere

religiöse Systeme zusammen mit deren maßgeblichem Einfluß auf das Mandeln

des Einzelnen in seinem gesellschaftlichen Kontext. Dies aber war weder

explizites Anliegen noch Perspektive der PE, sondern vielmehr eine
methodologisch gewendete Einsicht, die Weber erst später, wahrscheinlich im
Zusammenhang mit der Niederschrift der berühmten „Zwischenbetrachtung" in Die
Wirtschaftsethik der Weltreligionen (1915) gewann (Tenbruck 1988,365 [Anm.
94]). Dennoch wohnt dieser Differenzierung bzw. Modifizierung der
Fragestellung keine qualitative, wohl eher eine systematische, ausgesprochen
phänomenbezogene Neuorientierung inne. Denn die Hinwendung zu weiteren
und anderen Religionen erforderte bisweilen die Entwicklung eines modifizierten
begrifflichen Instrumentariums, ließ neue oder andere Zusammenhänge
zwischen religiös bedingten Ethiken und wirtschaftlichem Handeln aufscheinen,
erforderte immer wieder die Erweiterung bestimmter Kategorien sowie deren

neue bzw. neu überdachte systematische Einbindung, was aber insgesamt gar
nichts oder doch nur sehr wenig an Webers religionssoziologischem Fragebzw.

Erkenntnisinteresse - im Sinne der exponierten und eingegangenen
„Leitfragen" - änderte.



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 673

Aber auch in methodologischer Hinsicht sorgte Webers in der PE exponierte
und durchgeführte Fragestellung für neue Standards. Bei allen zusammengetragenen

Belegmaterialien für den Aufweis eines prägenden Kulturzusammenhangs

zwischen Protestantismus und Kapitalismus konzentrierte sich Webers
Augenmerk unter dem methodischen Gesichtspunkt nicht so sehr auf die
Tatsache selbst, die ja bereits von manchen Autoren vor ihm erkannt, vermutet
oder postuliert worden war, sondern auf das konkrete „wie": wie nämlich der
immer wieder nur angenommene bzw. behauptete Zusammenhang analytisch

- und zwar schlüssig und plausibel - aufzuweisen sei (Dülmen, 90).

Webers abschließende Bemerkungen in der PE und auch die dazugehörigen,

unbedingt zu lesenden Anmerkungen, sind rückblickend noch einmal und
explizit genau diesem Problem und damit der Methodenreflexion gewidmet.
Bekanntlich lehnt Weber das Aufzeigen einer „Einwirkung religiöser
Bewußtseinsinhalte auf das ,materielle' Kulturleben" <PE, 205 f., Anm. 3 [276, Anm.
308]> nach Maßgaben einer „materialistischen" wie „spiritualistischen" „Kultur-

und Geschichtsdeutung" strikt ab <PE S. 205 [190]>. Beide Wege führten
nicht zur, sondern an der Wahrheit, die sich für Weber als eine historische
zeigt, vorbei und seien, wie Weber sich scharf ausdrückt, das Geschäft von
„Dilettanten" <PE, 206, Anm. 3 [277, Anm. 308]>. Was seine methodologische
Kritik dabei herausfordert, schafft sich Luft in den beiden Vorwürfen des

verallgemeinernden Verfahrens der logischen Deduktion (Materialismus) bzw.
des in Einheitlichkeitsbestrebungen befangenen Reduktionversuchs auf eine,
alles erklärende Formel ddealismus; PE, 205 f., Anm. 3 [276 f., Anm. 308]>.
Weber selbst merkt wörtlich an: „Denn die vorstehende Skizze [Weber meint
damit seine Abhandlung PE; V. K.] hat mit Bedacht nur die Beziehungen
aufgenommen, in welchen eine Einwirkimg religiöser Bewußtseinsinhalte auf
das .materielle' Kulturleben naheliegend ist. Es wäre im übrigen ein leichtes

gewesen, darüber hinaus geradewegs zu einer .Konstruktion', die alles an der
modernen Kultur .Charakteristische' aus dem protestantischen Rationalismus
logisch deduzierte, fortzuschreiten." Aber derartige Unterfangen sollen eben
laut Weber besser jenem Typus von Dilettanten vorbehalten bleiben, der „an
die .Einheitlichkeit' der .Sozialpsyche' und ihre Reduzierbarkeit auf eine
Formel" glaubt (PE, 205 f., Anm. 3 [276 f., Anm. 308]>.

In diesem Schlußabschnitt und auch schon an einer weitaus früheren Stelle
in der PE, wo sich Weber zwar explizit gegen den „materialistischen
Standpunkt" wendet, ohne dabei Marx oder den zeitgleichen„kantischen Materialismus"

(z. B. eines Friedrich Albert Langes) beim Namen zu nennen, scheint
schärfer auf, was er dabei sozusagen als das methodologische Manko beider
Ansätze im Blick hat: nämlich deren gemeinsam geteilte Prämisse, nach
„Kausalverhältnissen" zu suchen <PE, 38, 205 [46, 190]>. „Wahlverwandtschaften",



674 Volker Kaiisch

nicht „Kausalverhältnisse" seien in der kulturellen Wirklichkeit anzutreffen,
zieht Weber als begriffliche, wenn auch stark metaphorische Charakterisierung
des ineinander verschränkt zu denkenden Wechselverhältnisses zwischen
Protestantismus und Kapitalismus vor, und er meint damit eine Beziehungsstruktur,
die Joachim Matthes treffend einmal als „zuzuordnende gleichgerichtete
Verhaltens- und Einstellungsstile" (Matthes II, 63) und Richard van Dülmen als

„Entsprechungen" (Dülmen, 96) umschrieben hat.

Hiermit wird auf das Lose, nicht Monokausale, nicht einbahnartig
Deterministische im Verhältnis der beiden auseinander zu erklärenden Größen
Protestantismus und Kapitalismus aufmerksam gemacht, auf das Dynamische
und ineinander Verschränkte zwischen ihnen, ohne deshalb deren Aufeinan-
derbezogenheit als Tatsache sowie Qualität allfälliger Beliebigkeit oder Willkür,

Zufälligkeit oder Konstruktion preiszugeben. Webers „verstehende Soziologie"

beansprucht, ein methodisches Vorgehen anzubieten, das sich, weil
primär phänomenbezogen, in Abhängigkeit zu seiner Fragestellung weiß, und
sich deshalb - quasi paradoxal - jeder festgeschriebenen, phänomenisolierten
und frageentbundenen „Methode" geradezu verweigert. Gerade in methodologischer

Hinsicht erreicht Weber dabei einen Punkt, wo er, ohne deshalb auf
Sprache, Erkenntnistheorien bzw. Vertreter der in ebenfalls zeitlicher
Nachbarschaft entstehenden „Phänomenologie" zu rekurrieren, einem phänomenzentrierten

Forschen oder - wenn man so will - Explorieren und Reflektieren
in soziologischer Perspektive nahekommt.

II.

1979 erschien in deutscher Übersetzung die Studie Tradition, Wandel und
Modernität, die Shmuel Noah Eisenstadt bereits 1973 unter dem Titel Tradition,

Change and Modernity einem seiner theoretischen Hauptarbeitsgebiete
gewidmet hatte: der Kritik der „klassischen" Modernisierungstheorien (E 1979,
7). Diese Arbeit ist in mehrerer Hinsicht typisch und repräsentativ für Eisenstadts

soziologischen Ansatz wie für sein Denken, wies sie den Autor nicht nur
kompetent und von nun an untrennbar mit seinem Namen verbunden für einen
bestimmten soziologisch wesentlichen Gegenstandsbereich aus - eben den der

Modernisierung und des sozialen Wandels -, sondern steckte auch theoretisch
das Feld für die z. B. 1978 nachfolgende, wichtige Studie Revolution and the

Transformation of Societies. A Comparative Study of Civilizations (deutsch
1982 als Revolution und die Transformation von Gesellschaften. Eine vergleichende

Untersuchung verschiedener Kulturen) ab. Sie introduzierte und
befestigte ein bestimmtes begriffliches Instrumentarium sowie methodische Zu-



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 675

gänge, und setzte ihrerseits konsequent fort, was Eisenstadt bis dahin gedanklich
erarbeitet und anhand bestimmter Beispiele aus unterschiedlichsten
Gesellschaften sich selbst und anderen analytisch erschlossen hatte. Die Modernität,
so hat uns Eisenstadt in den bereits erwähnten Büchern gelehrt, sei das Ergebnis

historischer Prozesse, wie sie sich zuerst in Europa gezeigt und vollzogen
hätten, dabei sich manchmal durchaus der Form „dramatischer Manifestationen"
bedienend, wie z. B. die der großen politischen Revolutionen des 17. und 18.

Jahrhunderts. Unter Absehung von ihren jeweiligen konkreten politischen
Inhalten, ihren Zielen, Strategien, ideologischen Rückbindungen und geschichtlichen

Verläufen im einzelnen, interessiert sich Eisenstadt im herausgegriffenen
9. Kapitel seines erstgenannten Buches, für eine „Neubetrachtung der Modernität,
vor allem der Verschiedenartigkeit modemer sozialer und kultureller Ordnungen"
(E 1979, 227). Der dort eingeschlagene Denkweg soll uns zunächst beschäftigen,

um uns so Eisenstadts „strukturtheoretischem" Ansatz in einem ersten
Durchgang paradigmatisch zu nähern.

Um Eisenstadts besonderem Interesse an den von ihm herausgehobenen
strukturellen Merkmalen sozialer Prozesse gerecht zu werden, muß zunächst
noch eine klärende Vorbemerkung vorangestellt werden, die seinem Verständnis

des (und vor allem seinem erkenntnisbezweckten Interesse am) Strukturalismus

gilt. Denn wie Eisenstadts strukturtheoretische Position einerseits von
der älteren z. B. eines Karl Marx, des angelsächsischen Strukturfunktionalismus
(Bronislaw Malinowski, Talcott Parsons), Mertons Rollentheorie oder der
„formalen Soziologie" (Georg Simmel) abzugrenzen ist, so sehr muß die
theoretische Bezugnahme auf Claude Levi-Strauss („symbolischer Strukturalismus")
bedacht und verdeutlicht werden (vgl. E 1981). Inhaltlich wirkt sich dies nämlich

so aus, daß es Eisenstadt wie Levi-Strauss in ihren (soziologischen) Arbeiten

vor allem darum geht, auf die Bedeutung der „symbolischen" Dimension
im menschlichen Handeln hinzuweisen, in der sich die dem menschlichen
Geist innewohnenden Gesetzmäßigkeiten spiegelten (E 1981, 169). Diesen
Anspruch hat Eisenstadt bis in die von ihm entwickelte und verwendete Begrifflichkeit

hinein verfolgt, z B. dort, wo er über die vielzitierten „codes" und
deren Analyse schreibt. Ein Autor übrigens, an dem er wiederholt Bedeutung
und Funktionsweise solcher „codes" zu exemplifizieren sucht, ist dabei Max
Weber. Präziser ist das, was Max Weber spezifisch in seinen religionssoziologischen

Studien thematisiert und gezeigt hat: nämlich, daß die Bedeutung z. B.
einer bestimmten Art zu Wirtschaften nur zu einem Teil erfaßt werde, wenn
man lediglich deren inhärente, aus ökonomischer Perspektive zu fordernde
Rationalität bzw. Widersprüchlichkeit freilegte. Ihre tiefere, in jedem Falle
soziale Bedeutung erschließe sich nur dem, der mit der genauen Analyse des

Wirtschaftens zugleich auch die Frage nach dessen Bedeutung für die „Lebens-



676 Volker Kaiisch

fiihrung" stelle (E 1981, 173). Nur demjenigen zeige sich die ganze Sinnfülle,
der, anders gewendet, die handlungsleitenden oder entscheidungsbestimmenden
Werte im Wirtschaften selbst aufsuchen würde, von denen anzunehmen sei,
daß diese gleichzeitig auch ihren Platz und Bedeutung im System der Werte,
z. B. in einer bestimmten Handlungs- oder Gesinnungsethik, bestritten. Diese

„Bestimmungen", die Analyse der Zielorientierung, Funktionsweise und
Wirkungsrichtung bestimmter Werte oder ganzer Wertekomplexe, belegt Eisenstadt

mit dem Begriff des „codes", Webers Soziologie ist ihm dafür u. a. eine
seiner theoretischen Garanten, weil Weber der erste gewesen sei, der - in
dieser Hinsicht nur unzureichend rezipiert - die Symbolebene des menschlichen

Handelns, deren Bedeutungshorizont, erschlossen hätte (E 1981,171 ff.).
Ich werde darauf ausführlich weiter unten zurückkommen.

Worauf Eisenstadt nun sein Augenmerk im besagten 9. Kapitel seines
Buches Tradition, Change and Modernity richtet und was ihm die dort erstrebte
Neubewertung der Modernität ermöglicht, dafür hat er bereits auf den
vorhergehenden Seiten die Grundlagen entwickelt: es ist dies eine ineinander
verschränkte und doch nicht kongruente „Kombination" aus strukturellen
(„strukturell-ökonomischen") und symbolischen Prozessen (E 1979, 228). Im konkreten

Fall der europäischen Moderne, historisch markiert und eingeleitet durch
die „großen Revolutionen" (Freiheitskampf der Niederlande, Great Rebellion
und Glorious Revolution in England, amerikanischer Bürgerkrieg und Französische

Revolution; E 1982, 186), zentrieren sich besagte „Prozesse" um das

eigentliche Problem einer Bewältigung und Einbindung der expansiven
Ausweitung der Partizipationschancen für die am politischen, gesellschaftlichen,

wirtschaftlichen, kulturellen usw. Geschehen teilnehmenden gesellschaftlichen

Glieder. Das Modell, das Eisenstadt der Deutung dieser Prozesse zugrundelegt,

ist das von „center and periphery", das von einem gesellschaftlich
etablierten, traditionellen und definierten Macht-Zentrum und seiner durchaus
möglichen dynamischen Beziehung zu seinen als Außenbereiche gefaßten,
vorrangig politisch Betroffenen. Es ist dies übrigens eine ModellVorstellung,
die Eisenstadt Edward Shils verdankt, und die er zum Zweck eines Entwurfs
einer alternativen Modernisierungstheorie aufgreift, vor allem aber in
instrumentalisierter Form analytisch anwendet (vgl. Shils, 250 ff.). Worauf
sich Eisenstadt durch solcherart Theorieanknüpfung bei einer Neubetrachtung
der Moderne theoretisch festlegt, ist der dynamisch angenommene Prozeß
zwischen einer zunehmend zentrale Bedeutung beanspruchenden sowie
erlangenden Peripherie einerseits und einem sich ständig weiter ausdehnenden,
machtstrukturierenden Zentrum andererseits, welches im utopischen Fall keine
Peripherie mehr kennen würde (E 1979, 228 f.). Das moderne, neuzeitliche
Macht-Zentrum hat sich folglich in den verschiedenen Umgestaltungsversuchen



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 677

mit zumindest vier generellen Partizipationsforderungen auseinanderzusetzen,
die jede für sich und alle zusammen aus der Sicht des Zentrums qualitativ
Machtphänomene bzw. Machtverhältnisse strukturieren, darüber hinaus
(räumlich-jquantitativ Machtausübung expandieren. Konkret umfaßt dies (und kehrt
als Kembestand verschiedenster politischer Forderungen wieder):

1. die von Eliten verlangte Erweiterung ihrer politischen
Mitwirkungsmöglichkeiten;

2. eine Reformierung des wirtschaftlichen und/oder administrativen gesell¬
schaftlichen Bezugsrahmens;

3. die Neuregelung der Verteilungsprinzipien für die vermehrten, das Macht-
Zentrum bildenden oder an ihm beteiligten Gruppen;

4. schließlich (und an drittens anknüpfend) ihre eigene vollständige Integrati¬
on sowie eine sich daraus notwendig ergebende Neudefinition der
Zentrum-Peripherie-Relation (E 1979, 228).

Was nun den Wandel der zunächst im Modell als relativ stabil gedachten
Zentrum-Peripherie-Beziehungen auslöst und antreibt, sind die gestellten
Forderungen, die - wie gesagt - häufig genug die Form des Protests annehmen,
der sich wiedemmum „die ewig gleichen Protestthemen" (E 1979, 229) dreht
und sich im wesentlichen gegen drei Strukturmerkmale der üblichen Festlegung
des Verhältnisses von Zentrum-Peripherie richtet. Diese sind:

1. Protest gegen die institutionelle Autorität bestimmter Zentren;

2. Protest gegen das gesellschaftlich ausgebildete Schichtungssystem, wel¬
ches mit symbolischer Bedeutimg das Strukturverhältnis von Zentrum und
Peripherie repräsentiert;

3. Protest gegen die Familie als primären Ort der für das System essentiell
wichügen Sozialisation sowie als Quelle der Strukturerneuerung durch
Bereitstellung von Systemresourcen (E 1979, 229).

Wie gesagt, die „Protestthemen" selbst sollen sowohl ihrem Kernbestand nach
als auch in der geschichtlich-revolutionären Wirklichkeit „die ewig gleichen"
sein, sind im deshalb einzelnen nicht eigentlicher Gegenstand von Eisenstadts
Analyse. Vielmehr geht es ihm um deren vergleichbare Eigenschaften,
insbesondere um deren machtstrukturierende Wirkung, weshalb deren geschichtlich
singulare Ausformung im Grunde vernachlässigt wird. Wer dennoch Näheres
über die Protestinhalte erfahren will, tritt eigentlich aus Eisenstadts Blickrichtung

heraus und wird sich sogleich mit Verständnisschwierigkeiten in Eisenstadts

Herausarbeitung ihres „allgemeinsten Nenners" (E 1979, 230) konfrontiert



678 Volker Kaiisch

sehen. Wo Eisenstadt dennoch auf Protestgehalte zu sprechen kommt, da
gruppierten sich diese denn auch mehr begrifflich zugespitzt denn geschichtlich
konkret um im wesentlichen vier Themenblöcke, nun allerdings von Eisenstadt
angeführt und aufgelistet nach angeblich abnehmender gesellschaftlicher Reichweite

und Dringlichkeit (Relevanz). Den „allgemeinsten Nenner des Protests"
bestimmt Eisenstadt wie folgt:

1. Protest gegen die „soziale Struktur und die [bestehenden; V. K.] Prinzipien
der sozialen Ordnung und Gerechtigkeit" (E 1979, 230);

2. Protest gegen die „bestehende Legitimation des Zentrums im allgemeinen
und der herrschenden Gruppen im besonderen" (E 1979, 230);

3. konzentriert sich die geführte Diskussion auf die „Beschaffenheit der neuen
zivilen, politischen und kulturellen Gemeinschaft" (E 1979, 231);

4. geht es um die „Beziehungen zwischen Individuum oder Gemeinschaft und
den gesamtgesellschaftlichen und kulturellen Werten" (E 1979, 231).

Wo sich aus der geführten gesellschaftstheoretischen Diskussion um die unter
1 bis 4 genannten Kernthemen so etwas wie Alternativen oder „Lösungen"
abzeichnen, da seien diese freilich „von den Traditionen jeder nationalen oder
ethnischen Gemeinschaft und von der Definition der zentralen gesellschaftlichen

Symbole geprägt" (E 1979, 231), die in strukturtheoretischer Sicht von
differenzierender Konsequenz sind.

Mit diesen „Indices", wie es auch im englischen Originaltext heißt, will
Eisenstadt freilich noch nicht vollständig Genese, Struktur und Inhalt der
Moderne erklärt haben. Er selbst erkennt in ihnen wohl Merkmale, wie sie vielfältigen

und unspezifischen gesellschaftlichen Wandlungsprozessen zu eigen seien.

Aus diesem Grund qualifiziert Eisenstadt ein bereits aufgeführtes Strukturmerkmal

und weist mit dem Anspruch, jetzt das oder ein entscheidendes

Spezifikum der Moderne zur Sprache zu bringen, daraufhin, daß „der grundlegende

Protest nicht mehr nur intellektuell [ist], sondern ein Symbol der
kollektiven Identität und ihrer Bezugspunkte. Er steht in engem Zusammenhang

mit den wechselnden Beziehungen zwischen Zentrum und Peripherie -
mit dem zunehmenden Einfluß des Zentrums auf die Peripherie oder dem
umgekehrten Vorgang" (E 1979,230). Spezifisch, nach Eisenstadt sogar
„einzigartig" (E 1979, 232), sei dieses Merkmal insofern, als den modernen
Revolutionierungs- bzw. Reformierungsversuchen und dem entsprechenden,
reaktiv vollzogenen gesellschaftlichen Wandel eine - geschichtlich betrachtet

- völlig neuartige, grundlegende wie weitreichende „Annahme" zugrundeliege,

die es für möglich erachte, daß es den Menschen überhaupt gelingen



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 679

könnte, „eine neue sozio-politische Ordnung auf den Grundlagen von
Universalismus und Gleichheit zu schaffen" (E 1979, 233).

Hier schafft Eisenstadt in seiner modellhaften, strukturorientierten
Modernisierungstheorie zum ersten Mal Raum für so etwas, was da in den von
ihm kritisierten „klassischen" Modemisierungstheorien Ideologie, Weltanschauung

oder Wert heißen könnte. Er verknüpft, strukturtheoretisch reflektiert, die
eher (räumlich-Quantitativ (entgrenzend) wirkenden, auf Machtbeteiligung
abzielenden Partizipationsforderungen mit deren impliziten Konsequenzen
hinsichtlich Umfang und Gehalt (der qualitativ) zu erwartenden neuen
Werteschöpfungen. Was damit konkret gemeint ist, beschreibt Eisenstadt an anderer
Stelle unter dem Aspekt der (nachlassenden Fort-)Wirkung bestimmter,
Gesellschaften kennzeichnender Tradition einmal so: „The crux of such a

breakthrough lies in the weakening of normative limitations on the contents of
the symbols of the center, in their secularization, and in the growing emphasis
on values of human dignity and social equality. Larger groups demand

participation - even if intermittent or partial - in the formulations of the society ' s

central symbols and institutions" (E 1973, 6). Was Eisenstadt deshalb neu
akzentuierend und richtungsweisend in die modernisierungstheoretische
Diskussion einbringt, ist die Erkenntnis des Umschlagens zunächst quantitativ
erscheinender Partizipationsforderungen in qualitative (normative) Bedingungen

für eine zu erwartende, sich im Rahmen neu definierter gesellschaftlicher
Strukturbedingungen ergebenden Kultur. Keinesfalls sei von einer „unilinearen",
gleichförmigen Entwicklung auszugehen, sondern von einem qualitativen Sprung
(E 1973, 7)! Solcher Modernisierungstheorien, die daran festhielten, aus einigen

„indices" Aus- bzw. Vorhersagen auf gesellschaftliche Entwicklungen
machen zu können, sind deshalb als zu eng und als zu wenig differenzierend
zurückzuweisen (E 1973, 2).

Es geht hier nicht dämm, Eisenstadts bekannte, einflußreiche und ihrerseits
prämissenverhaftete Modernisierungstheorie im einzelnen zu diskutieren. Ihre
Meriten sind ihr bereits dadurch bezeugt, daß sie in der neueren
modernisierungstheoretischen Literatur rezipiert worden ist und selbst einen theorieweisenden

Platz eingenommen hat. Müßig und meiner Auffassung nach gänzlich
inadäquat wäre erst recht, ihr das Fehlen irgendeines Strukturmoments, die
Überbewertung eines Systemaspekts oder die mangelnde Plausibilität des

Zentrum-Peripherie-Modells nachzuweisen. Es geht mir vielmehr dämm, auf die
analytisch-theoretische Art und Weise, auf die Theorieprämissen bzw. - wenn
man so will - auf Eisenstadts „Methode" grundsätzlich aufmerksam zu
machen, mit der er (und mit welchen damit verbundenen Konsequenzen) nach der
gesellschaftlichen Wirklichkeit deshalb „greift".



680 Volker Kaiisch

Der Schlüssel allen Verständnisses von Eisenstadts soziologischer Denkweise

findet sich gleichsam beiläufig in Bemerkungen versteckt, die Eisenstadt
sinngemäß, mit größter Selbstverständlichkeit und in verschiedenen Varianten

- auch in dem hier interpretierten Kapitel - mehrfach einflechtet: „Der
konkrete Inhalt derartiger Forderungen [nämlich, daß verschiedene Gruppen
sowie Eliten selbst aktiver am politischen Prozeß teilnehmen können
und einen direkten Zugang zum Zentrum erhalten' ; V. K.] variiert natürlich je
nach den strukturellen Bedingungen - Urbanisierung, Wandel auf dem Land,
Erweiterung der Bildung usw. -, aber es gibt immer allgemeine Forderungen,
die für die moderne Situation typisch sind" (E 1979, 228; vgl. auch hierzu
Eisenstadts Rede von den „ewig gleichen Protestthemen", S. 229, und dem
„allgemeinsten Nenner des Protests", S. 230).

Eisenstadt ist überall am Typischen, am Allgemeinen interessiert, dem er
ohne viel Bedenken immer wieder das Spezielle und Besondere opfert. Das hat
freilich seinen erkenntnisbezweckenden Grund und ist (allgemeiner) Bestandteil

nahezu jeder (soziologischen) Theoriebildung. „Gesellschaftliche
Wirklichkeit" wird dabei anhand indifferenter Elemente oder formaler Strukturen
aufgezeigt, deren allgemeine, von konkreten geschichtlichen Zusammenhängen,

Zielen sowie Inhalten abstrahierende Formulierung offensichtlich dazu

dient, „Theorien", hier eine bestimmte „Modernisierungstheorie", bilden oder
ableiten zu können. Die Begriffsbildungen erfüllen dabei in erster Linie eine
beschreibende Funktion, zu der das Begreifen wie Vergleichen gleichermaßen
gehören, sie überhaupt erst ermöglichen. Freilich erfüllt sich darin noch nicht
Sinn und Zweck des Benennens von „Strukturen", „Indices", „Symbolen",
„codes" und dergleichen mehr. Eisenstadt beansprucht ja mit der
strukturfreilegenden Gesellschaftsanalyse darüber hinaus gesellschaftliche Wirklichkeit

schlechthin zu bestimmen. Wenn auch nicht „unilinear", sondern „komplex",
so wollen die strukturtheoretischen Einsichten nicht nur den Ist-Zustand einer
bestimmten Wirklichkeit begreifen, sondern „Wirklichkeit" überhaupt, sofern
und wo immer sie sich als eine geschichtlich-gesellschaftliche erweist, bestimmen.

Es sollen also auch Aussagen darüber möglich werden, wie Wirklichkeit
sein wird, wenn sie bisher so war und ist. Genau an diesem Punkt wird die

analytische Deskription in Richtung nomothetischer Vorhersage verlassen, wird
aus der logischen Verknüpfung typisierter Wirklichkeitsmerkmale sowie aus

deren Position und Funktionieren im modellhaft angenommenen Gesellschaftssystem

auf die Fortentwicklung gesellschaftlicher Wirklichkeit geschlossen.
Immer wieder erklärt Eisenstadt sein vor allem theoretisch ausgerichtetes
Interesse angesichts der tatsächlichen, auch von ihm ja durchaus wahrgenommenen

Vielfalt und Heterogenität unterschiedlicher Modernisierungsverläufe wie

-konsequenzen, hebt er selbst hervor, daß es ihn besonders reize, eine (homogene)



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 681

Theorie zu gewinnen, die durch alle bestehenden Unterschiede hindurch,
Modernisierung als eine spezifische Form von „civilization" bzw. als ein
eigenständiges gesellschaftliches „phenomenon" erkennen lasse (E 1987, VII). Seine

Erkenntnisabsicht verpflichtet sich auf Theorie, deren Verhältnis zur
Wirklichkeit jedoch merkwürdig unthematisch bleibt.

Gesetzmäßigkeiten, postulierte Zusammenhänge und aufweisbare
Funktionsbeziehungen sollen dabei für den intendierten Erklärungsversuch konkreter
gesellschaftlicher Modernisierungsvorgänge methodisch so gewonnen werden,
daß die lediglich latent oder verdeckt vorhandenen, Modernität herbeiführenden

Entwicklungen (Prozesse) aus freilich theoretischer Perspektive für die
Betroffenen wie Beobachter einer Gesellschaft deutlich werden sollen. Die
inhaltliche Abgehobenheit und Abstraktheit der sich zum Thtaxitsystem fügen
sollenden Einzelbestimmungen wie Strukturen erklärt Eisenstadt zu deren
erkenntnistheoretischem Vorteil, gewährten doch nur sie Raum für theoriegenerierte
Folgerungen und theoriegenerierende Verknüpfungen, im weiteren Sinne auch

Voraussagemöglichkeiten, wie sie konkrete geschichtliche Wirklichkeit, weil
komplex, unübersichtlich, unsystematisch, indiskret bezüglich der in ihr
wirksamen Momente nicht erlaube.

Daß diese Interpretation von Eisenstadts soziologischem Denken ihm nicht
einfach eine Wirklichkeitsfestlegende Absicht von außen imputiert, läßt sich
einerseits anhand der überall errichteten Begriffsabstraktionen ablesen (s. o.),
andererseits anhand der eingestreuten, erkenntnisleitenden Intentionsbekundungen

belegen. Um sich nur auf den Zentralbegriff der ganzen Studie, auf den
der Modernisierung selbst zu kaprizieren, so bleibt in der ganzen, über 400
Seiten umfassenden Modernisierungsabhandlung eigentlich unausgemacht,
warum gerade die erweiterten Zugangsmöglichkeiten zu den Machtzentren
(wie die erhöhten Partizipationschancen an ihr auf der Grundlage des Substi-
tutsglaubens an eine Ersetzung der traditionellen Werte durch demokratischere)
als ihr spezifisches Kennzeichen zu gelten hätten. Und warum denn immer
wieder nur die geschichtlichen Beispiele der westlichen Welt letztlich als „the
model for the world" (E 1987,2) fungieren müssen. In diesem Sinne „modem"
wären dann doch auch schon die attische Demokratie gegenüber der Königsund

Optimatenherrschaft gewesen oder hätten - in einem Atemzug - Lenins
Oktoberrevolution, Mussolinis faschistisches Italien und Maos kommunistische

Befreiung Chinas echte Modernisierungstaten dargestellt. Bezeichnenderweise

klammert Eisenstadt diese historischen „Revolutionen" jedoch aus, weil
sie offensichtlich nicht in die aus den vier genannten Revolutionen deduzierte
Modernisierungstheorie hineinzupassen scheinen. Wie erklärt doch Eisenstadt
sein Theorieinteresse?: „Wir sehen die Modernisierung eher als eine Reihe von
Prozessen mit einem gemeinsamen Kern, der ähnliche Probleme [weltweit;



682 Volker Kaiisch

V. K.] generiert" (E 1979, 234). So also wird die geschichtliche Realität
konkreter gesellschaftlicher Phänomene zunehmend ausgeblendet, diese dabei
zugunsten zunehmend abstrakter und anonyme Strukturen, Prozesse und
Modellvorstellungen aufgehoben.

Die Vergleichbarkeit der gesellschaftlichen Wandlungs- bzw. Modemisie-
rungsprozesse, ihre „Strukturen", hängen demnach zu einem nicht unerheblichen

Teil davon ab, inwieweit es gelingt, sie begrifflich nur abstrakt und
allgemein genug zu fassen. Bedenklich schnell Machen entsprechende
Abstraktionen die geschichtliche Spezifik ihrer Anlässe, Verläufe, Ziele, sozialen
Träger usw. bis zu einem sehr hohen Grad vergessen. Wegen ihrer Ausrichtung
auf eine Verallgemeinerungsfähigkeit der Erkennmisse führen auch alle weiteren

Überlegungen zu kaum etwas anderem als zu Generalitäten, denen
unbenommen ihrer investierten intellektuellen Abstraktionsleistung und
Konstruktionskompetenz weitgehend die Gefahr droht, an substantieller
Aussagebedeutung oder Erkenntniswert zu verlieren. So vermögen die im
Modernisierungsprozeß konstitutiven Strukturen z. B. nur schwer neue
Einsichten darauf zu eröffnen, worin denn die auch von Eisenstadt zu Recht
hervorgehobene Spezifik der zwar in Europa Ausgang nehmenden, sich schließlich

aber weltweit durchsetzenden kulturellen Bedeutung der „Modernität"
liegt.

Die „besondere kulturelle Bedeutung" - dies ist das Stichwort, das an Max
Weber erinnert. Für Weber ist es die Zentral/rage seiner „verstehenden
Soziologie", für Eisenstadt ist es die soziologische Perspektive, die durch Thematisierung

der jeweiligen Besonderheiten die Aufhebung eindeutiger, systematischer

und theoriegenerierender Aussagekomplexe zu einer Theorie zumindest
erschwert. Die Gegensätze könnten nicht schärfer benannt und markiert werden.

Weber setzt bei einzelnen Kulturwerten ein, untersucht deren Genese,

Bedeutung, soziale Träger, richtungsweisende Wirkung usf.; Eisenstadt löst
sie in theoretische Abstraktionen auf, die in ihrer Begrifflichkeit wie mit ihrem
wirklichkeitsrastemden Kausalitätsversprechen Allgemeinheiten formulieren,
die in merkwürdiger Ambivalenz zwar für den Kenner einerseits noch den

Bezug zur besonderen geschichtlichen Situation erkennen lassen, andererseits
einen Anspruch austragen, der nun gerade von der Bedeutung geschichtlicher
Besonderheiten absehen will. Weber ist an einer spezifischen kulturellen
Wirklichkeit, an der Möglichkeit, sie inhaltlich zu verstehen, zu erklären und zu
deuten, interessiert; Eisenstadt an Theoriebildung, die unter dem Zwang, in
sich stimmig sein zu müssen, bisweilen über die konkrete geschichtlich-gesellschaftliche

Wirklichkeit hinwegsieht.



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 683

Dieser theoretischen Differenz war und ist sich Eisenstadt jedoch bewußt.
Zu Eisenstadts respektgebietenden theoretischen Bemühungen zählt deshalb,
sich immer wieder dieser Differenz und ihrer Herausforderung gestellt zu
haben, sich also wiederholt mit Weber auseinanderzusetzen - und dies anläßlich

durchaus konkreter Theorie-Wirklichkeits-Divergenzen. An dem nämlichen

Punkt in der strukturtheoretischen Erörterung des Phänomens „Modernisierung",

wo der Tendenz nach so ziemlich jeglicher gesellschaftlicher Wandel
den Charakter einer Entwicklung hin zur „Modernität" anzunehmen beginnt,
bliebe er lediglich an eine Ausweitung der Partizipationschancen hinsichtlich
„Macht" gekoppelt, an genau diesem Punkt also bringt Eisenstadt selbst Max
Weber in den Theoriediskurs ein. Ich gebe die Stelle, wo und mit welchem
Argument dies geschieht, ausführlich wieder; Eisenstadt schreibt:

In Europa und in anderen Gesellschaften wurde die Entwicklung
einer post-traditionellen, sozialen, politischen und kulturellen Ordnung
durch die Modelle einer solchen Ordnung und durch die spezifische
Kombination von darin vorherrschenden Codes, durch grundlegende
strukturelle Merkmale und durch Struktur, Orientierung und Ort
heterodoxer Bewegungen stark beeinflußt. Die wichtigsten Elemente
der europäischen Codes und Traditionen, die einen großen Einfluß auf
die Kristallisierung der europäischen Modernität ausübten, hingen eng
mit den Traditionen der Imperien, Stadtstaaten und Feudalgesellschaften
früherer Zeiten zusammen

Im Rahmen dieser symbolischen und strukturellen Merkmale der
europäischen Zivilisation entwickelten sich die spezifischen Bedingungen,
die die Modernisierung erleichterten. Zu denfür die europäische Modernität

wichtigen historischen Prozessen gehörte der Protestantismus. Hier
zeigen sich Bruch und Kontinuität der europäischen Tradition am
deutlichsten.

Die Bedeutung des Protestantismus für die europäische Modernität,
wie sie in Max Webers berühmter These über die protestantische Ethik
dargestellt wird, entfachte bekanntlich eine Reihe gelehrter Kontroversen.

Diese sollen uns hier als Ausgangspunktfür eine Analyse der
spezifischen Merkmale der europäischen Modernität dienen [E 1979, 236],

Genau an der Stelle also, wo Eisenstadts Modernisierungstheorie konsequenterweise,

sähe sie tatsächlich von allen konkreten kulturellen Implikationen ab, zu
einer Struktur-Supertheorie von „Gesellschaft" überhaupt drängen würde, da
gewinnt die geschichtliche Spezifik der europäischen „Modernität" offensichtlich

theorieeinfordernde Bedeutung. Der Anspruch konkreter kultureller Ideen
oder Werte steht den weitgreifenden Vereinnahmungstendenzen genereller



684 Volker Kaiisch

„codes" und „Strukturen" entgegen. Die Frage also liegt nahe, was also Eisen-
stadts Weber-Verständnis ist und welche Bedeutung Webers Einsichten für
Eisenstadts strukturtheoretischen Ansatz besitzen?

*

Eisenstadt hat sich in der Tat des öfteren mit Weber beschäftigt und gilt als

einer seiner profunden Kenner. Das zehnte Kapitel seines Buches, Tradition,
Wandel und Modernität, aus dem soeben zitiert wurde, ist dabei keineswegs
die umfangmäßig ausführlichste Stelle, wo sich Eisenstadt auf Weber bezieht,
und kann auch nur in einem ersten, aber eben nicht unwesentlichen Eindruck
Eisenstadts Weber-Lesart verdeutlichen, obschon es weitgehend bis in den
Wortlaut hinein mit einer Arbeit identisch ist, in der sich Eisenstadt ausschließlich

mit der Interpretation von Webers Denken beschäftigt hat.

1968 veröffentlichte Eisenstadt gleich mehrere Arbeiten zu Weber, wobei
die Publikationen, die er exklusiv der PE widmete und die 1970 zunächst als

Aufsatzfolge, dann ein Jahr später als separates Büchlein auch auf Deutsch
erschien, wohl am nachhaltigsten seinen Ruf als Weber-Kenner begründete.
Aus dieser Arbeit entstammt besagtes Kapitel im zitierten Buch. Die ausführliche

Einleitung jedoch, die Eisenstadt ebenfalls 1968 der Auswahl von Webers

Schriften zum Thema „Charisma and Institution Building" beisteuerte,
sollte ergänzend zum Verständnis von Eisenstadts Weberinterpretation
hinzugezogen werden. Findet sich doch hier, wenn auch mit anderen thematischen
und sachlichen Bezügen und Gewichtungen wie in der PE-Arbeit, dasselbe
Weberbild sozusagen nur in einem anderen Zusammenhang wieder. Auf andere

Weber-Arbeiten (E 1971a) bzw. -Stellen in Eisenstadts Schriften (z. B. E
1987, 2) sei hier lediglich verwiesen, ihre Existenz ausdrücklich erwähnt.

Eisenstadt ist sicherlich einer der ersten, der die Rezeption und stattgefundene

Auseinandersetzung um Webers Schriften zu ihrer Interpretation mit
hinzugezogen hat, um sie für ein Verständnis dessen, um was es Weber denn

eigentlich gehe, aufzuschließen und fruchtbar zu machen. Dabei arbeitet Eisenstadt

am Beispiel der PE die beiden hauptsächlich gegen Weber erhobenen

Einwendungstypen- abgesehen vom Nachweis fehlerhafter bzw. unzureichender

Einzelbehauptungen - heraus; nämlich Webers angebliche Konstruktion eines
Kausalnexus zwischen Protestantismus und Kapitalismus sowie die durch weitere

Aspekte notwendig zu ergänzende sowie geschichtlich später anzusetzende
Genese des „kapitalistischen Geistes". Eisenstadt spürt diesen kritischen
Argumentationsfiguren nach, nicht ohne diesen wiederum ihre Gewolltheit, falsche

Bezogenheit oder Inadäquatheit kritisch aufzudecken. Die Auseinandersetzung



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 685

mit der durch Mißverständnissen und Fehldeutungen verstellten Rezeption
Weberscher Einsichten wie deren methodologischen Begründung führt Eisenstadt

zu einem neuen Weberverständnis, das dort (zumindest dem Anspruch
nach) mit Weber über Weber hinausgeht, wo einzelne, aus Weber herausgelesene

(Theorie-)Elemente zu einer eigenen Modernisierungstheorie verknüpft
und verdichtet werden. Unter der Leitfrage, was es denn eigentlich sei, welcher
Kern oder welche zentrale Hypothese, die eine theoretische Auseinandersetzung

mit der PE trotz heftiger Kritik und Anfeindung dennoch lohnenswert
erscheinen lasse, meint Eisenstadt als einen „zentralen Aspekt in Webers
Arbeit" das Theorieinteresse auszumachen, „nach dem Wandlungspotential
verschiedener Religionen (oder weltlicher Ideologien) zu fragen und zu untersuchen,

in welchem Maße interne Wandlungen möglich sind, die die Entwicklung

von neuen sozialen Institutionen und individuellen Motivationen in eine

Richtung erleichtern können, die von den ursprünglichen Impulsen und Zielen
abweichen" (E 1971, 9).

Wohlgemerkt, Eisenstadt geht es im Grande genommen nicht um Weber
oder um ein z. B. differenzierteres Verständnis von Webers „Protestantismus-
Kapitalismus-These", sondern um eine befragende Weiterentwicklung dessen,

was Weber bereits zur soziologischen Deutung „gesellschaftlichen Wandels",
präziser zu einer soziologischen Bestimmung des Phänomens Modernisierung
theoretisch beigetragen hat. Eisenstadt, nicht Weber, stellt die Frage, inwieweit
sich in Webers PE-Arbeit Hinweise oder Erklärungsansätze zu „einigen
Problemen" des gesellschaftlichen Wandels finden, während er Webers eng an der
Sache entlang vorangetriebene und exponierte Sinnfrage der Moderne, nämlich

wie eine bestimmte religiöse Orientierung über die Ausbildung einer
bestimmten Ethik vermittelt am Entstehen des kapitalistischen Geistes und damit
eines Strukturmoments der Moderne mitbeteiligt war, zunehmend beiseite schiebt
und an deren Stelle die Frage nach den strukturellen Voraussetzungen für
Modernisierungsprozesse schlechthin setzt. Phänomen wie Problem der
Modernisierung vermögen Eisenstadt ausschließlich im Sinne eines universalistisch
verorteten, abstrakt und formal ablaufenden Theorems zu interessieren. Er
formuliert: „In diesem Zusammenhang [nämlich einer Neuformulierung der
<von Weber in seiner Studie herausgearbeiteten und reflektierten; V. K. >
Probleme'] stehen einige Probleme an: Erstens, was innerhalb einer Religion
(oder Ideologie) das Auftreten des Wandlungspotentials bewirkt, zweitens, in
welche Richtungen sich das Wandlungspotential entwickeln kann. Schließlich
ist die Frage nach den Bedingungen in der Gesellschaft aufzurollen, unter
denen solche Religionen oder ideologische Gruppen entstehen, die die
Institutionalisierang des Wandlungspotentials erleichtern oder verhindern" (E
1971, 9). Eisenstadts theoretisches Interesse kreist demnach um eine prinzipi-



686 Volker Kaiisch

elle Erörterung des Zusammenhangs von Wandlungsauslösenden
Strukturbedingungen sowie deren wandlungssteuernden Einfluß in Gesellschaften. Er
thematisiert den Anteil und das Funktionieren von z. B. Wertorientierungen in
Wandlungsprozessen überhaupt, nicht aber, welche kulturprägende Rolle z. B.
eine bestimmte Weltanschauung in einem konkreten gesellschaftlichen
Wandlungsprozeß spielt, welche konkreten geschichtlichen Entwicklungen verbunden

mit welchen kulturellen Konsequenzen eine bestimmte Idee oder ethische
Maxime freisetzen bzw. befördern.

Der Unterschied, der zwischen Webers und Eisenstadts Fragestellung
besteht, wird zunächst nicht sichtbar und vom Leser eher als zweitrangig,
unwesentlich, wenn überhaupt, dann vielleicht als sprachlich und darstellungsbedingt
erachtet werden. Nur, was hier im Gewand einer lediglich abstrakteren, auf
Theorie bedachten sprachlichen Formalisierung eines wohlbekannten Weber-
schen Paradigmas einherschreitet, verdankt sich in der Tat einem völlig anderen

Fragehorizont sowie den ihn bedingenden, impliziten Vorentscheidungen.
Das ist weder Eisenstadt vorzuwerfen noch theoretisch bedenklich, muß aber

im Auge behalten werden, wo es darum geht, unterschiedlich Begründetes mit
Legitimationsabsichten aufeinander zu beziehen. Eisenstadt fragt nach
allgemeinen, generalisierbaren, angeblich universalen Strukturbedingungen eines

mehr oder weniger beliebigen gesellschaftlichen „Wandlungspotentials" und
nach der Rolle, die „verschiedene Religionen (oder weltliche Ideologien)"
dabei spielen. Weber hingegen fragt nach den besonderen Entstehungsbedingungen

einer spezifischen Facette der abendländischen, deshalb
unverwechselbaren Moderne und nach dem richtungsweisenden Einfluß, den der
ethisch motivierte Puritanismus dabei gespielt hat. Eisenstadt ist zunächst an
der Ableitung und Gewinnung einer allgemeinen Theorie der Modernisierung
interessiert, Weber an dem Aufweis der spezifischen Kulturbedeutung einer
relativ klar bestimmbaren Idee aus ihren geschichtlichen Wirkungszusammenhängen

(vgl. Tenbmck 1993).

Die Konsequenzen für Eisenstadts weitere Theoriebildung zeichnen sich
damit hinsichtlich der Sache wie hinsichtlich seiner verfahrenden Methode ab.

Eisenstadt wird eine Modemisierungstheorie erarbeiten, deren Erklärungswert,
ungeachtet seiner vielfältigen Anregungen für eine Theoriediskussion im
allgemeinen, angesichts konkreter gesellschaftlicher bzw. kultureller „Prozesse"

- um ein Lieblingswort Eisenstadts zu gebrauchen - relativ unbestimmt und
formal bleibt. Weber hingegen wird eine Art Befangenheit nachgewiesen werden,

deren (Webers) Beschränktheit und Verhaftetheit am konkreten geschichtlichen

Material ihn zu keiner allgemeinen Theoriebildung befähigen könne.



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 687

Was also bewirkt denn nun, um zu Eisenstadts Webertext zurückzukehren
und um den bisher nur angedeuteten Bedenken nachzugehen, „innerhalb einer
Religion (oder Ideologie) das Auftreten des Wandlungspotentials" (E 1971,
9)? Nach Eisenstadt sind dies folgende, von Weber angeblich explizit oder
implizit behandelte Faktoren:

1. „Kombination von ,Innerweltlichkeit' und Transzendenz" (E 1971, 9);

2. die persönliche Handlungsweise des Einzelnen sowie sein Verantwortungs¬
gefühl dafür (E 1971, 9);

3. „eine direkte Beziehung der Person zu der überlieferten [Glaubens-] Tradi¬
tion" insofern, als diese bei etwaigen Verhaltens- und Loyalitätsdissonanzen
zu konkret bestehenden gesellschaftlichen „Institutionen, Organisationen"
usf. handlungsbestimmend bzw. für Entscheidungen richtungsweisend werden
können (E 1971,9 f.).

Der mit der ersten zusammenhängenden zweiten Frage, nämlich „in welche
Richtung die Wandlungsfähigkeit wirksam werden kann" (E 1971,10), nähert
sich Eisenstadt, nicht ohne zuvor die Kompliziertheit der Antwor-
tenformalisierung ins Feld geführt zu haben, unter Verweis auf:

1. die Definitionskraft von Religionen bei „spezifisch neuen Rollen mit neuen
Zielen, die als autonom galten und nicht an die bestehende [Gesellschafts-]
Struktur gebunden" seien (E 1971,13);

2. „die Entwicklung eines institutionellen organisatorischen und legalen
Rahmens, der solche neuen Rollen legitimieren, sie mit den notwendigen
Ressourcen versorgen und ihr fortdauerndes Funktionieren erleichtern kann"
(E 1971,13);

3. „die Weckung einer Motivation und eines Verständnisses für solche Rollen
und der Identifizierung mit ihnen" (E 1971,13).

Zur dritten Frage, die die Bedingungen zu untersuchen vorgibt, unter denen die
Möglichkeit einer Religion, Wandlungen zu erzielen, „wirklich .absorbiert'
oder institutionalisiert werden konnte" (E 1971, 13), stellt Eisenstadt lapidar
fest: „können wir [die Gründe; V. K.] nur sehr kurz streifen. Allgemein scheint
es, daß die Möglichkeit solcher Institutionalisierung um so größer ist, je stärker
sich innerhalb einer Gesellschaft Grundlagen der Autonomie der sozialen,
kulturellen oder politischen Ordnung finden lassen: Die bestehende Autonomie
der kulturellen Ordnung erleichtert die Entwicklung von neuen symbolischen
Formen, über die der Aufbau zentraler Institutionen unterstützt und legitimiert
werden kann, während die Autonomie im Bereich der sozialen Organisation
die Entwicklung von neuen organisatorischen Gmndformen erleichtert, die an



688 Volker Kaiisch

der Ausbildung lebensfähiger neuer Institutionen mitwirken, ohne jedoch die

gesamte Struktur der vorher existierenden Ordnung zu zerstören. Hierdurch
wird es der neuen Ordnung ermöglicht, zumindest teilweise auf den Kräften
der alten aufzubauen" (E 1971,13 f.).

Hätte sich Weber tatsächlich im gleichen Fragehorizont wie Eisenstadt
bewegt, wäre Weber tatsächlich davon überzeugt gewesen, die Fragen nach
dem „Wandlungspotential" und den „Modernisierungsprozessen" (E 1971,17),
wo immer sie ihn auch bewegen, von den konkreten Religions-, Kultur- und
Gesellschaftsgegebenheiten abziehen zu können, er hätte sich seine großen,
umfassenden Untersuchungen zum Konfuzianismus und Taoismus, Hinduismus
und Buddhismus, zum antiken Judentum leicht sparen können. Doch zum
Signum, zum „Prinzip Weber" gehört es geradezu essentiell, die Frage nach
der Kulturbedeutung eben nicht von den Phänomenen, mit denen es der Soziologe

zu tun hat, abzulösen und zu verallgemeinern, so wenig wie sich ja auch
die verschiedenen Kulturen der Welt letztlich nicht auf eine oder einige
gemeinsame universale Strukturen reduzieren lassen. Wer dies dennoch tut, wer
also die Verallgemeinerungsfähigkeit gesellschaftlicher Phänomene voraussetzt,

um universale Theorien bilden zu können, der folgt nicht nur Weber
nicht, sondern mißversteht das Prinzip seiner „verstehenden Soziologie". Diesem

Befund widersprechen übrigens gerade Webers eigene Systematisierungen
und abstrahierende Zusammenfassungen wie z. B. in Wirtschaft und Gesellschaft

nicht. So kann und darf, worauf sich die neuere Weberforschung
mehrheitlich geeinigt zu haben scheint, die torsogebliebene Abhandlung
Wirtschaft und Gesellschaft nicht isoliert und abgezogen von Webers materialüberwuchernden

Einzelstudien gelesen und interpretiert werden.

Auch diese Bemerkungen wollen den bestehenden Unterschied zwischen
Weber und Eisenstadt gerade hinsichtlich der eingegangenen methodologischen
Konsequenzen vor allem verdeutlichen und benennen. Wenn Weber davon
ausgeht, daß die Frage nach der Kulturbedeutung jeweils neu, anders und
eingedenk der spezifischen kulturellen Grundlagen wie gesellschaftlichen
Bedingungen der untersuchten geschichtlichen Phänomene sozusagen modifiziert
und gegenstandsbezogen entwickelt werden muß, wozu letztlich nur die kritische

Reflexion auf das eigene konkrete Fragen verhilft, dann vertritt Eisenstadt

mit seinem Ansatz in der Tat eine entgegengesetzte Position. Eisenstadt drängt
es geradezu in seiner Weber-Studie - nach eigener Angabe -, über die Feststellung

der „hauptsächlichen Richtungen" der selbst ihrer Aussage nach nicht
immer unumstrittenen, aber aufgewiesenen „Hypothesen über das Wandlungspotential

des Protestantismus" hinaus, um „zu ihrer allgemeinen vergleichenden

Anwendung" zu gelangen (E 1971, 16). Ihm geht es um die Suche nach

„Äquivalenten" zur „protestantischen Ethik in außereuropäischen Ländern"



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 689

(E 1971, 18), letztlich um Applikation einer Theorie, um Deduktion
gesellschaftlicher Wirklichkeit, und nicht um bedachte Entfaltung und damit
nachvollziehende Modifikation ihres Wechselverhältnisses mit der Sache selbst.

Vorrang hat, was dazu beiträgt, Weber als einen vergleichenden Prozeßanalytiker,
als einen letztlich dem Strukturfunktionalismus verpflichteten oder vorangehenden

Systemtheoretiker zu überführen, der eigentlich die „Natur der modernen

Gesellschaft oder Gesellschaften" untersuche, gewürzt mit einigen
methodologisch-systematischen Überlegungen zu den „Metaproblemen der
sozialwissenschaftlichen Analyse" (E 1990, 8). Eisenstadt bleibt deshalb auch in
seiner Weber-Interpretation vor allem seinem eigenen soziologischen Theoriebegriff

treu, dessen tatsächlicher Charakter sich dort zu erkennen gibt, wo
Eisenstadt eher beiläufig, dafür aber in charakteristischen Formulierungen spricht:
„In den folgenden Abschnitten soll versucht werden, eine Reihe allgemeiner,
eher formaler Hypothesen über solche Bedingungen aufzustellen und sie durch
die Analyse der Modernisierungsprozesse in den wichtigsten asiatischen
Kulturen zu veranschaulichen" (E 1971, 21 f.).

Mit Kennzeichnung der methodologischen Unterschiede zwischen Weber
und Eisenstadt ist freilich nur ein, wenn auch ein gewichtiger Teilbereich der
Differenzen markiert. Eine kritische Besinnung auf die Verschiebung, mit der
Eisenstadt auf Weber Bezug nimmt, wäre allerdings unvollständig, würde nicht
auch ein Vergleich der inhaltlichen Dimensionen zum Tragen kommen. Um
mich diesem Anspruch zu stellen, will ich aus der Fülle der inhaltlichen,
(kulturelle Vorgänge) deutenden Aussagen vor allem die zum Hauptthema
„Modernisierung" herausgreifen. Dabei werde ich mich nicht nur auf Eisenstadts
PE-Arbeit stützen, sondern ausdrücklich auch die bereits genannte Einleitung
zu Webers Schriftenauswahl mit heranziehen. Dies scheint mir um so mehr
angezeigt, weil diese weitere Weber-Arbeit nicht nur zeitgleich erschien, Eisenstadt

sich auch hier thematisch ausschließlich auf Weber konzentriert, sondern
weil er hier auch selbst mit Querverweisen sowohl auf die PE (E 1968, XXXI f.,
XLVI ff.) als auch auf seine eigene Weberdeutung (E 1968, Fn. 56) verweist.

Wie aus der bisherigen Eisenstadt-Analyse deutlich geworden sein sollte,
geht Eisenstadt hinsichtlich der Fragestellung dort über Weber hinaus, wo es

ihm darum geht, Webers theoretischen Beitrag zur Erklärung von „Wandlungspotentialen"

bzw. „Modernisierungsprozessen" in der PE zu bestimmen und zu
diskutieren. Seine Weberdeutung erweckt dabei bisweilen den Eindruck, Weber

sei wegen seiner unglücklichen geschichtlichen Faktenakkumulation einer

vagen Modernisierungstheorie zwar auf der Spur gewesen, deren freigelegte
und explizite Formulierung habe aber Eisenstadt geleistet, der Weber somit zu
seinem eigentlichen Theorieverständnis gebracht habe. Nicht die konkreten
Werte oder Ideen sind es dabei, die Eisenstadt in der Dynamik eines kulturel-



690 Volker Kaiisch

len Wandels interessieren. Vielmehr sind es wertabgezogene, formale,
gesellschaftliche Strukturen, die „Modernisierung" bewirken, verhindern, fördern,
zumindest jedoch kanalisieren sollen. Insofern sieht Eisenstadt in Webers PE
auch nichts anderes als den Versuch, den gesellschaftlichen Wandel 1. gemäß
den Veränderungen der Strukturbeziehung zwischen persönlichen und kollektiven

Identitäten und 2. diese hinsichtlich ihrer konkreten gesellschaftlichinstitutionellen

Entwicklungs- wie Realisierungsmöglichkeiten zu überprüfen.
Eisenstadt faßt zusammen: „Thus, if we look closely at Weber's Protestant
Ethic thesis, we see that, whatever the correctness of its details, it is an attempt
to explain the transformation of a whole social or cultural system through a

change in the type of relations between personal and collective identities, on
the one hand, and between them and various concrete institutional activities on
the other hand. And it was this symbolic transformation which thus facilitated,
even if it did not cause, the emergence of some new institutional developments"
(E 1968, XLVIII f.).

Eisenstadts Hauptaugenmerk in der Einleitung gilt dabei der bekannten
Weberschen Frage, wie denn charismatisch erzeugte Ideen und Vorstellungen
sich institutionalisieren lassen, wie überhaupt und was dabei für ein
transformatorisches Preisgeld zu entrichten sei. In Eisenstadts PE-Interpretati-
on wird im Grunde genommen dieselbe Frage gestellt, nur daß an die Stelle der
charismatisch generierten Wertvorstellungen und Welterklärungen die weitaus

komplexeren Gedanken- bzw. Ideensysteme von Religionen und Ideologien
treten. Die geradezu klassische Formulierung der Fragestellung Eisenstadts
findet sich dabei in der Einleitung, wo er schreibt: „It is here that we come to
what is probably the central focus of the analysis of the relations between
charisma and social change - the analysis of the selftransformative power of
charismatic symbols and activities and of their power to transform the societies
in which they are embedded" (E 1968, XLV).

Doch so sehr sich Eisenstadts Blickrichtung dem Weberschen Ansatz ähnelt,
Eisenstadt sich Weber durchaus ehrlich verpflichtet fühlt, so sehr differiert er

von ihm, eben weil sich Eisenstadts Frageinteresse genauso wenig von bestimmten

methodologischen Vorentscheidungen ablösen läßt wie das von Weber,
wobei Eisenstadts Prämissen jedoch einem völlig anderen, sozusagen
strukturorientierten Fragehorizont zugehören. Daß die Transformierungsprozesse um
kulturelle Kontinuitätsforderungen kreisen (E 1968, XXI), nicht von
geschichtlich-zeitlichen Entfaltungsmöglichkeiten zu trennen sind (E 1968, XLIX), sich
hinsichtlich der immer schon vorhandenen „types of social organization and
cultural creativity" (E 1968, XIV) auch unterschiedlich umsetzen und entfalten,

keine kulturellen Werte außerhalb irgendeiner „institutional framework"
existieren (E 1968, XVII) usf. unterscheidet Eisenstadt von Weber anschei-



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 691

nend nicht. Was die Kluft zwischen beiden Ansätzen vielmehr markiert, ist die
merkwürdige, nach Geschichtsfeme strebende und wertindifferente Art, mit
der Eisenstadt all diesen zu erklärenden Phänomenen auf den Leib rückt und
sie dabei immer wieder auf ein kulturunabhängiges Struktur- und damit formales
Funktionsdasein zu reduzieren trachtet.

Modernisierung und deren theoretische Beschreibung gerät bei Eisenstadt
deshalb auch zu einer theoretisch zwar sauberen, aber völlig sterilen Konstruktion,

die obendrein als einziges strukturelles, qualitativ umschlagendes Kriterium

zur Wesens- und Wirkungsbedingung die Expansion der Partizipationschancen

für die Peripherie an den Entscheidungsprozessen und Machtausübungen

des Zentrums erhebt. Gerade die geschichtlich fundierte Einsicht
Webers, daß die ideen- und wertgesteuerten Modernisierungsbestrebungen in
einer Gesellschaft, selbst wenn sie unter dem emphatisch von Religion und
Philosophie gestützten Postulat der Rationalität durchgeführt werden, nicht
automatisch ein Mehr, geschweige denn ein Besser einbringen - erinnert sei

nur an Webers skeptische Warnung vor dem qualitativen Umschlagen des

Rationalitätsstrebens in ein „stahlhartes Gehäuse" -, hat in Eisenstadts
strukturtheoretischer Sicht keinen, jedenfalls keinen konsequenzenfordemden Platz.

Modernisierung verharrt bei Eisenstadt in der Bestimmung der Quantität, nicht
der Qualität, formalisiert, funktionalisiert und verabschiedet deshalb die kulturelle

Konkretheit der Wertaspekte, die bisher noch alle Modemisierungs-
bemühungen in jeder Gesellschaft freigesetzt und geleitet hat sowie verschieden

stark, in unterschiedlicher Richtung und in gegenseitiger Wechselbeziehung

mit bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen wirkt. Das aber läßt sich
vor allem in einer geschichtlich fundierten Analyse der Kulturbedeutung eines
konkreten Werts, einer Idee oder Weltanschauung zeigen. Für Weber kann es

letztlich keine allgemeine Modernisierungstheorie im Sinne Eisenstadts geben,
wie Eisenstadt umgekehrt Webers soziologischen Ansatz mißversteht, wenn er
einer strukturorientierte Theorie unter Absehung von konkreten Ideen,
geschichtlichen Tatsachen sowie deren komplexen Wechselwirkung mit
bestimmbaren Gesellschaftsformationen bildet. Das Verhältnis zwischen Eisenstadt

und Weber ist daher auch keines, welches darin wurzelt - um ein Wort
Eisenstadts aufzugreifen-, aus Weber das zu „extrapolieren" (E 1968, XLVI),
was in seinem Ansatz angeblich bereits implizit angelegt, aber theoretisch eben

nur undeutlich ausformuliert sei. Richtig ist vielmehr, daß sich Eisenstadt Webers

Schriften für seine eigenen theoretische Zwecke zu Nutze macht, die
jedenfalls nicht nur wenig mit den ursprünglichen Erkenntnisinteressen Webers

zu tun haben, sondern diesen geradezu zuwiderlaufen.

Doch hat Eisenstadt selbst die Dissonanzen zwischen seiner eigenen
Weber-Interpretation und der möglichen Bedeutung der von ihm herangezogenen



692 Volker Kaiisch

Weber-Schriften gespürt. Es zeichnet, worauf bereits hingewiesen wurde, Eisenstadt

aus, sich wieder und wieder Weber interpretierend genähert zu haben, um
so zu einem anderen Weber-Verständnis zu gelangen. Gerade in letzter Zeit, in
welcher Eisenstadt an prominenter Stelle über den Zusammenhang von „Kultur

und Sozialstruktur" nachgedacht hat, findet sich in konzentrierter Form
eine Art Zusammenfassung, die schlaglichtartig belegt, wofür Weber, wofür
vor allem Webers religionssoziologische Arbeiten für Eisenstadt noch immer
stehen. Er schreibt:

In seiner gegegenstandsbezogenen Analyse konzentrierte er [Weber;
V. K.] sich auf das Problem der relativen Bedeutung beziehungsweise
des Stellenwertes von kulturellen Komponenten im Aufbau institutioneller
Formationen und Dynamiken. Im Hinblick auf beide Probleme bestritt
Max Weber mit Nachdruck die Legitimität eines dichotomen Ansatzes -
sei es auf methodologischer oder auf sachlicher Ebene. Seine verstehende

Soziologie versuchte, die methodologische Rolle vermeintlich
„kultureller" Kategorien im sozialen Handeln nachzuweisen. In seinen
gegenstandsbezogenen Analysen - vor allem in den Gesammelten
Aufsätzen zur Religionssoziologie - zeigte er, wie grundlegende religiöse
Orientierungen nur dann, wenn sie in „ Wirtschaftsethik" umgewandelt
und von bestimmten sozialen „ Trägergruppen " artikuliert werden, zu
wesentlichen Komponenten eines Musters sozialer Interaktion oder
institutioneller Formationen werden [E 1990,16].

Auch diese Deutung hat mehr mit Eisenstadts eigenem theoretischen Ansatz
als mit Webers „verstehender Soziologie" zu tun. Weber hat in Werten, Ideen,
Anschauungen, Ideologien gerade deren handlungsbestimmende, nicht „relative"

Bedeutung geschichtlich aufgewiesen, in diesen schon gar nicht einzelne
„kulturelle Komponenten" eines gesellschaftlichen Ganzen erblickt, sondern
in ihnen gedankliche, ethische „Systeme" umfassenden Anspruchs mit
weitreichenden Konsequenzen gesehen. Ob diese dabei zu „institutionellen
Formationen" geführt haben, ist eine Frage, keine Feststellung, die von der Möglichkeit

der Objektivierung wie Rationalisiemng des persönlichen Wertekanons,
vor allem von dessen konkreter Inhaltlichkeit wie von dem Entfaltungsraum in
und unter entsprechenden geschichtlichen Bedingungen abhängt.

Fraglich an Eisenstadts Weber-Verständnis ist noch ein weiterer Aspekt.
Daß Weber in der PE habe zeigen wollen, „wie grundlegende religiöse
Orientierungen nur dann, wenn sie in Wirtschaftsethik' umgewandelt und von
bestimmten sozialen,Trägergruppen' artikuliert werden, zu wesentlichen Komponenten

eines Musters sozialer Interaktion oder institutioneller Formationen
werden" offenbart vor allem Eisenstadts eigenes Wirklichkeitsverständnis. Nur



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 693

dann, wenn „grundlegende religiöse Orientierungen" in „Wirtschaftsethik"
umgewandelt und von entsprechenden „Trägergruppen" artikuliert werden
würden, erlangten sie die Bestimmtheit, um „soziale Interaktionen" und
„institutionelle Formationen" zu steuern; - dies ist eine These Eisenstadts, nicht
Webers Weber hat gezeigt, wie das ethische Potential einer bestimmten religiösen

Überzeugung am Zustandekommen einer bestimmten Wirtschaftsgesinnung
(ausschlaggebend) mitbeteiligt war, dies aber freilich unter der Prämisse, daß

das daraus resultierende Wirtschaftshandeln nur eine Form eines weitaus
komplexeren und umfassenderen sozialen Flandelns darstelle. Das Wirtschaftshandeln

im engeren Sinne wird gedacht und vorgeführt als eine bestimmte Art
von Handeln überhaupt, doch keineswegs als dessen Paradigma oder Prototyp.
Webers am Schluß seiner PE von ihm selbst angezeigten und noch als offen
ausgewiesenen Forschungsaufgaben hätten Fingerzeige genug sein müssen,
um jede Rede von „nur dann" zu unterlassen. Ein Zufall in Eisenstadts Darstellung?

Eine vielleicht überstrapaziertes Detail in Eisenstadts zumal übersetzten
Formulierungen?

Eisenstadt liest Weber gemäß seines entwickelten und von ihm vertretenen
strukturfunktionalistischen Ansatzes, der zur Grundlage hat, in Gesellschaften
Entitäten eigener Art anzunehmen. Als Phänomene oder Seinsweisen eigener
Art sollen sie ihre eigene Logik, Rationalität, ihre eigene Struktur und
Funktionalität besitzen, sich durch diese ausweisen. Gesellschaftliche Wirklichkeit
tritt dem Soziologen Eisenstadt als etwas Seiendes entgegen, von der er
anzunehmen sich gerechtfertigt sieht, daß dies in (wenn auch verborgener, verdeckter,

jedoch prinzipiell) nachweisbarer Ordnung, in Strukturen und Funktionen
geschieht. Für Eisenstadt ist Wirklichkeit, darin Dürkheim nicht unähnlich,
rational geordnet und deshalb von der Soziologie rational erklärbar (vgl. Tenbruck
1991,44; 1993, 64). Man muß sie eben nur finden, die Strukturen und Funktionen,

um dann ihre Zusammenhänge und Verknüpfungen in und mit aller
Gesetzlichkeit schematisch aufzuzeigen. Prämisse ist, daß es sie gibt und daß man
es immer mit ihnen (wenn auch unerkannt) zu tun hat, sofern man sich nur
richtig auf gesellschaftliche Wirklichkeit einläßt.

Ganz anders Weber. Weber stellt das Phänomen „Gesellschaft" in der Tat
grundsätzlich in Frage. Er tut es, weil er davon ausgeht, daß es die Gesellschaft

gar nicht gibt, das folglich gesellschaftliche Wirklichkeit etwas Chaotisches,
etwas Ungeordnetes ist, dem erst Menschen handelnd und ausschnitthaft einen
Sinn verleihen. Die Wirklichkeit gibt es bei Weber ebenfalls nicht; sie weist
weder Strukturen noch Funktionen von sich aus auf, so lange man ihr nicht mit
strukturierenden Fragen begegnet oder sie anhand formender Ideen und Werte
gestaltet. Weber begreift deshalb „gesellschaftliche Wirklichkeit" als eine Art
Ereignisfeld, als etwas, das sich in der Grundform seiner intersubjektiven Ver-



694 Volker Kaiisch

wirklichung den Menschen als amorphes Gebilde zeigt, denen sie selbst Sinn
abzuringen gezwungen sind. „Gesellschaft" oder „Wirklichkeit" sind schließlich

keine ahistorischen Entitäten, können nur in dynamischer, wechselseitiger
Abhängigkeit zu wiederum geschichtlich interpretierbaren Subjekten
aufgewiesen werden. Deshalb kann es auch nach Weber keine (sinnentleerten)
Funktionen oder (sinnabgezogenen) Strukturen geben, nach denen man sich - bildlich

gesprochen - nur zu bücken braucht, um sie aufzulesen. Handeln ist nicht
gesetzmäßig zu erfassen oder vorherzubestimmen, läßt sich nicht verstehen,
wenn nicht zugleich nach dessen Sinnhaftigkeit gefragt wird, die immer nur als
eine konkrete und spezifische (im Hinblick auf Menschen in geschichtlichen
Situationen) entfaltet werden kann.

So läßt sich schließlich eine vorsichtige Einschätzung von Eisenstadts
Weber-Verständnis formulieren. Es ist eines, das sich Webers Einsichten zu nutzen

weiß, ohne viel nach dessen Voraussetzungen zu fragen. In Eisenstadts

Deutung erscheint Weber als ein Garant und Theorielieferant für ein von
Sinnfragen abstrahiertes, an Strukturen und Funktionen orientiertes, universalistisches

Soziologiekonzept. Die Thematisierung geschichtlicher Dynamik bei
Weber wird bei Eisenstadt im Sinne einer prozessualen, sinnentbundenen
Modernisierungstheorie fortgeführt, deren Orientierungspunkte formale Kriterien wie
z. B. die Ausweitung der Partizipationschancen darstellen. Webers
Protestantismus-Kapitalismus-These erscheint in Eisenstadts Theoriezusammenhang als

ein Erkenntnisinstrument, welches in Analogie zur soziologischen Analyse der

Einwirkung von Werten und Ideen auf gesellschaftliche Wandlungen und
Institutionenbildung dienen soll. Damit wird aber Webers vom Verstehen geleitete
Soziologie wider sich selbst gekehrt. Stand im Zentrum von Webers
Bemühungen der Versuch, die kulturspezifische Bedeutung einzelner Phänomene
und Entwicklungen in den deutenden Blick zu nehmen, so sind es bei Eisenstadt

abstrakte, universalistische Strukturen, denen die Kraft zur Erklärung
kultureller Besonderheiten fehlen muß. Weber wird so zum Vorläufer einer
Theoriebildung wider eigener Intention erhoben, deren aufweisbarer Gehalt
jedoch dafür spricht, Weber auch noch in 10, 20 oder 50 Jahren nicht veraltet
sein zu lassen...

LITERATURVERZEICHNIS

1. Literatur des Max Weber-Teils:

Die Angabe der im Text verwendeten Weber-Stellen erfolgt der bequemeren
Nachprüfbarkeit wegen in doppelter Weise. Die unmittelbar nach der Sigel PE

angegebene Seitenzahl gibt den Fundort in der in den GARS abgedruckten



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 695

Fassung wieder, während sich die Seitenzahl in eckigen Klammern auf die von
Winckelmann besorgte Ausgabe bezieht; der Begriff „Geschäftsklugheit" <PE,
33 [42]> z. B. findet sich gemäß des geschilderten Nachweisverfahrens in der

GARS-Fassung auf S. 33, bei Winckelmann auf S. 42.

<GARS>

<GAWL>

<PE>

Bendix

Dülmen

Küenzlen

Matthes I

Matthes II

Matthes 1991

Oakes

Samuelsson

Tenbruck

1977

1988

1991

Max Weber (1920), Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. I,
Tübingen.

Max Weber (19734), Gesammelte Aufsätze zur Wirtschaftslehre, Tübingen.

Max Weber, Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:
ders., GARS I, 1920, S. 17-206;
überarbeitet und herausgegeben von Johannes Winckelmann unter
gleichlautendem Titel als GTB Siebenstern-Taschenbuch (Bd. 53), München/
Frankfurt a. M. 19847;
(The Protestant Ethic and the Spir t of Capitalisms, translated by Talcott
Parsons [1930], Introduction by Anthony Giddens, counterpoint, London/
Boston/Sydney 1985).

Reinhard Bendix (1967), Max Webers Religionssoziologie, Wiederabdruck
in: Matthes I, S. 142-163.

Richard von Dülmen (1988), Protestantismus und Kapitalismus. Max Webers
These im Licht der neueren Sozialgeschichte, in: Max Weber. Ein Symposion,
hrsg. von Christian Gneuss und Jürgen Kocka, dtv Wissenschaft Nr. 4475,
München, S. 88-101.

Gottfried Küenzlen (1980), Die Religionssoziologie Max Webers. Eine
Darstellung ihrer Entwicklung Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der
Görres-Gesellschaft, Berlin.

Joachim Matthes (1967), Religion und Gesellschaft. Einführung in die
Religionssoziologie I, rde Nr. 279/280, Reinbek b. Hamburg.

ders. (1968), Kirche und Gesellschaft, Einführung in die Religionssoziologie
II, rde Nr. 312/313, Reinbek b. Hamburg.

ders. (1991), Max Weber und die Religionsoziologie in Deutschland, Bulletin
der Seigakuin University, General Research Institute Nr. 2, S. 50-70.

Guy Oakes (1988/89), ,„Farewell to" the Protestant Ethic?, in: Telos. A
Quarterly Journal of Critical Thought No. 78, Winter 1988/89, S. 81-94.
(das Hell beinhaltet die auf dem „Symposium on Weber's ,The Potestant
Ethic"'gehaltenen Referate, darunter die englische Version von Richard van
Dülmens genanntem Aufsatz [s. o.], Protestantism and Capitalism: Weber's
Thesis in Light ofRecent Social History, sowie einen Beitrag von Paul Piccone,
Rethinking Protestantism, Capitalism and a Few Other Things).

Kurt Samuelsson (1957/1961/1964), Religion and Economic Action. A Critic
ofMax Weber, — Harper Torchbooks TB 1131, New York/Evanston.

Friedrich H. Tenbruck (1977), Abschied von Wirtschaft und Gesellschaft,
Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft 133, S. 703—736.

ders. (1988), Max Weber und Eduard Meyer, in: Wolfgang J. Mommsen u.
Wolfgang Schwentker Hrsg., Max Weber und seine Zeitgenossen, Göttingen/
Zürich, S. 337-379.

ders. (1991), Webers Religionssoziologie — damals und heute, Bulletin der
Seigakuin University, General Research Institute Nr. 2, S. 28^19.



696 Volker Kaiisch

ders. (1993), Die Religion im Maelstrom der Reflexion, in: Jörg Bergmann,
Alois Hahn, Thomas Luckmann Hg., Religion und Kultur, Sonderheft der
KZfSS 33, Opladen/Wiesbaden, S. 31-67.

Johannes Weiß (1975), Max Webers Grundlegung der Soziologie. Eine
Einführung, UTB Nr. 517, München.

Klaus Lichtblau und Johannes Weiß Hrsg. (1993): Max Weber, Die
protestantische Ethik und der „ Geist" des Kapitalismus, Textausgabe aufder
Grundlage der ersten Fassung von 1904/05 mit einem Verzeichnis der
wichtigsten Zusätze und Veränderungen aus der zweiten Fassung von 1920,
hg. u. eingeleitet von Klaus Lichtblau und Johannes Weiß, Neue
Wissenschaftliche Bibliothek Athenäum, Bodenheim.

2. Literatur des Shmuel N. Eisenstadt-Teils:

Wo greifbar, wurde Eisenstadt der einfacheren Lesbarkeit wegen nach den
existierenden, häufig von ihm selbst autorisierten deutschen Übersetzungen
zitiert (E). Dennoch ließ es sich nicht vermeiden, an einigen wenigen Stellen
auf den englischen Originaltext zurückzugreifen.

E Eisenstadt

1968 Shmuel Noah Eisenstadt (1968), Introduction. On Charisma and Instituiton
Building: Max Weber and Modern Sociology, in: On Charisma and Instituiton
Building: Selected Papers, ed. and with an Introduction by S. N. Eisenstadt,
Chicago/London, S. IX—LVI.

1971 ders. (1971), Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Eine
analytische und vergleichende Darstellung, Opioiden;
(The Protestant Ethic Thesis in an Analytical and Comparative Framework,
in: The Protestant Ethic and Modernization. A Comparative View, ed. by
S. N. Eisenstadt, New York/London, 1968, S. 3—45).

1971a ders. (1971a), Some Reflections on the Significance ofMax Weber's Sociology
of Religions for the Analysis of Non-European Modernity, Archives de

Sociologie des Religions 16, S. 29-52.

1973 ders. (1973), Post-Traditional Societies and the Continuity and Reconstruction
ofTradition, Daedalus. Journal of the American Academy of Arts and Science
102, Nr. 1 (Winter), S. 1-27.

1979 ders. (1979), Tradition, Wandel und Modernitiät, (übersetzt von Suzanne
Heintz), Frankfurt a. M.;
(Tradition, Change, andModernity, New York/London/Sydney/Toronto, 1973).

1981 ders. (1981), Some Observations on Structuralism in Sociology, with Special,
and Paradoxical, Reference to MaxWeber, in: P. M. Blau/Robert K. Merton,
Hrsg., Continuities in Structural Inquiry, Sage Publications, S. 165-176.

1982 ders. (1982), Revolution und die Transformation von Gesellschaften. Eine
vergleichende Untersuchung verschiedener Kulturen (aus dem Amerikanischen
von Hanne Herkommer), Opladen;
(Revolution and the Transformation of Societies. A Comparative Study of
Civilizations, New York/London 1978).

1987 ders. (1987), Preface und Introduction: Historical Traditions, Modernization
and Development, in: Patterns ofModernity Vol. 1: The West, ed. by S. N.

Eisenstadt, London, S. VII-IX und S. 1-11.

1993

Weiß

Weiß/Lichtblau



Eisenstadts Verhältnis zu Weber. 697

1990 ders. (1990), Kultur und Sozialstruktur in der neueren soziologischen Analyse,
in: Sozialstruktur und Kultur, hrsg. von Hans Haferkamp, suhrkamp taschenbuch
Wissenschaft Nr. 793, Frankfurt a. M., S. 7-19.

Shils Edward Shils (1988), Center and Periphery: An Idea and Its Career, 1935-
1987, in: Center, Ideas and Institutions, ed. by Liah Greenfeld u. Michel
Martin, Chicago/London, S. 250-282.

Adresse des Verfassers:
Or. Dr. Volker Kaiisch,
Institut für Musikwissenschaft der Humboldt Universität zu Berlin
Am Kupfergraben 5, D-10099 Berlin



Citoyenneté et démocratie directe
Compétence, participation

et décision des citoyens et citoyennes suisses

sous la direction de Hanspeter Kriesi

Quel est le niveau de compétence des citoyens
et citoyennes suisses face aux projets auxquels
ils sont confrontés lors des votations dans le
cadre de la démocratie directe Qui sont les

participants aux votations
Et comment décident-
Ils Cette étude, qui se
base sur 24 sondages
«Vox» effectués lors des
scrutins fédéraux des
années 80, donne de
nouvelles réponses à ces

questions qui préoccupent

la théorie politique
depuis des siècles. Elle

analyse la «compétence
civique» des Suisses -
leur connaissance des

enjeux politiques, leurs
difficultés à se former une

opinion, leurs perceptions
de l'impact des votations
et leur capacité de motivei
leurs décisions. Elle tente

également de cerner les

origines et les conséquences

de l'abstentionnisme,
ainsi que de la participation
toujours plus sélective. Enfin, elle s'intéresse au

profil politique des opposants aux projets du

gouvernement, et à la composition des
gagnants et des perdants lors des votations. L'étude

montre, entre autres, qu'il n'existe aucun grou-

Citoyenneté
et démocratie directe

Compétence, participation et décision
des citoyens et citoyennes suisses

sous la direction de Hanspeter Kriesi

Up

pe social ou culturel en Suisse qui est
systématiquement minorisé. De même, aucun groupe ne
défie systématiquement les autorités ou vote

toujours «non». Cependant, un nouveau conflit
se dessine. Il s'articule
autour des enjeux qui
touchent aux mythes
profonds de l'identité
suisse. Si ce conflit
n'est pas lié aux antagonismes

traditionnels
entre classes sociales,
confessions ou régions
linguistiques, il oppose
en revanche la Suisse

profonde et villageoise à

la Suisse moderne et
urbaine.

Hanspeter Kriesi est
professeur de science

politique à la Faculté
des sciences économiques

et sociales de

l'Université de Genève. Il a

publié plusieurs ouvrages

sur la politique suisse

et les nouveaux mouvements sociaux en
Suisse et aux Pays-Bas.

Les autres auteur(e)s de cet ouvrage sont des
assistants et étudiants à la Faculté des sciences
économiques et sociales de l'Université de
Genève.

Citoyenneté et démocratie directe
304 pages, 15.5x22.5 cm, broché
ISBN 2-88351-002-4 - SFr. 41-

Le livre peut être commandé dans toutes
les librairies ou directement aux Editions

Seismo, case postale 313, CH-8028 Zurich


	Eisenstadts Verhältnis zu Weber : die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus als Testfall

