Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 20 (1994)

Heft: 3

Artikel: Eisenstadts Verhaltnis zu Weber : die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus als Testfall

Autor: Kalisch, Volker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 20 (3), 1994, 657-697 657

EISENSTADTS VERHALTNIS ZU WEBER:
DIE PROTESTANTISCHE ETHIK UND DER GEIST DES
KAPITALISMUS ALS TESTFALL

Volker Kalisch
Humboldt-Universitit zu Berlin

Dem Andenken Friedrich H. Tenbrucks

Max Weber formulierte 1919 in seiner berilhmt gewordenen Rede Wissen-
schaft als Beruf das Paradigma, unter dem er nicht nur die Erkenntnisse ande-
rer, sondern auch seine eigenen wissenschaftlichen Arbeiten und Beitrige ver-
standen und bewertet wissen wollte: ,,Jeder von uns ... in der Wissenschaft
weil daB das, was er gearbeitet hat, in 10, 20, 50 Jahren veraltet ist. Das ist das
Schicksal, ja: das ist der Sinn der Arbeit der Wissenschaft, dem sie, in ganz
spezifischem Sinne gegeniiber allen anderen Kulturelementen, fiir die es sonst
noch gilt, unterworfen und hingegeben ist: jede wissenschaftliche ,Erfiillung*
bedeutet neue ,Fragen‘ und will ,iiberboten‘ werden und veralten. Damit hat
sich jeder abzufinden, der der Wissenschaft dienen will“ <GAWL, 592>*,

Was Weber dabei jedoch voraussetzte, war eine adiquat und unmittelbar
reagierende ,,scientific community*‘, was er nicht bedachte, ist die bisweilen
ungenaue und oberflichliche Aneignungs- wie Auseinandersetzungspraxis ei-
nes Wissenschaftsbetriebs, der sich aus theoretischen Bruch- und Versatzstiicken
zusammensucht, was ihm gerade opportun auf dem Markt billiger Ideenan-
gebote erscheint. Das Heraustreten aus bestimmten liebgewonnenen Rezept-
ions- wie Urteilsstereotypen wird deshalb dort zur Pflicht, wo Indizien dafiir
sprechen, daf} es in dem von Weber selbst angezeigten ,, Erfiillungs‘“tatbestand
um Bezugnahmen geht, die nur schwer oder gar nicht mehr mit dem urspriing-
lich Intendierten korrelieren wollen. Dort ist auch die Aktualitit eines Gedan-
kens selbst nach fiinfzigjahriger Laufzeit nicht veraltet. Webers umfassende
Studie Uber den Zusammenhang von Protestantismus und Kapitalismus, Die
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, die Weber — im Folgen-
den der Einfachheit halber mit dem gingigen Kiirzel ,,PE* zitiert — das erste
Mal im 20. (1904) und 21. (1905) Band des ,,Archiv fiir Sozialwissenschaft
und Sozialpolitik* veroffentlichte, ist hierfiir ein gutes, ihn anscheinend selbst
widerlegendes Beispiel. Die Auseinandersetzung mit dieser Abhandlung kann
mittlerweile nicht nur auf eine hochst aktiv gefiihrte Rezeptionsgeschichte von

*  Dieim vorstehenden Aufsatz verwendeten Klammem geben spitz <> ausschlieBlich Weber-
Fundstellen an, wihrend runde () alle iibrige herangezogene Literatur nachweisen.



658 Volker Kalisch

iiber 90 Jahren und mit weit iiber die Fachgrenzen hinausreichender Beteili-
gung zuriickblicken, sondern kann sich auch noch heute in der GewiBheit
wihnen, da} in nichster Zukunft trotz mehrfacher und beachtenswerter An-
eignungsversuche so schnell nicht mit ihrer ,,Bewiltigung* zu rechnen ist. An
der Fiille der bestehenden Arbeiten jedoch, die sich bereits an einer Interpreta-
tion versucht haben, Weber genauer und besser zu verstehen als dieser sich
selbst, heben sich einzelne Deutungen dadurch ab, daB sie der bereits stattge-
fundenen Rezeption Richtung gewiesen haben, zudem einen Diskussionsstand
reprisentieren, hinter den die neuen Versuche nicht zuriickfallen diirfen.

Einer, der ohne Zweifel einen Markstein fiir die Weber-Rezeption und
speziell fiir ein Verstindnis von Webers PE-Arbeit gesetzt hat, ist Shmuel
Noah Eisenstadt. Seine Lesart hat Weber ganz wesentlich fiir die ,,Modernisie-
rungsforschung® erschlossen und hat von dorther der ankniipfenden Weber-
Rezeption unzweifelhaft den Weg gewiesen. Eisenstadts Weber-Interpreta-
tionen, was sie kennzeichnet, worin ihre Verdienste liegen, in welchem
Zusammenhang Eisenstadt auf Weber gestofien ist, aber auch, wo die Grenzen
seiner Interpretationsversuche liegen, was Eisenstadt von Weber moglicher-
weise unterscheidet, das werden daher Leitfragen sein, denen nachfolgende
Uberlegungen gewidmet sein sollen.

Bevor ich mich der Darstellung, Interpretation und Diskussion von Eisenstadts
Weber-Deutung zuwende, will ich versuchen, einige zentrale Gedanken und
Aspekte, wie sie Weber in seiner PE-Studie ausgebreitet und durchgefiihrt hat,
in Erinnerung zu rufen. Dabei kann es sich nicht darum handeln, moglichste
Vollstandigkeit anzustreben oder gar walten zu lassen, zumal anerkannt wer-
den soll, dal Weber noch immer fiir sich selbst besser sprechen kann als alle
seine Interpreten. Tatsidchlich ist Webers wichtige Arbeit im allgemeinen mehr
dem Titel nach bekannt als wirklich gelesen worden. Abgesehen davon ist sie
sicherlich keine einfach zu rezipierende, auferdem materialreiche und deshalb
bisweilen verwirrende Lektiire. Eine klare Verstindigung dariiber, was denn in
Webers Abhandlung wirklich steht, ist daher notwendig, gibt es doch bis heute
— soweit ich sehe — keine allgemein anerkannte PE-Lesart. Die massenhaft
existierende Sekundirliteratur iiber Webers PE scheint sich vielmehr durch
ihre Divergenzen auszuzeichnen sowie durch das Manko, hdufig einem Text-
verstindnis aufzuruhen, das sich nur schwer oder iiberhaupt nicht mit Webers
Text bzw. Intentionen in Einklang bringen lassen will.



Eisenstadts Verhaltnis zu Weber... 659

Worum geht es Weber also in seiner beriihmten Studie? Dieser Frage soll
zunidchst nachgegangen werden; die Durchzihlung der thesenartig formulier-
ten Kerngedanken impliziert dabei keine logische Wertung oder Hierarchie,
sondern soll lediglich die Verstindigung iiber einzelne, aber konstitutive Aspekte
vereinfachen, die alle zusammen Eingang in die PE gefunden haben und dort
zur verstehenden Aufschliisselung eines bestimmten Phinomenbereichs metho-
disch zusammenwirken.

Eine weitere klirende Bemerkung zum im Folgenden verwendeten Kiirzel
, PE* sei ebenfalls noch vorausgeschickt. Auch hier weist die Sigle PE im
wesentlichen auf die in Webers Abhandlung Die protestantische Ethik und der
Geist des Kapitalismus eingefiihrte, weit iiber den soziologischen Fachkreis
hinaus rezipierte und diskutierte ,,Protestantismus-Kapitalismus-These* hin.
Wer sich der lohnenden Miihe unterziehen will, Webers Gedankengang an den
urspriinglichen Publikationsorten nachzulesen, sei nachdriicklich darauf hin-
gewiesen, daBl der hier nur im Kiirzel erfaBte Titel in Wirklichkeit ein eng
aufeinander bezogenes, inhaltlich zusammenhingendes Textkonglomerat meint,
das zumindest aus drei unterschiedlichen Textgruppen besteht, nimlich aus
den beiden, die PE zusammen ergebenden Aufsitzen (1905), aus Webers ver-
schiedenen Repliken (1909/10) auf die von H. Karl Fischer und Felix Rachfahl
erhobenen kritischen Einwendungen sowie aus dem urspriinglich in der ,,Frank-
furter Zeitung® 1906 veroffentlichten Aufsatz, Die protestantischen Sekten
und der Geist des Kapitalismus (Samuelsson, 1 [Anm. 1]; Oakes, 81 f.). Und
auch der zweiteilige Kerntext, der schlieBlich noch von Weber selbst in seine
Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziologie <GARS I> aufgenommen wurde,
erfubr fiir diesen Zweck gegeniiber der Erstveroffentlichung im ,,Archiv fiir
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik* eine gleichsam auf mehreren Schichten
vollzogene Erginzung und Uberarbeitung (Kiienzlen, 11 f.), die hier allerdings
nicht beriicksichtigt werden konnen (vgl. hierzu Weil/Lichtblau). Zu der den
GARS vorangestellten Vorbemerkung sei lediglich vermerkt, da inhaltlich
betrachtet nichts hinzukommt, was nicht schon in der PE steht, und sich durch
erstgenannte auch nicht der Stellenwert der zweitgenannten Abhandlung 4n-
dert. Die in PE erarbeiteten Erkenntnisse werden jedoch in der Vorbemerkung
systematisiert, auf eine andere, methodologisch abstraktere Reflexionsebene
gehoben sowie in einen weltgeschichtlichen Kontext gestellt. DaB die von
Johannes Winckelmann besorgte, bequem zugingliche Textsammlung in noch
nicht absehbarem Umfang ebenfalls keinen originalen bzw. philologisch ein-
wandfreien Text vorlegt und die kursierenden englischsprachigen Ubersetzun-
gen alle mehr oder weniger auf die von Talcott Parsons ausgearbeitete, der die
PE bekanntlich fiir ein Fragment hielt (vgl. engl. Ubersetzung Parsons, 11;



660 Volker Kalisch

Giddens, X1V), zuriickgreifen, sei hier ebenfalls nur vermerkt, im Folgenden
aber nicht weiter beriicksichtigt.

1. Titel wie Inhalt von Webers Studie PE sind miBverstiandlich und sind tat-
sdchlich hiufig miverstanden worden. Weber hat den Schwerpunkt seiner
Untersuchung weder auf den Protestantismus noch auf den Kapitalismus gelegt,
was leider auch die Chiffre von der ,Protestantismus-Kapitalismus-These*
fialschlich nahelegt, sondern auf ,,Ethik“ und ,,Geist". Bei niherer Betrachtung
stellt sich zudem heraus, dal Weber auch nicht die Ethik des Protestantismus,
sondern die einer seiner historisch herausgebildeten Formen, namlich die des
,»Calvinismus®, im Blick hat, wie es ihm ebensowenig um den Geist des Kapi-
talismus allgemein geht, sondern spezifisch um den in seiner modernen Form.
Gegenstand ist ihm also, um es mit einer Formel zu versuchen, das im
Pridestinationsgedanken des Calvinismus begriindete Motiv zur innerweltlichen
Askese, das Anhinger dieser Lehre nachdriicklich zur Berufsarbeit und dar-
iiber hinaus zur Reproduktion wie Kumulation bereits erzielter Leistungen
bzw. erwirtschafteter Uberschiisse (Gewinne) anhilt. Weber will dabei das
Motiv fiir solches Handeln aus dessen Wertbezug erkldren, ndmlich als ,.inner-
weltlicher Indikator fiir auBerweltliche Auserwihltheit* (s. u.) auf der Indivi-
dualebene zu fungieren und deshalb auf gesellschaftlicher Ebene erfolgsorien-
tiertes (wirtschaftliches) Handeln durch den Nachweis seiner Verkniipfung mit
entsprechenden religiosen Vorschriften (Pradestinationslehre) zu rechtfertigen.
Gelingt diese Verkniipfung, was sich nur geschichtlich zeigen kann, dann
schafft sie Entlastung fiir den Einzelnen vom Legitimationsdruck fiir sein Han-
deln auf personlicher Ebene insofern, als in allgemeiner Ubereinstimmung mit
einer anerkannten, iibergeordneten Norm tatsichlich ,,der erzielte wirtschaft-
liche Erfolg als innerweltlicher Indikator fiir auBerweltliche Auserwihltheit*
genommen werden kann (Matthes I1, 57). Im Zentrum von Webers Studie steht
damit die historische Herleitung und gesellschaftlichen Konsequenzen nach-
spiirende Analyse eines bestimmten, richtungsweisenden Lebensfiihrungsprinzips
das allgemein sinnbegriindetes Handeln individuell wie kulturell verbindlich
zu stiften wie zu definieren vermag und im besonderen wirtschaftlichem Han-
deln seine (spezifische kapitalistische) Charakteristik verleiht.

2. Als sich Weber 1904/05 zur Veroffentlichung seiner Studie entschlof, fiihrte
er zwar beileibe kein neues Thema in die damals riihrige Diskussion um Gene-
se und Wesen des modernen Kapitalismus ein (Kiienzlen, 10, 13 ff.; Diilmen,
89) —darin liegt ihre Bedeutung nicht —, er stellte dieselbe jedoch auf ein neues
Fundament. Weber wandte sich nimlich in und mit der PE gegen zwar allge-
mein geldufige, meist aber unhinterfragte Pramissen: a) der Kapitalismus sei
dynamisch und kontinuierlich aus den ihm vorhergehenden Wirtschaftsformen
entstanden, b) die Entwicklung hin zum Kapitalismus sei als ein 6konomischer



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 661

wie gesellschaftlicher Fortschritt im Sinne eines Sieges des zukunftsorientierten
Rationalismus iiber den riickgewandten, von irrationalen Momenten
durchzogenen Traditionalismus zu preisen; ¢) nehme mit ,,Uberwindung des
okonomischen Traditionalismus* zunehmend Autoritit wie Einfluf kirchlich-
religioser Lebensfiihrungsprinzipien ab (Kiienzlen, 18); auBerdem stelle sich
d) in jeder Analyse der auf dem Kapitalismus basierenden Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung auch die Frage nach dessen Schicksal und zukiinftiger
Bedeutung (Kiienzlen, 17)

3. Die Bedeutung von Webers Abhandlung PE liegt nun wesentlich und im
Gegensatz zu eben aufgezihlten Erkenntmisprimissen in erkenntnistheoretischer
Hinsicht sozusagen im Schritt zuriick. Weber greift gleichsam eine damals
gingige Thematik auf, indem er zugleich und mit ihr seine eigene, eigentiimli-
che methodische Vorgehensweise exponiert. Und diese ist es, die, wenn auch
differenziert und der jeweiligen Sachproblematik gemif angeglichen, fiir sein
soziologisches Denken charakteristisch, zentral und konstitutiv ist. Zu denken
ist dabei im einzelnen genauso an das a) hier eingefiihrte und erprobte begriffliche
Instrumentarium <z. B. ,Idealtypus*; PE, 55 [Anm. 49, 93]> wie es b) die
Kategorien sind, die sich der erkenntnisbezweckten Bildung von idealtypischen
Konstruktionen im historisch-soziologischen Vergleich verdanken <,,Kultur-
bedeutung*; PE, z. B. 205 [189]>. Dariiber hinaus ist es ¢) die darin begriindete
universalhistorische Perspektive, in der das zu erkldrende soziale Phianomen
erst seine ganze kulturelle Tragweite entfaltet, und ist es vor allem d) das
Thema selbst, das immer um die konsequenzenbedenkende Verkniipfung von
Weltanschauung und sozial bedeutsamem Handeln kreist. Wenn man auch
nicht notwendigerweise und in jeglicher Hinsicht der inzwischen gingigen,
durchaus diskussionswiirdigen Bewertung der ,,Religionssoziologie* — nach
,» verabschiedung von Wirtschaft und Gesellschaft® (Tenbruck 1977) — als dem
eigentlichen Hauptgedanken Webers zuzustimmen braucht (Weil, 103;
Kiienzlen, 4 f., 10 f.; Tenbruck 1991, 38 £.), so wird in PE doch zumindest die
Frage nach Herkunft und Genese der ,,Moderne* aufgeworfen, die Weber in
allen seinen Schriften wie eine Art roter Faden beschiftigt und die iiber We-
bers eventuelles Sonderinteresse hinaus, sich in eine der mafigeblichen Frage-
stellungen der auf ihre eigene kulturelle Ambivalenz reflektierenden Jahrhundert-
wende einklinkt (Diilmen, 89).

4. Kapitalismus im Sinne einer mehr oder weniger gerissenen oder erfolgrei-
chen,,Geschiftsklugheit* <PE, 33 [42]>, eines , riicksichtslosen, an keine Norm
innerlich sich bindenden Erwerbs‘“ <PE, 42 [48]>, also einer ausschlieBlich
direkt nach Ubervorteilung strebenden 6konomischen Praxis, gab es nach We-
ber zu allen Zeiten und in allen Kulturen. Diese Praxis ist nicht Gegenstands-
bereich von Webers Studie. Weber hat vielmehr die typisch moderne Form des



662 Volker Kalisch

Kapitalismus im Blick (Oakes, 84 ff.), dem urspriinglich ein kennzeichnendes
und ihn bestimmendes Ethos innewohnt (z. B. Berufsverstiandnis), das gleich-
zeitig das wirtschaftliche Handeln des Einzelnen bestimmt, seine Form, Ziele
und Grenzen reguliert sowie sich als eine allgemeine, wertbezogene Haltung
gesamtgesellschaftlich manifestiert. In ihm wirken wenigstens drei Momente,
namlich a) Pflichtgefiihl, b) planend-rechnendes Wirtschaften, c) Selbstbeherr-
schung mit MaBhaltung zusammen <PE, 47 [53]>. Doch ein solches Wirtschafts-
denken laft sich geschichtlich nicht vor Ausbildung und EinfluB} einer spezi-
fisch protestantischen Ethik nachweisen (Oakes, 87). Webers Blick auf ein
geschichtlich sich allméhlich herausbildendes und sich dann wesentlich wandeln-
des Ethos kennzeichnet also seinen Ansatz, verlagert freilich die Perspektive
weg von den eher duBlerlichen (unwesentlichen) Gegebenheiten wie z. B. Arbeits-
organisation, Preis-, Tarif- oder Schichtungsfragen usw. (wie z. B. bei Bendix
1963) und stellt sie neu auf innere Einstellungsfragen, Berufsauffassungen,
Lebensftihrungsprinzipien usw. ein.

5. Weber ist auflerdem wenig an einer generellen Definition des Phidnomens
Religion oder Protestantismus interessiert. Das Wesen der Religion bestimmt
sich bei Weber, worauf Joachim Matthes zu Recht hingewiesen hat, im Rah-
men seines allgemeinen soziologisch-theoretischen Ansatzes, ,,nimlich seiner
Theorie vom sozialen Handeln* (Matthes I, 26), die gerade nicht das Wesen
der Religion an sich focussiert, sondern sich an Religion als eine bestimmte Art
von Gemeinschaftshandeln, an dessen Bedingungen und Wirkungen hilt. ,,Reli-
gion“ wird also hinsichtlich ihrer ,,Kulturbedeutung® thematisiert und analy-
siert, in der sich zumindest zwei Ebenen verschrinken. Bedeutsam ist Religion
auf einer subjektbezogenen Ebene, dies allerdings nur und insofern sie nach-
weislich, objektiver Wertung entzogen, dem individuellen Handeln Sinn zu
verleihen vermag. Bedeutsam ist sie in objektiver Hinsicht, insofern sie, die
individuelle Bedeutungsschicht transzendierend, dem Handeln einer ganzen
Gruppe iiber einen bestimmten geschichtlichen Zeitraum hinweg nachweislich
als Orientierung und Bestimmung dient. Das religiose Handeln zeichnet sich
also durch Momente aus, die Weber als qualitative Bestimmungen dem seiner
Soziologie zugrundeliegenden Handlungsbegriff auch allgemein supponiert.
Diese sind: a) Sinnhaftigkeit, b) diesseitige Ausrichtung und c) ,,mindestens
relative® Rationalitit (Matthes I, 26 f.). Weber verkniipft dabei sein spezifisch
religionssoziologisches mit seinem allgemeinen, ,,verstehenden® Erkenntnis-
interesse gleichsam auf doppelte Weise: durch die Analyse geschichtlicher,
phianomengebundener Wirkfaktoren im sozialen Handeln bindet Weber erzielte
konkrete Einsichten automatisch an seinen grundlegenden allgemeinen Hand-
lungsbegriff zuriick, so wie er iiber den Aufweis der rational bedingten und
Rationalitit freisetzenden Qualititen im konkreten (religiosen) Handeln seine



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 663

Ergebnisse an eine iibergeordnete, seine gesamte Soziologie durchziehende
und sie bestimmende Fragestellung koppelt (Matthes I, 27).

6. Ausgehend vom Ansatz (Programm) seines soziologischen Verstehens bei
konkreten Handlungsweisen, bei deren formalen Charakteristiken, deren sinn-
stiftender Inhaltlichkeit wie sozialrelevanten Wirkungen wendet sich Weber
den Legitimations-“Instanzen zu, die die anthropologisch begriindete und
deshalb den Menschen stindig begleitende Sinnfrage zu befriedigen vermogen.
Diese sind nach Weber in erster Linie Anschauungen, Auffassungen, Lehren,
Ideen sowie deren systematische Verkniipfungen in und zu Weltbildern, Syste-
men, Ideologien oder Theorien wie z B. Religionen, Philosophien, Weltan-
schauungen. Soziologische Relevanz mifit Weber dabei nicht so sehr der dogma-
tischen Dimension der Theoriediskussion zu, etwa deren Systemcharakter,
Geschlossenheit oder Stringenz, als vielmehr deren Inhalte und ihre geschicht-
lich sich vollziehenden Wirkungen auf das Handeln <PE, 37 [45 f.]>. Die
,» Wirkung“ selbst wird als ein Interdependenzverhiltnis zwischen verschiede-
nen gesellschaftlichen Faktoren interpretiert, die ihre je eigene, kulturbedeutsame
Dynamik und diese durchaus in wechselnder Intensitit wie Gerichtetheit ent-
falten. Weber bezeichnet dieses Interdependenzverhiltnis mit dem Goetheschen
Begriff der ,,Wahlverwandtschaft®, die Verkniipfungen in mehreren Hinsichten
und auf unterschiedlichen Ebenen meint und begrifflich anzeigt.

Fiir die methodische Analyse des supponierten Beziehungsgeflechts emp-
fiehlt Weber daher zu untersuchen: ,,0b [a] und wieweit [b] religiOse Einfliisse
bei der qualitativen Prigung und quantitativen Expansion jenes ,Geistes* iiber
die Welt hin mirbeteiligt gewesen sind und welche konkreten Seiren [c] der auf
kapitalistischer Basis ruhenden Kultur auf sie zuriickgehen. Dabei kann nun
angesichts des ungeheuren Gewirrs gegenseitiger Beeinflussungen [Hervor-
hebung von V. K.] zwischen den materiellen Unterlagen, den sozialen und
politischen Organisationsformen und dem geistigen Gehalte der reformatorischen
Kulturepochen nur so verfahren werden, dal zundchst untersucht wird, ob und
in welchen Punkten bestimmte ,Wahlverwandtschaften® zwischen gewissen
Formen des religiosen Glaubens und der Berufsethik erkennbar sind. Damit
wird zugleich die Art und allgemeine Richtung [d], in welcher infolge solcher
Wahlverwandtschaften die religiose Bewegung auf die Entwicklung der mate-
riellen Kultur einwirkte, nach Moglichkeit verdeutlicht. Alsdann erst, wenn
dies leidlich eindeutig feststeht, konnte der Versuch [e] gemacht werden, abzu-
schitzen, in welchem MafBe moderne Kulturinhalte in ihrer geschichtlichen
Entstehung jenen religiosen Motiven und inwieweit sie anderen zuzurechnen
sind*“ <PE, 83 [77]>.



664 Volker Kalisch

7. Im analytischen Vergleich verschiedener christlicher Ethiken und deren
Auswirkungen auf das wirtschaftliche Handeln kann Weber nachweisen, dal3
weder Katholizismus noch Luthertum, sondern einzig und allein Calvinismus/
Puritanismus Werte propagieren, die gleichermaflen den ,,Geist* des modernen
Kapitalismus hervorgebracht haben miissen. Trotz durchaus ,kapitalistischer*
Praxis der Amtskirche und ihrer Reprisentanten (z. B. Bischofe, Pipste) gilt
dem Katholizismus der erwirtschaftete Gewinn prinzipiell fiir religios bedenk-
lich. Die Entlastung, die die Kirche durch Gewihrung der Gnadenmittel (Beichte,
Absolution) im Falle einer unmoralischen, an Auferlichkeiten (Gewinn) orien-
tierten Lebensfiihrung bereithilt, ,,verhindert* allerdings geradezu die Ausbil-
dung einer rationalistischen, innerweltlich legitimierten Lebensfiihrung
(Kiienzlen, 21).

Im Luthertum wird der Beruf sowie die Berufsarbeit zwar religios verbramt,
insofern sie der Ort sind, an den der Einzelne durch Gottes Fiigung zur (wenn
auch nicht rastlosen) Pflichterfiillung gestellt ist. Insofern soll der Einzelne
arbeiten, wenn er dabei auch nicht nach der Diesseitigkeit des Gewinns schie-
len soll. Mit der lutherischen Rechtfertigungslehre wird dem Einzelnen aber
theologisch versichert, gerade im Falle eines unmoralischen Vergehens durch
glaubige, buBfertige Reue Gottes Gnade und Vergebung jederzeit erwirken zu
konnen. Die jederzeitige Gnadengewihrung steht einer methodischen Lebens-
fiihrung geradezu entgegen (Kiienzlen, 22).

Nur der Calvinismus mit seinen ihm verwandten Richtungen <Pietismus,
Methodismus, Taduferbewegung; PE, 84 [115]> weist das methodische Ele-
ment einer aktiven innerweltlichen Askese auf, die sich ihrerseits aus dem
calvinistischen Pridestinationsglauben herleitet. Da Calvin grundsitzlich die
Moglichkeit einer direkten Heilsvergewisserung ausschliefit, kann sich der
Einzelne nur durch gleichsam symbolisch zu interpretierende Hinweise tro-
sten, eventuell zur Schar der im unerforschlichen und auflerweltlichen Rat-
schluB Gottes Auserwihlten zu gehoren. Diese vor allem zeitlich nach Calvin
systematisch entwickelte Indikatorensymbolik bildet das Fundament der Leh-
re, nach der ,,der einzelne durch rastlose Arbeit Gottes Ruhm mehren, durch
asketische Lebensfiihrung seine Erwihlung bewihren miisse und da am Er-
folg und Ertrag solch rastlos-asketischer Arbeit, die Erwihlung selbst sich und
den anderen bewiesen werden konne* (Kiienzlen, 23). Zu beachten ist dabei
die fiir den Puritanismus typische Haltung, die sich nicht grundsitzlich gegen
die Erwirtschaftung von Wohlstand und Besitz richtet, sondern die eine be-
stimmte Erwerbsart sowie die damit verbundenen Konsequenzen kritisiert und
ablehnt (Oakes, 89).



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber. .. 665

Damit ist jedoch die Wendung im Vergleich zu den anderen christlichen
Ethiken eingeleitet und spiter auch vollzogen worden, die das menschliche, ja
wirtschaftliche Handeln symbolisch zum Erkenntnisgrund fiir die Auserwihltheit
der Einzelperson erhebt und innerweltliche Lebensfiihrung direkt mit dem
Motiv religioser Gnadensicherung verkniipft (Kiienzlen, 23). Freilich nicht,
um die angestrebte ,,Seligkeit zu erkaufen, sondern: [um] die Angst um die
Seligkeit loszuwerden® <PE, 110 [131]>. Dem Gewinnstreben selbst wird so
die Aura der religiosen Pflichterfiillung verliechen und gesichert, indem es zum
Index religioser Gnadengewidhrung avanciert. Der ausgesprochen moralische
Pflichtcharakter des Gewinnstrebens schlieBt dabei eudamonistischen Genuf3
aus, ja, verwirft sogar ein Verstandnis des erworbenen Reichtums als personli-
chen Besitz, weil diese Form asketischen Protestantismus’ ,,Reichtum® nur
und ausschlieBlich als ein funktionales Mittel gelten lassen will, um durch
sowie im tatsdchlich methodisch wie zielgerichtet (rational) herbeigefiihrten
Gewinnzuwachs Gottes Ruhm bestindig und unablissig zu mehren (Kiienzlen,
24).

In dieser Ethik und in den durch sie freigesetzten Konsequenzen sicht
Weber nun die Momente begriindet und festgelegt, die gleichermalen den
,Geist“ des modernen Kapitalismus erzeugten: a) das ausgesprochene
PflichtbewuBtsein dem Betrieb gegeniiber, b) das Zuriicktreten der Person
hinter die wirtschaftlichen Aufgaben, ¢) das planende, kalkulierende sowie
Risiken abwigende Wirtschaften, d) das spezifisch biirgerliche Berufsethos,
dessen Haltung sich aus einem BewuBtsein speist, im Beruf wie in der Berufs-
erfiillung einen Dienst an einer hoheren Sache zu begreifen (Kiienzlen, 24 f.).
Das asketische Moment (e) tritt dort in Erscheinung, wo es darum geht, Ver-
zicht zu iiben im etwa unbefangenen Genielen des eigenen Daseins sowie
Erwirtschafteten bzw. wo angewiesen wird, ein gleichsam unmoralisch gelten-
des Ausruhen auf das bereits Erwirtschaftete unbedingt zu meiden. Der Sinn
der Arbeit und damit auch des Wirtschaftens wird selbstzweckhaft in die Akti-
vitit selbst aufgehoben durch die Bewertung emsigen Agierens als einem ge-
eigneten Mittel zur Lobpreisung Gottes.

8. Dynamik und geschichtlicher Ubergang von einem hauptsichlich
verinnerlichten religiosen zu einem hauptsichlich veriduBerlichten kapitalisti-
schen Weltverstindnis wird als ein geschichtliches, aber sich in qualitativen
Schritten wandelndes Kontinuum interpretiert, das durch die Tendenz zur im-
mer umfassenderen und durchdringenderen ,,Rationalisierung“ angetrieben
wie gesteuert wird. In der von Weber analytisch aufgezeigten Verbindung von
Religion und Kapitalismus iiber den Aufweis einer je in ihnen wirksamen
Rationalitdt 148t die geschichtlich sich entfaltende, von Weber auch
»Entzauberung der Welt“ <PE, z. B. 123 [94], 133 [114]> genannte Rationali-



666 Volker Kalisch

sierung mindestens drei, ineinander verschrinkte und doch unterscheidbare
Dimensionen erkennen (vgl. Wei3, 137 ff.).

Eine erste Bedeutung der ,,Rationalisierung* begreift dabei die gedankliche
Bewailtigung der in bestimmten Weltinterpretationen gegebenen und sie fun-
dierenden Grundaussagen — sozusagen das ,,Zu-Ende-Denken* (Weif}, 137)
einer gedanklichen Konstruktion hinsichtlich a) ihrer systematischen
Durchdringung wie Verkniipfung von unterschiedlichen Theorieelementen, b)
der zu bewiltigenden, systemimmanenten ,,duflersten Konsequenzen* sowie ¢)
der Freilegung und Benennung der letzten Prinzipien, dem ein gedankliches,
Welt deutendes System aufruht. Von dieser Weise des systematischen
Rationalisierens (1.) nimmt Weber an, daf} sie nicht nur Anliegen eines spezi-
fisch theologisch gewendeten religiosen Denkens sei, sondern daB} sie als
strukturierender Wirkfaktor in jeder individuellen Lebensfiihrung wiederkehre,
dariiber hinaus leitendes Paradigma aller empirischen, rational verfahrenden
Wissenschaften darstelle.

Hinsichtlich einer zweiten, der ethischen (2.), die individuelle Lebensfiihrung
betreffenden Dimension besagt ,,Rationalisierung® das In-Einklang-Bringen
angeeigneter bzw. vermittelter kultureller Werte mit dem als Handlungsinstanz
begriffenen individuellen SelbstbewuBtsein. ,,Personliche Verantwortlichkeit
ist nur moglich bei hochstmoglicher Klarheit iiber die Ziele, Mittel und Um-
stinde des eigenen Handelns und permanenter bewufiter Kontrolle desselben.
Eine ,rationale Ethik‘ in diesem Sinne (nicht zu verwechseln mit einer syste-
matisch durchgearbeiteten Ethik, welche ,rational‘ im [ersten] Sinne wire)
findet Max Weber vorziiglich in der ... innerweltlichen Askese des puritanischen
Protestantismus. Letzterer verlangte vom Einzelnen nach Weber eine ,kon-
stante Reflexion‘ und eine permanente und methodische Kontrolle der Lebens-
fiihrung, oder, wie Weber ... diese ethische Rationalitit [auch] definiert, eine
,stetige wache Beherrschung aller natiirlichen Triebhaftigkeit*“ (Weif, 138).

Als eine weitere, dritte Form von wirksamer Rationalitat spricht Weber die
vor allem in den neuzeitlichen, empirischen Wissenschaften wirkende (3. siku-
larisierende Rationalisierung) an. Sie erweist sich als der bestimmende Versuch,
hypothetisch vermutete Gesetzlichkeiten und Kausalititen in den moéglichst
exakt (mathematisch) bestimmten wie experimentell festgelegten Sachverhalten
aufzudecken und zu verifizieren. Der in diesem Sinne ,,entzauberten Welt* —
so Weber — gehe dabei allerdings die Kraft wie die Moglichkeit verloren, noch
weiterhin individuell als ,,Bezugsfeld einer religiosen Sinngebung oder
Sinnerfahrung* (WeiB, 137) zu fungieren. Dennoch darf diese, die abendlindische
,2Moderne‘ bestimmende, sikularisierend wirkende Rationalisierung nicht mit
einem geschichtsnotwendigen Prozefl gleichgesetzt und verwechselt werden.



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 667

So sehr sie ein Kennzeichen ,,unserer Moderne sei, so wenig ist sie ihr Attribut
schlechthin. ,,Und keinesfalls darf Sikularisierung verstanden werden als Ver-
lust von ,Religion’ tiberhaupt. Eine solche Bestimmung wiirde voraussetzen,
daf das, was dem okzidentalen Christentum in einer bestimmten Epoche seiner
Geschichte widerfahren ist, verallgemeinert wird — daf} ihre , Religion® als ein
kulturgeschichtliches Phinomen mit ,Religion an sich‘ gleichgesetzt wird"
(Matthes 1991, 61).

Entscheidend und bedeutsam ist es daher nach Weber, nicht lediglich die
verschiedenen Typen der Rationalisierung hinsichtlich ihrer unterscheidbaren
Dimensionen auseinanderzuhalten, sondern diese vor allem in ihrer komplexen,
sich bisweilen widersprechenden Durchdringung zu erkennen und aufeinander
zu beziehen. Nur wenn dies gelingt, wird letztlich eine der leitenden Anliegen
Webers in der PE deutlich, nimlich nicht nur die eine bestimmte Theologie
(Puritanismus) bzw. ein bestimmtes Wirtschaftsdenken (Kapitalismus) freilich
unterschiedlich beeinflussende Rationalitdt aufzuzeigen, sich also nicht in den
Aufweis ihrer duBerlichen Gegensitzlichkeit zu bescheiden, sondemn vor allem
ihren inneren Zusammenhang analytisch in den Blick zu nehmen. Es gilt, mit
anderen Worten, auf die bestehende Kontinuitit und gegenseitige Durchdringung
aufmerksam zu werden, die zwischen zwei duBerlich so gegensitzlichen Berei-
chen wie religiose Uberzeugungen und wirtschaftliches Handeln bestehen.
Das Provokative dieser Perspektive liegt darin, da3 die neuzeitliche Entwick-
lung eines dominierenden Weltverstindnisses nach Strickart des dritten, durch
und durch sidkularen Rationalisierungstyps, nicht nur einfach als einem theolo-
gischen Weltverstindnis oder einer auf religidsen Prinzipien aufruhenden Lebens-
fiihrung entgegengesetzt gedeutet wird, sondern daB sich wissenschaftliches
Denken aus derselben religiosen Wurzel speisen wie herleiten soll und dies
durchaus in Ubereinstimmung mit (nicht Gegensatz zu) der urspriinglich reli-
giosen Intention (WeiB, 154 £.).

9. Weber fait seine Gedankenfiihrung in der Untersuchung mit folgenden
Worten zusammen: ,,Einer der konstitutiven Bestandteile des modernen kapi-
talistischen Geistes, und nicht nur dieses, sondem der modernen Kultur
[Hervorhebung von V. K.]: die rationale Lebensfiihrung auf Grundlage der
Berufsidee, ist — das sollten diese Darlegungen erweisen — geboren aus dem
Geist der christlichen Askese “ <PE, 202 [187]>. In diesem Satz werden minde-
stens fiinf Erkenntnismotive wie in einem Brennpunkt zusammengefiihrt, de-
nen die PE einerseits nachgegangen ist und die den Erkenntnisertrag (Bedeu-
tung) wie die Beschrinkung der PE andererseits ins reflektierende BewuBtsein
heben. Dieser Satz kehrt noch einmal Webers Erkenntnisinteresse eindeutig
heraus, demzufolge das Erkenntnisziel auf die Moderne, auf die Grundlagen
der geschichtlichen Gegenwart gerichtet ist. Manche Weber-Interpreten sahen



668 Volker Kalisch

sich beziiglich dieser Erkldrung deshalb dazu berechtigt, in der PE nicht so sehr
eine Studie tiber die kulturprigende Gestalt und geschichtliche Wirkung des
Puritanismus zu lesen, sondern in ihr vielmehr eine Untersuchung zu Genese
und Wesen der Moderne (Oakes, 93).

Weber hat durch die aufgewiesenen ethischen Implikationen weder den
Kapitalismus in seiner Gesamtheit noch den Geist desselben in seiner Totalitit
erklirt noch hat er es erkldren wollen, sondern er ist nur einigen maBgeblichen
von vielen ,konstitutiven Bestandteilen® fiir die Entstehung des Geistes des
Kapitalismus nachgegangen. Diese Bestandteile sind nicht nur als grundlegend
fiir das untersuchte Phinomen hinsichtlich seiner Herkunft sowie Genese her-
ausgearbeitet und gezeigt worden, sondern sie wirken in Form rationaler
Durchdringung der Lebensfiihrung in der Moderne fort. Religion und rationale
Lebensfiihrung verhalten sich dabei weder antagonistisch noch wie zwei iso-
lierte Wirklichkeitsbereiche nebeneinander, sondern vermogen sich zu durch-
dringen, in ihrer Durchdringung eine handlungsbestimmende, spezifische
Kulturdynamik freizusetzen. Zu dieser Dynamik gehort jedoch auch die Ein-
sicht nicht nur in ihre geschichtlich tatsdchlich und aufweisbar vollzogene
Entwicklung, sondern auch der Aufweis ihrer Stagnation und einer méglichen
,.Entfremdung®, wie dies Weber mit dem Hinweis auf die ,,sdkularisierende
Wirkung des Besitzes* <PE, 196 [182]> anzeigt. Zur (tragischen) Eigenart
modemer geschichtlicher Entwicklungen gehort namlich die sie begleitende
und sie antreibende Sikularisierung, begriindet in der Ablosung, Verselb-
stindigung und Autonomisierung bestimmter dynamischer Potentialititen. Weber
schreibt: , Indem die Askese die Welt umzubauen und in der Welt sich auszu-
wirken unternahm, gewannen die duBeren Giiter dieser Welt zunechmende und
schlieBlich unentrinnbare Macht iiber den Menschen, wie niemals zuvor in der
Geschichte. Heute ist ihr Geist — ob endgiiltig, wer weill es? — aus diesem
Gehiuse’‘, das Weber an anderer Stelle auch ein ,,stahlhartes‘ nennt, ,.entwichen*
<PE, 203 f. [188]>.

Die Ablosung des urspriinglich legitimierenden wie antreibenden ,,religios-
ethischen* Sinns vom Gewinnstreben 148t nicht nur die urspriingliche Verbin-
dung des kapitalistischen Geistes mit seiner religiosen Herkunft zunehmend
als unverniinftig und irrational erscheinen, sondern entfremdet das kapitalisti-
sche Wirtschaften dem es (einst) hervorbringenden Menschen selbst. Das macht
sozusagen die innere Tragik des dem Puritanismus urspriinglich entstammenden,
hoch ethisch motivierten Wirtschaftshandelns aus: daB es sich von seinen ihm
eigenen Maximen 16st (Oakes, 93). Indem das ethische Motiv im neuen kapita-
listischen Wirtschaften aufgehoben wird, entfillt auf einer ersten Stufe ,,weit-
hin die Erfordernis, die ethischen Maximen subjektiv anzueignen, denen diese
Ordnung ihren Ursprung verdankt* (Matthes I, 92), was dann auf einer zweiten



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 669

Stufe, einer vollstindigen Loslosung von der ethisch gebundenen Ausgangs-
lage sowie Einfiihrung einer vollstindig sdkularisierten neuen Handlungsweise
Vorschub leistet. Kapitalismus wird und ist in der Tat zu einem 6konomischen
Getriebe ,,auf mechanischer Grundlage* geraten, der in dieser Gestalt die Fihig-
keit verliert, die gleichsam anthropologisch verankerte und sich jedem Einzel-
nen bestindig aufdringende Sinnfrage nach seinem eigenen Tun und Handeln
noch hinreichend beantworten zu konnen. Das Nichtbeantworten bzw. das
Nicht-zur-Kenntnis-Nehmen der Sinnfrage schafft aber lediglich einen Leer-
raum, der dem Einstromen neuer, alter, modifizierter oder anderer Anschauun-
gen nicht nur nichts entgegenzusetzen hat, sondern der gleichsam jenen Werte-
sog erzeugt, in dem sich neue Werte und Gesichtspunkte mit ihren je eigenen,
durchaus andersgerichteten Kulturprigungen festsetzen und weitreichende Ver-
danderungen einleiten konnen. Welche Werte dies sind, 146t sich freilich nicht
vorherbestimmen; aufzeigen lassen sich hingegen krisenhafte Prozesse und
Wirkungsweisen, die ein solches Wertevakuum schaffen.

10.Die Beschrinktheit sowie die Grenzen der in PE verfolgten Perspektive
werden von Weber selbst und dort thematisiert, wo er gleichsam programmatisch
auf die sich ergebenden Desiderate in gegenstandsbezogener wie methodischer
Hinsicht verweist. Dabei unterscheidet Weber zwischen den Einfliissen, die
vom Calvinismus ausgehend noch auf andere, ebenfalls ethisch regulierte Be-
reiche anzunehmen seien, und jenen Einfliissen, die den Calvinismus selbst
sowie in seiner geschichtlichen Entwicklung mitkonstituierten. Weber reflektiert
also von Beginn an (selbst-)kritisch, was gerade neuere Weberkritiker bei ihm
zu vermissen glauben (Samuelsson, 100). Die tatsdchliche Kulturbedeutung
des asketischen Protestantismus wire erst dann aufgewiesen, so merkt er an,
wenn a) seine Mitwirkung ebenfalls fiir Ausbildung und Inhalt der sozial-
politischen Ethik gezeigt, b) seine Beziehung zum humanistischen Rationalismus
und dessen Lebensidealen, desgleichen ¢) zum philosophischen und wissen-
schaftlichen Empirismus untersucht sowie d) seiner Auflosung in den reinen
Utilitarismus nachgespiirt werden wiirde. Dariiber diirften aber e) nicht die
Riickwirkungen vergessen werden, die die ,,Gesamtheit der gesellschaftlichen
Kulturbedingungen® auf den asketischen Protestantismus selbst genommen
hitten <PE, 204 £. [189 f.]>. Denn nur in der gegenseitigen Verschrinkung der
kulturprigenden und sie antreibenden Momente sei es gewihrleistet, der be-
reits zuriickgewiesenen ,,materialistischen* Kultur- wie Geschichtsdeutung
entgegenzutreten, ohne deshalb einer ,,ebenso einseitigen spiritualistisch
kausalen“ zu verfallen <PE, 205 [190]>.



670 Volker Kalisch

*

Soweit einige Kerngedanken und Thesen, wie sie die PE kennzeichnen und ihr
innewohnen. Was aber erschlieft Weber in seiner Studie in mehr theoretischer
bzw. methodologischer Hinsicht?

Weber analysiert die Werte einer bestimmten Kultur und der sich darin
entfaltenden Gesellschaft und untersucht deren kulturprigende Bedeutung. Nicht
jedoch, indem er den dogmatischen Gehalt der Werte selbst diskutiert oder
deren philosophische(n) Grundlage(n) in Frage stellt, sondern indem er ihre
gerichtete Wirkungsweise fiir das Handeln des Einzelnen in seinem gesell-
schaftlichen Kontext herausarbeitet. Die Kennzeichnung als ,,gerichtet zielt
dabei auf die Konsequenzen und der sich daraus wiederum ergebenden Aus-
wirkungen ab, die jedoch keinesfalls im Sinne etwa eines (wie z. B. von Kurt
Samuelsson) anzunehmenden Kausalverhiltnisses verstanden werden diirfen.
Das anthropologisch verankerte und kulturell iiberformte Sich-Orientieren an
bestimmten Werten schliefit vielmehr die bewuflt oder unbewufSt vollzogene
Entscheidung ein, die eine entsprechend andersgerichtete Wertelagerung sogar
ausschlieffen kann und damit die theoretisch unbegrenzten Handlungs-
moglichkeiten, da wertbezogen, begrenzt bzw. relativiert. ,,Handeln* wird
ganzheitlich begriffen, das sich deshalb auch nicht etwa nur auf eine aktuelle,
beliebige Titigkeit in der Verwirklichung gewisser Ziele beschrinkt, sondern
das die handlungsmitkonstituierenden Sinndimensionen, also das, was dem
Handeln seine Legitimation, seine Werthaftigkeit wie seinen Antrieb verleiht,
bewuft miteinbezieht.

Nicht zuletzt die Riickbindung dieser kulturgenerierten wie ihrerseits kultur-
stiftenden Werte an Motivation wie Handlungsweise des Einzelnen hat zu der
Kritik gefiihrt, Weber habe dem Ansatz nach das Verstindnis fiir Religion in
unzulissiger Weise anthropologisiert (Matthes I, 28). Ein Vergleich mit den
konkurrierenden religionssoziologischen Ansitzen zu Webers Zeit (hierzu
Tenbruck 1991, 1993) mag verdeutlichen, was damit eigentlich ausgesagt wird.
Karl Marx’s Religionsverstindnis, das er mit Anspruch und im Gestus einer
Religionskritik formulierte, wollte der Tendenz nach in Religion nichts weite-
res als das ,,unsinnige Produkt einer prilogischen Phantasie* erkennen (Tenbruck
1991, 31), deren Existenzgrundlage schnell entfallen wiirde, sofern nur ihr
dienender Zweck fiir die herrschenden Interessen (ibid. 30), ihre ideologische
Epiphdnomenalitdt, aufgedeckt und entschleiert werden wiirde, etwas, was
wissenschaftliche Aufklirung verbunden mit Ideologiekritik zu leisten hitte.
Der Gedanke, Religion konne oder solle einen tieferen, gestaltenden Einfluf3
auf gesellschaftliches Zusammenleben nehmen, war auch Emile Durkheim
fremd, der Religion ihrem Wesen nach ebenfalls als ein durch und durch



Eisenstadts Verhaltnis zu Weber... 671

determiniertes, rein soziales Epiphdanomen begriff, in der sich die vorgeordnet
und als Entitidt gedachte Gesellschaft grundsitzlich nachgeordnet widerspiegele
und symbolisiere (Matthes I, 15-21; Tenbruck 1991, 34 f.; 1993, 63 .f). Fiir
Joachim Wach schlieBlich 14t sich das Phianomen Religion ,,allein vom
ranszendentalen Charakter der religiosen Sinngebung* her verstehen (Matthes
I, 28), eine Position, die sich darin bescheidet, in der universalen Tatsache von
Religion ein Wirken und AusflieBen letztlich eines unerforschlichen, gottli-
chen Willens zu vermuten, dem mit dem wissenschaftlich-soziologischen
Erkenntnisinstrumentarium ohnehin nur unvollstindig und inadiquat beizu-
kommen sei (Matthes I, 21-24). Allen diesen Setzungen, mdgen sie noch so
,2unheilige Allianzen* eingegangen sein oder sich unversohnlich gegeniiberste-
hen, mangelt es aber zumindest an einem entscheidenden Punkt, der allerdings
fiir Webers Ansatz konstitutive Bedeutung besitzt: namlich Religion als einen
Akt der Sinngebung zu verstehen, der freilich abstrakt bliebe, wiirde er nicht
subjektiv erfahrbar sein und so auch erfahren werden.

Wenn auch ein Sich-selbst- oder Welt-Auslegen und -Definieren in diesem
oder jenen Religionsverstindnis nicht zwingend ist, so wird es das in jenem
Moment, wenn einmal die (bewufite oder unbewufBite) Entscheidung (Bekennt-
nis) fiir diese und nicht jene Religion gefallen ist. Gemifl der ihr jeweils
innewohnenden Werte, Dogmen und Weltbilder ermoglicht und entlaBt Religi-
on bestimmte, mit ihr Ubereinstimmende (,,zwingende*) sowie ,,gerichtete
Weltverstehens- und Handlungsweisen. Mit Nachdruck ist an Webers eigene
Bestimmung der religionssoziologischen Aufgabe zu erinnern, derzufolge es ja
um die ,,Erfassung des Sinnes der Welt und des eigenen Daseins* geht <GARS
I, 566; kursive Hervorhebung von V. K.)>. Diese Dimension in Webers Ansatz
ist jedenfalls gemeint, wenn von manchen Weberexegeten (wie z. B. auch von
Eduard Baumgarten; vgl. Matthes I, 27 f.) oder -kritikern (wie z. B. Samuelsson)
auf Webers anthropologisierende Grundlage in seiner ,,Religionssoziologie*
verwiesen wird.

Tatsédchlich trigt dieses Verstiandnis deutlich Spuren des Einflusses der zu
Webers Zeit aktuellen neokantianistischen Schule und verweist gerade im Ver-
such einer anthropologischen Fundierung der Werte bzw. Wertentscheidungen
auf Philosophen wie Heinrich Rickert und im besonderen auf Wilhelm Windel-

“band hin. Nicht zuletzt diese anthropologische Wendung vermag auch den
Ernst zu verdeutlichen, mit dem sich Weber auf die konkrete Untersuchung der
Kulturbedeutung der ihn interessierenden Phinomene einlit, unterstreicht doch
dieser Ansatz, wie wenig die angesichts von Wert- und Orientierungsfragen
getroffenen Entscheidungen des handelnden Subjekts zufillig, beliebig, aus-
tauschbar oder sittlich indifferent sind. Vielmehr tritt deren volle Bedeutung
dort zu Tage, wo deren Entscheidungswirkungen und -konsequenzen im Hori-



672 Volker Kalisch

zont einer allgemeinen, ethischen und universalen Geltungsmoglichkeit eror-
tert werden. In diesem Sinne muB auch die Bemerkung Webers gelesen und
verstanden werden, wo er gleichsam anthropologisierend — obwohl und gerade
im konkreten Beispiel bleibend — die Bedeutung der ethischen Dimension der
puritanischen Askese unterstreicht: ,,Die puritanische — wie jede ,rationale‘ —
Askese arbeitete daran, den Menschen zu befihigen, seine ,konstanten Motive®,
insbesondere diejenigen, welche sie selbst ihm ,einiibte’, gegeniiber den
,Affekten‘ zu behaupten und zur Geltung zu bringen: — daran also, ihn zu einer
,Personlichkeit‘ in diesem formal-psychologischen Sinne des Worts zu erzie-
hen. Ein waches bewuBtes helles Leben fiihren zu kénnen, war ... das Ziel, —
die Vernichtung der Unbefangenheit des triebhaften Lebensgenusses die drin-
gendste Aufgabe, — Ordnung in die Lebensfiihrung derer, die ihr anhingen, zu
bringen, das wichtigste Mittel der Askese* <PE, 117 f [135 f.]>.

Fiir die Ausarbeitung und Konkretisierung der religionssoziologischen Auf-
gabenstellung ist Weber in die Breite wie Tiefe der fiir die Sinnfrage relevan-
ten geschichtlichen Materialien gestiegen, um zunichst die Fragestellung selbst
sowie die in diesem Zusammenhang entwickelten ,,Methoden an den zu-
nichst vertrauten europdischen Kultur- bzw. Religionsphdanomenen, genauer
an einer bestimmten Form des Protestantismus’, zu erproben. Weber blieb aber
weder auf diesem Materialstand noch bei einer puren Methodenapplikation
stehen, sondem priifte und modifizierte bereits Eingesehenes wie die sie bedin-
genden Methoden durch Vergleich als auch durch Ubertragung auf andere
religiose Systeme zusammen mit deren mafigeblichem EinfluBl auf das Han-
deln des Einzelnen in seinem gesellschaftlichen Kontext. Dies aber war weder
explizites Anliegen noch Perspektive der PE, sondern vielmehr eine metho-
dologisch gewendete Einsicht, die Weber erst spiter, wahrscheinlich im Zusam-
menhang mit der Niederschrift der beriihmten ,,Zwischenbetrachtung* in Die
Wirtschaftsethik der Weltreligionen (1915) gewann (Tenbruck 1988, 365 [Anm.
94]). Dennoch wohnt dieser Differenzierung bzw. Modifizierung der Frage-
stellung keine qualitative, wohl eher eine systematische, ausgesprochen
phianomenbezogene Neuorientierung inne. Denn die Hinwendung zu weiteren
und anderen Religionen erforderte bisweilen die Entwicklung eines modifizierten
begrifflichen Instrumentariums, lieB neue oder andere Zusammenhinge zwi-
schen religios bedingten Ethiken und wirtschaftlichem Handeln aufscheinen,
erforderte immer wieder die Erweiterung bestimmter Kategorien sowie deren
neue bzw. neu iiberdachte systematische Einbindung, was aber insgesamt gar
nichts oder doch nur sehr wenig an Webers religionssoziologischem Frage-
bzw. Erkenntnisinteresse — im Sinne der exponierten und eingegangenen
,Leitfragen* — dnderte.



Eisenstadts Verhaltnis zu Weber... 673

Aber auch in methodologischer Hinsicht sorgte Webers in der PE exponierte
und durchgefiihrte Fragestellung fiir neue Standards. Bei allen zusammen-
getragenen Belegmaterialien fiir den Aufweis eines prigenden Kulturzusammen-
hangs zwischen Protestantismus und Kapitalismus konzentrierte sich Webers
Augenmerk unter dem methodischen Gesichtspunkt nicht so sehr auf die Tat-
sache selbst, die ja bereits von manchen Autoren vor ihm erkannt, vermutet
oder postuliert worden war, sondern auf das konkrete ,,wie “: wie namlich der
immer wieder nur angenommene bzw. behauptete Zusammenhang analytisch
—und zwar schliissig und plausibel — aufzuweisen sei (Diilmen, 90).

Webers abschlieBende Bemerkungen in der PE und auch die dazugehori-
gen, unbedingt zu lesenden Anmerkungen, sind riickblickend noch einmal und
explizit genau diesem Problem und damit der Methodenreflexion gewidmet.
Bekanntlich lehnt Weber das Aufzeigen einer ,,Einwirkung religioser Bewuf3t-
seinsinhalte auf das ,materielle‘ Kulturleben* <PE, 205 f., Anm. 3 [276, Anm.
308]> nach MaBgaben einer ,,materialistischen* wie ,,spiritualistischen* ,,Kul-
tur- und Geschichtsdeutung* strikt ab <PE S. 205 [190]>. Beide Wege fiihrten
nicht zur, sondern an der Wahrheit, die sich fiir Weber als eine historische
zeigt, vorbei und seien, wie Weber sich scharf ausdrickt, das Geschift von
»Dilettanten* <PE, 206, Anm. 3 [277, Anm. 308]>. Was seine methodologische
Kritik dabei herausfordert, schafft sich Luft in den beiden Vorwiirfen des
verallgemeinernden Verfahrens der logischen Deduktion (Materialismus) bzw.
des in Einheitlichkeitsbestrebungen befangenen Reduktionversuchs auf eine,
alles erklirende Formel <Idealismus; PE, 205 f., Anm. 3 [276 {., Anm. 308]>.
Weber selbst merkt wortlich an: ,,Denn die vorstehende Skizze [Weber meint
damit seine Abhandlung PE; V. K.] hat mit Bedacht nur die Beziehungen
aufgenommen, in welchen eine Einwirkung religioser BewuBtseinsinhalte auf
das ,materielle‘ Kulturleben naheliegend ist. Es wire im iibrigen ein leichtes
gewesen, dariiber hinaus geradewegs zu einer ,Konstruktion, die alles an der
modernen Kultur ,Charakteristische‘ aus dem protestantischen Rationalismus
logisch deduzierte, fortzuschreiten. Aber derartige Unterfangen sollen eben
laut Weber besser jenem Typus von Dilettanten vorbehalten bleiben, der ,,an
die ,Einheitlichkeit‘ der ,Sozialpsyche‘ und ihre Reduzierbarkeit auf eine For-
mel“ glaubt (PE, 205 f., Anm. 3 [276 f., Anm. 308]>.

In diesem SchluBabschnitt und auch schon an einer weitaus friiheren Stelle
in der PE, wo sich Weber zwar explizit gegen den ,,materialistischen Stand-
punkt* wendet, ohne dabei Marx oder den zeitgleichen , kantischen Materialis-
mus‘ (z. B. eines Friedrich Albert Langes) beim Namen zu nennen, scheint
schirfer auf, was er dabei sozusagen als das methodologische Manko beider
Ansitze im Blick hat: nimlich deren gemeinsam geteilte Pramisse, nach ,,Kausal-
verhiltnissen* zu suchen <PE, 38, 205 [46, 190]>. ,,Wahlverwandtschaften®,



674 Volker Kalisch

nicht ,,Kausalverhiltnisse* seien in der kulturellen Wirklichkeit anzutreffen,
zieht Weber als begriffliche, wenn auch stark metaphorische Charakterisierung
des ineinander verschrinkt zu denkenden Wechselverhiltnisses zwischen Prote-
stantismus und Kapitalismus vor, und er meint damit eine Beziehungsstruktur,
die Joachim Matthes treffend einmal als ,,zuzuordnende gleichgerichtete Ver-
haltens- und Einstellungsstile* (Matthes II, 63) und Richard van Diilmen als
~Entsprechungen* (Diilmen, 96) umschrieben hat.

Hiermit wird auf das Lose, nicht Monokausale, nicht einbahnartig Deter-
ministische im Verhiltnis der beiden auseinander zu erklirenden Grofien
Protestantismus und Kapitalismus aufmerksam gemacht, auf das Dynamische
und ineinander Verschrinkte zwischen ihnen, ohne deshalb deren Aufeinan-
derbezogenheit als Tatsache sowie Qualitit allfalliger Beliebigkeit oder Will-
kiir, Zufilligkeit oder Konstruktion preiszugeben. Webers ,,verstehende Sozio-
logie* beansprucht, ein methodisches Vorgehen anzubieten, das sich, weil
primir phianomenbezogen, in Abhidngigkeit zu seiner Fragestellung weifl, und
sich deshalb — quasi paradoxal — jeder festgeschriebenen, phanomenisolierten
und frageentbundenen ,,Methode* geradezu verweigert. Gerade in methodolo-
gischer Hinsicht erreicht Weber dabei einen Punkt, wo er, ohne deshalb auf
Sprache, Erkenntistheorien bzw. Vertreter der in ebenfalls zeitlicher Nach-
barschaft entstehenden ,,Phinomenologie zu rekurrieren, einem phinomen-
zentrierten Forschen oder — wenn man so will — Explorieren und Reflektieren
in soziologischer Perspektive nahekommt.

IL

1979 erschien in deutscher Ubersetzung die Studie Tradition, Wandel und
Modernitdt, die Shmuel Noah Eisenstadt bereits 1973 unter dem Titel Traditi-
on, Change and Modernity einem seiner theoretischen Hauptarbeitsgebiete
gewidmet hatte: der Kritik der ,klassischen* Modernisierungstheorien (E 1979,
7). Diese Arbeit ist in mehrerer Hinsicht typisch und reprisentativ fiir Eisenstadts
soziologischen Ansatz wie fiir sein Denken, wies sie den Autor nicht nur
kompetent und von nun an untrennbar mit seinem Namen verbunden fiir einen
bestimmten soziologisch wesentlichen Gegenstandsbereich aus — eben den der
Modernisierung und des sozialen Wandels —, sondern steckte auch theoretisch
das Feld fiir die z. B. 1978 nachfolgende, wichtige Studie Revolution and the
Transformation of Societies. A Comparative Study of Civilizations (deutsch
1982 als Revolution und die Transformation von Gesellschaften. Eine verglei-
chende Untersuchung verschiedener Kulturen) ab. Sie introduzierte und befe-
stigte ein bestimmtes begriffliches Instrumentarium sowie methodische Zu-



Eisenstadts Verhaltnis zu Weber... 675

ginge, und setzte ihrerseits konsequent fort, was Eisenstadt bis dahin gedanklich
erarbeitet und anhand bestimmter Beispiele aus unterschiedlichsten Gesell-
schaften sich selbst und anderen analytisch erschlossen hatte. Die Modernitdit,
so hat uns Eisenstadt in den bereits erwadhnten Biichern gelehrt, sei das Ergeb-
nis historischer Prozesse, wie sie sich zuerst in Europa gezeigt und vollzogen
hitten, dabei sich manchmal durchaus der Form ,,dramatischer Manifestationen‘
bedienend, wie z. B. die der groBen politischen Revolutionen des 17. und 18.
Jahrhunderts. Unter Absehung von ihren jeweiligen konkreten politischen In-
halten, ihren Zielen, Strategien, ideologischen Riickbindungen und geschicht-
lichen Verldufen im einzelnen, interessiert sich Eisenstadt im herausgegriffenen
9. Kapitel seines erstgenannten Buches, fiir eine ,,Neubetrachtung der Modernitit,
vor allem der Verschiedenartigkeit moderner sozialer und kultureller Ordnungen
(E 1979, 227). Der dort eingeschlagene Denkweg soll uns zunéchst beschifti-
gen, um uns so Eisenstadts ,,strukturtheoretischem® Ansatz in einem ersten
Durchgang paradigmatisch zu nihern.

Um Eisenstadts besonderem Interesse an den von ihm herausgehobenen
strukturellen Merkmalen sozialer Prozesse gerecht zu werden, muf3 zunéichst
noch eine kliarende Vorbemerkung vorangestellt werden, die seinem Verstand-
nis des (und vor allem seinem erkenntnisbezweckten Interesse am) Struktura-
lismus gilt. Denn wie Eisenstadts strukturtheoretische Position einerseits von
der dlteren z. B. eines Karl Marx, des angelsichsischen Strukturfunktionalismus
(Bronislaw Malinowski, Talcott Parsons), Mertons Rollentheorie oder der
»~formalen Soziologie* (Georg Simmel) abzugrenzen ist, so sehr muf die theo-
retische Bezugnahme auf Claude Levi-Strauss (,,symbolischer Strukturalismus*‘)
bedacht und verdeutlicht werden (vgl. E 1981). Inhaltlich wirkt sich dies nim-
lich so aus, daB es Eisenstadt wie Levi-Strauss in ihren (soziologischen) Arbei-
ten vor allem darum geht, auf die Bedeutung der ,,symbolischen* Dimension
im menschlichen Handeln hinzuweisen, in der sich die dem menschlichen
Geist innewohnenden GesetzmiBigkeiten spiegelten (E 1981, 169). Diesen
Anspruch hat Eisenstadt bis in die von ihm entwickelte und verwendete Begriff-
lichkeit hinein verfolgt, z B. dort, wo er iiber die vielzitierten ,,codes” und
deren Analyse schreibt. Ein Autor iibrigens, an dem er wiederholt Bedeutung
und Funktionsweise solcher ,,codes‘ zu exemplifizieren sucht, ist dabei Max
Weber. Priziser ist das, was Max Weber spezifisch in seinen religionssoziolo-
gischen Studien thematisiert und gezeigt hat: nimlich, daff die Bedeutung z. B.
einer bestimmten Art zu Wirtschaften nur zu einem Teil erfat werde, wenn
man lediglich deren inhidrente, aus okonomischer Perspektive zu fordernde
Rationalitit bzw. Widerspriichlichkeit freilegte. Ihre tiefere, in jedem Falle
soziale Bedeutung erschliefe sich nur dem, der mit der genauen Analyse des
Wirtschaftens zugleich auch die Frage nach dessen Bedeutung fiir die ,,L.ebens-



676 Volker Kalisch

filhrung® stelle (E 1981, 173). Nur demjenigen zeige sich die ganze Sinnfiille,
der, anders gewendet, die handlungsleitenden oder entscheidungsbestimmenden
Werte im Wirtschaften selbst aufsuchen wiirde, von denen anzunechmen sei,
daB diese gleichzeitig auch ihren Platz und Bedeutung im System der Werte,
z. B. in einer bestimmten Handlungs- oder Gesinnungsethik, bestritten. Diese
,Bestimmungen®, die Analyse der Zielorientierung, Funktionsweise und Wir-
kungsrichtung bestimmter Werte oder ganzer Wertekomplexe, belegt Eisen-
stadt mit dem Begriff des ,,codes®, Webers Soziologie ist ihm dafiir u. a. eine
seiner theoretischen Garanten, weil Weber der erste gewesen sei, der — in
dieser Hinsicht nur unzureichend rezipiert — die Symbolebene des menschli-
chen Handelns, deren Bedeutungshorizont, erschlossen hitte (E 1981, 171 ff.).
Ich werde darauf ausfiihrlich weiter unten zuriickkommen.

Worauf Eisenstadt nun sein Augenmerk im besagten 9. Kapitel seines Bu-
ches Tradition, Change and Modernity richtet und was ihm die dort erstrebte
Neubewertung der Modernitat ermoglicht, dafiir hat er bereits auf den vorher-
gehenden Seiten die Grundlagen entwickelt: es ist dies eine ineinander
verschrinkte und doch nicht kongruente ,,Kombination* aus strukturellen (,,struk-
turell-0konomischen*) und symbolischen Prozessen (E 1979, 228). Im konkre-
ten Fall der europiischen Modeme, historisch markiert und eingeleitet durch
die ,,groBen Revolutionen (Freiheitskampf der Niederlande, Great Rebellion
und Glorious Revolution in England, amerikanischer Biirgerkrieg und Franzo-
sische Revolution; E 1982, 186), zentrieren sich besagte ,,Prozesse* um das
eigentliche Problem einer Bewiltigung und Einbindung der expansiven
Ausweitung der Partizipationschancen fiir die am politischen, gesellschaftli-
chen, wirtschaftlichen, kulturellen usw. Geschehen teilnehmenden gesellschaft-
lichen Glieder. Das Modell, das Eisenstadt der Deutung dieser Prozesse zugrun-
delegt, ist das von ,,center and periphery“, das von einem gesellschaftlich
etablierten, traditionellen und definierten Macht-Zentrum und seiner durchaus
moglichen dynamischen Beziehung zu seinen als AuBenbereiche gefaflten,
vorrangig politisch Betroffenen. Es ist dies iibrigens eine Modellvorstellung,
die Eisenstadt Edward Shils verdankt, und die er zum Zweck eines Entwurfs
einer alternativen Modernisierungstheorie aufgreift, vor allem aber in
instrumentalisierter Form analytisch anwendet (vgl. Shils, 250 ff.). Worauf
sich Eisenstadt durch solcherart Theorieankniipfung bei einer Neubetrachtung
der Moderne theoretisch festlegt, ist der dynamisch angenommene Prozef3
zwischen einer zunehmend zentrale Bedeutung beanspruchenden sowie erlan-
genden Peripherie einerseits und einem sich stindig weiter ausdehnenden,
machtstrukturierenden Zentrum andererseits, welches im utopischen Fall keine
Peripherie mehr kennen wiirde (E 1979, 228 f.). Das moderne, neuzeitliche
Macht-Zentrum hat sich folglich in den verschiedenen Umgestaltungsversuchen



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 677

mit zumindest vier generellen Partizipationsforderungen auseinanderzusetzen,
die jede fiir sich und alle zusammen aus der Sicht des Zentrums qualitativ
Machtphinomene bzw. Machtverhiltnisse strukturieren, dariiber hinaus (rdum-
lich-)quantitativ Machtausiibung expandieren. Konkret umfaft dies (und kehrt
als Kernbestand verschiedenster politischer Forderungen wieder):

1. die von Eliten verlangte Erweiterung ihrer politischen Mitwirkungs-
moglichkeiten;

2. eine Reformierung des wirtschaftlichen und/oder administrativen gesell-
schaftlichen Bezugsrahmens;

3. die Neuregelung der Verteilungsprinzipien fiir die vermehrten, das Macht-
Zentrum bildenden oder an ihm beteiligten Gruppen;

4. schlieBlich (und an drittens ankniipfend) ihre eigene vollstindige Integrati-
on sowie eine sich daraus notwendig ergebende Neudefinition der Zen-
trum-Peripherie-Relation (E 1979, 228).

Was nun den Wandel der zunidchst im Modell als relativ stabil gedachten
Zentrum-Peripherie-Beziehungen auslost und antreibt, sind die gestellten For-
derungen, die — wie gesagt — hidufig genug die Form des Protests annehmen,
der sich wiederum um ,,die ewig gleichen Protestthemen* (E 1979, 229) dreht
und sich im wesentlichen gegen drei Strukturmerkmale der iiblichen Festlegung
des Verhiltnisses von Zentrum-Peripherie richtet. Diese sind:

1. Protest gegen die institutionelle Autoritiit bestimmter Zentren;

2. Protest gegen das gesellschaftlich ausgebildete Schichtungssystem, wel-
ches mit symbolischer Bedeutung das Strukturverhiltnis von Zentrum und
Peripherie repréasentiert;

3. Protest gegen die Familie als primidren Ort der fiir das System essentiell
wichtigen Sozialisation sowie als Quelle der Strukturerneuerung durch Bereit-
stellung von Systemresourcen (E 1979, 229).

Wie gesagt, die ,,Protestthemen® selbst sollen sowohl ihrem Kernbestand nach
als auch in der geschichtlich-revolutionidren Wirklichkeit ,,die ewig gleichen*
sein, sind im deshalb einzelnen nicht eigentlicher Gegenstand von Eisenstadts
- Analyse. Vielmehr geht es ihm um deren vergleichbare Eigenschaften, insbe-
sondere um deren machtstrukturierende Wirkung, weshalb deren geschichtlich
singulidre Ausformung im Grunde vernachlissigt wird. Wer dennoch Niheres
iiber die Protestinhalte erfahren will, tritt eigentlich aus Eisenstadts Blickrich-
tung heraus und wird sich sogleich mit Verstindnisschwierigkeiten in Eisenstadts
Herausarbeitung ihres ,,allgemeinsten Nenners“ (E 1979, 230) konfrontiert



678 Volker Kalisch

sehen. Wo Eisenstadt dennoch auf Protestgehalte zu sprechen kommt, da grup-
pierten sich diese denn auch mehr begrifflich zugespitzt denn geschichtlich
konkret um im wesentlichen vier Themenblécke, nun allerdings von Eisenstadt
angefiihrt und aufgelistet nach angeblich abnehmender gesellschaftlicher Reich-
weite und Dringlichkeit (Relevanz). Den ,,allgemeinsten Nenner des Protests*
bestimmt Eisenstadt wie folgt:

1. Protest gegen die ,,soziale Struktur und die [bestehenden; V. K.] Prinzipien
der sozialen Ordnung und Gerechtigkeit“ (E 1979, 230);

2. Protest gegen die ,,bestehende Legitimation des Zentrums im allgemeinen
und der herrschenden Gruppen im besonderen® (E 1979, 230);

3. konzentriert sich die gefiihrte Diskussion auf die ,,Beschaffenheit der neuen
zivilen, politischen und kulturellen Gemeinschaft* (E 1979, 231);

4. gehtes um die ,,Beziehungen zwischen Individuum oder Gemeinschaft und
den gesamtgesellschaftlichen und kulturellen Werten® (E 1979, 231).

Wo sich aus der gefiihrten gesellschaftstheoretischen Diskussion um die unter
1 bis 4 genannten Kernthemen so etwas wie Alternativen oder ,,l.osungen®
abzeichnen, da seien diese freilich ,,von den Traditionen jeder nationalen oder
ethnischen Gemeinschaft und von der Definition der zentralen gesellschaftli-
chen Symbole geprigt” (E 1979, 231), die in strukturtheoretischer Sicht von
differenzierender Konsequenz sind.

Mit diesen ,,Indices®, wie es auch im englischen Originaltext heifit, will
Eisenstadt freilich noch nicht vollstindig Genese, Struktur und Inhalt der Mo-
derne erklirt haben. Er selbst erkennt in ihnen wohl Merkmale, wie sie vielfil-
tigen und unspezifischen gesellschaftlichen Wandlungsprozessen zu eigen sei-
en. Aus diesem Grund qualifiziert Eisenstadt ein bereits aufgefiihrtes Struktur-
merkmal und weist mit dem Anspruch, jetzt das oder ein entscheidendes
Spezifikum der Moderne zur Sprache zu bringen, darauf hin, daB ,,der grundle-
gende Protest ... nicht mehr nur intellektuell [ist], sondem ein Symbol der
kollektiven Identitit und ihrer Bezugspunkte. Er steht in engem Zusammen-
hang mit den wechselnden Beziehungen zwischen Zentrum und Peripherie —
mit dem zunehmenden Einfluf des Zentrums auf die Peripherie oder dem
umgekehrten Vorgang* (E 1979, 230). Spezifisch, nach Eisenstadt sogar ,,ein-
zigartig® (E 1979, 232), sei dieses Merkmal insofern, als den modemen
Revolutionierungs- bzw. Reformierungsversuchen und dem entsprechenden,
reaktiv vollzogenen gesellschaftlichen Wandel eine — geschichtlich betrachtet
— vollig neuartige, grundlegende wie weitreichende ,,Annahme* zugrunde-
liege, die es fiir moglich erachte, daB es den Menschen iiberhaupt gelingen



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 679

konnte, ,,eine neue sozio-politische Ordnung auf den Grundlagen von
Universalismus und Gleichheit zu schaffen* (E 1979, 233).

Hier schafft Eisenstadt in seiner modellhaften, strukturorientierten
Modemisierungstheorie zum ersten Mal Raum fiir so etwas, was da in den von
ihm kritisierten ,.klassischen* Modemisierungstheorien Ideologie, Weltanschau-
ung oder Wert heiflen konnte. Er verkniipft, strukturtheoretisch reflektiert, die
eher (raumlich-)quantitativ (entgrenzend) wirkenden, auf Machtbeteiligung
abzielenden Partizipationsforderungen mit deren impliziten Konsequenzen hin-
sichtlich Umfang und Gehalt (der qualitativ) zu erwartenden neuen Werte-
schopfungen. Was damit konkret gemeint ist, beschreibt Eisenstadt an anderer
Stelle unter dem Aspekt der (nachlassenden Fort-)Wirkung bestimmter, Ge-
sellschaften kennzeichnender Tradition einmal so: ,,The crux of such a
breakthrough lies in the weakening of normative limitations on the contents of
the symbols of the center, in their secularization, and in the growing emphasis
on values of human dignity and social equality. Larger groups demand
participation — even if intermittent or partial — in the formulations of the society’s
central symbols and institutions* (E 1973, 6). Was Eisenstadt deshalb neu
akzentuierend und richtungsweisend in die modernisierungstheoretische Dis-
kussion einbringt, ist die Erkenntnis des Umschlagens zunichst quantitativ
erscheinender Partizipationsforderungen in qualitative (normative) Bedingun-
gen fiir eine zu erwartende, sich im Rahmen neu definierter gesellschaftlicher
Strukturbedingungen ergebenden Kultur. Keinesfalls sei von einer ,,unilinearen*,
gleichférmigen Entwicklung auszugehen, sondern von einem qualitativen Sprung
(E 1973, 7)! Solcher Modernisierungstheorien, die daran festhielten, aus eini-
gen ,indices* Aus- bzw. Vorhersagen auf gesellschaftliche Entwicklungen
machen zu konnen, sind deshalb als zu eng und als zu wenig differenzierend
zuriickzuweisen (E 1973, 2).

Es geht hier nicht darum, Eisenstadts bekannte, einfluBreiche und ihrerseits
primissenverhaftete Modernisierungstheorie im einzelnen zu diskutieren. IThre
Meriten sind ihr bereits dadurch bezeugt, daB sie in der neueren modernisie-
rungstheoretischen Literatur rezipiert worden ist und selbst einen theoriewei-
senden Platz eingenommen hat. Miilig und meiner Auffassung nach ginzlich
inadidquat wire erst recht, ihr das Fehlen irgendeines Strukturmoments, die
Uberbewertung eines Systemaspekts oder die mangelnde Plausibilitit des Zen-
trum-Peripherie-Modells nachzuweisen. Es geht mir vielmehr darum, auf die
analytisch-theoretische Art und Weise, auf die Theorieprimissen bzw. — wenn
man so will — auf Eisenstadts ,,Methode‘ grundsitzlich aufmerksam zu ma-
chen, mit der er (und mit welchen damit verbundenen Konsequenzen) nach der
gesellschaftlichen Wirklichkeit deshalb ,,greift".



680 Volker Kalisch

Der Schliissel allen Verstindnisses von Eisenstadts soziologischer Denk-
weise findet sich gleichsam beildufig in Bemerkungen versteckt, die Eisenstadt
sinngemal, mit groBter Selbstverstindlichkeit und in verschiedenen Varianten
—auch in dem hier interpretierten Kapitel — mehrfach einflechtet: ,,Der
konkrete Inhalt derartiger Forderungen [namlich, daB3 verschiedene ,Gruppen
sowie ... Eliten ... selbst aktiver am politischen Prozef teilnehmen konnen
und einen direkten Zugang zum Zentrum erhalten®; V. K.] variiert natiirlich je
nach den strukturellen Bedingungen — Urbanisierung, Wandel auf dem Land,
Erweiterung der Bildung usw. —, aber es gibt immer allgemeine Forderungen,
die fiir die moderne Situation typisch sind“ (E 1979, 228; vgl. auch hierzu
Eisenstadts Rede von den ,,ewig gleichen Protestthemen®, S. 229, und dem
»allgemeinsten Nenner des Protests*, S. 230).

Eisenstadt ist iiberall am Typischen, am Allgemeinen interessiert, dem er
ohne viel Bedenken immer wieder das Spezielle und Besondere opfert. Das hat
freilich seinen erkenntnisbezweckenden Grund und ist (allgemeiner) Bestand-
teil nahezu jeder (soziologischen) Theoriebildung. ,,Gesellschaftliche Wirk-
lichkeit* wird dabei anhand indifferenter Elemente oder formaler Strukturen
aufgezeigt, deren allgemeine, von konkreten geschichtlichen Zusammenhin-
gen, Zielen sowie Inhalten abstrahierende Formulierung offensichtlich dazu
dient, ,,Theorien“, hier eine bestimmte ,,Modernisierungstheorie®, bilden oder
ableiten zu konnen. Die Begriffsbildungen erfiillen dabei in erster Linie eine
beschreibende Funktion, zu der das Begreifen wie Vergleichen gleichermafBen
gehoren, sie iiberhaupt erst ermoglichen. Freilich erfiillt sich darin noch nicht
Sinn und Zweck des Benennens von ,,Strukturen®, ,Indices*, ,,Symbolen®,
»codes* und dergleichen mehr. Eisenstadt beansprucht ja mit der struktur-
freilegenden Gesellschaftsanalyse dariiber hinaus gesellschaftliche Wirklich-
keit schlechthin zu bestimmen. Wenn auch nicht ,,unilinear*, sondern , komplex",
so wollen die strukturtheoretischen Einsichten nicht nur den Ist-Zustand einer
bestimmten Wirklichkeit begreifen, sondern ,,Wirklichkeit“ iiberhaupt, sofern
und wo immer sie sich als eine geschichtlich-gesellschaftliche erweist, bestim-
men. Es sollen also auch Aussagen dariiber moglich werden, wie Wirklichkeit
sein wird, wenn sie bisher so war und ist. Genau an diesem Punkt wird die
analytische Deskription in Richtung nomothetischer Vorhersage verlassen, wird
aus der logischen Verkniipfung typisierter Wirklichkeitsmerkmale sowie aus
deren Position und Funktionieren im modellhaft angenommenen Gesellschafts-
system auf die Fortentwicklung gesellschaftlicher Wirklichkeit geschlossen.
Immer wieder erklirt Eisenstadt sein vor allem theoretisch ausgerichtetes In-
teresse angesichts der tatsdchlichen, auch von ihm ja durchaus wahrgenomme-
nen Vielfalt und Heterogenitit unterschiedlicher Modernisierungsverldufe wie
-konsequenzen, hebt er selbst hervor, da} es ihn besonders reize, eine (homogene)



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 681

Theorie zu gewinnen, die durch alle bestehenden Unterschiede hindurch,
Modernisierung als eine spezifische Form von ,,civilization“ bzw. als ein eigen-
stindiges gesellschaftliches ,,phenomenon* erkennen lasse (E 1987, VII). Sei-
ne Erkenntnisabsicht verpflichtet sich auf Theorie, deren Verhiltis zur Wirk-
lichkeit jedoch merkwiirdig unthematisch bleibt.

GesetzmiiBigkeiten, postulierte Zusammenhinge und aufweisbare Funktions-
beziehungen sollen dabei fiir den intendierten Erkldrungsversuch konkreter
gesellschaftlicher Modernisierungsvorgiange methodisch so gewonnen werden,
daB die lediglich latent oder verdeckt vorhandenen, Modernitit herbeifiihren-
den Entwicklungen (Prozesse) aus freilich theoretischer Perspektive fiir die
Betroffenen wie Beobachter einer Gesellschaft deutlich werden sollen. Die
inhaltliche Abgehobenheit und Abstraktheit der sich zum Theoriesystem fiigen
sollenden Einzelbestimmungen wie Strukturen erklirt Eisenstadt zu deren er-
kenntnistheoretischem Vorteil, gewiéhrten doch nur sie Raum fiir theoriegenerierte
Folgerungen und theoriegenerierende Verkniipfungen, im weiteren Sinne auch
Voraussagemoglichkeiten, wie sie konkrete geschichtliche Wirklichkeit, weil
komplex, uniibersichtlich, unsystematisch, indiskret beziiglich der in ihr wirk-
samen Momente nicht erlaube.

DaB diese Interpretation von Eisenstadts soziologischem Denken ihm nicht
einfach eine wirklichkeitsfestlegende Absicht von auBlen imputiert, 146t sich
einerseits anhand der iiberall errichteten Begriffsabstraktionen ablesen (s. 0.),
andererseits anhand der eingestreuten, erkenntnisleitenden Intentionsbekun-
dungen belegen. Um sich nur auf den Zentralbegriff der ganzen Studie, auf den
der Modernisierung selbst zu kaprizieren, so bleibt in der ganzen, iiber 400
Seiten umfassenden Modernisierungsabhandlung eigentlich unausgemacht,
warum gerade die erweiterten Zugangsmoglichkeiten zu den Machtzentren
(wie die erhohten Partizipationschancen an ihr auf der Grundlage des Substi-
tutsglaubens an eine Ersetzung der traditionellen Werte durch demokratischere)
als ihr spezifisches Kennzeichen zu gelten hitten. Und warum denn immer
wieder nur die geschichtlichen Beispiele der westlichen Welt letztlich als ,,the
model for the world* (E 1987, 2) fungieren miissen. In diesem Sinne ,,modern
wiaren dann doch auch schon die attische Demokratie gegeniiber der Konigs-
und Optimatenherrschaft gewesen oder hitten — in einem Atemzug — Lenins
Oktoberrevolution, Mussolinis faschistisches Italien und Maos kommunisti-
sche Befreiung Chinas echte Modernisierungstaten dargestellt. Bezeichnender-
weise klammert Eisenstadt diese historischen ,,Revolutionen® jedoch aus, weil
sie offensichtlich nicht in die aus den vier genannten Revolutionen deduzierte
Modernisierungstheorie hineinzupassen scheinen. Wie erklirt doch Eisenstadt
sein Theorieinteresse?: ,,Wir sehen die Modernisierung eher als eine Reihe von
Prozessen mit einem gemeinsamen Kermn, der dhnliche Probleme [weltweit;



682 Volker Kalisch

V. K.] generiert” (E 1979, 234). So also wird die geschichtliche Realitit kon-
kreter gesellschaftlicher Phanomene zunehmend ausgeblendet, diese dabei zu-
gunsten zunehmend abstrakter und anonyme Strukturen, Prozesse und Modell-
vorstellungen aufgehoben.

Die Vergleichbarkeit der gesellschaftlichen Wandlungs- bzw. Modernisie-
rungsprozesse, ihre ,,Strukturen, hingen demnach zu einem nicht unerhebli-
chen Teil davon ab, inwieweit es gelingt, sie begrifflich nur abstrakt und
allgemein genug zu fassen. Bedenklich schnell Machen entsprechende Ab-
straktionen die geschichtliche Spezifik ihrer Anlisse, Verliufe, Ziele, sozialen
Triger usw. bis zu einem sehr hohen Grad vergessen. Wegen ihrer Ausrichtung
auf eine Verallgemeinerungsfihigkeit der Erkenntnisse fiihren auch alle weite-
ren Uberlegungen zu kaum etwas anderem als zu Generalititen, denen
unbenommen ihrer investierten intellektuellen Abstraktionsleistung und
Konstruktionskompetenz weitgehend die Gefahr droht, an substantieller Aus-
sagebedeutung oder Erkenntniswert zu verlieren. So vermogen die im
Modernisierungsproze8 konstitutiven Strukturen z. B. nur schwer neue Ein-
sichten darauf zu erdffnen, worin denn die auch von Eisenstadt zu Recht her-
vorgehobene Spezifik der zwar in Europa Ausgang nehmenden, sich schlief3-
lich aber weltweit durchsetzenden kulturellen Bedeutung der ,,Modernitiit*
liegt.

Die ,,besondere kulturelle Bedeutung* — dies ist das Stichwort, das an Max
Weber erinnert. Fiir Weber ist es die Zentralfrage seiner ,,verstehenden Sozio-
logie*, fiir Eisenstadt ist es die soziologische Perspektive, die durch Themati-
sierung der jeweiligen Besonderheiten die Aufhebung eindeutiger, systemati-
scher und theoriegenerierender Aussagekomplexe zu einer Theorie zumindest
erschwert. Die Gegensitze konnten nicht schirfer benannt und markiert wer-
den. Weber setzt bei einzelnen Kulturwerten ein, untersucht deren Genese,
Bedeutung, soziale Triger, richtungsweisende Wirkung usf.; Eisenstadt 10st
sie in theoretische Abstraktionen auf, die in ihrer Begrifflichkeit wie mit ihrem
wirklichkeitsrasternden Kausalititsversprechen Allgemeinheiten formulieren,
die in merkwiirdiger Ambivalenz zwar fiir den Kenner einerseits noch den
Bezug zur besonderen geschichtlichen Situation erkennen lassen, andererseits
einen Anspruch austragen, der nun gerade von der Bedeutung geschichtlicher
Besonderheiten absehen will. Weber ist an einer spezifischen kulturellen Wirk-
lichkeit, an der Moglichkeit, sie inhaltlich zu verstehen, zu erkldren und zu
deuten, interessiert; Eisenstadt an Theoriebildung, die unter dem Zwang, in
sich stimmig sein zu miissen, bisweilen iiber die konkrete geschichtlich-gesell-
schaftliche Wirklichkeit hinwegsieht.



Eisenstadts Verhaltnis zu Weber... 683

Dieser theoretischen Differenz war und ist sich Eisenstadt jedoch bewuft.
Zu Eisenstadts respektgebietenden theoretischen Bemiihungen zihlt deshalb,
sich immer wieder dieser Differenz und ihrer Herausforderung gestellt zu
haben, sich also wiederholt mit Weber auseinanderzusetzen — und dies anlaB-
lich durchaus konkreter Theorie-Wirklichkeits-Divergenzen. An dem nimli-
chen Punkt in der strukturtheoretischen Erorterung des Phinomens ,,Modemi-
sierung“, wo der Tendenz nach so ziemlich jeglicher gesellschaftlicher Wandel
den Charakter einer Entwicklung hin zur ,,Modernitit* anzunehmen beginnt,
bliebe er lediglich an eine Ausweitung der Partizipationschancen hinsichtlich
»Macht* gekoppelt, an genau diesem Punkt also bringt Eisenstadt selbst Max
Weber in den Theoriediskurs ein. Ich gebe die Stelle, wo und mit welchem
Argument dies geschieht, ausfiihrlich wieder; Eisenstadt schreibt:

In Europa und in anderen Gesellschaften ... wurde die Entwicklung
einer post-traditionellen, sozialen, politischen und kulturellen Ordnung
durch die Modelle einer solchen Ordnung und durch die spezifische
Kombination von darin vorherrschenden Codes, durch grundlegende
strukturelle Merkmale und durch Struktur, Orientierung und Ort
heterodoxer Bewegungen stark beeinflufft. Die wichtigsten Elemente
der europdischen Codes und Traditionen, die einen grof3en Einfluf3 auf
die Kristallisierung der europdischen Modernitdt austibten, hingen eng
mit den Traditionen der Imperien, Stadtstaaten und Feudalgesellschaften
[ritherer Zeiten zusammen ...

Im Rahmen dieser symbolischen und strukturellen Merkmale der euro-
pdischen Zivilisation entwickelten sich die spezifischen Bedingungen,
die die Modernisierung erleichterten. Zu den fiir die europdische Moder-
nitdt wichtigen historischen Prozessen gehorte der Protestantismus. Hier
zeigen sich Bruch und Kontinuitdt der europdischen Tradition am deut-
lichsten.

Die Bedeutung des Protestantismus fiir die europdische Modernitdit,
wie sie in Max Webers beriihmter These iiber die protestantische Ethik
dargestellt wird, entfachte bekanntlich eine Reihe gelehrter Kontrover-
sen. Diese sollen uns hier als Ausgangspunkt fiir eine Analyse der spezi-
fischen Merkmale der europdischen Modernitdt dienen [E 1979, 236].

Genau an der Stelle also, wo Eisenstadts Modernisierungstheorie konsequenter-
weise, sdhe sie tatsdachlich von allen konkreten kulturellen Implikationen ab, zu
einer Struktur-Supertheorie von ,,Gesellschaft* iiberhaupt dringen wiirde, da
gewinnt die geschichtliche Spezifik der europdischen ,,Modemitit* offensicht-
lich theorieeinfordernde Bedeutung. Der Anspruch konkreter kultureller Ideen
oder Werte steht den weitgreifenden Vereinnahmungstendenzen genereller



684 Volker Kalisch

»codes“ und ,,Strukturen“ entgegen. Die Frage also liegt nahe, was also Eisen-
stadts Weber-Verstandnis ist und welche Bedeutung Webers Einsichten fiir
Eisenstadts strukturtheoretischen Ansatz besitzen?

*

Eisenstadt hat sich in der Tat des ofteren mit Weber beschiiftigt und gilt als
einer seiner profunden Kenner. Das zehnte Kapitel seines Buches, Tradition,
Wandel und Modernitdt, aus dem soeben zitiert wurde, ist dabei keineswegs
die umfangmiBig ausfiihrlichste Stelle, wo sich Eisenstadt auf Weber bezieht,
und kann auch nur in einem ersten, aber eben nicht unwesentlichen Eindruck
Eisenstadts Weber-Lesart verdeutlichen, obschon es weitgehend bis in den
Wortlaut hinein mit einer Arbeit identisch ist, in der sich Eisenstadt ausschlie3-
lich mit der Interpretation von Webers Denken beschiftigt hat.

1968 veroffentlichte Eisenstadt gleich mehrere Arbeiten zu Weber, wobei
die Publikationen, die er exklusiv der PE widmete und die 1970 zunichst als
Aufsatzfolge, dann ein Jahr spiter als separates Biichlein auch auf Deutsch
erschien, wohl am nachhaltigsten seinen Ruf als Weber-Kenner begriindete.
Aus dieser Arbeit entstammt besagtes Kapitel im zitierten Buch. Die ausfiihr-
liche Einleitung jedoch, die Eisenstadt ebenfalls 1968 der Auswahl von We-
bers Schriften zum Thema ,,Charisma and Institution Building* beisteuerte,
sollte erginzend zum Verstindnis von Eisenstadts Weberinterpretation hinzu-
gezogen werden. Findet sich doch hier, wenn auch mit anderen thematischen
und sachlichen Beziigen und Gewichtungen wie in der PE-Arbeit, dasselbe
Weberbild sozusagen nur in einem anderen Zusammenhang wieder. Auf ande-
re Weber-Arbeiten (E 1971a) bzw. -Stellen in Eisenstadts Schriften (z. B. E
1987, 2) sei hier lediglich verwiesen, ihre Existenz ausdriicklich erwihnt.

Eisenstadt ist sicherlich einer der ersten, der die Rezeption und stattgefun-
dene Auseinandersetzung um Webers Schriften zu ihrer Interpretation mit
hinzugezogen hat, um sie fiir ein Verstidndnis dessen, um was es Weber denn
eigentlich gehe, aufzuschliefen und fruchtbar zu machen. Dabei arbeitet Eisen-
stadt am Beispiel der PE die beiden hauptsichlich gegen Weber erhobenen
Einwendungstypen — abgesehen vom Nachweis fehlerhafter bzw. unzureichender
Einzelbehauptungen — heraus; nimlich Webers angebliche Konstruktion eines
Kausalnexus zwischen Protestantismus und Kapitalismus sowie die durch wei-
tere Aspekte notwendig zu ergidnzende sowie geschichtlich spiter anzusetzende
Genese des , kapitalistischen Geistes*. Eisenstadt spiirt diesen kritischen Argu-
mentationsfiguren nach, nicht ohne diesen wiederum ihre Gewolltheit, falsche
Bezogenheit oder Inadidquatheit kritisch aufzudecken. Die Auseinandersetzung



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 685

mit der durch Mifverstindnissen und Fehldeutungen verstellten Rezeption
Weberscher Einsichten wie deren methodologischen Begriindung fiihrt Eisen-
stadt zu einem neuen Weberverstindnis, das dort (zumindest dem Anspruch
nach) mit Weber iiber Weber hinausgeht, wo einzelne, aus Weber herausge-
lesene (Theorie-)Elemente zu einer eigenen Modernisierungstheorie verkniipft
und verdichtet werden. Unter der Leitfrage, was es denn eigentlich sei, welcher
Kern oder welche zentrale Hypothese, die eine theoretische Auseinanderset-
zung mit der PE trotz heftiger Kritik und Anfeindung dennoch lohnenswert
erscheinen lasse, meint Eisenstadt als einen ,,zentralen Aspekt in Webers Ar-
beit*“ das Theorieinteresse auszumachen, ,,nach dem Wandlungspotential ver-
schiedener Religionen (oder weltlicher Ideologien) zu fragen und zu untersu-
chen, in welchem Mafle interne Wandlungen méglich sind, die die Entwick-
lung von neuen sozialen Institutionen und individuellen Motivationen in eine
Richtung erleichtern kénnen, die von den urspriinglichen Impulsen und Zielen
abweichen* (E 1971, 9).

Wohlgemerkt, Eisenstadt geht es im Grunde genommen nicht um Weber
oder um ein z. B. differenzierteres Verstindnis von Webers ,,Protestantismus-
Kapitalismus-These*, sondern um eine befragende Weiterentwicklung dessen,
was Weber bereits zur soziologischen Deutung ,,gesellschaftlichen Wandels®,
priziser zu einer soziologischen Bestimmung des Phinomens Modernisierung
theoretisch beigetragen hat. Eisenstadt, nicht Weber, stellt die Frage, inwieweit
sich in Webers PE-Arbeit Hinweise oder Erklirungsansitze zu ,.einigen Pro-
blemen* des gesellschaftlichen Wandels finden, wihrend er Webers eng an der
Sache entlang vorangetriebene und exponierte Sinnfrage der Moderne, nim-
lich wie eine bestimmite religiose Orientierung iliber die Ausbildung einer be-
stimmten Ethik vermittelt am Entstehen des kapitalistischen Geistes und damit
eines Strukturmoments der Moderne mitbeteiligt war, zunehmend beiseite schiebt
und an deren Stelle die Frage nach den strukturellen Voraussetzungen fiir
Modemisierungsprozesse schlechthin setzt. Phinomen wie Problem der Moder-
nisierung vermogen Eisenstadt ausschliefflich im Sinne eines universalistisch
verorteten, abstrakt und formal ablaufenden Theorems zu interessieren. Er
formuliert: ,,In diesem Zusammenhang [ndamlich einer ,Neuformulierung der
<von Weber in seiner Studie herausgearbeiteten und reflektierten; V. K. >
Probleme ‘] stehen einige Probleme an: Erstens, was innerhalb einer Religion
(oder Ideologie) das Auftreten des Wandlungspotentials bewirkt, zweitens, in
welche Richtungen sich das Wandlungspotential entwickeln kann. Schlieflich
ist die Frage nach den Bedingungen in der Gesellschaft aufzurollen, unter
denen solche Religionen oder ideologische Gruppen entstehen, die die
Institutionalisierung des Wandlungspotentials erleichtern oder verhindern* (E
1971, 9). Eisenstadts theoretisches Interesse kreist demnach um eine prinzipi-



686 Volker Kalisch

elle Erorterung des Zusammenhangs von wandlungsauslosenden Struktur-
bedingungen sowie deren wandlungssteuernden EinfluB in Gesellschaften. Er
thematisiert den Anteil und das Funktionieren von z. B. Wertorientierungen in
Wandlungsprozessen iiberhaupt, nicht aber, welche kulturprigende Rolle z. B.
eine bestimmte Weltanschauung in einem konkreten gesellschaftlichen Wand-
lungsprozeB spielt, welche konkreten geschichtlichen Entwicklungen verbun-
den mit welchen kulturellen Konsequenzen eine bestimmte Idee oder ethische
Maxime freisetzen bzw. befordern.

Der Unterschied, der zwischen Webers und Eisenstadts Fragestellung be-
steht, wird zunichst nicht sichtbar und vom Leser eher als zweitrangig, unwe-
sentlich, wenn iiberhaupt, dann vielleicht als sprachlich und darstellungsbedingt
erachtet werden. Nur, was hier im Gewand einer lediglich abstrakteren, auf
Theorie bedachten sprachlichen Formalisierung eines wohlbekannten Weber-
schen Paradigmas einherschreitet, verdankt sich in der Tat einem vollig ande-
ren Fragehorizont sowie den ihn bedingenden, impliziten Vorentscheidungen.
Das ist weder Eisenstadt vorzuwerfen noch theoretisch bedenklich, mufl aber
im Auge behalten werden, wo es darum geht, unterschiedlich Begriindetes mit
Legitimationsabsichten aufeinander zu beziehen. Eisenstadt fragt nach allge-
meinen, generalisierbaren, angeblich universalen Strukturbedingungen eines
mehr oder weniger beliebigen gesellschaftlichen ,,Wandlungspotentials“ und
nach der Rolle, die ,,verschiedene Religionen (oder weltliche Ideologien)*
dabei spielen. Weber hingegen fragt nach den besonderen Entstehungs-
bedingungen einer spezifischen Facette der abendldndischen, deshalb unver-
wechselbaren Moderne und nach dem richtungsweisenden EinfluB, den der
ethisch motivierte Puritanismus dabei gespielt hat. Eisenstadt ist zunédchst an
der Ableitung und Gewinnung einer allgemeinen Theorie der Modernisierung
interessiert, Weber an dem Aufweis der spezifischen Kulturbedeutung einer
relativ klar bestimmbaren Idee aus ihren geschichtlichen Wirkungszusammen-
hingen (vgl. Tenbruck 1993).

Die Konsequenzen fiir Eisenstadts weitere Theoriebildung zeichnen sich
damit hinsichtlich der Sache wie hinsichtlich seiner verfahrenden Methode ab.
Eisenstadt wird eine Modernisierungstheorie erarbeiten, deren Erklirungswert,
ungeachtet seiner vielfiltigen Anregungen fiir eine Theoriediskussion im all-
gemeinen, angesichts konkreter gesellschaftlicher bzw. kultureller ,,Prozesse®
— um ein Lieblingswort Eisenstadts zu gebrauchen — relativ unbestimmt und
formal bleibt. Weber hingegen wird eine Art Befangenheit nachgewiesen wer-
den, deren (Webers) Beschrinktheit und Verhaftetheit am konkreten geschicht-
lichen Material ihn zu keiner allgemeinen Theoriebildung befdhigen konne.



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 687

Was also bewirkt denn nun, um zu Eisenstadts Webertext zuriickzukehren
und um den bisher nur angedeuteten Bedenken nachzugehen, ,,innerhalb einer
Religion (oder Ideologie) das Auftreten des Wandlungspotentials* (E 1971,
9)? Nach Eisenstadt sind dies folgende, von Weber angeblich explizit oder
implizit behandelte Faktoren:

1. ,,Kombination von ,Innerweltlichkeit‘ und Transzendenz* (E 1971, 9);

2. die personliche Handlungsweise des Einzelnen sowie sein Verantwortungs-
gefiihl dafiir (E 1971, 9);

3. ,eine direkte Beziehung der Person zu der iiberlieferten [Glaubens-] Tradi-
tion* insofern, als diese bei etwaigen Verhaltens- und Loyalititsdissonanzen
zu konkret bestehenden gesellschaftlichen ,,Institutionen, Organisationen
usf. handlungsbestimmend bzw. fiir Entscheidungen richtungsweisend werden
konnen (E 1971, 9 £.).

Der mit der ersten zusammenhidngenden zweiten Frage, namlich ,,in welche
Richtung die Wandlungsfihigkeit wirksam werden kann* (E 1971, 10), ndhert
sich Eisenstadt, nicht ohne zuvor die Kompliziertheit der Antwor-
tenformalisierung ins Feld gefiihrt zu haben, unter Verweis auf:

1. die Definitionskraft von Religionen bei ,,spezifisch neuen Rollen mit neuen
Zielen, die als autonom galten und nicht an die bestehende [Gesellschafts-]
Struktur gebunden‘ seien (E 1971, 13);

2. ,,die Entwicklung eines institutionellen organisatorischen und legalen Rah-
mens, der ... solche neuen Rollen legitimieren, sie mit den notwendigen
Ressourcen versorgen und ihr fortdauerndes Funktionieren erleichtern kann“
(E 1971, 13);

3. ,,die Weckung einer Motivation und eines Verstindnisses fiir solche Rollen
und der Identifizierung mit ihnen* (E 1971, 13).

Zur dritten Frage, die die Bedingungen zu untersuchen vorgibt, unter denen die
Moglichkeit einer Religion, Wandlungen zu erzielen, ,,wirklich ,absorbiert
oder institutionalisiert werden konnte* (E 1971, 13), stellt Eisenstadt lapidar
fest: , konnen wir [die Griinde; V. K.] nur sehr kurz streifen. Allgemein scheint
“es, daBl die Moglichkeit solcher Institutionalisierung um so groBer ist, je stirker
sich innerhalb einer Gesellschaft Grundlagen der Autonomie der sozialen,
kulturellen oder politischen Ordnung finden lassen: Die bestehende Autonomie
der kulturellen Ordnung erleichtert die Entwicklung von neuen symbolischen
Formen, iiber die der Aufbau zentraler Institutionen unterstiitzt und legitimiert
werden kann, wihrend die Autonomie im Bereich der sozialen Organisation
die Entwicklung von neuen organisatorischen Grundformen erleichtert, die an



688 Volker Kalisch

der Ausbildung lebensfihiger neuer Institutionen mitwirken, ohne jedoch die
gesamte Struktur der vorher existierenden Ordnung zu zerstoren. Hierdurch
wird es der neuen Ordnung ermoéglicht, zumindest teilweise auf den Kriiften
der alten aufzubauen“ (E 1971, 13 £.).

Hatte sich Weber tatsachlich im gleichen Fragehorizont wie Eisenstadt
bewegt, wire Weber tatsdchlich davon iiberzeugt gewesen, die Fragen nach
dem ,,Wandlungspotential* und den ,,Modernisierungsprozessen® (E 1971, 17),
wo immer sie ihn auch bewegen, von den konkreten Religions-, Kultur- und
Gesellschaftsgegebenheiten abziehen zu konnen, er hitte sich seine grofien,
umfassenden Untersuchungen zum Konfuzianismus und Taoismus, Hinduismus
und Buddhismus, zum antiken Judentum leicht sparen konnen. Doch zum
Signum, zum ,,Prinzip Weber* gehort es geradezu essentiell, die Frage nach
der Kulturbedeutung eben nicht von den Phinomenen, mit denen es der Sozio-
loge zu tun hat, abzuldsen und zu verallgemeinern, so wenig wie sich ja auch
die verschiedenen Kulturen der Welt letztlich nicht auf eine oder einige ge-
meinsame universale Strukturen reduzieren lassen. Wer dies dennoch tut, wer
also die Verallgemeinerungsfihigkeit gesellschaftlicher Phinomene voraus-
setzt, um universale Theorien bilden zu konnen, der folgt nicht nur Weber
nicht, sondern miflversteht das Prinzip seiner ,,verstechenden Soziologie*. Die-
sem Befund widersprechen iibrigens gerade Webers eigene Systematisierungen
und abstrahierende Zusammenfassungen wie z. B. in Wirtschaft und Gesell-
schaft nicht. So kann und darf, worauf sich die neuere Weberforschung
mehrheitlich geeinigt zu haben scheint, die torsogebliebene Abhandlung Wiri-
schaft und Gesellschaft nicht isoliert und abgezogen von Webers materialiiber-
wuchernden Einzelstudien gelesen und interpretiert werden.

Auch diese Bemerkungen wollen den bestehenden Unterschied zwischen
Weber und Eisenstadt gerade hinsichtlich der eingegangenen methodologischen
Konsequenzen vor allem verdeutlichen und benennen. Wenn Weber davon
ausgeht, dal die Frage nach der Kulturbedeutung jeweils neu, anders und
eingedenk der spezifischen kulturellen Grundlagen wie gesellschaftlichen Be-
dingungen der untersuchten geschichtlichen Phanomene sozusagen modifiziert
und gegenstandsbezogen entwickelt werden muf}, wozu letztlich nur die Kriti-
sche Reflexion auf das eigene konkrete Fragen verhilft, dann vertritt Eisenstadt
mit seinem Ansatz in der Tat eine entgegengesetzte Position. Eisenstadt drangt
es geradezu in seiner Weber-Studie — nach eigener Angabe —, liber die Feststel-
lung der ,hauptsichlichen Richtungen® der selbst ihrer Aussage nach nicht
immer unumstrittenen, aber aufgewiesenen ,,Hypothesen iiber das Wandlungs-
potential des Protestantismus* hinaus, um ,,zu ihrer allgemeinen vergleichen-
den Anwendung“ zu gelangen (E 1971, 16). Ihm geht es um die Suche nach
,,Aquivalenten“ zur ,protestantischen Ethik in auBereuropdischen Landern®



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 689

(E 1971, 18), letztlich um Applikation einer Theorie, um Deduktion gesell-
schaftlicher Wirklichkeit, und nicht um bedachte Entfaltung und damit nach-
vollziehende Modifikation ihres Wechselverhidltnisses mit der Sache selbst.
Vorrang hat, was dazu beitrdagt, Weber als einen vergleichenden ProzeBanalytiker,
als einen letztlich dem Strukturfunktionalismus verpflichteten oder vorange-
henden Systemtheoretiker zu iiberfiihren, der eigentlich die ,,Natur der moder-
nen Gesellschaft oder Gesellschaften® untersuche, gewiirzt mit einigen metho-
dologisch-systematischen Uberlegungen zu den ,,Metaproblemen der sozial-
wissenschaftlichen Analyse® (E 1990, 8). Eisenstadt bleibt deshalb auch in
seiner Weber-Interpretation vor allem seinem eigenen soziologischen Theorie-
begriff treu, dessen tatsdchlicher Charakter sich dort zu erkennen gibt, wo
Eisenstadt eher beildufig, dafiir aber in charakteristischen Formulierungen spricht:
,In den folgenden Abschnitten soll versucht werden, eine Reihe allgemeiner,
eher formaler Hypothesen iiber solche Bedingungen aufzustellen und sie durch
die Analyse der Modernisierungsprozesse in den wichtigsten asiatischen Kul-
turen zu veranschaulichen® (E 1971, 21 f.).

Mit Kennzeichnung der methodologischen Unterschiede zwischen Weber
und Eisenstadt ist freilich nur ein, wenn auch ein gewichtiger Teilbereich der
Differenzen markiert. Eine kritische Besinnung auf die Verschiebung, mit der
Eisenstadt auf Weber Bezug nimmt, wire allerdings unvollstindig, wiirde nicht
auch ein Vergleich der inhaltlichen Dimensionen zum Tragen kommen. Um
mich diesem Anspruch zu stellen, will ich aus der Fiille der inhaltlichen, (kul-
turelle Vorginge) deutenden Aussagen vor allem die zum Hauptthema
~Modemisierung* herausgreifen. Dabei werde ich mich nicht nur auf Eisenstadts
PE-Arbeit stiitzen, sondern ausdriicklich auch die bereits genannte Einleitung
zu Webers Schriftenauswahl mit heranziehen. Dies scheint mir um so mehr
angezeigt, weil diese weitere Weber-Arbeit nicht nur zeitgleich erschien, Eisen-
stadt sich auch hier thematisch ausschlieBlich auf Weber konzentriert, sondern
weil er hier auch selbst mit Querverweisen sowohl auf die PE (E 1968, XXXI f.,
XL VI ff.) als auch auf seine eigene Weberdeutung (E 1968, Fn. 56) verweist.

Wie aus der bisherigen Eisenstadt-Analyse deutlich geworden sein sollte,
geht Eisenstadt hinsichtlich der Fragestellung dort iiber Weber hinaus, wo es
ihm darum geht, Webers theoretischen Beitrag zur Erklarung von ,,Wandlungs-
potentialen* bzw. ,,Modernisierungsprozessen* in der PE zu bestimmen und zu
diskutieren. Seine Weberdeutung erweckt dabei bisweilen den Eindruck, We-
ber sei wegen seiner ungliicklichen geschichtlichen Faktenakkumulation einer
vagen Modernisierungstheorie zwar auf der Spur gewesen, deren freigelegte
und explizite Formulierung habe aber Eisenstadt geleistet, der Weber somit zu
seinem eigentlichen Theorieverstindnis gebracht habe. Nicht die konkreten
Werte oder Ideen sind es dabei, die Eisenstadt in der Dynamik eines kulturel-



690 Volker Kalisch

len Wandels interessieren. Vielmehr sind es wertabgezogene, formale, gesell-
schaftliche Strukturen, die ,,Modemisierung®“ bewirken, verhindern, férdern,
zumindest jedoch kanalisieren sollen. Insofern sieht Eisenstadt in Webers PE
auch nichts anderes als den Versuch, den gesellschaftlichen Wandel 1. gemiB
den Verinderungen der Strukturbeziehung zwischen personlichen und kollek-
tiven Identititen und 2. diese hinsichtlich ihrer konkreten gesellschaftlich-
institutionellen Entwicklungs- wie Realisierungsmoglichkeiten zu tiberpriifen.
Eisenstadt faBt zusammen: ,,Thus, if we look closely at Weber’s Protestant
Ethic thesis, we see that, whatever the correctness of its details, it is an attempt
to explain the transformation of a whole social or cultural system through a
change in the type of relations between personal and collective identities, on
the one hand, and between them and various concrete institutional activities on
the other hand. And it was this symbolic transformation which thus facilitated,
even if it did not cause, the emergence of some new institutional developments*
(E 1968, X1VIII £.).

Eisenstadts Hauptaugenmerk in der Einleitung gilt dabei der bekannten
Weberschen Frage, wie denn charismatisch erzeugte Ideen und Vorstellungen
sich institutionalisieren lassen, wie iiberhaupt und was dabei fiir ein
transformatorisches Preisgeld zu entrichten sei. In Eisenstadts PE-Interpretati-
on wird im Grunde genommen dieselbe Frage gestellt, nur dal an die Stelle der
charismatisch generierten Wertvorstellungen und Welterklarungen die weitaus
komplexeren Gedanken- bzw. Ideensysteme von Religionen und Ideologien
treten. Die geradezu klassische Formulierung der Fragestellung Eisenstadts
findet sich dabei in der Einleitung, wo er schreibt: ,It is here that we come to
what is probably the central focus of the analysis of the relations between
charisma and social change — the analysis of the selftransformative power of
charismatic symbols and activities and of their power to transform the societies
in which they are embedded” (E 1968, XLV).

Doch so sehr sich Eisenstadts Blickrichtung dem Weberschen Ansatz dhnelt,
Eisenstadt sich Weber durchaus ehrlich verpflichtet fiihlt, so sehr differiert er
von ihm, eben weil sich Eisenstadts Frageinteresse genauso wenig von bestimm-
ten methodologischen Vorentscheidungen ablosen lifit wie das von Weber,
wobei Eisenstadts Pramissen jedoch einem vollig anderen, sozusagen struktur-
orientierten Fragehorizont zugehoren. Daf die Transformierungsprozesse um
kulturelle Kontinuititsforderungen kreisen (E 1968, XXI), nicht von geschicht-
lich-zeitlichen Entfaltungsmoglichkeiten zu trennen sind (E 1968, XLIX), sich
hinsichtlich der immer schon vorhandenen ,,types of social organization and
cultural creativity* (E 1968, XIV) auch unterschiedlich umsetzen und entfal-
ten, keine kulturellen Werte auBerhalb irgendeiner ,institutional framework*
existieren (E 1968, XVII) usf. unterscheidet Eisenstadt von Weber anschei-



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 691

nend nicht. Was die Kluft zwischen beiden Ansitzen vielmehr markiert, ist die
merkwiirdige, nach Geschichtsferne strebende und wertindifferente Art, mit
der Eisenstadt all diesen zu erklirenden Phinomenen auf den Leib riickt und
sie dabei immer wieder auf ein kulturunabhingiges Struktur- und damit formales
Funktionsdasein zu reduzieren trachtet.

Modernisierung und deren theoretische Beschreibung gerit bei Eisenstadt
deshalb auch zu einer theoretisch zwar sauberen, aber vollig sterilen Konstruk-
tion, die obendrein als einziges strukturelles, qualitativ umschlagendes Kriteri-
um zur Wesens- und Wirkungsbedingung die Expansion der Partizipations-
chancen fiir die Peripherie an den Entscheidungsprozessen und Machtaus-
iibungen des Zentrums erhebt. Gerade die geschichtlich fundierte Einsicht
Webers, daB die ideen- und wertgesteuerten Modernisierungsbestrebungen in
einer Gesellschaft, selbst wenn sie unter dem emphatisch von Religion und
Philosophie gestiitzten Postulat der Rationalitit durchgefiihrt werden, nicht
automatisch ein Mehr, geschweige denn ein Besser einbringen — erinnert sei
nur an Webers skeptische Warnung vor dem qualitativen Umschlagen des
Rationalititsstrebens in ein ,,stahlhartes Gehduse —, hat in Eisenstadts struktur-
theoretischer Sicht keinen, jedenfalls keinen konsequenzenfordernden Platz.
Modernisierung verharrt bei Eisenstadt in der Bestimmung der Quantitit, nicht
der Qualitit, formalisiert, funktionalisiert und verabschiedet deshalb die kultu-
relle Konkretheit der Wertaspekte, die bisher noch alle Modernisierungs-
bemiihungen in jeder Gesellschaft freigesetzt und geleitet hat sowie verschie-
den stark, in unterschiedlicher Richtung und in gegenseitiger Wechselbezie-
hung mit bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen wirkt. Das aber 146t sich
vor allem in einer geschichtlich fundierten Analyse der Kulturbedeutung eines
konkreten Werts, einer Idee oder Weltanschauung zeigen. Fiir Weber kann es
letztlich keine allgemeine Modemisierungstheorie im Sinne Eisenstadts geben,
wie Eisenstadt umgekehrt Webers soziologischen Ansatz miflversteht, wenn er
einer strukturorientierte Theorie unter Absehung von konkreten Ideen, ge-
schichtlichen Tatsachen sowie deren komplexen Wechselwirkung mit
bestimmbaren Gesellschaftsformationen bildet. Das Verhiltnis zwischen Eisen-
stadt und Weber ist daher auch keines, welches darin wurzelt — um ein Wort
Eisenstadts aufzugreifen —, aus Weber das zu ,,extrapolieren” (E 1968, XLVI),
was in seinem Ansatz angeblich bereits implizit angelegt, aber theoretisch eben
nur undeutlich ausformuliert sei. Richtig ist vielmehr, daf sich Eisenstadt We-
bers Schriften fiir seine eigenen theoretische Zwecke zu Nutze macht, die
jedenfalls nicht nur wenig mit den urspriinglichen Erkenntnisinteressen We-
bers zu tun haben, sondern diesen geradezu zuwiderlaufen.

Doch hat Eisenstadt selbst die Dissonanzen zwischen seiner eigenen We-
ber-Interpretation und der méglichen Bedeutung der von ihm herangezogenen



692 Volker Kalisch

Weber-Schriften gespiirt. Es zeichnet, worauf bereits hingewiesen wurde, Eisen-
stadt aus, sich wieder und wieder Weber interpretierend genidhert zu haben, um
so zu einem anderen Weber-Verstindnis zu gelangen. Gerade in letzter Zeit, in
welcher Eisenstadt an prominenter Stelle iiber den Zusammenhang von ,,Kul-
tur und Sozialstruktur® nachgedacht hat, findet sich in konzentrierter Form
eine Art Zusammenfassung, die schlaglichtartig belegt, wofiir Weber, wofiir
vor allem Webers religionssoziologische Arbeiten fiir Eisenstadt noch immer
stehen. Er schreibt:

In seiner gegegenstandsbezogenen Analyse konzentrierte er [Weber;
V. K.] sich auf das Problem der relativen Bedeutung beziehungsweise
des Stellenwertes von kulturellen Komponenten im Aufbau institutioneller
Formationen und Dynamiken. Im Hinblick auf beide Probleme bestritt
Max Weber mit Nachdruck die Legitimitdt eines dichotomen Ansatzes —
sei es auf methodologischer oder auf sachlicher Ebene. Seine verste-
hende Soziologie versuchte, die methodologische Rolle vermeintlich
kultureller Kategorien im sozialen Handeln nachzuweisen. In seinen
gegenstandsbezogenen Analysen — vor allem in den Gesammelten Auf-
sitzen zur Religionssoziologie — zeigte er, wie grundlegende religidse
Orientierungen nur dann, wenn sie in ,, Wirtschaftsethik “ umgewandelt
und von bestimmten sozialen , Trdgergruppen artikuliert werden, zu
wesentlichen Komponenten eines Musters sozialer Interaktion oder
institutioneller Formationen werden [E 1990, 16].

Auch diese Deutung hat mehr mit Eisenstadts eigenem theoretischen Ansatz
als mit Webers ,,verstehender Soziologie* zu tun. Weber hat in Werten, Ideen,
Anschauungen, Ideologien gerade deren handlungsbestimmende, nicht ,,rela-
tive* Bedeutung geschichtlich aufgewiesen, in diesen schon gar nicht einzelne
Kulturelle Komponenten* eines gesellschaftlichen Ganzen erblickt, sondem
in ihnen gedankliche, ethische ,,Systeme‘ umfassenden Anspruchs mit weit-
reichenden Konsequenzen gesehen. Ob diese dabei zu ,,institutionellen Forma-
tionen* gefiihrt haben, ist eine Frage, keine Feststellung, die von der Moglich-
keit der Objektivierung wie Rationalisierung des personlichen Wertekanons,
vor allem von dessen konkreter Inhaltlichkeit wie von dem Entfaltungsraum in
und unter entsprechenden geschichtlichen Bedingungen abhingt.

Fraglich an Eisenstadts Weber-Verstindnis ist noch ein weiterer Aspekt.
Dafl Weber in der PE habe zeigen wollen, ,,wie grundlegende religiose Orien-
tierungen nur dann, wenn sie in , Wirtschaftsethik‘ umgewandelt und von be-
stimmten sozialen , Trigergruppen® artikuliert werden, zu wesentlichen Kompo-
nenten eines Musters sozialer Interaktion oder institutioneller Formationen
werden* offenbart vor allem Eisenstadts eigenes Wirklichkeitsverstdandnis. Nur



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 693

dann, wenn ,grundlegende religidse Orientierungen* in ,,Wirtschaftsethik*
umgewandelt und von entsprechenden ,, Trigergruppen* artikuliert werden
wiirden, erlangten sie die Bestimmtheit, um,,soziale Interaktionen* und ,,insti-
tutionelle Formationen* zu steuern; — dies ist eine These Eisenstadts, nicht
Webers! Weber hat gezeigt, wie das ethische Potential einer bestimmten religi-
osen Uberzeugung am Zustandekommen einer bestimmten Wirtschaftsgesinnung
(ausschlaggebend) mitbeteiligt war, dies aber freilich unter der Pramisse, dafl
das daraus resultierende Wirtschaftshandeln nur eine Form eines weitaus
komplexeren und umfassenderen sozialen Handelns darstelle. Das Wirtschafts-
handeln im engeren Sinne wird gedacht und vorgefiihrt als eine bestimmte Art
von Handeln iiberhaupt, doch keineswegs als dessen Paradigma oder Prototyp.
Webers am Schluf3 seiner PE von ihm selbst angezeigten und noch als offen
ausgewiesenen Forschungsaufgaben hitten Fingerzeige genug sein miissen,
um jede Rede von ,,nur dann* zu unterlassen. Ein Zufall in Eisenstadts Darstel-
lung? Fine vielleicht iiberstrapaziertes Detail in Eisenstadts zumal iibersetzten
Formulierungen?

Eisenstadt liest Weber gemiB seines entwickelten und von ihm vertretenen
strukturfunktionalistischen Ansatzes, der zur Grundlage hat, in Gesellschaften
Entititen eigener Art anzunehmen. Als Phinomene oder Seinsweisen eigener
Art sollen sie ihre eigene Logik, Rationalitit, ihre eigene Struktur und Funk-
tionalitédt besitzen, sich durch diese ausweisen. Gesellschaftliche Wirklichkeit
tritt dem Soziologen Eisenstadt als etwas Seiendes entgegen, von der er anzu-
nehmen sich gerechtfertigt sieht, daB dies in (wenn auch verborgener, verdeck-
ter, jedoch prinzipiell) nachweisbarer Ordnung, in Strukturen und Funktionen
geschieht. Fiir Eisenstadt ist Wirklichkeit, darin Durkheim nicht unihnlich,
rational geordnet und deshalb von der Soziologie rational erklirbar (vgl. Tenbruck
1991, 44, 1993, 64). Man muB sie eben nur finden, die Strukturen und Funktio-
nen, um dann ihre Zusammenhinge und Verkniipfungen in und mit aller Ge-
setzlichkeit schematisch aufzuzeigen. Primisse ist, daB es sie gibt und dafl man
es immer mit ihnen (wenn auch unerkannt) zu tun hat, sofern man sich nur
richtig auf gesellschaftliche Wirklichkeit einlafit.

Ganz anders Weber. Weber stellt das Phinomen ,,Gesellschaft’ in der Tat
grundsitzlich in Frage. Er tut es, weil er davon ausgeht, daB es die Gesellschaft
“gar nicht gibt, das folglich gesellschaftliche Wirklichkeit etwas Chaotisches,
etwas Ungeordnetes ist, dem erst Menschen handelnd und ausschnitthaft einen
Sinn verleihen. Die Wirklichkeit gibt es bei Weber ebenfalls nicht; sie weist
weder Strukturen noch Funktionen von sich aus auf, so lange man ihr nicht mit
strukturierenden Fragen begegnet oder sie anhand formender Ideen und Werte
gestaltet. Weber begreift deshalb ,,gesellschaftliche Wirklichkeit* als eine Art
Ereignisfeld, als etwas, das sich in der Grundform seiner intersubjektiven Ver-




694 Volker Kalisch

wirklichung den Menschen als amorphes Gebilde zeigt, denen sie selbst Sinn
abzuringen gezwungen sind. ,,Gesellschaft* oder ,,Wirklichkeit* sind schlie3-
lich keine ahistorischen Entititen, konnen nur in dynamischer, wechselseitiger
Abhingigkeit zu wiederum geschichtlich interpretierbaren Subjekten aufge-
wiesen werden. Deshalb kann es auch nach Weber keine (sinnentleerten) Funk-
tionen oder (sinnabgezogenen) Strukturen geben, nach denen man sich — bild-
lich gesprochen — nur zu biicken braucht, um sie aufzulesen. Handeln ist nicht
gesetzmiBig zu erfassen oder vorherzubestimmen, 146t sich nicht verstehen,
wenn nicht zugleich nach dessen Sinnhaftigkeit gefragt wird, die immer nur als
eine konkrete und spezifische (im Hinblick auf Menschen in geschichtlichen
Situationen) entfaltet werden kann.

So l4Bt sich schlieBlich eine vorsichtige Einschiitzung von Eisenstadts We-
ber-Verstandnis formulieren. Es ist eines, das sich Webers Einsichten zu nut-
zen weiBl, ohne viel nach dessen Voraussetzungen zu fragen. In Eisenstadts
Deutung erscheint Weber als ein Garant und Theorielieferant fiir ein von
Sinnfragen abstrahiertes, an Strukturen und Funktionen orientiertes, universa-
listisches Soziologiekonzept. Die Thematisierung geschichtlicher Dynamik bei
Weber wird bei Eisenstadt im Sinne einer prozessualen, sinnentbundenen Moder-
nisierungstheorie fortgefiihrt, deren Orientierungspunkte formale Kriterien wie
z. B. die Ausweitung der Partizipationschancen darstellen. Webers Protestan-
tismus-Kapitalismus-These erscheint in Eisenstadts Theoriezusammenhang als
ein Erkenntnisinstrument, welches in Analogie zur soziologischen Analyse der
Einwirkung von Werten und Ideen auf gesellschaftliche Wandlungen und Insti-
tutionenbildung dienen soll. Damit wird aber Webers vom Verstehen geleitete
Soziologie wider sich selbst gekehrt. Stand im Zentrum von Webers Bemii-
hungen der Versuch, die kulturspezifische Bedeutung einzelner Phinomene
und Entwicklungen in den deutenden Blick zu nehmen, so sind es bei Eisen-
stadt abstrakte, universalistische Strukturen, denen die Kraft zur Erkldrung
kultureller Besonderheiten fehlen mul. Weber wird so zum Vorldufer einer
Theoriebildung wider eigener Intention erhoben, deren aufweisbarer Gehalt
jedoch dafiir spricht, Weber auch noch in 10, 20 oder 50 Jahren nicht veraltet
sein zu lassen...

LITERATURVERZEICHNIS

1. Literatur des Max Weber-Teils:

Die Angabe der im Text verwendeten Weber-Stellen erfolgt der bequemeren
Nachpriifbarkeit wegen in doppelter Weise. Die unmittelbar nach der Sigel PE
angegebene Seitenzahl gibt den Fundort in der in den GARS abgedruckten



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 695

Fassung wieder, wihrend sich die Seitenzahl in eckigen Klammern auf die von
Winckelmann besorgte Ausgabe bezieht; der Begriff ,,Geschiftsklugheit® <PE,
33 [42]> z. B. findet sich gemif} des geschilderten Nachweisverfahrens in der
GARS-Fassung auf S. 33, bei Winckelmann auf S. 42.

<GARS>

<GAWL>
<PE>

Bendix

Diilmen

Kienzlen

Matthes I

Matthes II

Matthes 1991

QOakes

Samuelsson

Tenbruck
1977

1988

1991

Max Weber (1920), Gesammelte Aufsiitze zur Religionssoziologie, Bd. I,
Tiibingen.

Max Weber (1973%), Gesammelte Aufsitze zur Wirtschafislehre, Tiibingen.

Max Weber, Die Protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:
ders., GARS ], 1920, S. 17-206; ‘

iiberarbeitet und herausgegeben von Johannes Winckelmann unter
gleichlautendem Titel als GTB Siebenstern-Taschenbuch (Bd. 53), Miinchen/
Frankfurt a. M. 19847;

(The Protestant Ethic and the Spir t of Capitalisms, translated by Talcott
Parsons [1930], Introduction by Anthony Giddens, = counterpoint, London/
Boston/Sydney 1985).

Reinhard Bendix (1967), Max Webers Religionssoziologie, Wiederabdruck
in: Matthes I, S. 142-163.

Richard von Diilmen (1988), Protestantismus und Kapitalismus. Max Webers
These im Licht der neueren Sozialgeschichte, in: Max Weber. Ein Symposion,
hrsg. von Christian Gneuss und Jiirgen Kocka, = dtv wissenschaft Nr. 4475,
Miinchen, S. 88-101.

Gottfried Kiienzlen (1980), Die Religionssoziologie Max Webers. Eine
Darstellung ihrer Entwicklung = Sozialwissenschaftliche Abhandlungen der
Gorres-Gesellschaft, Berlin.

Joachim Matthes (1967), Religion und Gesellschaft. Einfithrung in die
Religionssoziologie I, = rde Nr. 279/280, Reinbek b. Hamburg.

ders. (1968), Kirche und Gesellschaft, Einfiihrung in die Religionssoziologie
II, = rde Nr. 312/313, Reinbek b. Hamburg.

ders. (1991), Max Weber und die Religionsoziologie in Deutschland, Bulletin
der Seigakuin University, General Research Institute Nr. 2, S. 50-70.

Guy Oakes (1988/89), ,,, Farewell to* the Protestant Ethic?, in: Telos. A
Quarterly Journal of Critical Thought No. 78, Winter 1988/89, S. 81-94.
(das Heft beinhaltet die auf dem ,,Symposium on Weber’s ,The Potestant
Ethic‘“gehaltenen Referate, darunter die englische Version von Richard van
Diilmens genanntem Aufsatz [s. 0.], Protestantism and Capitalism: Weber's
Thesis in Light of Recent Social History, sowie einen Beitrag von Paul Piccone,
Rethinking Protestantism, Capitalism and a Few Other Things).

Kurt Samuelsson (1957/1961/1964), Religion and Economic Action. A Critic
of Max Weber, = Harper Torchbooks TB 1131, New York/Evanston.

Friedrich H. Tenbruck (1977), Abschied von Wirtschaft und Gesellschaft,
Zeitschrift fiir die gesamte Staatswissenschaft 133, S. 703-736.

ders. (1988), Max Weber und Eduard Meyer, in: Wolfgang J. Mommsen u.
Wolfgang Schwentker Hrsg., Max Weber und seine Zeitgenossen, Gottingen/
Ziirich, S. 337-379.

ders. (1991), Webers Religionssoziologie — damals und heute, Bulletin der
Seigakuin University, General Research Institute Nr. 2, S. 28—49.



696

1993

Weill

WeiB/Lichtblau

Volker Kalisch

ders. (1993), Die Religion im Maelstrom der Reflexion, in: Jorg Bergmann,
Alois Hahn, Thomas Luckmann Hg., Religion und Kultur, = Sonderheft der
KZfSS 33, Opladen/Wiesbaden, S. 31-67.

Johannes Weil (1975), Max Webers Grundlegung der Soziologie. Eine
Einfithrung, = UTB Nr. 517, Miinchen.

Klaus Lichtblau und Johannes Weifl Hrsg. (1993): Max Weber, Die
protestantische Ethik und der ,, Geist“ des Kapitalismus, Textausgabe auf der
Grundlage der ersten Fassung von 1904/05 mit einem Verzeichnis der
wichtigsten Zusditze und Verdnderungen aus der zweiten Fassung von 1920,
hg. u. eingeleitet von Klaus Lichtblau und Johannes Weii, = Neue
Wissenschaftliche Bibliothek Athenaum, Bodenheim.

2. Literatur des Shmuel N. Eisenstadt-Teils:

Wo greifbar, wurde Eisenstadt der einfacheren Lesbarkeit wegen nach den
existierenden, hiufig von ihm selbst autorisierten deutschen Ubersetzungen
zitiert (E). Dennoch lieB es sich nicht vermeiden, an einigen wenigen Stellen
auf den englischen Originaltext zuriickzugreifen.

E = Eisenstadt
1968

1971

1971a

1973

1979

1981

1982

1987

Shmuel Noah Eisenstadt (1968), Introduction. On Charisma and Instituiton
Building: Max Weber and Modern Sociology, in: On Charisma and Instituiton
Building: Selected Papers, ed. and with an Introduction by S. N. Eisenstadt,
Chicago/London, S. IX-LVI.

ders. (1971), Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Eine
analytische und vergleichende Darstellung, Opladen;
(The Protestant Ethic Thesis in an Analytical and Comparative Framework,
in: The Protestant Ethic and Modernization. A Comparative View, ed. by
S. N. Eisenstadt, New York/London, 1968, S. 3—45).

ders. (1971a), Some Reflections on the Significance of Max Weber’s Sociology
of Religions for the Analysis of Non-European Modernity, Archives de
Sociologie des Religions 16, S. 29-52.

ders. (1973), Post-Traditional Societies and the Continuity and Reconstruction
of Tradition, Daedalus. Journal of the American Academy of Arts and Science
102, Nr. 1 (Winter), S. 1-27.

ders. (1979), Tradition, Wandel und Modernitidt, (iibersetzt von Suzanne
Heintz), Frankfurt a. M.;
(Tradition, Change, and Modernity, New York/London/Sydney/Toronto, 1973).

ders. (1981), Some Observations on Structuralism in Sociology, with Special,
and Paradoxical, Reference to MaxWeber, in: P. M. Blau/Robert K. Merton,
Hrsg., Continuities in Structural Inquiry, Sage Publications, S. 165-176.

ders. (1982), Revolution und die Transformation von Gesellschaften. Eine
vergleichende Untersuchung verschiedener Kulturen (aus dem Amerikanischen
von Hanne Herkommer), Opladen;

(Revolution and the Transformation of Societies. A Comparative Study of
Civilizations, New York/London 1978).

ders. (1987), Preface und Introduction: Historical Traditions, Modernization
and Development, in: Patterns of Modernity Vol. 1: The West, ed. by S. N.
Eisenstadt, London, S. VII-IX und S. 1-11.



Eisenstadts Verhiltnis zu Weber... 697

1990 ders. (1990), Kultur und Sozialstruktur in der neueren soziologischen Analyse,
in: Sozialstruktur und Kultur, hrsg. von Hans Haferkamp, suhrkamp taschenbuch
wissenschaft Nr. 793, Frankfurt a. M., S. 7-19.

Shils Edward Shils (1988), Center and Periphery: An Idea and Its Career, 1935-
1987, in: Center, Ideas and Institutions, ed. by Liah Greenfeld u. Michel
Martin, Chicago/London, S. 250-282.

Adpresse des Verfassers:

Dr. Dr. Volker Kalisch,

Institut fiir Musikwissenschaft der Humboldt Universitit zu Berlin
Am Kupfergraben 5, D-10099 Berlin



Citoyenneteé et démocratie directe

Compétence, participation
et décision des citoyens et citoyennes suisses

sous la direction de Hanspeter Kriesi

Quel est le niveau de compétence des citoyens
et citoyennes suisses face aux projets auxquels
ils sont confrontés lors des votations dans le
cadre de la démocratie directe ? Qui sont les par-
ticipants aux votations ?

pe social ou culturel en Suisse qui est systéma-
tiguement minorisé. De méme, aucun groupe ne
défie systématiquement les autorités ou vote
toujours «non». Cependant, un nouveau conflit

esnenngms  S€ dessine. ||l s'articule

Et comment décident-
iIs ? Cette étude, qui se
base sur 24 sondages
«\ox» effectués lors des

Cltoyenneté
et democratie directe

autour des enjeux qui
touchent aux mythes
profonds de [I'identité
suisse. Si ce conflit

scrutins fédéraux des
années 80, donne de
nouvelles réponses a ces
questions qui préoccu-
pent la théorie politique
depuis des siécles. Elle
analyse la «compétence
civique» des Suisses -
leur connaissance des
enjeux politiques, leurs
difficultés a se former une
opinion, leurs perceptions
de I'impact des votations
et leur capacité de motiver

Compétence, participation et décision
des citoyens et citoyennes suisses

sous la direction de Hanspeter Kriesi

n'estpas lié aux antago-
nismes traditionnels
entre classes sociales,
confessions ou régions
linguistiques, il oppose
en revanche la Suisse
profonde et villageoise a
la Suisse moderne et
urbaine.

Hanspeter Kriesi est
professeur de science
politique a la Faculté
des sciences économi-
ques et sociales de I'Uni-

leurs décisions. Elle tente
également de cerner les
origines et les conséquen-

Yo

versité de Genéve. Il a
publié plusieurs ouvra-
ges sur la politique suis-

ces de I'abstentionnisme,
ainsi que de la participation

toujours plus sélective. Enfin, elle s'intéresse au
profil politique des opposants aux projets du
gouvernement, et & la composition des gag-
nants et des perdants lors des votations. L'étude
montre, entre autres, qu'il n’existe aucun grou-

Citoyenneté et démocratie directe
304 pages, 15.5%22.5 cm, broché
ISBN 2-88351-002-4 - SH. 41.-

i

se et les nouveaux mouvements sociaux en
Suisse et aux Pays-Bas.

Les autres auteur(e)s de cet ouvrage sont des
assistants et étudiants a la Faculté des sciences
économiques et sociales de I'Université de
Genéve.

Le livre peut &tre commandé dans toutes
les librairies ou directement aux Editions
Seismo, case postale 313, CH-8028 Zurich




	Eisenstadts Verhältnis zu Weber : die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus als Testfall

