
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 20 (1994)

Heft: 1

Artikel: Wilhelm Schmid, pionnier de la sociologie des religions

Autor: Laubier, Patrick de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 20 (1), 1994, 257-262 257

WILHELM SCHMIDT, PIONNIER
DE LA SOCIOLOGIE DES RELIGIONS

Patrick de Laubier
Département de sociologie, Université de Genève

Né en 1868 en Wesphalie et mort à Fribourg en 1954, W. Schmidt est un prêtre
catholique qui a d'abord été spécialiste des langues primitives australiennes
avant de faire école comme ethnologue. C'est un professeur et un chercheur
dont l'activité et l'influence peuvent se comparer à celle de Dürkheim. Comme
ce dernier, il crée une revue Anthropos (1906) qui devient bientôt un instrument
de diffusion des idées et des recherches sur le terrain. Dürkheim et Schmidt
sont des savants engagés qui ne cessent de polémiquer dans les revues qu'ils
ont fondées et dans leurs ouvrages qui distribuent des louanges et des blâmes
avec autorité. Dürkheim, qui est athée, écarte systématiquement ceux qui ne

partagent pas son incroyance. Schmidt privilégie une approche qui se réfère à

la croyance en Dieu et son catholicisme oriente souvent ses recherches.

Schmidt utilise systématiquement le réseau mondial des missions catholiques;
il coordonne et guide des enquêtes s'appuyant sur l'expérience de milliers de

missionnaires, parlant les langues locales et connaissant parfois depuis des

décennies des populations réparties sur toute la surface du globe. Il créa en
1932 l'Institut Anthropos à Vienne, où il enseignait l'ethnologie religieuse à

l'Université, puis transféra l'Institut à Fribourg, en Suisse, au moment de
YAnschluss.

Son oeuvre écrite comprend en plus de la revue Anthropos dont il fut le
rédacteur pendant près de 50 ans, douze volumes consacrés à l'origine de
l'Idée de Dieu'.

1 W. Schmidt, Der Ursprung der Gottesidee (1912-1954). Le premier volume parut en 1912,
avec une édition augmentée en 1926, qui traite des Etres suprêmes du sud-est australien et de
la religion tasmanienne. Antérieurement il avait publié des études sur les Pygmées : Die
Stellung der Pygmäenvölker in der Entwicklungsgeschichte des Menschen, Stuttgart, 1910,
et sur les religions et mythologies austronésiennes : Grundlinien einer Vergleichung der
Religionen und Mythologien der austronesischen Völker, Wien, 1910. Une version française
de L'Origine de l'idée de Dieu, Etude historico-critique et positive a été publiée dans
Anthropos (1910) et, plus tard, l'auteur rédigea un manuel traduit en français sous le titre de :

Origine et évolution de la religion, les théories et les faits, Paris, 1931, qui reste une remarquable

introduction à l'ethnologie religieuse classique.
On pourra aussi se reporter à l'étude sur L'ethnologie (1906), qui est un recueil d'articles

parus dans Anthropos.



258 Patrick de Laubier

Pour comprendre l'apport de Schmidt, il faut d'abord évoquer deux auteurs
anglais, Edward Tylor et Andrew Lang dont le premier est considéré comme le
fondateur de l'ethnologie classique et le second son critique le plus radical et
l'inspirateur direct de W. Schmidt2.

Tylor est le théoricien classique de l'animisme qui serait le fondement du

phénomène religieux des origines à nos jours. L'animisme, selon Tylor repose
sur deux «dogmes» :

«Les âmes des créatures individuelles sont capables d'existence après la
mort ou la destruction du corps.

Les êtres spirituels peuvent affecter ou contrôler les événements du monde
matériel et la vie humaine actuelle et future»3.

Pour Tylor, la religion serait née de la constatation progressive par les

hommes primitifs de l'existence d'états intermédiaires, comme le sommeil, le
rêve et des hallucinations qui auraient suggéré d'autres formes de vie, celle de

l'âme d'abord, d'êtres spirituels invisibles ensuite, enfin de divinités proprement
dites. Dans ces premières formes de croyances la moralité n'aurait aucune
place et il faudrait attendre, selon Tylor, les étapes supérieures de l'évolution
pour trouver un lien entre exigences morales et religion.

Dans cette perspective de type évolutionniste, la religion primitive ne saurait
être monothéiste et les premières régulations morales seraient indépendantes
des croyances religieuses.

En étudiant notamment les populations aborigènes d'Australie, considérées
alors comme les plus anciennes, A. Lang s'aperçut que l'idée d'un grand dieu
était présente sous des formes qui n'avaient rien à voir avec la théorie animiste
de Tylor. L'esprit des morts et en particulier le culte des ancêtres n'avaient pu
être à l'origine d'une conception d'un grand dieu dont la caractéristique essentielle

était son immortalité et sa puissance de création. Le schéma évolutionniste
allant des formes les plus primitives du fétichisme jusqu'au monothéisme était
remis en cause. Par ailleurs, Lang constatait des régulations morales liées à des

croyances à un grand dieu, préceptes touchant en particulier au respect envers
les anciens, les femmes et à des habitudes alimentaires.

2 Edward B. Tylor (1832-1917), Primitive Culture, Researches into the Development of
Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom (1871); nous citons la

cinquième édition de 1913. L'auteur, de confession Quaker, était alors professeur
d'anthropologie à l'Université d'Oxford. Andrew Lang (1844-1912), The Making of Religion

1898); nous citons la troisième édition 1909). Lang était Fellow de Merton College à

Oxford.
3 E. B. Tylor, Primitive Culture, vol I (1913), p. 426.



Wilhelm Schmidt, pionnier de la sociologie des religions 259

Lang proposait, par ailleurs, de distinguer deux courants autonomes, celui
de la religion et celui de la mythologie. Pour comprendre les rapports existant
entre eux il faut, selon Lang, abandonner le schéma évolutionniste et faire
intervenir l'idée d'une dégénération de la conception du grand dieu et de ses

exigences morales au profit de notions plus utilitaires et pratiques débouchant
sur une prolifération mythologique et souvent sur des pratiques magiques.

Cette mise en cause de l'évolutionnisme de Tylor et de la plupart des

anthropologues d'alors depuis Spencer, suscita l'hostilité à l'égard des thèses
de Lang que beaucoup voulurent ignorer. Les preuves étaient pourtant là qu'une
croyance religieuse très simple et moralement élevée avait préexisté aux
proliférations de mythologies plus ou moins raffinées et de pratiques parfois
aberrantes.

«Dans leurs coeurs, sur leurs lèvres, dans leur comportement moral», écrit
Lang, «nous trouvons, quoique mêlée à de barbares absurdités et obscurcie par
des rites d'une autre origine, la foi en un Etre qui a créé ou construit le monde,
un Etre ayant existé depuis un temps immémorial, qui est premier, qui se

comporte avec justice et aime l'humanité. Cet Etre n'est pas touché par la
dégénération, son habitation est dans les étoiles, non sur une colline ou dans

une maison terrestre. Pour lui aucun autel ne fume et nul sang n'est versé»4.

On a reproché à Lang de se laisser influencer par une conception biblique et
chrétienne à un moment où l'évolutionnisme matérialiste ou agnostique prévalait
chez la plupart des savants. En reprenant les thèses de Lang à la lumière
d'enquêtes beaucoup plus étendues, W. Schmidt, qui était prêtre catholique,
encourut les mêmes reproches, ce qui dispensait leurs auteurs, remarqua plus
tard M. Eliade, de lire ses longues études, douze volumes au total, sur l'origine
de l'idée de Dieu.

Pour Schmidt, il ne s'agissait pas simplement de montrer que des civilisations
très primitives sur tous les continents se faisaient des conceptions très simples
et d'une haute moralité à propos de la divinité suprême; il fallait aussi montrer
qu'il existait une logique dans l'évolution des idées religieuses et prouver
empiriquement que la juxtaposition de croyances très différentes n'était pas le
fait du hasard. S'inspirant de l'école historique allemande5, Schmidt proposa
l'interprétation suivante :

4 Andrew Lang, The Making ofReligion, 3ème édition, 1909, p. 266.
5 Citons ici les noms les plus notables : F. Ratzel (1844-1904) et sa théorie des migrations, L.

Frobénius (1873-1938) et l'analyse des cercles culturels, Graebner (1877-1934) et B.
Ankermann (1859-1953), auteurs de la méthode historico-culturelle.



260 Patrick de Laubier

«Née quelque part en Asie, la race humaine se serait répandue à partir de là
dans les autres parties du monde. Or celles de ses parties qui, aujourd'hui
encore, renferment des sauvages, à savoir l'Afrique, l'Océanie et l'Amérique,
ne communiquent avec l'Asie que par d'étroits couloirs. Le cheminement
migrateur n'a donc pas pu se faire sur de larges fronts qui le rendraient
incontrôlable. Tout au contraire, il a dû suivre généralement des chemins bien
définis, isthmes, détroits, chapelets d'îles. Il ne faut pas oublier qu'aux temps
tout à fait anciens, l'art de la navigation était encore rudimentaire. D'où l'on
peut conclure que, pour chacun de ces trois continents, les populations parvenues
ou refoulées dans les contrées les plus éloignées de la porte d'entrée sont les

plus anciennes, tandis que celles qui sont demeurées dans le voisinage sont les

plus jeunes. On accordera sans doute aussi qu'en tout pays, il y a plus de

chance que ce qui survit des peuples archaïques se rencontre dans les cantons
les plus écartés et dans les régions les moins accessibles ou les plus ingrates,
chaînes de montagnes, forêts vierges, steppes désertiques, îles écartées»6.

Cette théorie ne résout pas tous les problèmes, mais elle ouvre la voie à une
approche historique et empirique originale et suggestive s'appuyant sur les

travaux de l'âge d'or de l'anthropologie, soit entre 1820 et 1920, lorsqu'il était
encore possible d'observer, avec des procédés d'investigation proprement
scientifiques, des groupes archaïques non touchés par la civilisation moderne.

Appliquant concrètement sa théorie à la diffusion de la conception du grand
dieu de la civilisation primitive, W. Schmidt conclut par l'esquisse suivante :

«Si maintenant nous embrassons d'un coup d'oeil la diffusion des civilisations

primitives et de la croyance en un Etre suprême, qui leur est commune,
nous nous rendons compte qu'il ne s'agit pas du tout de quelque chose

d'insignifiant et d'incertain. Ces civilisations entourent d'abord, comme d'une
ceinture, la moitié sud de l'Ancien Monde, ceinture que les Ges-Tapura étendent

au Nouveau Monde. Leur actuelle relégation à l'écart, dans les îles, aux extrêmes
confins des continents, au coeur des massifs montagneux, au sein des forêts
vierges, atteste une diffusion antérieure beaucoup plus dense et continue. En
second et troisième lieu, nous les voyons répandues, avec les cultures arctique
et méridionale, jusqu'aux extrémités de la terre. On peut dire qu'aucune des

civilisations plus récentes n'a réalisé une pareille extension géographique. Si

maintenant l'on veut bien considérer que partout où, dans toute l'étendue de

cette aire immense, subsistent, fût-ce à l'état de débris, nos peuples primitifs,
apparaît la foi en un Etre suprême, on avouera sans doute que cette foi constitue

6 P. W. Schmidt, Origine et évolution de la religion. Les théories et lesfaits, Paris, 1931, p. 292-
293.



Wilhelm Schmidt, pionnier de la sociologie des religions 261

une partie essentielle de la plus ancienne civilisation humaine et qu'il en était
ainsi dès avant la première division de l'humanité en groupes séparés»7.

Schmidt, on le voit, adopte une méthode historique et empirique pour
démontrer l'ancienneté de la croyance en un dieu. Il fonde par ailleurs cette
réalité d'un point de vue proprement rationnel par la perception d'une cause
efficiente et d'une cause finale : le monde visible a été fait et répond à une
finalité. L'homme primitif, tel que nous le voyons dans les sociétés archaïques,
ne serait pas démuni de logique et Schmidt est ici proche de Lévi-Strauss et en

opposition avec Lévy-Bruhl qui croyait à l'existence d'une mentalité prélogique
chez les primitifs; mais pour Schmidt l'univers du primitif n'est pas, comme le

pense l'anthropologue structuraliste, un code mythologique. Selon Schmidt, la
réalité du monde s'impose à l'homme des sociétés archaïques et à travers elle,
il perçoit l'existence d'un Etre suprême, cause première de tout et ordonnateur
de la loi morale. Si cette notion simple finit par être remplacée, dans les
civilisations plus brillantes, par des êtres mythologiques, c'est que précisément
les exigences morales de ce grand dieu finissent par devenir lourdes et que la

rencontre de traditions multiples contribue à faire perdre de vue l'unicité du
dieu :

«Dans les religions de l'époque historique», écrit W. Schmidt, «la civilisation
extérieure prend un brillant essor. La Religion aussi développe largement ses

formes extérieures, multiplie les images de ses dieux et de ses démons, dresse
la magnificence de ses temples et sanctuaires, de ses lieux sacrés, organise
l'armée de ses clergés, déploie la richesse de son culte. Mais, dans le même

temps, s'accélère souvent le déclin de la pensée et du sentiment religieux
authentiques. On en voit les conséquences sur le plan de la vie morale et
sociale. Il ne s'agit plus seulement de déclin, mais d'une véritable corruption,
qui aboutit à la divinisation de l'immoral et de l'antisocial. La source du mal
est précisément la substitution à l'Etre Suprême de l'infinité des dieux et des
démons»8.

Ce n'est pas la thèse de Rousseau sur L'origine et lesfondements de l'inégalité
parmi les hommes, qui attribuait à la société les causes qui «altèrent... toutes
nos inclinations naturelles»9. Schmidt constate simplement que les primitifs
ont l'usage de la raison et que leur condition n'est pas substantiellement différente
de la nôtre, enfin que la religion existe, avec un contenu moral, dès l'origine et

7 Ibidem, p. 321-322.
8 Ibidem, p. 354-355.
9 J-J. Rousseau, Discours sur l'origine de l'inégalité, Oeuvres complètes, III, Gallimard, p. 193.



262 Patrick de Laubier

prend souvent un caractère monothéiste10. L'évolution des sociétés humaines,

pour Schmidt, n'est donc pas celle qu'esquissaient Auguste Comte et Spencer,
et après eux l'anthropologie dominante au XIXème et au début du XXème
siècles. Il y aurait, pour reprendre une idée de Maritain", un double progrès dans
le bien et dans le mal moral, qui serait lié à l'exercice même de la liberté
humaine depuis l'homme primitif jusqu'à nos jours.

Dürkheim et Schmidt s'opposent fondamentalement à propos de la religion
des primitifs en se référant souvent aux mêmes sources anthropologiques. Ce

qui les partage, en définitive, c'est une philosophie et même une attitude face à

la théologie.

Schmidt n'est pas seulement anthropologue, c'est un prêtre, un missionnaire
à sa manière, et ses démonstrations se ressentent de cette vocation personnelle.
Cela ne veut pas dire qu'il invente ses preuves, mais il sélectionne les faits en
fonction d'une hypothèse qui devient bientôt une thèse soutenue par une imposante

érudition. Du moins avec Schmidt, l'observation empirique est largement
utilisée et même si l'accord n'est pas réalisé à propos de l'origine très ancienne
du grand dieu, nous avons les résultats d'une enquête, d'envergure planétaire,
qui permettent au lecteur de se faire sa propre idée sur la réalité du phénomène
religieux archaïque beaucoup mieux qu'en lisant Lesformes élémentaires de la
vie religieuse de Dürkheim. L'oeuvre de Schmidt qui a suscité des critiques
offre une base concrète pour une réflexion en profondeur sur l'origine historique
et concrète du phénomène religieux. Ses positions théologiques orientent
incontestablement sa recherche; elles ne lui enlèvent pas son réalisme.

Adresse de l'auteur :
Professeur Patrick de Laubier
Université de Genève, Département de sociologie
CH-1211 Genève 4

10 Voir : W. Schmidt, L'origine de l'idée de Dieu. Etude historico-critique etpositive, 1ère partie
Historico-critique, Vienne, 1910, p. 63.

11 J. Maritain, Pour une philosophie de l'Histoire, Oeuvres complètes, Fribourg, t. X, p. 717.


	Wilhelm Schmid, pionnier de la sociologie des religions

