
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 20 (1994)

Heft: 1

Artikel: Kanon und Krise der Soziologie

Autor: Nigsch, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 20(1), 1994, 207-238 207

KANON UND KRISE DER SOZIOLOGIE

Otto Nigsch
Institut für Soziologie, Universität Linz

1. Heiligenbilder im Wechselrahmen

Hinter der Rede von den „Riesen der Soziologie" steht anscheinend das Anliegen,
erste Plätze in der Ahnengalerie dieser noch jungen Wissenschaft zu verteilen.
Man könnte in einer derartigen Stilisierung auch eine Form von Hagiographie
in einer Disziplin erkennen, die sich ansonsten dem Gedanken des Abbaues
von Mystifikationen, der Kritik von Ideologien und der Säkularisierung von
Glaubenssystemen verpflichtet weiß. Soferne Heiligenverehrung und Ahnenkult
hier wie auch andernorts - in religiösen oder politischen Zusammenhängen
beispielsweise - Vorbildhaftes und Maßgebliches herausstellen, könnte dies
einer Disziplin, die sich in periodischen Intervallen sowohl von außen wie
auch von innen in Frage gestellt sieht, einen gewissen Rückhalt geben. Weniger
naheliegend ist eine Umkehrung dieses Gedankens, daß nämlich ungelöste
Konflikte und Widersprüchliches bei den Früheren, auf die Bezug genommen
wird, auch auf beträchtliche Distanzen hin erhebliche Fernwirkungen zeitigen
und damit auch als Ursache von Verunsicherung wirksam werden können.

Nach weit verbreiteter Überzeugung ist das Bild von den „Riesen" der
Fachdisziplin auf Robert A. Mettons (1980) Studie „Auf den Schultern der
Riesen" zurückzuführen. Weniger bekannt ist, daß anscheinend bereits 1934
Robert Michels die „beiden zeitgenössischen Riesen" Vilfredo Pareto und
Max Weber damit befaßt sah, sich mit der Problematik der Gesellschaft
wissenschaftlich auseinanderzusetzen (s. Eisermann 1988, 2), ohne dabei auf
bereits einigermaßen zuverlässige Vorarbeiten zurückgreifen zu können. Mit
Vilfredo Pareto und Max Weber beginnt also nach Robert Michels die moderne

Wissenschaft von der Gesellschaft, anders geartete Bemühungen scheinen
ihm von nachgeordneter Bedeutung zu sein. Sonderbarerweise figuriert Pareto

jedoch nicht im Gruppenbild der „soziologischen Riesen" bei Merton. Sein

Heiligenbild setzte sich zusammen aus Max Weber, Emile Dürkheim und

Georg Simmel. Nicht daß Merton Pareto nicht gekannt hätte. Ganz im Gegenteil,

Merton gehörte einige Zeit in Harvard zum berühmten Pareto-Zirkel, doch
hat er, wie Gottfried Eisermann (a. a. O.) bemerkt, Pareto vergessen, „da er
vielleicht zu dieser Zeit wieder einmal in Amerika als .unbequem' galt". Spä-



208 Otto Nigsch

tere Interpretationen der Traditionsbildung (Collins 1985, 878) weisen auch
Karl Marx einen prominenten Platz zu.

Wenn dies die Annahme rechtfertigt, daß Beatifizierungen nicht nur in
religiösen, parteipolitischen u. a., sondern auch in wissenschaftlichen Kontexten
das Resultat einer Hochstilisierung einer Person und ihres Werkes sind, so ist
mit der Anerkennung der Größe einer Gestalt1 durchaus auch Bedeutsames

ausgesagt über die Situation und das mentale Koordinatensystem der Anerkennenden

selbst. Weiter oben wurde für die Art des Zusammenhanges zwischen
einer als „Riese" mystifizierten Figur und den Bedingungen des den Mythos
Produzierenden das etwas unscharfe Kriterium der „Unbequemlichkeit" ins
Spiel gebracht. Was immer damit gemeint sein mag, so läuft die Berücksichtigung
dieses Kriteriums doch darauf hinaus, daß die Referenz auf Analysen und

Interpretationen einer früheren Gestalt zweckdienlich für die Analyse und

Interpretation der Gegenwart gehalten wird, soferne die Vergangenheit zur
Legitimation der Gegenwart herangezogen wird.

Damit verliert der Bezug auf einen Großen seinen quasi-naturwüchsigen
Charakter. Hinter der unterwürfigen Referenz vor den Riesen verbirgt sich die
Frage, welchen Gründen die Verbeugung vor diesem und das Übergehen des
anderen zuzuschreiben ist. Da sich das, was hier und jetzt warum getan wird,
erfahrungsgemäß dem reflektierenden Zugriff leicht entzieht, ist es naheliegend,
sich mit den Konjunkturen der Hagiographie zu beschäftigen. Da nicht Pareto,
auch nicht Dürkheim und Simmel, wohl aber Max Weber in jedem der

Gruppenbilder von „Riesen" präsent ist und dem Genannten als Ahnherrn der
deutschen Soziologie derzeit wieder vermehrtes Interesse entgegengebracht
wird, mag es angebracht sein, der Geschichte dieser Stilisierung zum Erzvater
der deutschen Soziologie nachzugehen, um damit exemplarisch herauszustellen,
wie sehr historisch Zufälliges bei der Konstitution von heute allgemein
Verbindlichem im Spiel gewesen ist.

2. Zur Konstruktion des Mythos vom Riesen am Beispiel von Max
Weber

2.1 Die frühe Rezeption Max Webers im deutschsprachigen Raum

Bis zu Max Webers Tod, also noch zu seinen Lebzeiten, ist außer der Dissertation
von 1889 bei Levin Goldschmidt (über „Die Entwicklung des Solidarhaftprinzips
und des Sondervermögens der offenen Handelsgesellschaften aus den Haus-

I Vgl. dazu auch Patricia A. Taylor (1987, 143), die auf weitere soziale Aspekte (Systemstabi¬
lisierung, soziale Kontrolle) der Heldenverehrung hinweist



Kanon und Krise der Soziologie 209

halts- und Gewerbegemeinschaften in den italienischen Städten") und der
Habilitationsschrift von 1891 bei August Meitzen (über das Thema „Die römische
Agrargeschichte in ihrer Bedeutung für das Staats- und Privatrecht") keine
seiner Arbeiten als Buch erschienen, sein Gesamtwerk also als Fragment zu
betrachten (Eisermann 1988, 55). Meitzen war Statistiker und Agrarhistoriker,
Goldschmidt hingegen Handelsrechtler. Die Arbeit über die römische
Agrargeschichte stand überdies stark unter dem Einfluß von Theodor Mommsen,
dessen Kritik an Max Webers Arbeit jedoch ihre grundsätzliche Übereinstimmung

bestätigte: „Römische Agrargeschichte konnte nur auf Grund von
iuristischen und technischen Texten (Handbücher für Feldmesser) geschrieben
werden, damit die verschiedenen Arten der Landaneignung bestimmt werden
konnten" (Momigliano 1977,33). Unter dem Einfluß von Eduard Mayer, einem
Wirtschafts- und Sozialhistoriker, gelang es Max Weber einige Jahre später,
sich von Mommsens juristischer Betrachtungsweise zu lösen und das Spektrum
seiner Forschungsinteressen zu erweitern.

Der Verweis auf Max Webers „Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der
verstehenden Soziologie", wie er sich häufig in Literaturverzeichnissen findet,
bezieht sich also nicht auf eine von Weber verfaßte Monographie oder einen

von ihm geplanten Sammelband, sondern ist eine posthum herausgegebene
Kompilation verschiedener Arbeiten. Dieser von Max Webers Frau Marianne
zuerst besorgten (1922 bzw. 1925) Veröffentlichung nahm sich später dann
auch der Herausgeber der anderen Schriften Max Webers, Johannes Winckel-
mann, an. Doch trotz der Verdienste Winckelmanns um das Webersche Oeuvre
attestiert ihm Johannes Weiß (1988, 570) einen editorischen Umgang mit
„Wirtschaft und Gesellschaft", der problematisch und von schädlicher
Wirkung sei, was die Wahrnehmung und Beurteilung des Weberschen Gesamtwerkes

betreffe. Der Zweifel bezieht sich dabei auf folgende zwei Punkte:
Zunächst auf die Frage, ob es sich bei der Zusammenstellung der Texte um ein
von Max Weber selbst in dieser Form geplantes und in weiten Teilen fertiggestelltes

Werk handle, und dann weiters, was wohl noch wichtiger zu sein
scheint, ob es sich dabei aus Webers eigener Perspektive um sein Hauptwerk
handle, tatsächlich „um den Ertrag von Webers wissenschaftlicher Lebensarbeit",

wie seine Frau Marianne behauptete (vgl. Weiß 1988, 573). Mit dieser

Behauptung sind weitere Annahmen verbunden: Vorerst einmal, „Wirtschaft
und Gesellschaft" enthalte eine unzweifelhafte Gliederung in eine allgemeine
Soziologie, die begriffliche Grundlegung, und eine spezielle Soziologie; dann
aber, daß es sich dabei um eine große Soziologie handle, weil sie die
wissenschaftliche Lebensarbeit Max Webers zusammenfasse und er selbst sich damit
disziplinär in der Soziologie verorte.



210 Otto Nigsch

Werden derartige Einordnungen unbesehen übernommen, so stehen auch
schon die Grundlagen bereit, auf denen sich die Konstruktion vom soziologischen
Riesen errichten läßt. Bedenken lassen sich zunächst einmal aus dem Wissen
über die zeitliche Abfolge der Schwerpunkte in der Arbeit Max Webers ableiten.

Nachdem sich Max Weber von seinem Nervenzusammenbruch (1898) wieder
erholt, in Italienurlauben neue Kraft geschöpft hatte, begann er sich zunächst
mit methodologischen und wissenschaftslogischen Fragen auseinanderzusetzen,

angeregt durch neuerliche Diskussionen mit Eduard Meyer über die historische
Methode (Momigliano 1977, 34). Für die Jahre vor 1909 läßt sich nach einer
anderen Darstellung als der bei weitem wichtigste Problemkreis der „Geist des

Kapitalismus" ausmachen, dessen Wurzeln Max Weber auf die protestantischpuritanische

Ethik zurückführen zu können glaubte (Breuer 1988, 315).

Nach Gottfried Eisermann (1988, 20) übernimmt Max Weber 1909 nach
einem entsprechenden Briefwechsel mit dem Verleger Paul Siebeck die Redaktion
des berühmten „Grundriß der Sozialökonomik". 1910 beginnt er intensiv mit
seinen religionssoziologischen Studien und nimmt dann die Arbeit an seinem

Opus magnum, „Wirtschaft und Gesellschaft", in Angriff (Eisermann 1988,

21).

Im Jahre 1910 wurde ein Stoffverteilungsplan für das von Weber redigierte
Werk gedruckt, das insgesamt fünf Bände mit u. a. folgenden Beiträgen von
Max Weber selbst vorsah: Über den modernen Staat und den Kapitalismus,
über die Grenzen des Kapitalismus in der Landwirtschaft und die innere

Kolonisationspolitik, einen Unterabschnitt zum ersten Buch mit dem Titel
„Wirtschaft und Gesellschaft", der Wirtschaft und Recht, Wirtschaft und soziale

Gruppen (Familie und Gemeindeverband, Stände und Klassen, Staat) und
Wirtschaft und Kultur behandeln sollte. Als nach diversen Modifikationen des

Gesamtplanes die erste Abteilung erschien, figurierte darin Max Weber als
Verfasser des Abschnittes „Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen Ordnungen
und Mächte". Alle diese Beiträge sollten inhärente Bestandteile eines
ökonomischen Sammelwerkes sein, keineswegs aber ein Lehrbuch der Soziologie, so
Johannes Winckelmann (subcit. Breuer 1988, 316). Daß mehr ökonomische
denn soziologische Absichten im Vordergrund standen, ergibt sich auch aus
den Veränderungen des Titels des geplanten Sammelwerkes. Dem ursprünglichen

Plan, ein „Handbuch der politischen Ökonomie" zu erstellen, begegnete
Max Weber mit dem Vorschlag zu einem „Lehr- und Handbuch der
Sozialökonomik". Auf Wunsch des Verlegers Siebeck wurde daraus dann schließlich
ein „Grundriß der Sozialökonomik".



Kanon und Krise der Soziologie 211

Stefan Breuer (1988, 319) hält als werksgeschichtlichen Befund fest, daß

Max Weber nach der Debatte über die protestantische Ethik sein Forschungsprogramm

erweitert hat: Auf die Untersuchung der Auswirkungen anderer
Religionen auf die Wirtschaftsethik einerseits, die Bedingtheit dieser Religionen

durch außerreligiöse Faktoren (insbes. die Herrschaftsorganisation)
andererseits; und analog dazu die Bedingtheit der Wirtschaft durch die Herrschaftsordnung

wie auch die Thematisierung der umgekehrten Kausalreihe. Diesen
zuletzt genannten Teil seines Programms hat Max Weber allerdings nicht erfüllt.

Der Rezension zu Johannes Winckelmanns letzter Arbeit zu „Max Webers
hinterlassenes Hauptwerk" (1986) von Johannes Weiß lassen sich noch einige
zusätzliche Informationen entnehmen, die für eine Einordnung des Weberschen
Werkes von Nutzen sind. Es wird darin etwas genauer daraufhingewiesen, daß

die Arbeit am „Grundriß der Sozialökonomik" zeitlich auf die Jahre 1909/10
bis 1914 und dann wieder auf die Zeit von Anfang 1918 bis zum Tode Webers
1920 zu lokalisieren ist. Wichtig ist auch der Verweis auf einen Brief von Max
Weber an den Verleger Siebeck aus dem Jahre 1913, in dem er betont, „daß
dieser Beitrag ,annähernd' seine Soziologie" darstellen werde, auch wenn er
selbst sie „nie" so nennen könnte. Dabei handelt es sich um den einzigen
Beitrag zum „Grundriß" in einer endgültigen Fassung (Titel: „Die Wirtschaft
und die gesellschaftlichen Ordnungen und Mächte"), der heute verfügbar ist.
Johannes Weiß 1988,574) geht jedenfalls davon aus, daß Weber bis zuletzt in
einem durchaus ambivalenten Verhältnis zur „Soziologie" gestanden sei und
untermauert diese Feststellung durch einen Verweis auf einen Brief Webers
von 1919. Darin bekundet Weber seine Absicht, „das erneut in Angriff genommene

Werk solle, gerade auch durch seine,lehrbuchhafte' Form, dazu beitragen,
daß die .Soziologie' (sie) .endlich streng sachlich-wissenschaftlich' behandelt
werde und aufhöre, eine .Dilettanten-Leistung geistreicher Philosophen' zu
sein" (vgl. Weiß 1988, 574).

Auch in früheren Bezügen auf „die Soziologie" oder „die Soziologen"
setzte Max Weber diese jeweils (vgl. z. B. Weber 1951, pp. 53, 92) in
Anführungszeichen, was wohl als Hinweis auf einen gewissen distanzierenden
Positionsbezug zu interpretieren sein dürfte. Es gibt also gute Gründe, sich der
Schlußfolgerung von Johannes Weiß (1988, 574) anzuschließen, Weber habe
weder sich selbst ausschließlich oder auch nur in erster Linie als Soziologen
verstanden, noch habe er in der Soziologie (als theoretischer Wissenschaft) den

Inbegriff oder den Endzweck aller historisch-gesellschaftlichen Forschung
gesehen. Wem die bisherigen Hinweise als unzureichend für eine solche
Schlußfolgerung erscheinen, der sei zusätzlich auf Max Webers Aufsatz über „Die
Grenznutzenlehre und das psychophysische Grundgesetz" aus dem Jahre 1908

hingewiesen, wo wiederholt die Rede von „unserer Disziplin" ist (vgl. Weber



212 Otto Nigsch

1908, pp. 389, 393, 396). Aus den jeweiligen Kontexten ergibt sich ohne den

geringsten Zweifel, daß sich Max Weber der Zunft der Ökonomen zugehörig
wußte.

Im Gegensatz dazu hatte sich bereits ein Jahr früher, also im Jahre 1907,
Vilfredo Pareto, ein anderer „Gelegenheitsriese", bewußt von der
Nationalökonomie als wissenschaftlichem Betätigungsfeld verabschiedet, wie aus
einem seiner Briefe an Maffeo Pantaleone hervorgeht. „Soll ich mich besser mit
Soziologie oder Ökonomie befassen? Ich glaube mit Soziologie, und zwar
deshalb: Für den Fortschritt der Ökonomie genügen Begabung und Wissen,
und viele (ich sage das ohne falsche Bescheidenheit) sind mir darin überlegen.
Für das Studium der Soziologie bedarf es zum gegenwärtigen historischen
Zeitpunkt (ich sage nicht immer), daß man absolut außerhalb des aktiven
Lebens steht und wie ein Eremit lebt, so wie ich in Celigny" (Pareto, subcit.
Mongardini 1976, 235 f.). Bei seinem Vorhaben, Parallelen und Kontraste
zwischen Pareto und Weber herauszuarbeiten, kommt Gottfried Eisermann
jedoch zu folgender Akzentuierung: „Weber fuhr indes fort, sich souverän auf
dem Gebiet der Soziologie im weitesten Sinne, der Sozialpolitik, der Staatslehre
und der Politologie zu bewegen. Webers wirtschaftstheoretische Kenntnisse,
die hier einmal als das bezeichnet werden müssen, was sie waren, nämlich
äußerst bescheiden, waren insoweit niemals über Gustav Schmoller, wessen er
sich immer bewußt blieb, wirklich hinausgekommen" (Eisermann 1988, 19).

Damit stellt sich hier ein doppeltes Problem: Zunächst einmal, wie jemand
mit „äußerst bescheidenen Wirtschaftskenntnissen" nicht nur 1893 als Ordinarius
für Nationalökonomie nach Freiburg, 1896 als Nachfolger von Karl Knies
nach Heidelberg berufen werden konnte, sondern auch 1918 nochmals, zumindest

probeweise, das nationalökonomische Ordinariat an der Universität Wien
(Eisermann 1988, 32) und im folgenden Jahr einen Lehrstuhl in München mit
größtem Erfolg zu übernehmen vermochte. Dann aber, wenn die Abwertung
Max Webers im ökonomischen Fach dem Bemühen zuzuschreiben sein sollte,
ihn, den Großen, um so eindeutiger auf dem Gebiet der „Soziologie im weitesten

Sinne" ansiedeln zu können, was ist unter einer derartigen Soziologie zu
verstehen, wenn Weber selbst für diese Disziplin strengere Maßstäbe der
Wissenschaftlichkeit einforderte?

Mit der Frage, inwiefern Max Weber der Soziologie zuzuordnen sei, setzte
sich auch Ludwig Mises in seinem „Epilog zum Methodenstreit in der
Nationalökonomie" von 1929 auseinander, den er mit „Geschichte und Soziologie"

überschreibt. Dabei geht er davon aus, daß Soziologie und Nationalökonomie

denselben logischen Charakter aufweisen, und letztere, die
Nationalökonomie, der am besten ausgebaute Teil der erstgenannten, der Soziologie,



Kanon und Krise der Soziologie 213

sei. Durch Windelband, Rickert und Max Weber hätten sich Verschiebungen
in der Problemstellung ergeben. Für die Ablehnung der Soziologie und ihres
Teiles, der Nationalökonomie, hatten auch, vielleicht in erster Linie, „wie z. B.
bei Schmoller, Brentano und Hasbach, politische Gründe den Ausschlag gegeben"
(Mises 1929, 466). Grund der Ablehnung war die Absicht, politische und
wirtschaftspolitische Forderungen erheben zu können, die sich bei Prüfung
durch die Mittel der nationalökonomischen Theorie als widersinnig erweisen
mußten. Der Methodenstreit war nach Ansicht Mises', was oft übersehen werde,
auch ein Streit um den logischen Charakter der Geschichtswissenschaft.
Verlangten die einen, man müsse sie naturwissenschaftlich, d.h. als
Gesetzeswissenschaft betreiben, so sahen andere die Unmöglichkeit, dieses Verlangen
zu erfüllen und gaben daher „wehmutsvoll zu, daß die Geschichte keine
Wissenschaft sei" (Mises 1929, 470).

Der Geschichtswissenschaft attestierte Mises (1929, 492), daß sie in allem
und jedem, was sie zu sagen habe, implizit soziologische Theorien verwende.
Daher ist auch verständlich, daß der Historiker - wenn auch nur in Verkennung
der Grenzen soziologischer und historischer Arbeit - die Ansprüche der Soziologie

als „Strittigmachung seines ureigensten Gebietes empfindet".

Nachdem er des öfteren auf Stärken und Schwächen Max Webers
hingewiesen hat, stellt Mises 1929,496) abschließend fest, daß die Untersuchungen,
die Webers nachgelassenes Hauptwerk „Wirtschaft und Gesellschaft" vereinige,

zu dem Besten gehören, „was das deutsche wissenschaftliche Schrifttum
der letzten Jahrzehnte hervorgebracht hat. Doch sie sind in ihren wichtigsten
Teilen nicht soziologische Theorie in unserem Sinne. Sie sind auch nicht
Geschichte in dem allgemein gebräuchlichen Sinn des Ausdrucks". Und weiter
heißt es: Was Weber als Soziologie angesehen hat, muß anders, am besten als

„Allgemeine Lehre der Geschichte oder kürzer als Allgemeine Geschichte"
bezeichnet werden. Sozialwissenschaftliche Forschung ist für ihn nur als
besonders qualifizierte Art historischer Forschung logisch denkbar (a. a. O., 473),
und obwohl die südwestdeutsche Schule des Neukritizismus Wichtiges für
weitere Untersuchungen über die Logik der Geschichte geleistet hat, kennt sie
das Problem soziologischer Wissenschaft überhaupt nicht und schenkt ihm
darum keine Beachtung. Und weiter: Obwohl M. Weber „Lehrer der
Nationalökonomie an zwei Universitäten und an zwei anderen Lehrer der Soziologie
(gewesen ist), war er dennoch weder Nationalökonom noch Soziologe, sondern
Historiker" (Mises 1929, 471).

Weitere Recherchen in weiteren noch verfügbaren Zeugnissen könnten die
Wirkung des Werkes von Max Weber auf seine Zeitgenossen sicher noch
komplettieren. Doch würde sich wohl nichts am Gesamteindruck ändern, daß



214 Otto Nigsch

Weber als ein Grenzgänger zwischen mehreren Disziplinen zu betrachten ist,
die alle ihrerseits mit erheblichen Problemen des Selbstverständnisses kämpften

und sich zudem gravierenden Herausforderungen der Außenlegitimation
gegenübergestellt sahen. Mit einiger Sicherheit ist davon auszugehen, daß Weber
sich selbst nicht als Soziologe definierte, sein Werk nicht schwerpunktmäßig
als ein soziologisches verstanden hat. Daher wurde er von seinen Zeitgenossen
nicht vorrangig als Soziologe wahrgenommen, wenn auch schon kurz nach
seinem Tode, zunächst einmal von seiner Frau Marianne, begonnen wurde,
seine vor allem soziologische Bedeutung herauszustellen. Damit war wohl
eine erste Basis für die Konstruktion eines Bildes vom „Riesen" gelegt, das

aber schärfere Konturen erst durch die Rezeption in der amerikanischen Soziologie

gewinnen sollte.

2.2 Die spätere Rezeption im amerikanischen Raum

Ob mehr die Uneinheitlichkeit und Vieldeutigkeit des Weberschen Werkes
oder die Turbulenzen des sich ankündigenden Zweiten Weltkrieges und dann
dieser Zweite Weltkrieg selbst der weiteren Verbreitung des Werkes im Wege
standen, ist wohl schwer zu entscheiden. Doch dürfte mit einiger Sicherheit
davon auszugehen sein, daß die späte Aktualisierung Max Webers auf dem

europäischen Kontinent engstens mit der Ausbreitung der amerikanischen
Soziologie zusammenhängt, die ihm in den 30er Jahren einen prominenten Platz
zuweisen sollte. Dank neueren Forschungen sind nun die näheren Umstände
dieser Weber-Rezeption in Amerika genauer bekannt. Es scheint lohnenswert,
sie heranzuziehen, um die weiteren Phasen der Konstruktion des Bildes vom
„soziologischen Riesen" verfolgen zu können. Das Reizvolle und Gewinnbringende

an dieser Rekonstruktion scheint in der Erkenntnis zu liegen, wie eng
auch diese neuerliche Artikulation von Soziologie bzw. der Erkennbarkeit
einer neuen Gestalt von Soziologie ebenfalls an Diskussionen und
Schwerpunktsetzungen im Bereich der Nationalökonomie gekoppelt sind.

Wie allgemein bekannt, hat Talcott Parsons die Arbeiten Max Webers bei
seinem Aufenthalt in Deutschland kennengelernt. Er verbrachte die Jahre 1925/
26 in Heidelberg, um an seiner Dissertation über die Kapitalismustheorien von
Werner Sombart und Max Weber zu arbeiten. Nach Hans Joas (1992, 47)
reflektiert diese frühe Arbeit Parsons den damaligen Gegensatz zwischen den

Institutionalisten im Gefolge von Thorstein B. Vehlen und den orthodoxen
Neoklassikern. Sowohl Werner Sombart wie auch Max Weber waren als den

Themen der Institutionalisten nahestehend zu betrachten, ohne daß sie jedoch
deren naiven Fortschrittsglauben teilten. Sombart und Weber unterschieden
sich jedoch in ihrer Stellung zur orthodoxen ökonomischen Theorie: Während



Kanon und Krise der Soziologie 215

ersterer zu dieser negativ eingestellt gewesen sei, habe Weber in seiner
Konzeption des Rationalmodells des Handelns den Kern ihrer Annahmen
bewahrt.

Zwischen Werner Sombart und Max Weber gibt es beträchtliche
Übereinstimmungen, aber auch Differenzen. Geboren 1863 bzw. 1864 dissertierte
ersterer 1888 mit einer Untersuchung über „Die römische Campagna", letzterer
1889 mit „Die Entwicklung des Solidarhaftprinzips und des Sondervermögens
der offenen Handelsgesellschaften aus den Haushalts- und Gewerbegemeinschaften

in den italienischen Städten". 1890 wurde Sombart Extraordinarius
für Nationalökonomie in Breslau, 1892 erlangte Max Weber denselben Status

an der Berliner Universität, allerdings für das Fach Handelsrecht und Deutsches
Recht. Während Sombart in der Folge einen empfindlichen Bruch in seiner
akademischen Laufbahn hinnehmen mußte, schlug Weber, „äußerlich gesehen,

scheinbar eine akademische Bilderbuchkarriere ein" (Eissermann 1988,
8). Anlaß des Karrierebruchs bei Sombart war anscheinend die Tatsache, daß

er ungeschriebene Gesetze übertreten hatte und damit gesellschaftlich „aus der
Rolle" gefallen war (Papcke 1988,41). Denn er wagte es, in Breslau Seminare
über den Marxismus abzuhalten und mit seinen Studenten nahegelegene
Industrien zu besuchen, was für einen deutschen Gelehrten etwas völlig
Ungewohntes war. 1896 veröffentlichte Sombart „Sozialismus und soziale Bewegung",
eines seiner Hauptwerke, das immer wieder aufgelegt und schließlich in mehr
als zwanzig Sprachen übersetzt worden war. Er beschäftigte sich mit dem
internationalen Sozialismus und galt als verkappter Linker, so daß sechs
Berufungen scheiterten, obwohl sein Freund Weber diese nachdrücklich unterstützte.

Auch wenn Werner Sombart später zu den Linksparteien auf Distanz ging,
sie eher als Produkt denn als Bezwinger des Kapitalismus betrachtete, so legte
er noch 1934 in einem Buch über den „Deutschen Sozialismus" dar, wie
Deutschland aus der ökonomischen Wüste herausfinde, indem das Dritte Reich
auf genossenschaftliche Füße gestellt werde. Doch darum kümmerte sich
niemand im Hitlerreich, Sombart galt als altmodisch, so daß er bis zu seinem Tode
1941 mehr und mehr in Vergessenheit geraten ist.

Ungeachtet dieses unter den gegebenen Umständen verständlichen stillen
Endes war Sombart „in der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts der national und
auch international bekannteste deutsche Wirtschafts- und Sozialwissenschaftler.
Viele seiner Werke und Schriften wurden in die gängigen europäischen und
außereuropäischen Sprachen übersetzt - auch ins Chinesische. Sein
Bekanntheitsgrad übertraf beispielsweise den seines heute so vielzitierten
Zeitgenossen, Freundes und Kampfgefährten Max Weber zu beider Lebzeiten
erheblich" (Krüger 1988, 36).



216 Otto Nigsch

Beide beschäftigten sich mit der Entstehung, Gegenwart und Zukunft des

modernen Kapitalismus. Die Untersuchungen beider zu diesem Thema waren
Gegenstand der Dissertation von Talcott Parsons. Warum nun bezieht sich
dieser bei seiner Weiterentwicklung der soziologischen Theorie nur auf Max
Weber und übergeht nahezu völlig den damals bekannteren Werner Sombart,
wenn das Verhältnis von ökonomischer und soziologischer Theorie das eigentliche

Schlüsselproblem von Parsons erstem großen Buch von 1937 gewesen
ist? (vgl. Joas 1992, 46)

Dafür dürften wahrscheinlich einerseits die intellektuelle Herkunft Parsons,
andererseits aber seine Ambitionen, im akademischen Milieu Harvards Fuß zu
fassen, eine große Rolle gespielt haben. Charles Camic (1992) kommt in seiner

jüngsten Studie über „Reputation and Predecessor Selection: Parsons and the

Institutionalists" zum Schluß, daß das geläufige content-fit Modell der Vorläuferwahl

nicht zu erklären vermag, warum sich Parsons von den amerikanischen

Institutionalisten abgewandt hat. Das content-fit Modell geht davon aus,
daß geistige Vorläufer gewählt werden auf der Grundlage der Übereinstimmung
ihrer Ideen mit dem Projekt des Forschers, der sich auf sie bezieht. Trotz
Übereinstimmung ihrer Ideen mit den Gedanken in „The Structure of Social
Action" (1937) wendet sich Parsons von ihnen ab, weil sie damals in Harvard
einen schlechten Ruf hatten, und bezieht sich statt dessen auf Alfred Marshall,
Vilfredo Pareto, Emile Dürkheim und Max Weber. Daraus folgt, daß nicht die
Übereinstimmung in den grundlegenden Ideen, sondern reputationale (Vor-)
Urteile im lokalen Netzwerk der universitären Beziehungen bei Parsons für die
Selektion von Vorläufern ausschlaggebend gewesen sind. Einige Zusatzinformationen

sollen diese Zusammenhänge deutlicher hervortreten lassen.

Nach Charles Camic (1992, 427) ist es aufschlußreich, die meist übergangenen

ersten (undergraduate) Studienjahre Parsons' am Amherst College 1920-
1924 zu beachten. Rückblickend schreibt Parsons selbst es dem Einfluß seiner
beiden Lehrer Walton H. Hamilton und Clarence E. Ayres zu, daß sich der

Schwerpunkt seiner Interessen in jenen Jahren von der Biologie auf die
Sozialwissenschaften verlagerte. Hamilton war damals einer der wichtigsten Vertreter

der „institutionellen Ökonomie", während Ayres als Philosoph auf dem

Wege war, ein angesehener Institutionalist zu werden. Von diesen beiden erhielt
Parsons eine solide Einführung in die Grundlagen der institutionellen Ökonomie,
die ihn bis in die Mitte der 30er Jahre beschäftigen sollte.

Der Begründer dieser sogenannten institutionellen Schule, Thorstein B.
Vehlen 1857 - 1929), ging davon aus, daß die Ökonomie nicht als geschlossenes

System, sondern vielmehr als ein Aspekt einer Kultur zu betrachten sei, deren
Bräuche und Gewohnheiten Institutionen bilden, die sich jeweils rasch verän-



Kanon und Krise der Soziologie 217

derten. In seiner „Theory of the leisure class" (1899) stellte er fest, daß der
„homo oeconomicus, dessen einziges Interesse die Selbstsucht und dessen

einzige menschliche Eigenschaft die Vorsicht ist, für die moderne Industrie
nicht den geringsten Nutzen" besitzt (Vehlen 1981, 180). Mit seiner Betonung
des demonstrativen Konsums und der damit verbundenen, weit verbreiteten
Vergeudung von Gütern stellte er die bedürfnisbetonten Modellvorstellungen
der klassischen und neoklassischen Ökonomie der Jahrhundertwende nachhaltig
in Frage. Berechtigte Kritik zog sich Vehlen allerdings wegen seiner
biologistischen Vorstellungen vom Menschen und wegen seines schwer
nachvollziehbaren Evolutionismus zu.

Doch was er begonnen hatte, wurde von einer Gruppe von Theoretikern
fortgesetzt, die man als die jüngere Generation der Institutionalisten bezeichnete.
Ihre Grundgedanken, niedergelegt im Sammelband „The Trend ofEconomics"
(1924), griffen Vehlens Kritik der orthodoxen Nationalökonomie neuerdings
auf und untermauerten diese Kritik durch die Betonung der sozialen Implikationen
des Wirtschaftens: der Rolle der nicht-kommerziellen Anreize, der Bedeutung
ideeller und kollektiver Ziele, ethischer und sozialer Werte, der gesellschaftlichen

Absichten und Interessen.

Zum harten Kern der jüngeren Institutionalisten gehörten auch die beiden
bereits erwähnten Lehrer Parsons in Amherst. Hamilton griff die Theorie der
orthodoxen Ökonomen direkt an, indem er ihr Positivismus, extremen
Individualismus, Rationalismus und Utilitarismus vorwarf, deren Konsequenz
letztlich eine verfehlte Theorie des Individuums zur Folge haben müsse. Er
stellte in Abrede, daß es so etwas wie den homo oeconomicus in Wirklichkeit
geben könne, denn die Menschen seien Produkte ihrer sozialen Institutionen
und der jeweils vorherrschenden Verfaßtheit ihrer Kultur. Als Schüler Charles
H. Cooleys widersetzte er sich einer ökonomischen Position, die zu einem
Verständnis der Individuen als freischwebenden Atomen führen mußte und
betonte, daß die ökonomische Organisation kein für sich selbst existierender
Gegenstand sein könne. Denn damit würde übersehen, daß immer und überall
gemeinsame Werte und soziale Institutionen das Streben nach Eigennutz regeln
und in bestimmte Bahnen lenken, jede menschliche Tätigkeit von bestimmten
Standards der Konformität überformt ist und überdies das Problem der
gesellschaftlichen Ordnung vom Standpunkt der ökonomischen Orthodoxie ungelöst
bleiben müsse.

Ähnlich argumentierte auch Ayres, der den Bogen vom marginalen Nutzen
in der Ökonomie zur Marginalisierung der Ethik spannte und darauf bestand,
den Menschen als soziales Produkt und nicht als organische Natur zu betrachten.

Menschliches Tun ereigne sich jenseits allen tierischen Verhaltens, seine



218 Otto Nigsch

Analyse verlange den Rekurs auf die Gesamtheit des kulturellen Lebens eines
Volkes. Selbst das Funktionieren der kapitalistischen Ökonomie setze
institutionelle Sanktionen voraus, im Geschäftsleben gelten in gleicher Weise
wie im Privatbereich allgemein anerkannte Regeln des Wohlverhaltens.

Es ist wenig verwunderlich, daß die Vertreter der orthodoxen Ökonomie
sich formierten und nun ihrerseits die Institutionalisten anzugreifen begannen.
In den späten 20er Jahren setzte sich dann die Überzeugung durch, daß die
Institutionalisten die Schlacht gegen die Orthodoxen verloren hätten. Bereits
1923 hatten Hamilton und Ayres aus Protest gegen die Entlassung des

reformwilligen Präsidenten des Collegs in Amherst dieses verlassen. Beide wechselten

in der Folge des öfteren ihre Stellen und zogen sich schließlich ganz aus
dem Lehrberuf zurück.

Parsons Entschluß, in Harvard seine ökonomischen Studien fortzusetzen,
ergab sich aufgrund der Kontakte mit einem Harvard-Absolventen 1926/27 in
Amherst, wo Parsons eine einjährige Lehrverpflichtung übernommen hatte.

Ausschlaggebend war dabei die Einsicht, daß die Ökonomie seiner ersten

Studienjahre nicht die Ökonomie der damals dominierenden Hauptströmung
war (Camic 1992, 343). So kam nun Parsons als Instruktor für Ökonomie nach

Harvard, wo alle seine neuen Kollegen einen zu Hamiltons und Ayres' Theorien

entgegengesetzten Standpunkt einnahmen. Da Parsons für seine weitere Karriere
am Departement für Soziologie die Unterstützung der Ökonomen und anderer,
die über entsprechenden lokalen Einfluß verfügten, dringend nötig hatte, schien

es geboten, nicht den geringsten Verdacht auf irgendein Nahverhältnis zum
Gedankengut der verpönten Institutionalisten aufkommen zu lassen.

Parsons hat sich bei der Ausarbeitung seines ersten Hauptwerkes, der
„Structure of social Action", selbst dann nie auf sie bezogen, als er kritische
und konstruktive Argumente formulierte, die den ihrigen recht nahe kamen

(Camic 1992, 437). Um seinem Denken mehr Anerkennung zu verschaffen,
hat er sich auf die vier Europäer berufen, die damals in Harvard ein tadelloses

„reputational standing" hatten: auf Alfred Marshall, Vilfredo Pareto, Emile
Dürkheim und Max Weber. Für Marshalls, des englischen Ökonomen, und

Paretos, des Italieners, hervorragende Bedeutung setzten sich Frank W. Taussig,
ein Schüler Marshalls, und Josef Schumpeter ein. Um 1933 war unter den
Ökonomen Harvards die Ansicht verbreitet, daß man sich entweder für die

Tradition, in der Marshall stand oder den Standpunkt von Vehlen zu entscheiden

habe. Zwischen 1932 - 1934 fand das berühmt gewordene Pareto-Seminar
Lawrence J. Hendersons statt, an dem auch Parsons teilnahm. In diesem Seminar
wurde ebenfalls Dürkheims Werk ausführlichst behandelt, nicht zuletzt deswegen,
weil vor allem Parsons Kollege Elton Mayo von der Harvard Business School



Kanon und Krise der Soziologie 219

die Bedeutung Dürkheims mit Nachdruck hervorhob. Auch Max Weber stand
in hohem Ansehen, sowohl bei den Ökonomen wie auch bei anderen lokalen
Autoritäten, die vor allem seine wirtschaftsgeschichtlichen und
religionsgeschichtlichen Leistungen bewunderten.

Charles Camic (1992, 438) hebt eigens hervor, es sei ihm vor allem daran

gelegen, den historischen Prozeß von Parsons Wahl der theoretischen
Vorläufer zu rekonstruieren, und nicht ein Urteil über das Faktum dieser Wahl
abzugeben, obwohl sie u.U. eine wichtige Rolle für die Etablierung eines
Kanons klassischer soziologischer Theorie gespielt haben könne. Camic ist
äußerst vorsichtig in der Interpretation von Parsons Wahlentscheidung: Zwar
weist er die Unterstellung zurück, Parsons habe damit ein instrumentelles
Manöver vollzogen, um der damals lokal vorherrschenden Meinung Genüge zu
tun. Er vermutet, daß sich der Einfluß der europäischen Denker auf viel subtilere

Weise, erst im Laufe der Zeit, während der Ausarbeitung seiner wesentlichen

Argumente zuungunsten der Institutionalisten durchgesetzt habe. Dennoch
kommt Camic (1992, 438) im Rückblick auf die Zeit, als der Prozeß der
Kanonbildung noch im Gange war, zum Schluß, daß Faktoren der intellektuellen
Reputation bei Kollegen, die selbst keine Soziologen waren und oft auch wenig
informierte Werturteile abgaben, den Prozeß der Formierung eines Kanons
soziologischer Klassiker doch wesentlich beeinflußt haben.

Wenn Reputation hier „eine soziale Konstruktion bedeutet, die dem
gemeinsamen Glauben an die Exzellenz einer Person oder eines Werkes etc.
einer bekannten Person" Ausdruck verleiht (Camic 1992,433), so läßt sich im
dargestellten Prozeß der Vorläuferwahl bei Parsons eine weitere Stufe der

Hochstilisierung bestimmter Denker zu „Riesen der Soziologie" erkennen.

3. Der Kanon als fiktive Zentralperspektive

3.1 Die soziale Funktion eines Kanons

Im heutigen Sprachgebrauch Findet der Ausdrucks „Kanon" vor allem in religiösen

Bereichen häufig Verwendung. Es gibt den alttestamentlichen und den
neutestamentlichen Kanon bei den Christen und den Koran als die heilige
Schrift des Muslims. In diesen Zusammenhängen bedeutet Kanon jeweils eine
Sammlung von tradierten Texten, deren Authentiziät als sogenannte Schriften
der Offenbarung in Abgrenzung zu anderen Schriften, die als nicht zum Kanon
zugehörig definiert werden, für allgemein verbindlich erklärt wird. Die Fixierung
eines Kanons ist jeweils Resultat langwieriger Auseinandersetzungen und

Streitigkeiten, und Dissens über die Verbindlichkeit eines als gültig erklärten
Kanons gibt häufig Anlaß zu Abspaltungsprozessen und Sektenbildungen.



220 Otto Nigsch

Diese heute vorwiegend an religiös-kirchliche Kontexte gebundene Kategorie

des Kanons darf jedoch nicht den Blick dafür verstellen, daß in analoger
Weise auch in anderen Bereichen kognitive Systeme mit einem hohen
Verbindlichkeitsgrad existieren, also auch andernorts ein der Kanonbildung analoger

Vorgang der sozialen Normierung von Denkinhalten vor sich geht, der
zugleich auch als Prozeß der Bildung sozialer Systeme angesehen werden
kann.

Der Ausdruck „Kanon" wurde bei den Griechen verwendet im Sinne von
Exaktheit, Richtschnur, Grenzlinie, Regel und Norm, kommt jedoch aus dem
Semitischen, wo er ursprünglich das Rohr bedeutete, das zur Herstellung von
Körben und Meßruten diente. Im Mittelalter spielte nicht nur der kirchenrechtliche
Kanon, sondern auch der medizinische Kanon von Avicenna (980-1037) eine

große Rolle. Diese Enzyklopädie des medizinischen und pharmakologischen
Wissens stand in Europa bis in die zweite Hälfte des 17. Jhdts. in hohem
Ansehen (Sabra 1974, 876).

Ähnliche Abgrenzungsprobleme, wie sie bei jeder Kanonbildung beobachtbar

sind, liegen auch bei der Festlegung der Grenzen von Wissenschaft vor, sowohl
was ihren Inhalt und auch ihren zeitlichen Beginn betrifft als auch bei der

Bestimmung des Verhältnisses einzelner Disziplinen der Wissenschaft zueinander
und ebenso bei Fragen der weiteren Differenzierungen des wissenschaftlichen
Tätigkeitsfeldes in immer neuere Arbeitsgebiete mit teils recht variablen und
unscharfen Grenzen. Dem liegen, was nicht immer mitberücksichtigt werden
kann, die beiden folgenden Tatsachen zugrunde: Einmal, daß Wissenschaft
den Anspruch erhebt, mit einem besonderen methodischen Instrumentarium
Probleme eines speziellen Gegenstandsbereiches auf besonders kompetente
Art und Weise zu bearbeiten. Es sind dies Tätigkeiten, deren Faszination aus

der Entdeckung von neuem Wissen über Objekte bzw. der Erprobung von
bestimmten Interventionsmöglichkeiten in bestimmten Gegenstandsbereichen
resultiert, also eine scheinbar ausschließliche Bestimmtheit von ihren Objekten
her, verbunden mit dem Anspruch von Objektivität, die einer besonderen

gesellschaftlichen Reputation würdig ist. Andererseits aber realisiert sich dieser

Objektbezug mit den Mitteln, die eine vorgegebene Kultur bereitstellt bzw.

möglich macht und in gesellschaftlich zugelassenen Formen. Die angeblich
reine Orientierung am Gegenstand und seiner Bearbeitung vollzieht sich
normalerweise in gesellschaftlichen Formen, die, wie das Beispiel der Kanonbildung
bzw. der Codifizierung eines bestimmten Wissens zeigt, den vorgeblich reinen,

von nichts anderem beeinflußten Gegenstandsbezug letztlich als illusionäre
Prämisse erscheinen lassen müssen. Indem Wissenschaftler ihre Wissenskonstruktionen

über Seinsbereiche errichten, etablieren sie gleichzeitig ein soziales

Beziehungssystem mit all seinen Implikationen, die dann wieder Gegen-



Kanon und Krise der Soziologie 221

stand der Wissenschaftsforschung, insbesondere der Wissenssoziologie sein
können und es auch sind.

Als Kanon läßt sich also jener harte Kern von kognitiven Elementen eines
sozialen Feldes betrachten, der das als verbindlich Anzuerkennende mit einiger

Bestimmtheit umschreibt, Bezugspunkte der Legitimation fixiert und ein
gewisses Maß an Identität zwischen jenen stiftet, die diese Wissenbestände als
ihre eigenen betrachten. Man kann darin auch besondere Aspekte von Prozessen

der Institutionalisierung, der Kristallisierung oder der Strukturbildung sehen,
die alle indizieren, daß dynamische Prozesse immer wieder zu Stabilitäten
führen, die von unterschiedlicher Dauer sind, weil auch ihre Resistenz gegen
Veränderungen variabel ist. Es gibt auch gute Gründe anzunehmen, daß Codi-
fizierung von Regeln und die Kanonisierung von Wissensbeständen in jenen
Bereichen einer Gesellschaft am besten elaboriert und mit Sanktionen belegt
sein werden, die für ihr Selbstverständnis und ihren Bestand als von größter
Bedeutung erachtet werden. Und umgekehrt wäre wohl auch davon auszugehen,
daß Wissensbestände umso weniger reglementiert sind, je geringer ihre Bedeutung

gesamtgesellschaftlich oder auch für einen gesellschaftlichen Teilbereich
veranschlagt wird.

Man könnte im Prozeß der Kanonbildung wohl auch mit einigem Recht die
schriftliche Dimension des Prozesses der Institutionalisierung sehen. Bestimmte
Schriften bestimmter Autoren erhalten damit den Rang des Exemplarischen
und Maßgeblichen im strengen Sinn des Wortes, daß damit eben Maßstäbe

gesetzt werden, die verbinden und trennen, Grenzlinien zwischen Zugehörigem
und Nicht-Zugehörigem ziehen. Ein Bezug auf und ein Bekenntnis zu einem
bestimmten Kanon stiftet eine gewisse Identität, mag diese auch noch so brüchig
sein. Ein Kanon fundiert einen (Minimal-) Konsens hinsichtlich einer bestimmten
Sicht der Probleme und einer bestimmten Art und Weise, sie zu bearbeiten.
Der Hinweis auf eine „bestimmte" Sicht und eine „bestimmte" Art der
Bearbeitung ist keineswegs so aufzufassen, daß damit Spielräume in der Akzentsetzung

und die Ausbildung unterschiedlicher Meinungen keinen Platz mehr
hätten. Verschiedene Paradigmen innerhalb eines einzigen Kanons sind

keineswegs ein Widerspruch. Denn wo derartige Spielräume beschnitten sind,
macht sich steriler Dogmatismus breit, hält Sektierertum Einzug. Dies blockiert
dann offensichtlich auch alle Möglichkeiten weiterer Entwicklung, führt zu
Stillstand, der Lebendiges erstarren läßt.

Wenn Wissenschaft Entwicklung und Veränderung nicht nur zu analysieren,

sondern auch zu beeinflussen beansprucht, so stellt sich die Frage nach
dem Verhältnis von Kanon und Veränderung. Fürs erste bieten sich zwei
Denkalternativen an: Einmal eine zu starke Bindung an einen traditionellen



222 Otto Nigsch

Kanon, die hinderlich sein kann, sich auf neue Phänomene in neuen Bereichen
mit der notwendigen Offenheit und Ungezwungenheit einzulassen; dann aber
auch die Möglichkeit, einen Kanon als Bezugspunkt für wenig wichtig zu
halten, wenn nicht völlig außer acht zu lassen. Mag eine solche Vorgehensweise
— soferne sie praktisch überhaupt realisierbar ist - für einzelne einen lustvollen
Zugang zu und einen neuen Umgang mit neuen Bereichen ermöglichen, so
wird damit, je mehr einem Fach zugehörige Forscher und Lehrer eine solche
Vorgehensweise für notwendig im Sinne des Wachstums wissenschaftlicher
Erkenntnisse halten, der Auflösung einer scientific community mit allen ihren
Konsequenzen der Weg bereitet.

Die diskutierten Alternativen scheinen als Denkmodelle möglich, aber nicht
zwingend realitätsnah zu sein, so daß sich als weitere Vorstellung der Gedanke

aufdrängt, einen Kanon vorwiegend in der symbolischen Ordnung verankert
zu sehen. Damit ist die Bereitschaft gemeint, die wissenschaftliche Tätigkeit
der Gegenwart als in der Tradition von dieser und jener großen Figur stehend

zu deklarieren. Dies kann einmal geschehen durch äußere Verweise, die vom
Inhalt her keineswegs erforderlich wären, aber auch auf dem Wege einer
„Rekonstruktion" der Theoriebestände der Altvorderen, wobei offen bleibt, ob
mit einer solchen Rekonstruktion nicht werkfremde Elemente eingeschmuggelt
werden. Auch das mag vorübergehend für einzelne Akteure zielführend sein -
Tote setzen sich nicht zur Wehr gegen Kuckuckseier -, längerfristig werden
derartige Praktiken ebenfalls Zersplitterung und Zerfall einer Fachdisziplin
beschleunigen.

Es ist also durchaus sinnvoll, auch auf die Soziologie die Kategorie eines
Kanons und die damit bezeichnete Realität, das die Soziologie Charakterisierende,
das Identitätsstiftende, sie von anderen Fächern Unterscheidende oder wie man
immer dies in Worten ausdrücken mag, anzuwenden. Natürlich läßt sich dagegen
der Einwand vorbringen, dies sei eine veraltete essentialistische Denkweise,
die auf einen Substantialismus hinauslaufe, der sich heute kaum mehr rechtfertigen

lasse. Dafür ließen sich zweifellos auch einleuchtende Argumente
beibringen. So einsichtig diese auch sein mögen, sie finden die Grenze ihrer
Überzeugungskraft am Faktum der objektiven Seite der Existenz einer
institutionalisierten Disziplin, an ihren organisatorischen Funktionsbedingungen.
Was damit gemeint ist, ließe sich auch als der hardware-Aspekt der Angelegenheit
begreifen: Jede institutionalisierte wissenschaftliche Disziplin braucht Geld,
Personal, Räumlichkeiten; es bedarf gewisser Richtlinien der Rekrutierung
von Personal, eines fachbezogenen Programms für Forschungsaufgaben, eines
Curriculums für die Lehre und eines Kriterienkataloges, um fachbezogene
Prüfungsrituale vollziehen zu können. Mangelt es an den genannten Voraus-



Kanon und Krise der Soziologie 223

Setzungen, so kann ein Fach sich zunächst einmal nicht weiter entwickeln, in
der Folge aber nicht einmal mehr seine Bestände erhalten.

In der Beobachtung von Charles Camic (1992, 439), daß an einem wichtigen

Punkt der Bildung eines soziologischen Kanons dieser selbst von häufig
uninformierten fachfremden Kollegen - gemeint sind damit vor allem
Fachvertreter der Nationalökonomie in Harvard - beeinflußt worden ist, läßt sich
mehr als nur ein nebensächlicher Forschungsbefund erkennen. Sie kann auch

Ausgangspunkt weiterer Überlegungen sein: Zunächst einmal zur Frage eines

soziologischen Kanons als solchem führen, ob es einen gibt, worin er besteht
und wie er entstanden ist, dann weiters zur Frage, ob Kanonfragen der Soziologie

etwas mit ihren gegenwärtig häufig artikulierten Krisenerfahrungen zu tun
haben und schließlich, inwiefern diese Krisenerfahrungen umweltbedingt, d.h.

von Veränderungen im gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Umfeld
mitbedingt, also auch als vorübergehende Erscheinung zu betrachten sind.

Die erste Frage, die sich auf die Existenz eines soziologischen Kanons
bezieht, ist ungewohnt, sowohl was die Verwendung des Ausdrucks wie auch
die damit bezeichnete Sache betrifft. In durchaus analoger Weise wie Charles
Camic beim jungen Parsons der 30er Jahre spricht auch Carlo Mongardini im
Zusammenhang mit der Charakterisierung der Zeit des jungen Pareto explizit
dessen Bedeutung für die Kanonbildung an. Pareto sei nicht der einzige gewesen,
„der in jenem historischen Moment beginnt, neue Wege der Forschung zu
suchen, die den Kanon der marxistischen Soziologie oder den „idealistischen
Sozialismus", bei dem Dürkheim schon in den Règles de la méthode sociologique
angelangt ist, überwinden" (Mongardini 1976, 21). Insgesamt ist jedoch die
Frage nach einem Kanon der Soziologie keine die Fachgemeinschaft brennend
interessierende Frage. Denn dies gibt jedem einzelnen, der sich ihr zugehörig
fühlt, zunächst einmal die Möglichkeit, nach Gutdünken seine Verbindungslinien
zur Fachgeschichte herzustellen. Ein Blick in die einführenden Lehrbücher
und Textsammlungen, die einen Überblick vermitteln sollen, findet jedoch
eine gewisse Konstanz bei immer wiederkehrenden Themen, deren Behandlung
jeweils mit bestimmten Autoren in Verbindung gebracht wird. Näher an die
Frage eines Kanons führt das Bild von den „Riesen" heran oder die Berufung
auf die sogenannten Klassiker. Am Beispiel von Max Weber sind einige Schritte
dieser Hochstilisierung zum Riesen und Klassiker rekonstruiert worden, die
durchaus den Schluß rechtfertigen, daß dabei ein beträchtliches Maß an
historischer Kontingenz zu einer sich nahezu selbst rechtfertigenden Entwicklungslinie

geradegebogen worden ist. Gegenwärtige Versuche, die „große Theorie"
Parsons' weiterzuschreiben, lassen sich als Versuche interpretieren, den
historischen Kanon mit variablen Akzentsetzungen und unter Einführung zusätzlicher,

den Kanon erweiternder Elemente bis in die Gegenwart zu verlängern,



224 Otto Nigsch

dem Fach damit eine solide Grundlage zu geben. Derartige ehrenwerte
Ambitionen suggerieren Kontinuität und Aktualität, vermögen aber einer um
sich greifenden Verunsicherung und expliziten Beschwörung einer Krise der
Soziologie, ja sogar Befürchtungen ihrer Auflösung, keineswegs wirksam
entgegenzutreten. Möglicherweise lassen sich über die Krisenerfahrungen der
Klassiker selbst, die Art ihrer Krisenbewältigung und den nachfolgenden
Kanonisierungsprozeß einige Anhaltspunkte für ein besseres Verständnis dessen

gewinnen, was heute als krisenhaft und krisenanfällig empfunden wird.

3.2 Artikulationen der Krise

Zunächst einmal wäre vorauszuschicken, daß die Wissenschaften gar nicht
selten als in Krisen befindlich beschrieben werden. Husserl hat beispielsweise
1936 eines seiner letzten Werke der „Krise der abendländischen Wissenschaft"
gewidmet. Fünfzehn Jahre zuvor hatte Adolf Günther die „Krise der Wirtschaft
und der Wirtschaftswissenschaft" veröffentlicht. Der Ausdruck „Krise" soll in

derartigen Zusammenhängen einen desolaten Zustand bezeichnen, dessen

Symptome darauf hindeuten, daß es so wie bisher nicht mehr weitergehen
kann. Dabei wird meist übersehen, daß das Wort Krise eine ambivalente Phase

eines Prozesses anspricht. Charakteristisch für eine solche Phase ist, daß die
Entwicklung, wenn sie weitergeht wie bisher, einem katastrophalen Ende

entgegenstrebt, oder aber, soferne aus irgendwelchen Gründen der Prozeß in
eine andere Richtung zu laufen beginnt, eine Neustrukturierung, Wiederherstellung

und Stabilisierung eintreten kann. Thematisierungen einer Krise lassen

sich also auch als Teil einer unerläßlichen und ebenso heilsamen Selbstreflexion

betrachten, die sich keineswegs nur aufs Lamentieren beschränken muß.
Bloße Krisenrhetorik ist wenig zielführend. Erst wenn sich ihr auch eine
zutreffende Krisendiagnostik zugesellt, vermag sie jenen nützlichen Punkt eines
sichtbaren Umschwunges zu markieren.

Wer sich die Mühe ersparen will, Krisenbeschreibungen aus jüngerer Zeit
selbst zusammenzutragen, findet eine umfangreiche Sammlung davon im
Jubiläumsband der „Sozialen Welt" (1989), den Ulrich Beck anläßlich ihres

40-jährigen Bestehens herausgegeben hat. Birgitta Nedelmann bezeichnet dieses

Produkt als „Selbstbesinnung über Zustand und Perspektiven des Faches", als

peinlich und bewegend. Die Peinlichkeit resultiere aus der Larmoyanz und
dem eitlen Selbstdarstellungsbedürfnis einiger Autoren, das Bewegende bestehe

darin, daß es sich dabei um ein „einmaliges Dokument über die anomischen
und selbstdestruktiven Tendenzen innerhalb der gegenwärtigen bundesrepublikanischen

soziologischen Gemeinschaft" handle (Nedelmann 1992, 144). Mit
der Orientierung an den drei Fragen: Welche Diagnose? Wie ist der diagnostizierte



Kanon und Krise der Soziologie 225

Zustand zu erklären? Reaktionen der Autoren darauf? werden zweifellos die
wesentlichen Momente eines Krisendiskurses angesprochen.

Zum ersten, der Diagnose: Manchen Autoren genüge es nicht, von Krise zu
sprechen; sie sähen bereits das unheilvolle Ende dieser Krise und die Soziologie

in Auflösung begriffen, vor ihrem oder bereits im Zusammenbrechen. Als
Indizien dafür werden bemüht: das Ende der klassischen Makrosoziologie,
mitbedingt durch eine mikrosoziologische Revolution; Verabschiedung von
einem heilswissenschaftlichen Selbstverständnis, das selbst einem
Modernisierungsprozeß und Entzauberungsprozeß unterliege, an dessen Ende der
Abschied von der Soziologie stehe; die Distanzierung der Fachvertreter von ihrem
Fach, indem sie zum Philosophen oder Ethnologen, zum allgemeinen
Sozialwissenschaftler oder gar zum Anti-Soziologen mutieren.

Zum zweiten, der Erklärung des Zustandes, stellt Nedelmann (1992, 144)
eine erstaunliche Unbeholfenheit fest, den beklagten Zustand auch soziologisch
zu reflektieren. Ja, sie geht sogar so weit zu behaupten, daß jene am schwärzesten

sehen, die am wenigsten in der Lage sind, die Situation mit Hilfe des

Instrumentariums der eigenen Profession zu reflektieren. Autoren, die
wissenschaftssoziologisch argumentieren, bemängeln die Absenz - im Gegensatz
etwa zur Medizin, der Rechtswissenschaft oder der Ökonomie - eines eigenen
Rationalitätskriteriums und die Unfähigkeit, dem doppelten Legitimitätsproblem
zu begegnen: dem Problem der Binnenlegitimität, das sich daraus ergebe, daß

weder ein Minimalkonsens über die Kriterien und Standards der Profession
bestehe und darum - damit zusammenhängend - auch die Möglichkeit fehle,
sich eindeutig von den Nachbardisziplinen und der nicht-wissenschaftlichen
Öffentlichkeit abzugrenzen; und weiters dem Problem der Außenlegitimität,
womit ein sogenanntes Leistungsdefizit des Faches angesprochen werde, also
die Tatsache, daß andere Wissenschaften wie Ökonomie, Biologie oder
Rechtswissenschaften zur Lösung akuter gesellschaftlicher Probleme stärker
gefragt seien als die Soziologie (Nedelmann 1992, 147). Daraus ergebe sich
dann, leicht nachvollziehbar, ein verhängnisvoller Teufelskreis: Das
„Leistungsdefizit bewirkt, daß ihre soziale Geltung und Außenlegitimität noch
weiter sinken. Diese Schwäche wirkt wiederum negativ auf die Bemühungen
der Profession zurück, ihre eigene Identität zu bewahren und die Kriterien der

Binnenlegitimität zu homogenisieren" (a. a. O.).

Es entsteht also ein Zustand der Anomie, als Resultat aus dem Verlust eines
klassischen und unentbehrlichen Gegenstandes der Soziologie, der Institutionen
der staatlichen Ordnung, oder, was auf dasselbe hinausläuft, aus einer angeblichen

Individualisierung der Soziologie, womit der Soziologie das Grab
geschaufelt werde. Der häufig eingeforderte Bezug auf die Klassiker und die



226 Otto Nigsch

gründliche Auseinandersetzung mit ihnen sei durchaus ambivalent zu sehen:

Wollen die einen damit einen Anschluß an deren programmatisches Anliegen
herstellen, den Prozessen der Vermittlung zwischen Interessen unterschiedlichen
Institutionalisierungsgrades und unterschiedlicher Institutionalisierungsarten
nachgehen, so sehen andere im nachhaltigen Studium der Klassiker einen
Ausdruck der Krise selbst oder das Bemühen, die Krise zu verdecken (Krisenkitt).

Auf Anomie folgt, dem bekannten Schema der Soziologie entsprechend,
auch bei Soziologen selbst Apathie, Rückzug und Ritualismus als Reaktion auf
die Krise. Die Apathie manifestiere sich in einer Mischung von multidimensio-
naler gleichgültiger Vielfalt und demonstrativer Kommunikationsindifferenz:
gegenseitige Nichtbeachtung von Empirikern und Theoretikern, konfliktloses
Nebeneinander verschiedener Paradigmen, als Wurzelboden für Selbstzufriedenheit

und individualisierte Anpassung an die anomische Situation. Als
Tendenzen des Rückzugs werden die Selbststilisierung der eigenen Person
interpretiert und die Manie, sich durch Neologismen zu profilieren, als Tendenzen
des Ritualismus die folgenlosen Beschwörungen der Interdisziplinarität.

Am Schluß ihrer kritischen Sichtung eines voluminösen Bandes zur Krise
der bundesrepublikanischen Soziologie stellt Nedelmann einige Überlegungen
über Auswege aus dem Teufelskreis an. Moralische Appelle seien wenig geeignet,

professionellen Zerfallserscheinungen entgegenzuwirken. Solange das
Binnenmilieu schwach und unstrukturiert sei, könne die soziologische
Gemeinschaft dem Druck nicht standhalten, der vom derzeitigen Zeitgeist des

Antiintellektualismus und der Abrechnung mit der 68er-Generation auf sie

ausgehe. Gelinge es nicht, diesem Druck wirksam zu begenen, so wäre für
viele ihr Zerfall ein willkommenes Ereignis (Nedelmann 1992, 151). Darüber,
wer mit den „vielen" gemeint sein könnte, also über jene, denen die Soziologie
heute ein Dorn im Auge ist, die von ihrem Zerfall profitieren würden, finden
sich leider keine weiteren Aussagen.

Vergleichbare Standortbestimmungen zur Soziologie in der Schweiz,
Deutschland und Frankreich wurden auf dem IX. Kongress der Schweizerischen
Gesellschaft für Soziologie in Neuchâtel im Oktober 1991 vorgelegt. Die dort
präsentierten Analysen sind hier insofern von Interesse, als sie es gestatten, das

Bild von einer Krise der gegenwärtigen Soziologie,2 wie oben angesprochen,
zu verallgemeinern, zu relativieren oder als nicht den Verhältnissen entsprechend

zu betrachten.

Was die Darstellung der Verhältnisse in der Bundesrepublik betrifft,
versucht Hans-Peter Müller (1992, 751 ff.) zunächst einen anscheinend objekti-

2 Vgl. dazu auch die Beschreibung der Situation der Soziologie in Österreich von Hans G.

Zilian (1992, 20 f.).



Kanon und Krise der Soziologie 227

ven, weniger düster gezeichneten Bericht zu geben. Am Ende seines Beitrages
greift er dann aber doch ausdrücklich bereits Bekanntes als deutlich sichtbaren
Trend der 80er Jahre auf: den sinkenden Einfluß der Soziologie auf die Politik
und den öffentlichen Diskurs, ein Abtreten der Rolle der Wortführerschaft an

die Philosophie (Debatten um die Postmoderne) und Geschichtswissenschaft

(Historikerstreit), den Verlust an Attraktivität für Studierende, der sich das

Fach in früheren Jahren erfreute. Doch sei der offensichtliche Niedergang des

Prestiges dieser Wissenschaft nicht Grund genug, über Krise und Ende der

Sozioloige zu lamentieren, denn sie sei auch in den 80er Jahren mit beträchtlichen

theoretischen und empirischen Leistungen hervorgetreten. Und abschließend:

„Nicht die Soziologie in Deutschland, sondern die deutschen Soziologen
sind in einer Krise. Sie sind alt geworden und sollen mehr die Ruhe pflegen,
denn der Generationswechsel ist bereits im vollen Gange" (Müller 1992, 761).
Eine neue Generation und bedrückende gesellschaftliche Probleme der 90er
Jahre sollten Grundlage eines vorsichtigen Optimismus sein.

Der Kongress in Neuchâtel hat mit der Wahl seines Generalthemas „Soziologie

der Schweiz, Soziologie in der Schweiz" Selbstreflexion und
Standortbestimmung des Faches bereits im Programm festgeschrieben; offensichtlich
nicht so sehr aus Anlaß eines zu feiernden Jubiläums, was Inszenierung und
Zelebrierung der eigenen Identität für selbstverständlich, wenn nicht für
unumgänglich erscheinen läßt. Den Grund der Selbstthematisierung präzisiert François
Hainard: Zwar lassen sich bei der Einordnung der Soziologie in der Schweiz
sowohl positive wie auch negative Aspekte erkennen, doch insgesamt steht sie

seiner Meinung nach vor einem Scheideweg mit den Alternativen eines neuen
Aufbruchs oder einer risikoreichen Stagnation (Hainard 1992, 151). Zu den

positiven Aspekten, auch von anderen Referenten betont, ist jedenfalls die — im
Vergleich zu Frankreich und Deutschland mit einem gewissen Zeitverzug -
erfolgreiche Institutionalisierung der Soziologie und die Konsolidierung
fachspezifischer Forschungstätigkeiten zu rechnen. Anfängliches Mißtrauen von
Seiten der politischen Behörden, die Abwehrreflexe einer weithin verständnislosen

Gesellschaft sind der Einsicht gewichen, daß soziologische Forschung
für Diagnose und Bearbeitung gesellschaftlicher Probleme durchaus von Nutzen

sein kann. Mit dieser Einsicht ist auch die Bereitschaft verbunden, den

Zugang zum erforderlichen Minimum an Forschungsmitteln zu ermöglichen.
Dennoch profitiert nach Ansicht Hainards die Soziologie aus der generell
verstärkten Nachfrage nach soziologischen Analysen nur in eingeschränktem Maße:
Denn einerseits sei die Forschung im wesentlichen auf die Universitäten
konzentriert, also eingebunden in die vielfältigen anderen Verpflichtungen und
dadurch beeinträchtigt. Andererseits aber würden diese Forschungsaufgaben
von Vertretern anderer sozialwissenschaftlicher, ja sogar auch von Angehöri-



228 Otto Nigsch

gen technischer Fachdisziplinen durchgeführt, was nicht so ohne weiteres zur
Kenntnis genommen werden dürfe. Es gelte, „das uns zustehende Terrain zu
besetzen", selbstreflexiv zu sein, „um sich besser zu analysieren und besser
verkaufen zu können" (Hainard 1992, 153).

Eine unverkennbare Wendung zum Besseren wird auch von den anderen
Referenten dieses Kongresses wiederholt unterstrichen. Die Zeiten, in denen

man die Schweiz als eine „soziologische black box" - so Peter Heintz 1971 —

betrachten konnte, gehörten endgültig der Vergangenheit an, ebenso die großen
Auseinandersetzungen um einzelne soziologische Publikationen, die Anstoß
erregten (vgl. Hutmacher 1992, 170). Trotzdem, das Goldene Zeitalter sei noch
keineswegs angebrochen.

Die Ambivalenz der Erfolgsmeldungen der Gegenwart illustriert der Beitrag
von Uli Windisch, der vor allem den scharfen Kontrast zwischen robuster
Institutionalisierung und dem Geist, der in der Institution lebt, herausarbeitet.
Rückblickend auf die späten 60er Jahre beschreibt er diese gleichsam als die
charismatischen Gründerjahre: eine bewegte Periode, in der die Studierenden
sich wenig um die beruflichen Möglichkeiten kümmerten, weil sie ohnehin
überzeugt waren, daß es kaum solche gebe. Dennoch sei das soziale und
politische Engagement in einer stimulierenden Atmosphäre hoch gewesen: Es

wurde viel diskutiert und das Studium mit einem hohen Maß an Autonomie
selbst organisiert, mitunter ideologischen Vorlieben allerdings mehr Gewicht
beigemessen als der Kultivierung akademischer Forschung. Das alles habe
sich gründlicher geändert, als es vor zehn, ja nicht einmal vor fünf Jahren
vorauszusehen gewesen wäre. Heute könnten zahlreiche Forschungsvorhaben
nicht durchgeführt werden, weil sich dafür keine qualifizierten Mitarbeiter
finden ließen. Weitere Paradoxien ortet Windisch (1992, 156) auch auf der
Seite der Studierenden: Nur vage Vorstellungen sowohl von der Soziologie
wie auch von dem, was sie tun wollen, nur wenige, die mit einem Projekt zur
Soziologie kommen, mit einiger Entschlossenheit in einem ambitionierten
Lebensprojekt engagiert sind.

Das Image der gegenwärtigen Soziologie sieht Uli Windisch noch zu sehr
mit Politik und Ideologie konnotiert und daher der Realität gegenüber im
Verzug. Weitere Rückschlüsse auf gesellschaftliche Stellung und Image der

Soziologie in der Schweiz gestattet der Forderungskatalog für künftige
Maßnahmen: Abgrenzung von Politik, Ideologie und Journalismus einerseits,
vermehrte Anstrengungen um Öffentlichkeitsarbeit andererseits. Denn die
Forschungsergebnisse sind medial zu wenig präsent, Journalisten fahren oft
lieber nach Paris, um dort jemand zu interviewen; oder „man benützt unsere
Arbeiten, ohne die Quellen zu zitieren, kommt zu uns lediglich, um uns



Kanon und Krise der Soziologie 229

auszuquetschen wie eine Zitrone und dann eine Sendung zu machen" (Windisch
1992, 163). Daher sei mehr Öffentlichkeitsarbeit unerläßlich, sei es über die
Herstellung von Filmen, die Popularisierung von Forschungsergebnissen oder
die Abfassung einschlägiger Essays.

Für die französische Soziologie, wie sie François Chazel (1992, 197 ff.)
beschreibt, haben die 80er Jahre ebenfalls einen tiefgehenden Transformationsprozeß

mit sich gebracht. Es zeigen sich auch hier negativ einzustufende
Phänomene, die jedoch in keiner Weise Anlaß sind, eine Untergangsstimmung
heraufzubeschwören. Als Indizien einer Klimaverschlechterung werden angeführt:

Verlust der Führungsrolle, resultierend aus dem Entzug der Kompetenz-
zuschreibung bei der Steuerung von Veränderungsprozessen, ein Rückgang
des Interesses des gebildeten Publikums an soziologischen Büchern und eine
gesunkene Attraktivität der Soziologie für die neue Generation der Studenten,
also insgesamt eine Schwächung der Position der Soziologie im Äußeren, der
im Inneren jedoch einige wichtige Neuorientierungen entgegenstehen.

Globale Orientierungen, Marxismus und Strukturalismus haben nach
Ansicht Chazels ihren Einfluß weitgehend eingebüßt bzw. sind nahezu völlig von
der Bildfläche verschwunden. An die Stelle der früher vorherrschenden
deterministischen und subjektnegierenden Orientierungen tritt heute das Interesse

am Handeln des einzelnen. Dabei sind aber unterschiedliche Akzentsetzungen
festzustellen: einmal die Betonung der „Rückkehr des Akteurs", wie es Alaine
Touraine formuliert, dann aber der Figur des rational Handelnden im Sinne des

methodologischen Individualismus in Anlehnung an das ökonomische Paradigma.
Damit verbunden auch die Bemühungen um eine Klärung des Begriffes der
Rationalität und Bestrebungen, sich mit der Ökonomie auseinanderzusetzen
und das Verhältnis von Soziologie und Ökonomie neu zu formulieren (vgl.
Chazel 1992, 200). Neues Interesse wende die Forschung dem Studium sozialer

Netzwerke und sozialer Beziehungen (wie bei Simmel) zu, der Analyse von
Prozessen, Längsschnittanalysen, Biographien und der aktiven Rolle, die
Akteure dabei jeweils spielen.

Aufs ganze gesehen sieht François Chazel durchaus Gründe zum Optimismus,

die Kritik der Vergangenheit als erste Phase der Rekonstruktion. Zwar
gebe es starke Tendenzen nach einer Billig-Nutzung der Soziologie, erleichtert
durch die unzulängliche Professionalisierung der Disziplin, doch zeichne sich
jenseits ideologisch-reduktionistischer Sichtweise die Gestalt einer neuen
Soziologie ab, die am besten zu charakterisieren sei durch die Merkmale pluralistisch,

offen, attentiv und autonom, sowohl auf empirischer wie auch auf
theoretischer Ebene.



230 Otto Nigsch

Im Zusammenhang mit seinen Überlegungen zum „Ende der kritischen
Soziologie" umreißt auch Niklas Luhmann (1991, 147 ff.) seine Vorstellungen
von einer neuen Soziologie. Die gegenwärtigen Verunsicherungen der kritischen
Soziologie der bürgerlichen Gesellschaft führt er nicht auf politische, sondern
auf wissenschaftliche Innovationen zurück. Insbesondere meint der damit die
erst „in jüngster Zeit" gemachte Erkenntnis von der Fragwürdigkeit der Prämisse
eines Objektes „Gesellschaft", das beobachtungsunabhängig gegeben sei. An
die Stelle einer Soziologie, die der Perspektive eines Weltbeobachters erster
Ordnung verpflichtet sei, setzt er eine Soziologie der Beobachtung zweiter
Ordnung. Dies führt dann dazu, daß nicht mehr festgestellt werden könne, „wie
die Welt wirklich beschaffen ist, sondern nur, wie sie übereinstimmend konstruiert
werden kann mit der Folge, daß die Kommunikation fortgesetzt werden kann
und nicht mangels Verständigungsmöglichkeiten abgebrochen werden muß"
(Luhmann 1991, 150). Für das Verhältnis der Soziologie zur Gesellschaft
bedeute dies nicht, daß die Distanz zwischen beiden sich vergrößere oder
verringere, sondern daß sich die Form der Distanz verändere. Mit der prinzipiellen

Preisgabe der Unterscheidung von Subjekt und Objekt verliere das Subjekt
auch die Möglichkeit, Gegenstände zu beurteilen und zu verurteilen, ohne sich
selbst zu treffen. Daher auch eine neue Positionsbestimmung für die Soziologie:
Sie „ist in der Gesellschaft für Beobachtungsfunktionen freigestellt, und gerade

ihre Autonomie ist die Form, mit der sie in das rekursive Netzwerk des

Beobachtens von Beobachtungen eingespannt ist, das heißt: gesellschaftlich
existiert" (Luhmann 1991,151 Wie diese Freistellung dann konkret realisierbar
sein soll, ist der Phantasie des Lesers überlassen. Als Freigestellte und
Wohlgenährte ist die Soziologie nach Ansicht Luhmanns jedenfalls der Notwendigkeit

enthoben, ihre gesellschaftliche Nützlichkeit unter Beweis stellen zu müssen.
Wo noch von Kritik und Krise die Rede ist, handelt es sich nach Luhmann
lediglich um antiquierte Schemata der Semantik und der Rhetorik, die für die
bürgerliche Gesellschaft charakteristisch waren. Von äußeren Veränderungen
wie dem Zusammenbruch sozialistischer Politik- und Wirtschaftssysteme könne

jedenfalls kein Zwang zur Änderung der Perspektive ausgehen. So unmittelbar
könne die Soziologie nicht auf unbestrittene Tatsachen reagieren, dies tangiere
sie nicht in ihren konstitutiven Einstellungen (Luhmann 1991, 147).

4. Die Krise im Lichte der Probleme der Kanonbildung

Wenn heute vermehrt von einer Krise der Soziologie, soferne nicht generell, so
doch zumindest im deutschen und frankophonen Sprachraum Europas die Rede

ist, so handelt es sich dabei keineswegs um ein Unglück, das über Nacht



Kanon und Krise der Soziologie 231

hereingebrochen wäre. Der Anfang des Prozesses, der zur heutigen Situation
geführt hat, ist auf die frühen 70er Jahre zurückzuführen, als die Hoffnungen
auf eine weitreichende gesellschaftliche Transformation sich in Anbetracht der
wachsenden ökonomischen Schwierigkeiten zusehends rascher verflüchtigten.
Der Kapitalismus bzw. die soziale Marktwirtschaft, wie andere dieses System
bezeichnen, glitt nach einer ungewöhnlich langen Phase des Aufschwunges
und der Prosperität mehr und mehr in einen Zustand, in dem sich die
Schwierigkeiten häuften. Damit waren auch die Träume von einer humanen Gesellschaft
ausgeträumt. Technologische Innovationen, Steigerung der Produktivität, um
international konkurrenzfähiger zu sein, Rationalisierungen und damit
einhergehende Arbeitslosigkeit etablierten sich als beunruhigende Dauerphänomene.
Die Spaltung der Gesellschaft in Krisengewinner und Krisenverlierer führte zu
dem, was manche als die Zwei-Drittel-Gesellschaft bezeichneten.

Auf der politischen Ebene brachten diese Jahre eine Aufwertung eher
konservativer Grupppierungen. Dies manifestierte sich nicht nur in diversen
Beschwörungen des Wertkonservativismus als Gegenmittel, sondern auch in der
Installation konservativer Regierungen, deren liberalistische Programme die
richtige Antwort auf die neuen Herausforderungen zu sein versprachen und
sich auch in demokratischen Wahlen als mehrheitsfähig erwiesen haben.
Reaganomics und Thatcherismus waren die neuen Leitbilder, die über eine
bemerkenswerte Zeitspanne dem öffentlichen Geschehen ihre Signatur
aufzuprägen vermochten. Doch auch ihre Zeit war begrenzt, weil ihre Programmatik
neben der Lösung anstehender Probleme ebenso viele neue erzeugte.

Derartige Veränderungen mußten natürlich auch Auswirkungen auf den
wissenschaftlichen Bereich mit sich bringen. Man begann den Sinn der
Geisteswissenschaften anzuzweifeln, und deren Vertreter hatten nach
Argumenten zu suchen, wie ihre Existenz gerechtfertigt und mit welchen neuen
Funktionsbestimmungen sie dennoch legitimiert werden könnten. An
sozialistischen Vorstellungen orientierte Theorien büßten sukzessive zunächst ihre
Faszination, dann aber ihre Plausibilität überhaupt ein. Der Zusammenbruch
der realsozialistischen Länder des Ostens ist hier lediglich als spektakulärer
Abschluß einer längeren Entwicklung anzusehen, keineswegs aber als
unerwarteter Infarkt einer unangefochtenen Doktrin. Dabei ist die offensichtliche
Ungleichzeitigkeit der Entwicklung in den verschiedenen Ländern nicht zu
übersehen.

In der französischen Szenerie hatte die Absetzbewegung vom Marxismus
schon längst eingesetzt, als in anderen Ländern die paradigmatische Bedeutung

dieser Orientierung für ihre Anhänger noch weitgehend intakt war. Daher
auch die zeitlichen Unterschiede in der Datierung des Beginns der Suche nach



232 Otto Nigsch

neuen Fundierungsmöglichkeiten der Soziologie in Anlehnung an die
verschiedenen Spielarten phänomenologischer Philosophie oder andere
unkonventionelle Denker wie Friedrich Nietzsche, Georges Bataille u. a. Diese
entschiedenen Versuche einer Neuorientierung waren notwendige Konsequenz
der Einsicht, daß sich die moderne Gesellschaft von der Position der marxistischen
Lehre her nicht mehr glaubwürdig kritisieren ließ. Mit einiger Verspätung erst
wurden dann diese Neuansätze in den Diskussionen um Moderne und
Postmoderne auch in der Soziologie des deutschsprachigen Raumes rezipiert. Wer
diese Diskussionen nachzuvollziehen suchte, dem wurde ein beträchtliches
Maß an Auseinandersetzung mit den philosophischen Grundlagen, auf denen
sie beruhten, nicht erspart. Damit rückte die Soziologie, zumindest partiell, um
ein beträchtliches Stück näher an die Philosophie heran.

Eine weitere Belebung der intellektuellen Landschaft der vergangenen Jahre

stellte der öffentlichkeitswirksame „Historikerstreit" dar, womit die
Auseinandersetzungen um die angemessenen Vorgangsweisen der Geschichtswissenschaft

gemeint sind. Für die Soziologie waren diese insofern von Bedeutung,
als mit der „oral history", einer methodischen Orientierung an der subjektiven
Sichtweise von Zeitzeugen und der damit einhergehenden Aufwertung der
subjektivistischen Perspektiven, sich auch neue Möglichkeiten einer qualitativen
Sozialforschung abzuzeichnen begannen. Diesbezügliche Bemühungen, die
der Etablierung einer Alltagssoziologie die Wege ebneten - was immer im
einzelnen damit gemeint sein mag - führten umso leichter zum Erfolg, als sie
sich mit den bereits seit längerem im Raum stehenden Forschungsansätzen der
Ethnomethodologie problemlos vereinbaren ließen, also eine Absetzbewegung
von den herkömmlichen Ansprüchen an eine Objektivität wissenschaftlichen
Arbeitens darstellen, deren Kriterien den Standards einer mechanistisch
verstandenen Naturwissenschaft entsprechen.

Keine Expansion der Perspektiven, sondern eher eine Wiederkehr des

Klassischen und die Aufwertung des Tradierten kennzeichnete hingegen die
Entwicklung der Nationalökonomie der vergangenen zwei Jahrzehnte. Damit
ist die Tatsache gemeint, daß der temporär dominierende politische Neokon-
servatisvismus die orthodoxe Nationalökonomie in die Position einer nahezu

uneingeschränkt geltenden Zentralperspektive rückte. Der homo oeconomicus
erwachte zu neuem Leben und begann, mit der Ausarbeitung unterschiedlich
etikettierter Varianten einer rationalen Handlungstheorie mehr Lebensraum zu
beanspruchen, indem die ökonomische Betrachtungsweise auch auf die Analyse
anderer, nicht primär als ökonomisch einzustufende Bereiche ausgeweitet wurde.
Dieser Sichtweise entsprechend hängt die Entscheidung des Kriminellen, die
böse Tat zu begehen oder zu unterlassen, davon ab, ob er nach gründlicher
Beratung mit sich selbst vom einen oder vom anderen den größeren Nutzen



Kanon und Krise der Soziologie 233

erwartet. Engagement in politischen Belangen erweist sich dementsprechend
nur dann als sinnvoll, wenn sich damit auch Vorteile errechnen lassen;
Bildungsbemühungen sind in ähnlicher Weise von Kosten-Nutzen-Überlegungen
abhängig, im familiären Bereich führt diese Sichtweise zur Frage, ob Kinder
eher als Investitionsgüter oder als Konsumgüter zu betrachten sind. Die
Ambivalenz derartiger Theoreme zeigt sich darin, daß sie einerseits mit dem

Nobelpreis honoriert (an Gary S. Becker 1992), andererseits aber des

Imperialismus (vgl. Meier 1993, 39) geziehen wurden. Vor fünfzig Jahren sah

sich Edgar Zilsel veranlaßt, die politische Ökonomie als die fortgeschrittenste
unter den Sozialwissenschaften zu bezeichnen, obwohl er gleichzeitg der Ansicht
war, daß „ökonomische Forschung stärker eigennützigen Interessen, politischem
Druck und Wunschdenken ausgesetzt ist, als dies bei irgend einer anderen
Wissenschaft der Fall ist" (Zilsel 1985, 189). Heute wirft Alfred Meier (1993,
39), selbst ein anerkannter Verteter des Faches, die Frage auf, ob die Ökonomie
nicht eine Quasireligion sei und die Gemeinschaft der Ökonomen nicht sekten-
hafte Züge angenommen habe. Donald N. McCloskey stellt die heutige
Ökonomie, gemessen an ihrer Arroganz, auf die Stufe moderner Medizinmänner.
„Ökonomen halten sich für die Physiker der Sozialwissenschaften. Aber sie
haben keine Ahnung vom Vorgehen auf dem Arbeitsfeld der Physik, und die
Physiker ihrerseits sind über den mathematischen Charakter der
Wirtschaftswissenschaft erstaunt" (McCloskey 1991, 85). Doch diese und ähnliche Fragen
sind bestenfalls Fragen, die das Selbstwußtsein der Ökonomen derzeit wohl
nicht in der geringsten Weise zu beunruhigen vermögen.

Ein Blick auf den Zeitabschnitt, dem die Entstehung der soziologischen
Handlungstheorie zugeordnet wird (nach Joas 1992, p. 19 die Jahre zwischen
1890 - 1920), also der Zeitraum des Wirkens jener Autoren, die heute als die
Klassiker gelten und somit als maßgeblich an der Entstehung eines soziologischen
Kanons beteiligt betrachtet werden, zeigt recht deutlich, daß auch damals die
Markierung von Grenzlinien der Soziologie zu ihren Nachbardisziplinen alles
andere als einfach und unumstritten gewesen ist; nicht nur deswegen, weil sich
die noch junge Soziologie mit Fragen beschäftigte, mit denen auch schon ältere
Disziplinen befaßt zu sein glaubten. Mindestens ebenso sehr fiel ins Gewicht,
daß diese Nachbardisziplinen selbst, insbesondere die Nationalökonomie, die
Geschichtswissenschaften und die Philosophie sich vor die Aufgabe gestellt
sahen, ihre innerdisziplinären Auseinandersetzungen zu bereinigen und ihr
jeweiliges Fach durch Erneuerung der Fundamente auf eine solide und nicht
ohne weiteres anfechtbare Basis zu stellen. Die Ökonomen sahen sich gezwungen,

in einem heftig geführten Methodenstreit Position zu beziehen. Die Historiker

waren in jahrzehntelange Konflikte um die Anerkennung der Eigenständigkeit

ihrer Disziplin und die ihr angemessenen methodischen Standards



234 Otto Nigsch

involviert. Der Philosophie erging es nicht besser, eine vereinheitlichende
Klammer fehlte mehr denn je, Neuinterpretationen von Kant und Hegel
konkurrierten mit Rückgriffen auf Aristoteles und den verschiedenen Bemühungen

um eine lebensweltliche oder phänomenologische Neubegründung.

Auf diesem Hintergrund wird auch die damals offen vorgetragene Polemik
gegen die noch junge Soziologie verständlich und ebenso die Vorsicht jener,
die sich für ihre Fragestellungen interessierten, sich ihr auch disziplinär
zuzuordnen.

Die Entstehungsbedingungen der Soziologie zu berücksichtigen scheint
also eine unabdingbare Voraussetzung für ein angemessenes Verständnis der
Schriften jener zu sein, die dann später als ihre Klassiker bezeichnet worden
sind. In ihren Werken, die auch als die konstitutiven Elemente eines soziologischen

Kanons anzusehen sind, spiegelt sich ein doppeltes Bemühen: einerseits
eine neue Forschungsperspektive zu begründen, dafür aber andererseits eine
Form zu finden, die nicht von vornherein die Aversionen der Nachbardisziplinen
provozieren muß. Was heute als Kanon gilt, ist zweifellos Ergebnis respektabler
Forschungsaktivitäten aus den frühen Jahren der Konstituierung der neuen
Fachdisziplin. Aber keineswegs nur das, denn der Prozeß des Bemühens um
neue Erkenntnisse ist eingebettet in die Auseinandersetzung um Anerkennung
und Ablehnung, verquickt mit Polemik und Gegenpolemik.

Recht deutlich zeigt sich dies in den Synthesen, in denen Talcott Parsons

nicht nur die Gemeinsamkeiten verschiedener Autoren herauszustellen suchte.

Wichtig ist dabei, worauf Charles Camic aufmerksam gemacht hat, daß die
Selektion dieser Autoren sich am Kriterium der Akzeptabilität bei den Vertretern

anderer Fächer, insbesondere denen der orthodoxen Nationalökonomie
orientierte. Im Konflikt der 20er Jahre zwischen den Institutionalisten und den

Orthodoxen läßt sich eine früh vorweggenommene Umkehrung der heute
offensichtlichen Bestrebungen erkennen, soziale Phänomene ökonomisch zu
erklären. Die Provokation bestand damals darin, ökonomische Phänomene
letztlich einer soziologischen Erklärung zuzuordnen. Wenn nun die Theorie
des rationalen Handelns „unbestritten den rationalen Kern der ökonomischen

Disziplin" darstellt (Joas 1992, 11), so muß eine Infragestellung dieses Kerns
auch die Daseinsberechtigung der Disziplin selbst in Frage stellen. Ebenso gilt
umgekehrt: Mit einer Generalisierung der Theorie des rationalen Handelns
steht auch die Soziologie zur Disposition, weil ihr ein spezifischer Gegenstand
als Bezugspunkt abhanden kommt.

Die Tatsache, daß Parsons' Weg von den Institutionalisten über die orthodoxe

Ökonomie zur Soziologie führte, läßt vermuten, daß er sich der Problematik,
die damit entstehen muß, sehr wohl bewußt gewesen ist. Und weiters, daß im



Kanon und Krise der Soziologie 235

Hintergrund seines Bemühens, Konvergenzen bei Alfred Marshall, Vilfredo
Pareto, Max Weber und Emile Dürkheim herauszuarbeiten, auch die Absicht
stand, jeder der beiden damals konkurrierenden Betrachtungsweisen
sozioökonomischer Phänomene ihren eigenständigen Bereich zuzuordnen. Dies
schien ihm möglich über eine Erweiterung des rationalen Handlungsmodells,
das die Ökonomen zufriedenstellte, den Soziologen aber Existenzberechtigung
und spezifische Arbeitsmöglichkeiten sicherte. Die wechselhafte Rezeption
Parsons' und seine gerade bei kritischen Soziologen keineswegs unangefochtene
Reputation läßt darauf schließen, daß die von ihm erreichte Balance einen

Kompromiß darstellte, der es ihm erlaubte, Teile der institutionalistischen
Ansprüche, allerdings anders etikettiert, zu bewahren und damit andererseits das

rationale Handlungsmodell um zusätzliche Elemente anzureichern.

Diese besondere Art eines Nahverhältnisses von Soziologie und Ökonomie
bei Parsons scheint kein Einzelfall zu sein. Denn offensichtlich gibt es Parallelen,
zumindest starke Ähnlichkeiten bei Max Weber. Wie bekannt, ist er 1888 dem

„Verein für Socialpolitik" beigetreten und repräsentierte dort gemeinsam mit
Werner Sombart den linken Flügel dieses Kreises, der sich keineswegs nur
zum Zwecke der Analyse zusammengefunden hatte, sondern sich durchaus
auch für die als notwendig erachteten Veränderungen der sozialen und politischen

Verhältnisse einsetzte. Als Wissenschaftler vertrat Weber aber einen
zusehends engeren Standpunkt, der das Kriterium der Wissenschaftlichkeit nur
der wertfreien Analyse von ursächlichen Zusammenhängen vorbehalten wissen
wollte. Sein Verständnis zweckrationalen Handelns stimmt mit dem Modell
der rationalen Handlungswahl der Ökonomie weitgehend überein. Sein Insistieren
auf der Wertfreiheit im wissenschaftlichen Arbeiten hindert ihn aber keineswegs,
sich als Bürger zu engagieren, doch hat dies aus seiner Perspektive nichts mit
Wissenschaft zu tun. Für die Konstitution des Bildes vom „Soziologen" Max
Weber dürfte dies jedoch nicht belanglos sein. Jedenfalls deuten Gottfried
Eisermanns (1988,18) Ausführungen in diese Richtung: „Weberfuhr indessen

fort, sich souverän auf dem Gebiet der Soziologie im weitesten Sinne, der

Sozialpolitik, der Staatslehre und der Politologie zu bewegen". Daß Max Weber

keinesfalls zwischen einer Soziologie im „weiteren" und im „engeren"
Sinne unterschieden hat, ergibt sich auch aus den weiteren Angaben bei Eisermann

(a. a. O.): „Webers erbarmungslose Kritik an der älteren historischen
Schule, wobei freilich im Hintergrund immer Schmoller steht, ohne beim
Namen genannt zu werden, erstreckt sich stets nur, festgenagelt an den

ungewaschenen Werturteilen, auf ihre erkenntnistheoretischen Mängel, ohne

je ihre wirtschaftstheoretischen Auffassungen einzubeziehen". Die
Berücksichtigung dieser Sympathie für die Wirtschaftstheorie der Kathedersozialisten
bei ihrer gleichzeitigen Ablehnung aus erkenntnistheoretischen Gründen mag



236 Otto Nigsch

das Verständnis für den Bruch in Webers Denken und Tun erleichtern. Gleichzeitig

dürfte hier auch die sachliche Grundlage für die Unterscheidung einer
Soziologie im engeren und weiteren Sinne zu sehen sein, wobei nach Webers
Konzeption den Status der Wissenschaftlichkeit zweifellos nur erstere für sich
zu reklamieren berechtigt war. Diese zweipolige Grundorientierung bei Max
Weber, die bei Parsons dann ihre Entsprechung findet, läßt sich auch als das

Nebeneinander einer Parteinahme für das rationale Handlungsmodell (der
Ökonomie) bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung der wahlverwandtschaftlichen
Bindungen zu deren Widerpart in der historischen bzw. institutionellen
Nationalökonomie betrachten.

Die hier aufgezeigten Ambivalenzen scheinen, aus historisch verständlichen

Gründen, die Kanonbildung in der Soziologie maßgeblich beeinflußt zu
haben. Beeindruckende Theoriearchitekturen der Gegenwart, die sich an Parsons
als Vorbild orientieren und seine Konzeption weiterzuentwickeln beanspruchen,

tragen sicher ihren Teil bei zum heutigen Zustand der Soziologie, die von
manchen als krisenhaft, von anderen jedenfalls als korrekturbedürftig beurteilt
wird. Antworten auf die Frage, wie der Krise beizukommen ist, wie Veränderungen

durchzusetzen sind, gibt es mehrere. Eine kann darin bestehen, in
Unkenntnis der Geschichte vorschnell zu resignieren. Vorschnell insofern, als

Unklarheit und daraus resultierende Unsicherheit der Geschichte des Faches
immanent sind, aber die Klarheit und Sicherheit konkurrierender Nachbardisziplinen

ebenfalls nur auf tönernen Füßen steht.

Eine andere Reaktion könnte darin bestehen, Mängel zu diagnostizieren
und ihnen dann mit zugekauften Leistungen entgegenzusteuern, wie das heute

üblich ist. Es wäre beispielsweise möglich, eine Werbeagentur anzuheuern, um
eine Imagekampagne zu inszenieren, Öffentlichkeitsarbeit zugunsten der

Soziologie zu entwickeln, Wege zu einer Corporate identity aufzuzeigen,
verschiedene Szenarien für eine stabile Implementierung und Ausweitung des

Faches im akademischen Bereich zu entwerfen. Diese und ähnliche Aufgaben
anderen zu übertragen, liegt durchaus auf der Linie eines Selbstverständnisses,
das sich als für Analyse und Diagnose, für Information und Aufklärung zuständig

hält, und alle darüber hinausgehenden Aktivitäten in den Vorraum der
Unwissenschaftlichkeit verweist.

Eine weitere Möglichkeit besorgter Krisendiagnostiker bestünde darin, sich

mit jener Perspektive anzufreunden, die im Sinne von Alain Touraine (1992,
535) den Akteur ins Zentrum soziologischer Überlegungen und Arbeitsweisen
rückt. Auch Norbert Elias hat, ebenso wie andere Autoren, daraufhingewiesen,
daß zwischen „Engagement und Distanzierung" keineswegs jene fatale Grenzlinie
zwischen Unwissenschaftlichem und Wissenschaft verläuft, sondern Tun und



Kanon und Krise der Soziologie 237

Denken, Handeln und Theoriebildung sich gegenseitig bedingen und auch
befruchten können. Einer in diesem Sinne verstandenen Soziologie ist durchaus

zuzutrauen, jenes Minimum an Selbstmanagement realisieren zu können, das

die Voraussetzung dafür ist, für andere in spezifischer und differenzierter Art
und Weise von Nutzen sein zu können, was unter den gegenwärtigen
Bedingungen doch, wie das Krisengerede zeigt, von manchen angezweifelt wird.

Das Wissen darum, daß nicht nur die Arten, sich zu kleiden, sondern auch
die Arten des Denkens gewissen gesellschaftlichen Schwankungen unterworfen
sind, vermag verschiedentlich geäußerter Krisenrhetorik ihre Spitzen zu nehmen.
Denn solchen Konjunkturen ist nicht nur die Soziologie, sondern sind auch
deren Nachbardisziplinen, mit denen sie seit ihren Gründerjahren auf durchaus
noch klärungsbedüftiger Basis koexistiert, ausgesetzt.

LITERATURVERZEICHNIS:

Breuer St. (1988), Max Webers Herrschaftssoziologie, Zeitschriftfür Soziologie 17 (5), 315-327.

Camic Ch. (1992), Reputation and Predecessor Selection: Parsons and the Institutionalists,
American Sociological Review 57 (4), 420-445.

Chazel F. (1992), French sociology at the beginning of the nineties. Schweizerische Zeitschrift
für Soziologie - Revue suisse de sociologie 18 (1), 197-213.

Collins R. (1985), Jeffrey Alexander and the search for multi-dimensional theory, Theory and
Society 14 (6), 877-893.

Eisermann G. (1989), Max Weber und Vilfredo Pareto, J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen.

Hainard F. (1992), Sociologie de la Suisse, Sociologie en Suisse, Schweizerische Zeitschriftfür
Soziologie - Revue suisse de sociologie 18 (1), 151-154.

Hutmacher W. 1992), La Suisse vire à la Sociologie, Schweizerische Zeitschriftfür Soziologie -
Revue suisse de sociologie 18 (1), 167-180.

Joas H. (1992), Die Kreativität des Handelns, Suhrkamp, Frankfurt a.M.

Krüger W. (1988), Der Kathedersozialist Werner Sombart und der Sündenfall des Kapitalismus,
in DIE ZEIT 46 vom 11. Nov. 1988, 36.

Luhmann N. (1991), Am Ende der kritischen Soziologie, Zeitschrift für Soziologie 20 (2), 147—

152.

McCloskey D.N. (1991), Die Arroganz der Wirtschaftstheorie. Ökonomische Rechenkünste im
Zwielicht, Neue Zürcher Zeitung 201 vom 31.8./1.9. 1991, 85.

Mongardini C. (1976), Vilfredo Pareto. Ausgewählte Schriften, Ullstein, Frankfurt a.M. - Berlin

- Wien.

Meier A. (1993), Die „Sekte" der Ökonomen. Deutungswissenschafter auf der Suche nach
Profil, in Neue Zürcher Zeitung 24 vom 30./31. Jan. 1993, 39.

Merton R.K. (1980), Auf den Schultern von Riesen, Syndikat, Frankfurt a.M.

Mises L. (1929), Soziologie und Geschichte. Epilog zum Methodenstreit in der Nationalökonomie,
Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik 61, 465-512.

Momigliano A. (1977), Untergang des Altertums. Max Weber als Agrarhistoriker, Neue Zürcher
Zeitung 222 (Fernausgabe) vom 23. Sept. 1977, 33.



238 Otto Nigsch

Müller H.P. (1992), German Sociology at the beginning of the 90s, Schweizerische Zeitschriftfür
Soziologie - Revue suisse de sociologie 18 (3), 751-762.

Nedelmann B. (1992), Profane und heilige „Soziale Welt" (Jahrgang 1989), Soziologische
Revue 15 (2), 139-152.

Papcke S. (1984), Vom Kriegsapostel zum kühlen Denker: Weber monumental, in DIE ZEIT 41

vom 5. Okt. 1984,33.

Sabra A.l. (1974), Avicenna, in Encyclopedia Americana, Bd 2, 876.

Taylor P.A. (1987), The celebration of heroes under communism: on honors and the reproduction
of inequality, American Sociological Review 52 (2), 143-154.

Touraine A. (1992), La théorie sociologique entre l'acteur et les structures. Une réponse à

Jeffrey Alexander, Schweizerische Zeitschriftfür Soziologie - Revue suisse de sociologie
18 (3), 533-535.

Vehlen Th.B. (1981) Theorie derfeinen Leute, Deutscher Taschenbuch Verlag, München.

Weber M. 19512), Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre (GWL), J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen.

Weber M. (1908), Die Grenznutzenlehre und das psychophysische Grundgesetz, Archiv für
Sozialwissenschaft und Sozialpolitik 27, 546-558.

Weiß J. (1988), Literaturbesprechung zu Johannes Winckelmann, Webers hinterlassenes
Hauptwerk: Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen Ordnungen und Mächte, Kölner
Zeitschriftfür Soziologie und Sozialpsychologie, 40 (3), 570-574.

Windisch U. (1992), Quelle place et quelles questions pour la sociologie en Suisse?, Schweizerische
Zeitschriftfür Soziologie - Revue suisse de sociologie 18(1), 155-166.

Zilian H.G. (1992), Theorie und Praxis - der österreichische Weg, Österreichische Zeitschriftfür
Soziologie 17(1), 20-33.

Zilsel E. (1985), Die sozialen Ursprünge der neuzeitlichen Wissenschaft, Suhrkamp, Frankfurt.

Adresse des Verfassers:
Prof. Dr. Otto Nigsch
Institut für Soziologie der Universität Linz
Altenbergerstraße 69, A-4040 Linz


	Kanon und Krise der Soziologie

