
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 19 (1993)

Heft: 3

Artikel: Über die Neuausgabe eines wichtigen Buches : Thomas Luckmanns
"Die unsichtbare Religion"

Autor: Mörth, Ingo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 19 (1993) 627-634 627

ÜBER DIE NEUAUSGABE EINES WICHTIGEN BUCHES:
THOMAS LUCKMANNS „DIE UNSICHTBARE RELIGION" *

Ingo Mörth
Institut für Soziologie, Universität Linz

Als ich zusagte, dieses Taschenbuch zu rezensieren, war ich sicher, eine leichte
Aufgabe übernommen zu haben. Die überfällige deutsche Neuausgabe dieses
Klassikers unter den neueren Religionstheorien, dessen Überlegungen für mich
wie für viele andere, die in der These der Säkularisierung christlicher Religion
nicht das Ende der soziologischen Religionstheorie schlechthin erblicken wollten
und nach neuen Ansatzpunkten für eine allgemeine Theorie der Religion suchten,
die sich gerade im Vergleich der historischen wie gegenwärtigen Religionsformen
bewähren könnte, - dessen Überlegungen also einen Leitfaden für eine
wissenssoziologisch neu begründete Religionssoziologie dargestellt hatten und
seit über zwanzig Jahren im Kern der neueren Diskussion um Begriff und
Bedeutung von religiösen Phänomenen zu finden sind: diese Veröffentlichung
brauchte doch nur in ihrer Wichtigkeit betont und dann den religionssoziologisch
interessierten Lesern als wichtige Lektüre ans Herz gelegt zu werden. Die
Aufgabe erwies sich jedoch als vielschichtiger und damit schwieriger, als ich
gedacht hatte.

1. Die „Unsichtbare Religion" wird greif- und sichtbar

Das Einfache zuerst: Religionssoziologen, Theologen und anderen interessierten

Zeitgenossen im deutschen Sprachraum war ein für die religionssoziologische
Entwicklung der letzten 3 Jahrzehnte weltweit wesentliches Werk im Original
bisher kaum zugänglich. Die in deutsch erschienenen Keimzellen der
„Unsichtbaren Religion" (Luckmanns Sammelrezension: „Neuere Schriften zur
Religionssoziologie" in der Kölner Zeitschrift 1960, das Büchlein „Das
Problem der Religion in der modernen Gesellschaft" 1963) sind nur mehr in guten
Fachbibliotheken auffindbar und ausserdem eben nur Grundlagen, auf denen
das argumentativ und thematisch stark erweiterte Werk „The Invisible
Religion" (1967) beruhte. Dieses Buch ist noch seltener in unseren Bibliotheken zu
finden, und darüber hinaus sind englische wissenschaftliche Werke der grossen

* Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion. Mit einem Vorwort von Hubert Knoblauch,
Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1991 (suhrkamp taschenbuch Wissenschaft 947), 191 S.,
SFr. 16.—.



628 Ingo Mörth

Mehrzahl deutschsprachiger Wissenschaftler und Studenten Sache nicht. So

war man bisher auf die Darstellung und Rezeption in der Sekundärliteratur
angewiesen, die teilweise (wie auch Hubert Knoblauch in seiner Einleitung
(S. 8) anmerkt) die Vertiefungen und Erweiterungen im englischen Buch
ignorierte, oder häufig selektive Verkürzungen vornahm.

Ein Klassiker ist nun also für jedermann/frau zu erschwinglichem Preis

zugänglich. Auch wenn es nicht so lange dauerte wie bei Emile Dürkheim,
dessen Werk „Elementarformen des religiösen Lebens" erst nach mehr als 70
Jahren 1912 französisch) auf deutsch erschien, oder bei Norbert Elias, dessen

„Prozess der Zivilisation" 30 Jahre nach der Erstveröffentlichung erst wirklich
zugänglich gemacht wurde, war es hoch an der Zeit. Jetzt ist nachvollziehbar,
warum die „Unsichtbare Religion" theoretisch und empirisch so viel in Bewegung

setzte: Theoretisch eine neue Beschäftigung mit Begriff und Funktion
von Religion im allgemeinen, unabhängig von ihren historisch und kulturell
definierten Erscheinungsformen, und empirisch die Suche nach Spuren der

Entwicklung neuer Sozialformen von Religion in der Moderne, nachdem die
alten christlich- kirchlichen offensichtlich einem Verdunstungsprozess unterlagen
(und heute weiterhin unterliegen). Für den wissenschaftsgeschichtlich Interessierten

ist eine grosse Lücke geschlossen, zumal auch im Vorwort Hubert
Knoblauchs die Wirkgeschichte der „Unsichtbaren Religion" knapp, aber
kompetent zusammengefasst ist.

2. Die „Unsichtbare Religion" - eine auch heute gültige Antwort auf
das Problem der Religion in der Moderne?

Verlag, Vorwort-Verfasser Hubert Knoblauch und wohl auch Thomas Luckmann
selbst, der in einem neuen Nachwort z. B. explizit an der „Privatisierung der

Religion" (S. 178 f.) als gültigem Deutungsmuster festhält, beanspruchen jedoch
mehr als die Popularisierung eines Klassikers, nämlich die aktuelle theoretische
Relevanz und empirische Brauchbarkeit der zentralen Analysen. Ohne diese

Aktualität drohte auch der „Unsichtbaren Religion" das Schicksal vieler Klassiker

eines Faches: nämlich auf der Suche nach einem brauchbaren Zitat
durchblättert, jedoch weiterhin aus der Sekundärliteratur der letzten 20 Jahre rezipiert
und - da nunmehr wohlfeil erhältlich - in die Handbibliothek neben Marx,
Luhmann, Parsons und Adorno abgestellt zu werden und dort zu verstauben.

Nun beginnt also der schwierige Teil: nach einem Vierteljahrhundert ein
immer wieder rezensiertes und diskutiertes Buch auf diesen Anspruch der
aktuellen Gültigkeit hin doch inhaltlich zu rezensieren. Hans-Georg Soeffner



Über die Neuausgabe Thomas Luckmanns „Die unsichtbare Religion" 629

hat sich in der „Soziologischen Revue" (Nr. 1/1993, S. 1-5) dieser Aufgabe
elegant entschlagen, indem er „einen Essay über den Essay ,Die unsichtbare
Religion'" verfasste und einzelne Gedanken Luckmanns als Anregung zu eigenen

Überlegungen aufgriff und weiterentwickelte. Ich werde Thomas Luckmann
beim 1960-1967 geschriebenen und 1991 erneut veröffentlichten Wort
nehmen.

2.1 Religion und „Privatsphäre "

Hubert Knoblauch bemüht sich in seinem Vorwort vor allem zu beweisen, dass

„Luckmanns zentraler Entwurf einer synkretistischen, diesseitigen, privatistischen
Religion an Aktualität nichts eingebüsst" hat und sich „für das Studium jüngerer

religiöser Entwicklungen bezahlt" macht (S. 9). Der Nachweis, dass sich
die Luckmann'sche Perspektive bezahlt gemacht hat, ist Knoblauch sicher
gelungen, indem er auf die Fülle an empirischen Belegen zur Privatisierungsthese
auch innerhalb institutionalisierter Religion verweist und die spannende Suche
nach neuen Formen des Religiösen in nichtreligiösem Kontext, von der der
Therapiebewegung zum New Age, vom Bodybuilding zur sog. Zivilreligion
nachzeichnet. Die Frage bleibt jedoch, ob tatsächlich 1967 „Konturen religiöser

Formen vor(ge)zeichnet (wurden), die erst später erkennbare Formen
annahmen" (Knoblauch, Vorwort, S. 28), oder ob dies eher einer selektiven Deutung
im Rückblick entspricht. Luckmann nennt am Schluss der „Unsichtbaren
Religion" drei Elemente der privatisierten Religion:

Die Sozialform der Religion, die in modernen Industriegesellschaften
entsteht, ist dadurch charakterisiert, dass potentielle Konsumenten einen
direkten Zugang zum Sortiment der religiösen Repräsentationen haben.
Der Heilige Kosmos wird weder durch einen spezialisierten Bereich
religiöser Institutionen noch durch andere öffentliche primäre
Institutionen vermittelt. Es ist gerade diese unmittelbare Zugänglichkeit des

Heiligen Kosmos oder - genauer - des Sortiments an religiösen Themen,

die Religion heutzutage zu einer Erscheinung in der „ Privatsphäre "
macht (S. 146).

Er ergänzt die These des Bedeutungsverlustes primärer Institutionen als Mittler
zum „Heiligen Kosmos" mit der These der nunmehr vorherrschenden „privaten"
Themen in diesem Kosmos:

Die im modernen Heiligen Kosmos vorherrschenden Themen verleihen
dem Individuum so etwas wie einen sakralen Status, indem sie seine

„Autonomie" hervorheben. Dies steht... in Einklang mit unserer
Feststellung, dass die „ letzten " Bedeutungen des typischen Individuums in



630 Ingo Mörth

der modernen Industriegesellschaft der „ Privatsphäre " — und so seiner
„privaten" Biographie - angehören (S. 153).

Dritter Baustein ist der private Aufbau von Sinnsystemen:

Gehen wir aus von dem Warenangebot an religiösen Repräsentationen,
die dem potentiellen Konsumenten zur Verfügung stehen, und vom fehlen

eines offiziellen Modells, dann ist es prinzipiell möglich, dass der
„autonome" einzelne nicht nur bestimmte Themen auswählt, sondern
sich sozusagen „ eigenhändig " ein klar umschriebenes privates System

von „letzten" Bedeutungen zusammenbaut (S. 148).

So weit, so gut. Die Luckmann'sche Übertragung der allgemeinen
Privatisierungsthese der Moderne auf den Bereich Religion ist sicherlich auch heute

stichhaltig und erklärungskräftig. Keine Antwort findet sich im Originaltext
jedoch auf die Frage, wie denn aus dem „neuen Heiligen Kosmos" einerseits
und dem autonomen Individuum andererseits eine neue Soz/a/form der Religion

entsteht. Die auch von Knoblauch als ganz wesentlich herausgestrichenen
sozio-religiösen Bewegungen, die Kulte aller Art, die sich zu einem „kultischen
Milieu" vernetzen und als „Musterbeispiel einer Unsichtbaren Religion" (S. 31

zu gelten hätten - sie bleiben bei Luckmann selbst noch völlig unsichtbar, da
sich ihm das Thema der sozialen Verankerung der neuen „Sozialform" im
Prinzip gar nicht stellt. Wissenssoziologisch sind es eben primär die
„Weltanschauungen/Weltansichten" im Kontext einer Kultur einerseits und die
„subjektive Bildung der inneren Form der Daseinsauffassung" (Luckmann 1963,
S. 47) andererseits, die Religion konstituieren, und nicht das Netzwerk sozialer
Interaktionen und Konfigurationen. Lediglich Marktanbieter und Medien als

„sekundäre Institutionen" der religiösen Sinnstiftung werden kurz gestreift.
Auch die Bemerkungen Luckmanns im „Nachtrag" zur „intersubjektiven
Rekonstruktion"„anderer Wirklichkeiten" in „kommunikativen Handlungen"
(S. 171. ff.) befriedigen hier nicht, insoferne die „Erzählform" und andere
kommunikative Gattungen in den Mittelpunkt gestellt werden und nicht die
komplexen Interaktionszusammenhänge sozialer Gruppierungen.

2.2 Begriffund Funktion von Religion

Spannend ist nach wie vor das Sich-Einlassen auf die Grundüberlegung
Luckmanns zur zentralen Frage der Religionssoziologie, nämlich „Ursprung, Funktion
und Gehalt" (Dux) der Religion. Transzendenz des biologischen Wesens,

Vergesellschaftung der Gattungsmitglieder durch die „Weltansichten" einer
soziohistorisch gegebenen Kultur und Individuation der Personen zu
Menschen mit selbstreflexiver Identität: das sind die anthropologisch begründeten



Über die Neuausgabe Thomas Luckmanns „Die unsichtbare Religion" 631

funktionalen Fundamente des „Religiösen", ja die ersten, universellen Formen
überhaupt:

Die Individuation des Bewusstseins und des Gewissens eines historischen

Individuums geschieht weniger durch eine originäre Neuerschaffung
von Weltansichten als durch die Internalisierung einer schon
vorkonstruierten Weltansicht Hatten wir vorhin die Weltansicht als eine
universale gesellschaftliche Form der Religion definiert, so können wir
entsprechend die persönliche Identität als eine universale Form der
individuellen Religiosität definieren (S. 109).

Weltansicht Religion / Religiosität persönliche Identität lautet die Luck-
mann'sche Gleichung, an der er im Text der „Unsichtbaren Religion" auch
keinen Zweifel lässt:

Nicht einzelne Deutungsschemata (als Bestandteile der Weltansicht, I. M.)
erfüllen eine religiöse Funktion. Es ist vielmehr die Weltansicht als

ganze, als einheitliche Sinnmatrix (S. 93).

Wir sagen, dass der Organismus zur Person wird, indem er seine
Natürlichkeit transzendiert. Daraus folgern wir, dass es sich um einen grundlegend

religiösen Vorgang handelt (S. 87).

Die Auseinandersetzung mit dieser Gleichung ist bis heute ein Treibsatz in der

Religionssoziologie und füllt Bücher, wobei die Diskussionen immer wieder
um den Punkt kreisen, wie denn in dieser conditio humana religiosa spezifischere

religiöse Elemente bestimmbar seien. Man muss nicht Vertreter eines
substanztheoretischen Zugangs (Religion als Bezug zum „Jenseitig-Göttlich-
Heligen-Numinosen") sein, um hierin die crux des anthropologischen
Funktionalismus der Religion zu sehen. Im Haupttext Luckmanns findet sich
zu wenig zur entscheidenden Frage, wie in der allgemeinen Sinnmatrix der
Weltansicht ein besonderer „Heiliger Kosmos" auftaucht. Es gibt den Gedanken

der funktionalen Spezialisierung: bestimmte Ebenen der allgemeinen
Weltansicht übernehmen die Symbolisierung der transzendierenden Grundfunktion:

Die Symbole, die für die Wirklichkeit des Heiligen Kosmos stehen, können

religiöse Repräsentationen genannt werden, weil sie aufeinejeweils
spezifische und komprimierte Weise die religiöse Funktion der Weltansicht

als Ganzes erfüllen (S. 98 f.).

Andererseits formuliert Luckmann den Gedanken der institutionellen Spezialisierung:

die „heiligen" Teile der allgemeinen Weltansicht werden standardisiert
(Dogmenbildung) und die Rolle religiöser Spezialisten mit spezifischen
Organisationsformen entwickelt (S. 105). Doch zur Frage, welche Themen



632 Ingo Mörth

und Symbole sich wie mit der besonderen Qualität „heilig" in der Weltansicht
sedimentieren, in dieser Qualität und Funktion tradieren, und in welchem Kontext
welches Thema oder Symbol individuellen, identitätssichernden Belang erhält,
ist im Text von 1967 kaum angesprochen. Es fehlt - bis auf den im Nachtrag
aufgegriffenen Ansatz der Thematisierung lebensweltlicher Transzendenzen
des Bewusstseins - eine adäquate Theorie des „religiösen Wissensvorrates".

2.3 Kritik der Kirchensoziologie

Kurz gestreift werden muss auch die Kritik an der Religionssoziologie als einer
theoretisch unfruchtbaren, Kirche und Religion gleichsetzenden Fliegenbein-
zählerei, mit der Luckmann ins Thema einsteigt (S. 50-61 Knoblauch meint,
diese Kritik sei nicht veraltet (S. 22). Auch wenn er einen Aufsatz Bourdieus
aus 1987 als Beweis zitiert, die Kritik stimmt schon lange nicht mehr. Einerseits

hat die Kirchensoziologie viel von Luckmann gelernt und ihre Instrumentarien

zur Erfassung individueller Religiosität wesentlich verbessert, indem im
Kontext einer Wertorientierungs- und Wertwandelforschung eher der individuelle

Belang von Themen als die Zustimmung zu Dogmenkatalogen die Fragebögen

prägt, andererseits hat die empirische Beschäftigung mit nichtchristlichen
Religionsgemeinschaften starken und die Entwicklung der Religionssoziologie
insgesamt prägenden Einfluss gewonnen.

3. Zur Übersetzung

Mehr als nur eine Fussnote verdient in dieser Rezension die Übersetzung des

englischen Textes durch Hubert Knoblauch. Sie ist (bis auf unten angesprochene

Ausnahmen) hervorragend - fast zu hervorragend. Sie poliert den etwas
verwitterten sprachlichen Lack des Oldtimers zu einem Hochglanz auf, der
Luckmanns Text von 1960-1967 in den Bedeutungszusammenhang des

philosophischen und wissenssoziologischen Diskurses der späten 80er Jahre stellt
und damit eine Begrifflichkeit quasi einschmuggelt, die im Original gar nicht
vorhanden sein konnte. Die erste zu kritisierende Ausnahme: es fehlen Passagen

des englischen Originals von 1967, z. B. folgender wichtiger Absatz:

The world view transcends the individual in several ways. It is a historic
reality which precedes the individuation ofany organism's consciousness
and conscience... Thus it determines his orientation in the world and
exerts an influence upon his conduct that is as profound as it is takenfor
granted... by means of institutionalized and non- institutionalized social



Über die Neuausgabe Thomas Luckmanns „Die unsichtbare Religion" 633

controls which reflect the social order and its underlying configuration
ofmeaning (S. 51 f.).

Zweite Kritik: mir ist nicht ganz einsichtig, warum „world view", einer der
zentralen Begriffe der „Unsichtbaren Religion", mit „Weltansicht" übersetzt wird.
Luckmann erklärt den Begriff 1967 als „configuration of meaning underlying a

historical social order" (S. 51) und verwendet selbst - etwa in den „Strukturen
der Lebenswelt" - in vergleichbarem Kontext den Begriff „Weltsicht" (z. B.
Bd.II, Frankfurt 1984, S. 17, S. 143); oder auch den im Ursprungstext „Problem

der Religion" (1963) vorherrschenden (und philosophisch hinlänglich
geklärten) Terminus „Weltanschauung". Auch „Weltbild" wäre für „world
view" im Sinne der „underlying configuration of meaning" noch eine bessere

Übersetzung als „Weltansicht". „Welt-Ansicht" hat m. E. eine zu starke
Konnotation von „Welt-Erfahrung", und trifft eben nicht den im Bewusstsein
über die Erfahrungen hinaus erst gestifteten Sinnzusammenhang, der „an objective
and historical (transcendent) as well as a subjective (immanent) reality for the
individual" (1967, S. 52) darstellt.

4. Die „Unsichtbare Religion" - ein déjà-vu-Erlebnis

Es ist trotzdem gut, das wichtige Werk Luckmanns wieder zugänglich zu
haben. Eine neue Wissenschaftler- und Studentengeneration kann jene Gedanken

im Original kennenlernen, die zu einem spannenden Aufbruch nicht nur
innerhalb der Religionssoziologie geführt haben, sondern auch der allgemeinen
Soziologie wichtige Impulse gaben, indem die Grundfrage nach dem Verhältnis

Individuum-Gesellschaft in radikaler Weise neu formuliert wurde. Doch
bei jemandem wie mir, der diesen Aufbruch selbst miterlebt und ein wenig
auch mitgetragen hat, bleibt ein schaler Nachgeschmack, der durch die Zusatzwürze

des aktualisierenden Vorwortes von Hubert Knoblauch und den Nachtrag
Luckmanns selbst nicht überdeckt werden kann. Es hat sich viel getan im
Bereich Religionstheorie und Religionsforschung, nicht zuletzt durch und mit
Thomas Luckmann selbst. Statt eines bei Veröffentlichungen von Thomas
Luckmann leider immer häufigeren déjà-vu-Erlebnisses beim Neuaufguss der
„Unsichtbaren Religion" und dem Nachtrags-Potpourri aus dem Inhalt einiger
verstreuter Aufsätze und Passagen zum Themenkreis Transzendenz, Ritual
und Religion hätte ich mir einen neuen Gesamtentwurf von Thomas Luckmann
gewünscht, der die damaligen Diagnosen zum „Problem der (unsichtbaren)
Religion in der modernen Gesellschaft" mit den eigenen Grundsatzüberlegungen
zur (identitätstheoretischen) Konstitution und (rituell- kommunikativen)
Verarbeitung von Transzendenz schlüssig verbindet und nicht nur die (zu Recht



634 Ingo Mörth

kritisierten) Ergebnisse der alten Kirchensoziologie, sondern auch die interessanten

Forschungsergebnisse der empirischen Religionssoziologie und der

neueren, vergleichenden Religionsforschung einbezieht. Spannend hätte ich
auch neben einer höchst wünschenswerten authentischen Systematisierung und
Integration der eigenen Anläufe zum Religionsthema einen Blick aus seiner
Sicht auf die seit den 70er Jahren laufenden Versuche zu Erneuerung und
Weiterentwicklung der Religionstheorie im Kontext der Wissenssoziologie,
aber auch anderer Paradigmen gefunden, die die spezifischen Inhalte religiöser
Wissens- und Sinnsysteme thematisieren, wie Günter Dux' „Logik der
Weltbilder" oder Niklas Luhmanns „Funktion der Religion".

Ich glaube im Namen vieler zu sprechen, wenn ich Thomas Luckmann
hiermit abschliessend dringend ersuche, seinen im Nachtrag formulierten
Entschluss („Wenn ich alle Erweiterungen und Verbesserungen vornehmen
wollte, müsste ich ein neues, materialreicheres Buch schreiben. Dies will
ich nicht tun." (S. 179)) zu revidieren. Schreiben Sie dieses neue Buch!

Anschrift des Verfassers:
Univ. Doz. Dr. Ingo Mörth,
Universität Linz, Institut für Soziologie,
Altenbergerstrasse 69, A-4040 Linz


	Über die Neuausgabe eines wichtigen Buches : Thomas Luckmanns "Die unsichtbare Religion"

