
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 19 (1993)

Heft: 1

Artikel: Heinz Steinerts Untersuchungen zum intellektuellen und musikalischen
Selbstverständnis Theodor W. Adornos

Autor: Raz, Ueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Sozio)./Rev. suisse socioL, 19 (1993) 211-222 211

HEINZ STEINERTS UNTERSUCHUNGEN ZUM
INTELLEKTUELLEN UND MUSIKALISCHEN

SELBSTVERSTÄNDNIS THEODOR W. ADORNOS

Ueli Raz

Stipendiat des Schweizerischen Nationalfonds, Frankfurt / Bern

Der 1903 geborene Theodor Ludwig Wiesengrund, der seine Aufsätze, Konzert-

und Werkkritiken in den Musikzeitschriften ab 1923 mit Wiesengrund-
Adorno unterzeichnen wird, lernt 1919 den baldigen Redaktor bei der Frankfurter
Zeitung Siegfried Kracauer kennen, der aufgrund seiner Stellung und seiner
auswärtigen Studienaufenthalte Adorno mit maßgebenden Intellektuellen zuerst
in ihren Texten, dann aber auch persönlich bekanntmacht - so mit Benjamin,
Bloch und Lukäcs; Löwenthal steht in Frankfurt im selben Verhältnis zu Kracauer
wie Adorno (und wird später, 1932/33, aus kontingenten Gründen Marcuse der
Gruppe anempfehlen), Horkheimer allein steht in diesem Beziehungsgeflecht,
aus dem die Frankfurter Schule hervorgeht, singulär und verquer. (Kracauer,
gebürtiger Frankfurter, studierte 1907-1909 in Berlin Architektur, wo er auch
Vorlesungen bei Georg Simmel besuchte; 1909-1911 war er in München und
machte dort den Architektenabschluß. Während und nach dem Krieg arbeitete

er auf dem ungeliebten Beruf, schreibt zur gleichen Zeit daneben kleinere
Zeitungsaufsätze, eine Simmelmonographie und einen dürftigen, als
Habilitationsschrift geplanten erkenntnis- bzw. wissenschaftstheoretischen Text über
die Soziologie; ab 1921 ist er fester Mitarbeiter der Zeitung, 1924 endlich
Redaktor des Feuilletons. - Vgl. dazu die beiden nachstehenden Bücher, die
leider in der offenbar aktuell gewordenen Frage nach den Umständen der
Entwicklung des Verhältnisses Adorno-Kracauer nicht ausreichend weiterhelfen,
weil das Adorno Archiv die Bitte des vor fast einem Vierteljahrhundert
Verstorbenen lückenlos, irritierenderweise aber nur zeitweilig lückenlos überwacht,
aus Briefwechseln nämlich, die noch nicht als ganze veröffentlicht werden
kennten, nicht zitieren zu lassen: Ingrid Belke und Irina Renz, SiegfriedKracauer
1889-1966, Marbacher Magazin 47/1988 und Michael Kessler, Thomas Y.
Levin (Hrsg.), Siegfried Kracauer-Neue Interpretationen, Tübingen 1990.) -
Eine extensive Lektüre der Musiktexte Adornos in den zwanziger Jahren, die
der Chronologie ihrer Niederschrift folgt, läßt den Nachweis erbringen, daß
Adorno weniger von seinen Mentoren beeinflußt zu sehen ist als vielmehr
schon von seinen ersten Texten an die später formulierte Methode befolgte,
Theoretisch-Begriffliches nicht empirisch festzuschreiben, sondern aus bereits
Vorgegebenem, sei dieses selbst eine Theorie oder ein künstlerisches, vor-



212 UeliRaz

nehmlich musikalisches Gebilde, herauszulösen. Was an diesen Texten
adomofremd und unreif dünkt, bis in den August 1928, ist ihr Zusammenhalt
in der Bedrängnis, das expressionistische Vokabular, dem sie schutzlos ausgeliefert

scheinen, durch Selbstkritik von sich abzustreifen - 1928 wird die auf
Schönberg fixierte Genieästhetik, die in der Wahrhaftigkeit des Künstlers ihr
Motiv hatte (Kunst kommt nicht von Können, sondern von Müssen), durch
eine materialistische, antihermeneutische und antiphänomenologisch-ge-
schichtliche Konzeption abgelöst, wodurch nicht nur der Expressionismus als
Ganzes obsolet wird, sondern insbesondere sein zuweilen aufdringliches
Vokabular, in welchem er quasi unerkannt auf lange Zeit hin wirkte: Ich, Seele,
Schein, Natur, Welt, Geist. Zur selben Zeit, als sich Adornos Gesellschaftstheorie

herausbildet, beginnen seine mitunter scharfen Attacken gegen nicht
zuletzt diejenigen Theoretiker, die ihm nahestehen. Die theoretischen
Ausfälligkeiten werden psychologisch einigermaßen verständlich, wenn man
berücksichtigt, wie lange Adorno sich an den Gegenständen abarbeiten mußte,
den zumeist uraufgeführten Werken, die er in Konzertberichten mit
beeindruckender Klarsicht und an Kant gemahnender Redlichkeit, d. h. ohne
falschen Rekurs auf eine ideale Ästhetik oder Musiktheorie, kritisierte - und wie
lange nur mußte er sich daran abarbeiten, bis er zu „seinem" Stand der
Erkenntnis gekommen war. Ich meine, das war 1928 in der Tat einzigartig,
folglich auch rechtfertigungswürdig (dieser Legitimierungszwang wird die
Theorie selbst - die Kritische Theorie - im übrigen zu einem nicht geringen
Wandel veranlassen). Daß man auf eigenen Füßen steht, muß einem Umkreis,
in dessen Mitte man gehalten wird, erst einmal deutlich gemacht werden.
Adornos Position Ende der zwanziger Jahre hat im Grunde nichts Spektakuläres
an sich, was man mit heutigen Augen in Zweifel ziehen müßte, dennoch war
sie zu jener Zeit radikal und neu. Da sie in keinem publizierten Haupttext als

solche niedergelegt war, konnte sie in ihrer Entstehungszeit keine breite Wirkung
erzeugen; und sie muß auch heute erst noch aus diversen Textpassagen
zusammengetragen werden. Sie fordert, daß das zu deutende Phänomen, das

mithin weder eines der Natur noch im engen Sinne eines der Ökonomie ist, in
dreifacher Hinsicht geschichtlich situiert wird:

1. Das Gebilde wird im selben Oberflächenzusammenhang, dem es angehört,
aus der allgemeinen Geschichte herausgenommen und in der besonderen -
zum Beispiel der musikalischen oder philosophischen - zeitlich und
gegebenenfalls örtlich festgebunden.

2. Diese Relativierung wird aufgehoben, indem das Phänomen, das historisch
alt oder jung sein kann, als Erkenntnisproblem der Gegenwart gefaßt wird,
also antihistoristisch, wobei das Gegenwärtige zu problematisieren ist,
insbesondere bei Adorno als Effekt der Warenstruktur. (Adorno hat außer-



Heinz Steinerts Untersuchungen 213

europäische Kulturen nicht adäquat zur Kenntnis genommen, vielleicht
gerade weil 1927 eine große und vieldiskutierte musikethnologische
Ausstellung in Frankfurt, „Musik im Leben der Völker", dilettantisch und
tendenziös konzipiert war: zur fremden Musik verkommen war schon die
französische und die russische.)

3. Die Begriffe der Erkenntnis bzw. der Deutung sind dem aktuellen Diskus¬
sionsstand der Wissenschaften (im allgemeinen Sinne) zu entnehmen und
bezüglich sowohl des Diskussionsstandes wie des Phänomens zu proble-
matisieren.

Mit Ausnahme des zweiten Punktes, der keine Skepsis duldet, scheinen uns
diese wissenschaftstheoretischen Prämissen, die nicht von irgendwo übernommen,

sondern aus der Analyse der uraufgeführten musikalischen Werke
gewachsen waren, keineswegs überrissen; trotzdem sind sie die treibende Kraft,
die Adornos Mentoren - davon ausgenommen Max Horkheimer - als gegen
sich gerichtet zu spüren bekamen. Es sind alle drei erwähnten Punkte, die
Adorno dem kritischen Soziologen Kracauer entgegenschleudert: Kracauer ist
in der Anschauung der Phänomene verhaftet, so daß er sie aus ihrem
Immanenzzusammenhang nicht herauszulösen vermag und es zu keiner
theoretischbegrifflichen Vermittlung kommen kann; Kracauer untersucht das Umfeld der
sozialen Gruppe, innerhalb welcher ein zu deutendes Phänomen, zum Beispiel
die Operetten Offenbachs, zur Entfaltung heranwächst, ohne den Bezug des

Produktes zur tieferliegenden Gesellschaftsstruktur herzustellen; Kracauer fehlt
durchgängig eine verbindliche begriffliche Systematisierung.

Nun liegen von Heinz Steinert, Professe* für Soziologie in Frankfurt und
gleichzeitig Direktor des Wiener Instituts für Kriminalsoziologie, zwei Studien
zum intellektuellen und musikalischen Selbstverständnis Adornos vor, die
sowohl explizit wie in ihrem Verfahren der Position Kracauers Respekt widerfahren
lassen. Diese Haltung wird dann leicht plausibel, wenn Lese- und Diskussionserfahrungen

mit den Schriften Adornos von den Erfahrungen im soziologischen
Wissenschaftsbetrieb nicht mit einem Klotz im Hals auseinandergehalten werden.
Steinert wehrt sich gegen ein hypothesenfreies Schreiben gleichwie gegen
fachzentriertes Rezipieren der soziologischen, philosophischen und musikalischen
Schriften Adornos, das vor lauter Verstehensfragen den Weg zu neuen
Erkenntnissen ebenso abblockt (Adorno in Wien, 1. Auflage, p. 194) wie das
erstem. Für beide Bücher lassen sich Grundthesen formulieren, die sowohl mit
empirischem Material wie natürlich ausgiebig auch mit Textstellen konfrontiert

werdea Für das erste Buch lautet die These, daß Adorno das Rote Wien
und folglich Alltagssoziologisches auch späterhin nicht habe zur Kenntnis
nehmen können, weil er die revolutionäre Phantasie ganz auf den musikali-



214 UeliRaz

sehen Schönberg und seinen Kreis, in den er nicht wunschgemäß habe eindringen

können, wie man in Zürich sagt: fokussiert hatte; das zweite Buch fragt,
was an der Theorie der Kulturindustrie und der Kunsttheorie Adornos revidiert
werden könne, wenn es sich stimmig zeigen ließe, daß Adorno den Jazz
mißverstanden hätte. Beide Thesen, die falsche Phantasien oder Vorurteile des

empirischen Menschen Adorno zum Gegenstand haben, sind so formuliert,
daß sie mit der Behauptung verknüpft werden können, diese Umstände hätten
sich auch in der Theorie niedergeschlagen - es sei in dieser aus diesem Grund
etwas Falsches bis auf weiteres noch aufzuspüren, das eine immanente Lektüre,

die sich nur auf philosophische Texte oder Werke der Zeitgenössischen
Kunstmusik beziehen würde, nicht zu vollbringen imstande wäre. Am Ende
beider Bücher bleibt Steinert schwankend, nicht aus Erschöpfung, sondern aus
erkenntnistheoretischer Zurückhaltung; die Idee entpuppt sich als schöne

regulative, es sei auch beim Hermetiker Adorno ein Falsches zu entdecken, das

nicht nur sein Leben, sondern auch seine Theorie uns menschlicher erscheinen
lasse. Zumindest dem Verfasser hat diese Hypothese aber die Schaffenskraft
gesteigert (und ich meine, das kritische Antreten gegen eine Position ist
wissenschaftstheoretisch einer der naheliegendsten Königswege und keineswegs
mit Notwendigkeit von einer negativen Einstellung zur kritisierten Haltung
gesäumt). Die Position gegen Adorno im Verhältnis Adomo-Kracauer,
zusammen mit dem diesbezüglich vermittelnden, analytischen Begriff der Theorie,

ermöglicht eine Darstellung Adornos, die auch eine entfaltete, fakten- bzw.
materialreiche Intellektuellentheorie in sich trägt, das Verfahren also auch auf
sich selbst bezieht, was Adornos Forderung nach einer gegenwartsbezogenen
erkenntnistheoretischen Reflexion entgegenkommt. In Anbetracht der
Sekundärliteratur zu Adorno darf überhaupt gesagt werden, daß es der
Steinertschen Adornodissidenz zu verdanken ist, daß so immens viel spannendes
Material hat aufgearbeitet und präsentiert werden körnen, was umgekehrt nicht
vorschnell zum kontrafaktischen Argument gegen Adorno gewendet werden
sollte. Im Gegenteil. Heute ist die entmythifizierende Adomoforschung, die
nach wie vor die aktive, aus der Isolation herausgezerrte Rezeption der Schriften

im Zentrum hält, doppelgleisig aufzufassen: als immanent und als empirisch
orientiert. Daß es sich hierbei um keine frivole Trennung handelt, zeigt sich
darin, wie bewundernswürdig getreu Steinert Adorno referiert, so daß man bei
der Lektüre seinen Versicherungen, gegen die man sich vielleicht händewehrend

stemmt, nicht recht trauen will, nämlich gegen Adornos Jazzidiosynkrasie
anzuschreiben; für die Lektüre gilt die Wiedergabetreue als immanentes
Verfahren und keineswegs leicht als das identifizierbar, was Adorno an Kracauer
kritisierte. Offenbar ist eine gute Mitte beider Positionen realisierbar, und diese
besteht in der souveränen Kenntnis der zu erforschenden Sache selbst - für die
Soziologie eher selten eine Selbstverständlichkeit.



Heinz Slednerts Untersuchungen 215

Wie Kracauer von Adorno vorgehalten wurde, das soziale Umfeld vor die
Werke des Operettenschreibers Offenbach zu rücken, so theoretisiert
bezeichnenderweise Steinert nicht ein Ideal von Jazzmusik, das es nicht gibt, sondern

spricht vom Idealtypus des gegenwärtigen Intellektuellen, der beim Jazzmusiker
auszumachen sei. „Ich schlage vor, das Verhältnis, das Jazzmusiker zu ihren
Produktionsmitteln, zur Öffentlichkeit und zu ihrer Kunst haben, als Vorbild
für eine brauchbare Haltung der Intellektuellen zu nehmen." (Die Entdeckung der
Kulturindustrie, p. 7) Methodisch ignoriert dieser Satz, der die beiden Bücher
verbindet, die relative Autonomie der Gebilde, um aber das Produktionsumfeld
um so mehr auf die Aktualität bezogen zu problematisieren. Ungeachtet der
Frage, ob es dem Autor des ersten Buches gelungen ist, die Lebensstilphantasien
desjenigen Adorno, für den Schönbergs Wien als Inbegriff des Fortschritts
galt, in Adornos Theorie kritisch aufzuweisen, darf er sich nun an einem sozialen

Typus orientieren, von dem wenigstens er selbst weiß, daß er Adorno widerspricht
und zugleich der Gegenwart, wie etwa Schönberg in den zwanziger Jahren,
noch nicht entflohen ist. Wenn es gelingt, die Frage nach dem Jazz zugunsten
der Frage nach der Haltung deijenigen auszublenden, die sowohl im Jazz- wie
im progressiven Rockpublikum zu finden sind, dann darf der Realismus des

Autors als genügend verankert akzeptiert werden. Die Verhältnisse zwischen
dem Jazzspiel und dem Jazz als ausartikulierter Musik waren nämlich auch
früher nur in wunderlicher Metaphorik zu fassen: Es ist nicht dasselbe, nach
einem Arbeitstag das Saxophon zu traktieren, um sich für die Arbeit am Abend
freizuspielen, und - wohinein sich der Autor trotz aller Absicherung des öfteren
begibt - die Rechtfertigung der künstlerischen Praxis, von der jenes Spiel ein
isolierbarer Teil ist, als strukturierte Domäne der Kunst mit all ihren Ansprüchen

und Versprechungen sozialer Kapitalien legitimieren zu wollen. Adorno
meint dazu, im Hinblick auf Alban Bergs Lulu: Mag einer auch jahrelang
danach trachten, das Saxophon zu unterwerfen, so muß er noch lange nicht den

ganzen Jazz mit allen Schulden auf sich laden (vgl. Adorno GS 13; 465). Es

liegt am Jazz selbst, daß eine Trennung zwischen Biographie der Protagonisten
und Geschichte der Werke nicht möglich ist. Je weniger man sich von dieser
Tatsache irritieren läßt, desto mehr wird einem die Lektüre des dritten Kapitels
der Kulturindustrie zum Genuß. Dieser lange Abschnitt befaßt sich mit der
Geschichte des Jazz, von der ich nun endlich etwas weiß, wenn ich es auch
bloß als Sammelsurium von Namen erfasse, die mir für alle Zeiten gleichgültig
gewesen sein werden: die Nerven der Jazzfans mögen durch diese Geschichte

von Geschichtchen angenehm gereizt werden. Wenn mich dieser Teil, der für
das Buch als empirischer Kitt von Bedeutung ist, nicht interessiert, weil ich die
Namen fortlaufend vergesse, so ist er doch wie Literatur faszinierend
hingeschrieben. Um so bedauerlicher ist es, daß bei dieser Buchausgabe, der nach
zwei oder drei Jahren eine Taschenbuchausgabe folgen soll, ein Namensregister



216 UeliRaz

fehlt, da sowohl Jazzfreunde, Jazzfremde und Jazzfeinde gleichermaßen
manchmal zum Nachschlagen genötigt sind, und Steinerts kompetente, in einem
grenzenlosen Archiv von Tonträgem angeregte Materialsammlung scheint mir
dazu gar gut geeignet

Das Thema Adorno und der Jazz verlangt zwangsläufig eine Kracauer-nahe
Position, da Jazz den Stand der Erkenntnis in den Begriffen nicht weiterführen
kann. Man muß vielleicht Adornos Schutzsuche im Jahr 1966 bei seinem
neuesten Namenspreisträger durchaus ernst nehmen, und es ihm glauben, daß

er verschiedentlich versucht hat, den Jazz in Analyse zu bringen: „Analog (der
Malerei zum photographischen Abklatsch der Wirklichkeit) ist das Verhältnis
der Kunstmusik zur leichten Musik geartet, zu der ich, wie Pierre Boulez,
ausdrücklich den Jazz hinzurechne, der ganz schief angesetzt wird, wenn man
ihn, wie es in Deutschland beliebt ist, mit avantgardistischen Tendenzen
zusammenwirft." (Adorno GS 17; 279) Weil der Jazz nicht wie Kunstmusik
analysiert werden kann - es ist ein für Steinert folgenreicher Vorwurf an

Adorno, daß dieser im Bereich des Jazz keine wohlformulierten
musikwissenschaftlichen oder musikphilosophischen Einzelanalysen liefert -müssen
die negativen Einschätzungen in Formen artikuliert werden, die abstrus auf
solche wirken, die in einem positiven Verhältnis zum Jazz gefangen sind, für
das sie, in doppelter Strafe, nicht zur Rechenschaft gezwungen werden dürfen.
Steinerts Ringen um „Adornos Psychoanalyse des Jazz" (Kulturindustrie, p. 93ff)
wirkt einerseits kurios, weil man sich in die Bilder Adornos entgegen der

Meinung des Autors (mit der er alles andere als alleine ist) sehr wohl einfühlen
kann, sofern man die Prämisse im strikt logischen Sinne unterschreibt, daß der
Jazz dem Verdacht des Als Ob auszusetzen ist, dem, daß er nur so tut, als sei er
aufmüpfig und dem, daß er nur so tut, als würde er ernstzunehmende Musik
vorführen; andererseits bietet Steinert zuwenig begriffliche Unterscheidungen,
um die Charakterisierungen des Publikums, die bei Adorno im Doppelsinne zu
grob sind, weil sie den Jazz beim Wort nehmen - wo er doch nichts zu sagen
hat - realitätsgerechter, also differenzierter zu fassea Ohne Zweifel werden
aber diese Passagen, so haltlos wie sie die Fragen im Raum stehen lassen, um
nicht grob sein zu müssen, weitergehende Untersuchungen initiieren, diesfalls
empirische.

Aber es muß ebenso in der Parteinahme für Kracauer, die teilweise nur im
Impliziten aufgespürt werden kann, der blinde Fleck gesucht werden, der dazu
führt, daß Adornos Selbstkritik in bezug auf die Analyse von isolierten
Phänomenen nur undeutlich rezipiert wird, die sich mit dem Wandel der Theorie
Adornos auch bezüglich der Jazzmusikantlnnen ergibt. Der spätere Adorno, ab
den fünfziger Jahren, mildert die Invektiven des jungen gegen die Jazzer als

„autoritäre Rebellen", weil er die tieferliegenden Umstände - die Sozialstruktur



Heinz Steinerts Untersuchungen 217

- um so mehr ins Blickfeld rücken möchte, in denen sie - reaktiv - agieren.
Gehört es zur Leistung des jungen Adorno, Kritik antihermeneutisch zu verstehen,
als Konstruktion einer Verschiebung im Gebilde durch dessen begrifflich
artikulierte Deutung, so fixiert der späte jegliche Veränderung in den Gebilden
an die gesellschaftlich determinierenden Strukturmomente - ohne solche
Umstürze, die Adorno in der engen Zusammenarbeit mit Horkheimer nur in den

dreißiger Jahren für möglich hielt, keine Kritik an Einzelphänomenen. Dank
Adornos Verschärfung der Theorie werden die realen Einzeljazzer gerettet und
brauchen eine konstruktive Kritik, die an sie selbst gerichtet wäre, nicht mehr
zu fürchten. (Vgl. gegen diese harmonisierende Adornodeutung Steinerts
Zusammenstellung aller Jazzarbeiten Adornos in Kulturindustrie, p. 217: die
scharfen„Oxfcrder Nachträge" aus den dreißiger Jahren werden 1964 unverändert

erstveröffentlicht.) Nichtsdestotrotz verschweigt Steinert, was im Frankfurter
Universitätsdiskurs in die Enge nicht wundert, das spezifisch materialistische
Marxerbe auch bei Adorno - und zwar in allen seinen Phasen - wie es gerade
kürzlich wieder deutsch bei Derrida neuformuliert wurde (Préjugés, Vor dem

Gesetz, Wien 1992): das theoretisierende, urteilende Subjekt hat es ohne
Ausnahme mit einem vorstrukturierten, komplexen Ganzen zu tun, zu dessen
Erkenntnis sowohl die Geschichte dieses Ganzen wie auch die jenes Subjektes
(als die Geschichte der Theorien) die Momente beitragen, und zwar auf solche
Weise, daß die Erkenntnis in ihrer letztlich angestrebten Verbindlichkeit, die
Erkenntnis des Ganzen als Ganzes - das definitive Urteil-Theorie suspendiert
zugunsten einer Verschiebung des Ganzen selbst. Was Verschiebung meint -
Praxis ohne Optimismus oder Pessimismus - braucht nicht klargemacht zu
werden; entscheidend ist die Einsicht in die Grenzen der hermeneutisch-
philologisch-empirischen Deutung sozialer Phänomene, soweit diese, wie bei
der Musik der Fall, einem geschichtlichen Verlauf mit relativer Autonomie
zugeordnet werden können (Gegenbeispiele wären entweder in die ökonomische
Reproduktion oder in die militärische Antiproduktion verflochten).

Steinert kommt es ganz darauf an, die Trennung von Kunst und
Kulturindustrie zu entmystifizieren, indem die Intellektuellen als die Soziologinnen
in der Öffentlichkeit die Aporie, in der insbesondere sie selbst stehen, nicht
von sich schieben (vgl. Jacques Derrida, Das andere Kap, Die vertagte
Demokratie. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt am Main 1992). Wenn auch die
Kulturindustrie Priorität hat, so wird sie doch von Subjekten getragen, die sie

zersetzen können, indem sie sich in ihr durchsetzen und der Melancholie nach
der großen Kunst Lebewohl sagen. Es gelingt ihm dies aber nur mit einer
begrifflichen Hypothek, die ihren Nutzen erst noch zu erweisen hat (ich stelle
mir vor, daß solches im Feld außereuropäischer Musiksoziologie erprobt werden

könnte - keineswegs in Musikethnologie). Steinert spielt nicht den Jazz



218 UeliRaz

gegen die ernste Musik aus; aber seine Insistenz auf dem größeren Realitätsgehalt

des Ereignisbegriffs vor dem Werkbegriff scheint mir doch einem Rückfall
in die Metaphysik nahezukommen, indem nun wieder das bloß Sichtbare - das

Eräugbare - von der Realität Zeugnis ablegen solle, nicht mehr das

Durchgestaltete, das in der Rezeption erst noch auf den Begriff gebracht werden
muß. Heißt das nicht, daß die Werke von Boulez und Stockhausen, und ebenso
die ereignishaften von Cage, gehört werden sollen wie Jazz - also ohne das Ding
zwischen den Ohren, das vergessen zu machen als der erhabene Sinn der
Kulturindustrie jenseits aller Positionen zu akzeptieren von Kindsbeinen an
uns eingetrichtert wurde, von allen lehrbeauftragten Seiten? Man hat es hier
mit einem Verkennen zu tun, das die ganze Geschichte der Theorie durchzieht,
seit Piaton und Sokrates, als wäre Kunst selbst das Glück bereits, nicht erst sein
Versprechen, auf das reflektiert werden müßte.

Ebenso sind Steinerts Bemerkungen zum Erhabenen und zum Ende der
Kunst, die parallel zur Intellektuellentheorie den Gegenwartsbezug der Bücher
ausmachen, nicht durchgängig realitätskonform, weil ihr Ausgangspunkt in
einer Abstraktion von der konkreten Auseinandersetzung mit konkreten
Einzelwerken gründet. Es darf vermutet werden, daß Steinert zu wenig seinen

eigenen Deutungen vertraute als vielmehr aus schleierhaften Gründen dem
Vielvereinfacher Wolfgang Welsch folgte (vgl. Kulturindustrie, p. 174). Die
Erhabenheit, die Kant im Zusammenhang des beeindruckenden Naturschönen
erwachsen sieht und die Adorno heute eng mit dem Lächerlichen und Komischen
der Kunst zusammenzwingt - Steinert bedauert in Kulturindustrie, p. 167
verfrüht, Adorno hätte seine Bemerkungen zum Komischen aus dem Jahre 1939
nicht weitergeführt: zumindest spricht die Ästhetische Theorie am Ende des

Abschnitts Zur Theorie des Kunstwerks Deutliches zur Gleichzeitigkeit des

Erhabenen und Komischen - ergibt sich nicht durch eine sonntagsschülerhafte
Projektion einer Leere auf die Werke, sondern durch die einfache Vergegenwärtigung

in der Rezeption, daß der oder die einzelne Rezipierende außerstande

wäre, das wahrgenommene Werk selbst zu schöpfen; auf dieselbe Weise
erwächst seit Jahrhunderten - deutlich zumindest seit der Zerschlagung der
Normen der Kirchenästhetik um 1600 (aber man darf immer an Plate« erinnern)

- der Gedanke vom Ende der Kunst, der nur durch die geleistete Verwirklichung

von neuen Werken durch wirkliche Künstlerinnen - und die stellen sich
diese Frage notgedrungenerweise nie mit Ernst - falsifiziert werden kann.
Dazu gehört auch, umgekehrt, Steinerts Diskreditierung der scheinbaren
Kommerzialisierung der Kunst in den Museen, in die zu verfallen ihn eigene
empirische Untersuchungen verführten: ich brauche auf die Masse der Neben-
und Gegenmenschen im überfüllten Museum nicht mit derselben Aggressivität
zu reagieren wie das künstlerische Bewußtsein auf den Wahrheitsanspruch



Heinz Steinerts Untersuchungen 219

eines konkurrierenden Werkes; die Schlüsse, die aus der Betrachtung von
Werken zu ziehen sind, können auch in einem sozialen Umfeld entstehen, das

empirisch sich der Arbeit und Muße solcher Urteilsfällung entgegenstemmt.
Es ist nicht das Ende der Kunst definitiv erreicht, wenn heute ein Gärtner, der
durchaus ein paar Jahre an der Universität verträumt haben kann, sich mit
Klees Schöner Gärtnerin unterhält oder eine Frankfurter Habermasschülerin
sich in ein John Cage Konzert verläuft, ohne einen spürbaren Mißmut
davonzutragen. Allerdings weiß ich auch hier nicht, ob ich Steinerts Haltung gerecht
werde oder ob ich mich unnötigerweise von Adorno bannen lasse, denn es

scheint, als ob er zwar diese These vom Ende der Kunst zum Ausdruck bringen
möchte, daß er aber von der Fülle des Materials, das er selbst zur kritischen
Arbeit herbeizitiert, zurückweicht. Wie in der Grundfrage des zweiten Buchs
nach Adornos Jazzidiosynkrasie zeigt es sich auch bei dieser Einzelfrage, wie
es dem Autor gelingt, daß sich die Materialien von selbst organisieren und daß
seine persönlichen Intentionen, die er offen deklariert, den objektiven Aussagen
nichts Zusätzliches unterstellen. Allerdings erzeugt dieses Schwanken, so sehr
auf seine Vorzüge hinzuweisen ist, bei der Lektüre hie und da die subjektive
Schattenseite, daß man sichnicht mehr im Klaren ist, welches nun die Präfeienzen
des Autors wären und ob sie vielleicht im Verlauf der Untersuchung einen
Wandel erfahren hätten. Als Beispiel sei in Kulturindustrie auf die Seiten 35
bis 62 hingewiesen, die durch zu starkes Zurückbinden von Kommentaren den
hoffnungsfrohen Eindruck aufkeimen lassen, Steinert sei gegen Jazz und für
Adorno.

Wie beim Untertitel des ersten Buches dessen aufdringlich verschraubte
Zweideutigkeit zum Argwohn Anlaß bietet, so soll eine Unstimmigkeit in
bezug auch auf den Titel des zweiten Buches nicht unerwähnt bleiben: Steinerts

explizite Ausklammerung aller Analysen Adornos von Unterhaltungsmusik,
die nicht unter Jazz zu rubrizieren wäre, macht sich als Handicap durch den

ganzen Text hindurch bemerkbar, weil weder Adorno noch Steinert die
musikalische Kulturindustrie mit Jazz identifiziert und ihre Entstehung keineswegs
in ihm verankert - wie der Titel eben nahelegt. Wie gesagt kann Adorno den
Jazz trotz bestem Willen nicht mit ernster Musik vergleichen, weil er begrifflich
den Analysen wie ein nasser Fisch entschlüpft Der Jazz ist offenbar nicht nur
psychoanalytisch mit dem Zwitter in Verbindung zu bringen, sondern zeigt
auch in der Musiksoziologie sich als eine mehrfach determinierte Gestalt, die
vom Liebhaber durchaus zu retten wäre, wenn er's mit der ernsten Musik
emsthaft halten würde - nicht so, als müßte der Jazz zwangshaft zu ihr gerechnet
werden, sondern so, daß er ohne falschen Skrupel von ihr geschieden werden
könnte, um ihn, wo es denn wirklich möglich wäre, von dem Abgeschmack der
Kulturindustrie effektiv zu retten. Jedenfalls impliziert der Titel und schreibt



220 UeliRaz

als Überschrift vor, sofern er bei der Lektüre nur argwöhnisch genug erinnert
wird, daß Jazz auch jenseits von Adornos Idiosynkrasien, jenseits der
Begrenztheit seines begrifflichen Fassungsvermögens als wesentliches, konstitutives
Element der Kulturindustrie genommen werden soll.

Es darf als Paradox konstatiert werden, daß es Steinen gerade durch das
Brechen von bemühender Systematik mithilfe eines ungenierten, kriminalistisch
versierten, nirgends aber störenden Einsatzes von Anekdotischem und in
aufwendig gesicherten Archiven für unsere Zeit zu Grabe Gelegtem gelingt, den
in der Soziologie herrschenden Neuscholastizismus zu unterlaufen, der wie
man weiß, darin gründet, theoretische Irrelevantien in buchhalterischem Design
so aufdringlich den Texten aufzupfropfen, daß theoretische Gedankengänge
bis zur Ohnmacht abgewürgt werden. (Besagte Neuscholastik entstand durch
die unheilvolle Allianz der „Wissenschaft" mit der Machtpolitik und den infantilen
Massenmedien: sie macht das je Dürftige im quasisozialen Geschwätz zum
essentiellen Thema und formt dieses, bis es den Anschein hergibt, beherrschbar
zu sein.) Werden heutzutage die „wissenschaftlichen" Texte immer irrelevanter,

weil sie durch fahrlässige Vorurteilslosigkeit Nichtigkeiten mit der geistlosen,
aber nichtsdestoweniger pathetischen Attitüde wie alles entscheidenden Fragen

begegnen - was meistens sich zwischen Gedankenstrichen und in Anmerkungen

niederschlägt, die eventuelle Vorwürfe an die Autorinnen zurückweisen

sollen, sie hätten ein Moment im wissenschaftlichen Diskurs noch nicht
zur Kenntnis genommen - so gewinnen Steinerts Bücher an Fesselungskraft,
indem sie theoretische Erwägungen, die nicht die Grundthesen betreffen, durch
biographische Nebensächlichkeiten Adornos ersetzen, oder des öfteren auch
durch persönliche Einschätzungen des Autors selbst, die die Schreiblust nicht
unangenehm spüren lassen. Das mag im Lichte wissenschafts theoretischer
Gebote, von denen hier die Askese in litteris zu nennen wäre, etwas Negatives an
sich haben, auch im Lichte der eingangs erwähnten des jungen Adorno; es wird
dadurch aber Raum geschaffen zu Beurteilungen der Sachlage für die Lesenden
selber. Wenn ein Text so freimütig und ungeschützt die subjektive Urteilskraft
zur Schau stellt - daß Jazz eine auch theoretisch ernstzunehmende Sache sei -
dann drängt er dem musikalisch Theoretisierenden eben diese Haltung gerade
nicht mehr auf. Und dies, ohne ihm Material vorenthalten zu müssen, das zur
kritischen Beurteilung notwendig ist, das aber eine nicht explizierbare und
nicht verbindlich zu rechtfertigende Haltung diskreditieren würde. (Gegen Jazz
ließe sich einiges sagen, und mehr, als daß es in seiner Umgebung bloß komisch
riechen tät. Gerade in der im Wortsinn vom Jazz beherrschten Stadt Frankfurt,
Schreibstätte des Autors, zwingt einen die Toleranz gegenüber seinen
autoritärrebellischen Praktikantinnen, sich in ebenso wahrem Wertsinne in die Büsche
des Botanischen Gartens zurückzuziehen. Die Dezibelschläge des Frankfurterjazz,



Heinz Sleinerts Untersuchungen 221

merely thick as a brick, scheinen mir nicht durchwegs, wie Steinen offenherzig
verkündet, das kritische Potential innerhalb der Kulturindustrie zu kräftigen.)
Auch wenn einen des Autors Verteidigung des Jazz zum Haareraufen nötigt,
bleiben seine Materialaufbereitungen beides: in der Lektüre genußvoll wie
theoretisch informativ - zuweilen hart dabei, die eigenen Schlußfolgerungen
zum Rückzug zu nötigem Es braucht sich deswegen aber kein Wino Man in ein
fortgesetztes Lamento über den Abfall vom eigentlichen Original zu stürzen.
Denn es ist das gute Recht der Wissenschaft, und ebenso Zeugnis ihrer
Tauglichkeit, Fakten so aufzubereiten, daß verschiedene Schlüsse aus ihnen gezogen

werden können, weil die Prämissen ihrer Betrachtungsweise, seien sie

objektiv historisch oder subjektiv lebensstilistisch situiert, sich verändern
lassen. Steinerts Bücher sind ein maßgeblicher Impuls und ein breiter Grundstock
für die systematische Theoriebildung nicht nur bezüglich der Schriften Adornos,
sondern auch der zeitgenössischen intellektuellen Gesellschaftsgruppe, indem
sie sich dem Systemterror in den Sozialwissenschaften nicht beugen, der
systematisches Denken im Gewand scheinseriöser und biederer Verwaltungsarbeit
verhöhnt.

Adorno in Wien klärt wichtige Datierungsfragen bezüglich Adornos
Kompositionslehre bei Alban Berg und seiner erstaunlich kurzen redaktionellen
Tätigkeit beim Anbruch, der damaligen Wiener Musikzeitschrift; darüber hinaus

bietet es einen großzügig konzipierten und erkenntnisreichen Einblick in
den sozialen Alltag Wiens nach der Jahrhundertwende, entlang den Namen
Gustav Mahler, Arnold Schönberg, Ludwig Wittgenstein und Karl Popper. Ein
großer Gewinn des zweiten Buches ist darin zu sehen, daß ideologische
Verkäufer des Jazz nun so mit List ins textliche Gewebe Adornos hineingezogen
werden, daß bereits ohne eigentliches Dazutun sie mit musikalischen bzw.
musiksoziologischen Argumentationsverläufen in Kontakt geraten, die den Glanz
ihrer Werbeslogans dumpf ermatten läßt. Das soll als offener Schluß mit einem
Zitat von Alexander Jemnitz aus dem Jahr 1925, Kulturindustrie, p. 69
illustriert sein, das wegen seiner Zwitterhaftigkeit noch heute für die Häuser beider
Seiten, der Jazzer wie der Musikalischen, sprechen kann: „Seine (des Jazz)
zusammenschweißende, bindende Kraft, jene inhaltsbezwingende, nivellierende
Macht, die zuvörderst, ja allein zu solcher gemeinsamen Nennerschaft befähigt,
wurzelt in seinem rhythmischen Element Nicht aber - wie viele anzunehmen
geneigt sind- in seinem spezifischen Klangkolorit dessen durchdringend sinnlich
leuchtender, fieberhaft ungeduldig werbender Glanz unsere Nerven allerdings
in heftige Wallungen voll gierigen Lebenshungers versetzt und dennoch nur
als Helfershelfer das sieghafte, rhythmisch-motorische Prinzip unterstützt"
Das ist die getreue Wiedergabe des Jazz als Geist von Aufmüpfigkeit. Das ist
die getreue Wiedergabe des Jazz als Geist von Anpassung.



222 UeliRaz

BESPROCHENE LITERATUR:

Heinz Steineit, Adorno in Wien, Über die (Un-)Möglichkeit von Kunst, Kultur und Befreiung,
Verlag für Gesellschaftskritik, Wien, 1989, 239 Seiten, 2. Auflage S. Fischer Verlag,
Frankfurt am Main, 1992

Heinz Steinert, Die Entdeckung der Kulturindustrie - oder: Warum Professor Adorno Jazz-
Musik nicht ausstehen konnte, Verlag für Gesellschaftskritik, Wien, 1992, 285 Seiten

Adresse des Verfassers:
Ueli Raz

Ostring 56, 3006 Bern


	Heinz Steinerts Untersuchungen zum intellektuellen und musikalischen Selbstverständnis Theodor W. Adornos

