Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 19 (1993)

Heft: 1

Artikel: Heinz Steinerts Untersuchungen zum intellektuellen und musikalischen
Selbstverstandnis Theodor W. Adornos

Autor: Raz, Ueli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 19 (1993) 211-222 211

HEINZ STEINERTS UNTERSUCHUNGEN ZUM
INTELLEKTUELLEN UND MUSIKALISCHEN
SELBSTVERSTANDNIS THEODOR W. ADORNOS

Ueli Raz
Stipendiat des Schweizerischen Nationalfonds, Frankfurt / Bern

Der 1903 geborene Theodor Ludwig Wiesengrund, der seine Aufsitze, Kon-
zert- und Werkkritiken in den Musikzeitschriften ab 1923 mit Wiesengrund-
Adomo unterzeichnen wird, lernt 1919 den baldigen Redaktor bei der Frankfurter
Zeitung Siegfried Kracauer kennen, der aufgrund seiner Stellung und seiner
auswirtigen Studienaufenthalte Adorno mit maBgebenden Intellektuellen zuerst
in ihren Texten, dann aber auch persnlich bekanntmacht — so mit Benjamin,
Bloch und Luk4cs; Léwenthal steht in Frankfurt im selben Verhifltnis zu Kracauer
wie Adomo (und wird spiter, 1932/33, aus kontingenten Griinden Marcuse der
Gruppe anempfehlen), Horkheimer allein steht in diesem Beziehungsgeflecht,
aus dem die Frankfurter Schule hervorgeht, singulidr und verquer. (Kracauer,
gebiirtiger Frankfurter, studierte 1907—-1909 in Berlin Architektur, wo er auch
Vorlesungen bei Georg Simmel besuchte; 1909-1911 war er in Miinchen und
machte dort den ArchitektenabschluB. Wihrend und nach dem Krieg arbeitete
er auf dem ungeliebten Beruf, schreibt zur gleichen Zeit daneben kleinere
Zeitungsaufsitze, eine Simmelmonographie und einen diirftigen, als Habilita-
tionsschrift geplanten erkenntnis- bzw. wissenschaftstheoretischen Text iiber
die Soziologie; ab 1921 ist er fester Mitarbeiter der Zeitung, 1924 endlich
Redaktor des Feuilletons. — Vgl. dazu die beiden nachstechenden Biicher, die
leider in der offenbar aktuell gewordenen Frage nach den Umstiinden der
Entwicklung des Verhiltnisses Adorno-Kracauer nicht ausreichend weiterhelfen,
weil das Adomo Archiv die Bitte des vor fast einem Vierteljahrhundert Ver-
storbenen liickenlos, irritierenderweise aber nur zeitweilig liickenlos liberwacht,
aus Briefwechseln nimlich, die noch nicht als ganze verdffentlicht werden
konnten, nicht zitieren zu lassen: Ingrid Belke und Irina Renz, Siegfried Kracauer
1889-1966, Marbacher Magazin 47/1988 und Michael Kessler, Thomas Y.
Levin (Hrsg.), Siegfried Kracauer — Neue Interpretationen, Tiibingen 1990.) —
Eine extensive Lektiire der Musiktexte Adornos in den zwanziger Jahren, die
der Chronologie ihrer Niederschrift folgt, 148t den Nachweis erbringen, da
Adorno weniger von seinen Mentoren beeinfluBt zu sehen ist als vielmehr
schon von seinen ersten Texten an die spiter formulierte Methode befolgte,
Theoretisch-Begriffliches nicht empirisch festzuschreiben, sondern aus bereits
Vorgegebenem, sei dieses selbst eine Theorie oder ein kiinstlerisches, vor-



212 Ueli Raz

nehmlich musikalisches Gebilde, herauszulsen. Was an diesen Texten
adornofremd und unreif diinkt, bis in den August 1928, ist ihr Zusammenhalt
in der Bedringnis, das expressionistische Vokabular, dem sie schutzlos ausge-
liefert scheinen, durch Selbstkritik von sich abzustreifen — 1928 wird die auf
Schonberg fixierte Geniedsthetik, die in der Wahrhaftigkeit des Kiinstlers ihr
Motiv hatte (Kunst kommt nicht von K&nnen, sondern von Miissen), durch
eine materialistische, antihermeneutische und antiphinomenologisch-ge-
schichtliche Konzeption abgeltst, wodurch nicht nur der Expressionismus als
Ganzes obsolet wird, sondern insbesondere sein zuweilen aufdringliches Vo-
kabular, in welchem er quasi unerkannt auf lange Zeit hin wirkte: Ich, Seele,
Schein, Natur, Welt, Geist. Zur selben Zeit, als sich Adornos Gesellschafts-
theorie herausbildet, beginnen seine mitunter scharfen Attacken gegen nicht
zuletzt diejenigen Theoretiker, die ihm nahestehen. Die theoretischen
Ausfilligkeiten werden psychologisch einigermaBen verstindlich, wenn man
beriicksichtigt, wie lange Adomo sich an den Gegenstiinden abarbeiten muBte,
den zumeist uraufgefiihrten Werken, die er in Konzertberichten mit beein-
druckender Klarsicht und an Kant gemahnender Redlichkeit, d. h. ohne fal-
schen Rekurs auf eine ideale Asthetik oder Musiktheorie, kritisierte — und wie
lange nur muBte er sich daran abarbeiten, bis er zu ,,seinem” Stand der Er-
kenntnis gekommen war. Ich meine, das war 1928 in der Tat einzigartig,
folglich auch rechtfertigungswiirdig (dieser Legitimierungszwang wird die
Theorie selbst — die Kritische Theorie — im {ibrigen zu einem nicht geringen
Wandel veranlassen). DaB man auf eigenen FiiBen steht, muB einem Umkreis,
in dessen Mitte man gehalten wird, erst einmal deutlich gemacht werden.
Adornos Position Ende der zwanziger Jahre hat im Grunde nichts Spektakulidres
an sich, was man mit heutigen Augen in Zweifel ziehen miite, dennoch war
sie zu jener Zeit radikal und neu. Da sie in keinem publizierten Haupttext als
solche niedergelegt war, konnte sie in ihrer Entstehungszeit keine breite Wirkung
erzeugen; und sie muB auch heute erst noch aus diversen Textpassagen
zusammengetragen werden. Sie fordert, daB das zu deutende Phinomen, das
mithin weder eines der Natur noch im engen Sinne eines der Okonomie ist, in
dreifacher Hinsicht geschichtlich situiert wird:

1. Das Gebilde wird im selben Oberflichenzusammenhang, dem es angehort,
aus der allgemeinen Geschichte herausgenommen und in der besonderen —
zum Beispiel der musikalischen oder philosophischen - zeitlich und gege-
benenfalls rtlich festgebunden.

2. Diese Relativierung wird aufgehoben, indem das Phiinomen, das historisch
alt oder jung sein kann, als Erkenntnisproblem der Gegenwart gefaBt wird,
also antihistoristisch, wobei das Gegenwiirtige zu problematisieren ist, ins-
besondere bei Adorno als Effekt der Warenstruktur. (Adorno hat auBer-



Heinz Steinerts Untersuchungen 213

europdische Kulturen nicht adiquat zur Kenntnis genommen, vielleicht
gerade weil 1927 eine groBe und vieldiskutierte musikethnologische Aus-
stellung in Frankfurt, ,,Musik im Leben der V6lker", dilettantisch und ten-
denzits konzipiert war: zur fremden Musik verkommen war schon die
franzsische und die russische.)

3. Die Begriffe der Erkenntnis bzw. der Deutung sind dem aktuellen Diskus-
sionsstand der Wissenschaften (im allgemeinen Sinne) zu entnehmen und
beziiglich sowohl des Diskussionsstandes wie des Phinomens zu proble-
matisieren.

Mit Ausnahme des zweiten Punktes, der keine Skepsis duldet, scheinen uns
diese wissenschaftstheoretischen Priimissen, die nicht von irgendwo iibernom-
men, sondern aus der Analyse der uraufgefiihrten musikalischen Werke ge-
wachsen waren, keineswegs iiberrissen; trotzdem sind sie die treibende Kraft,
die Adornos Mentoren — davon ausgenommen Max Horkheimer — als gegen
sich gerichtet zu spiiren bekamen. Es sind alle drei erwidhnten Punkte, die
Adomo dem kritischen Soziologen Kracauer entgegenschleudert: Kracauer ist
in der Anschauung der Phinomene verhaftet, so daB er sie aus ihrem Imma-
nenzzusammenhang nicht herauszulésen vermag und es zu keiner theoretisch-
begrifflichen Vermittlung kommen kann; Kracauer untersucht das Umfeld der
sozialen Gruppe, innerhalb welcher ein zu deutendes Phinomen, zum Beispiel
die Operetten Offenbachs, zur Entfaltung heranwichst, ohne den Bezug des
Produktes zur tieferliegenden Gesellschaftsstruktur herzustellen; Kracauer fehlt
durchgiingig eine verbindliche begriffliche Systematisierung.

Nun liegen von Heinz Steinert, Professor fiir Soziologie in Frankfurt und
gleichzeitig Direktor des Wiener Instituts fiir Kriminalsoziologie, zwei Studien
zum intellektuellen und musikalischen Selbstverstindnis Adornos vor, die so-
wohl explizit wie in ihrem Verfahren der Position Kracauers Respekt widerfahren
lassen. Diese Haltung wird dann leicht plausibel, wenn Lese- und Diskussions-
erfahrungen mit den Schriften Adornos von den Erfahrungen im soziologischen
Wissenschaftsbetrieb nicht mit einem Klotz im Hals auseinandergehalten werden.
Steinert wehrt sich gegen ein hypothesenfreies Schreiben gleichwie gegen
fachzentriertes Rezipieren der soziologischen, philosophischen und musikalischen
Schriften Adornos, das vor lauter Verstehensfragen den Weg zu neuen Er-
kenntnissen ebenso abblockt (Adorno in Wien, 1. Auflage, p. 194) wie das er-
stere. Fiir beide Biicher lassen sich Grundthesen formulieren, die sowohl mit
empirischem Material wie natiirlich ausgiebig auch mit Textstellen konfron-
tiert werden. Fiir das erste Buch lautet die These, daB Adorno das Rote Wien
und folglich Alltagssoziologisches auch spiterhin nicht habe zur Kenntnis
nehmen kdnnen, weil er die revolutionire Phantasie ganz auf den musikali-



214 Ueli Raz

schen Schénberg und seinen Kreis, in den er nicht wunschgemiB habe eindrin-
gen kénnen, wie man in Ziirich sagt: fokussiert hatte; das zweite Buch fragt,
was an der Theorie der Kulturindustrie und der Kunsttheorie Adomos revidiert
werden kénne, wenn es sich stimmig zeigen lieBe, daB Adorno den Jazz miB-
verstanden hitte. Beide Thesen, die falsche Phantasien oder Vorurteile des
empirischen Menschen Adorno zum Gegenstand haben, sind so formuliert,
daB sie mit der Behauptung verkniipft werden kénnen, diese Umstinde hitten
sich auch in der Theorie niedergeschlagen — es sei in dieser aus diesem Grund
etwas Falsches bis auf weiteres noch aufzuspiiren, das eine immanente Lektii-
re, die sich nur auf philosophische Texte oder Werke der Zeitgendssischen
Kunstmusik beziehen wiirde, nicht zu vollbringen imstande wire. Am Ende
beider Biicher bleibt Steinert schwankend, nicht aus Erschdpfung, sondern aus
erkenntnistheoretischer Zuriickhaltung; die Idee entpuppt sich als schine
regulative, es sei auch beim Hermetiker Adorno ein Falsches zu entdecken, das
nicht nur sein Leben, sondern auch seine Theorie uns menschlicher erscheinen
lasse. Zumindest dem Verfasser hat diese Hypothese aber die Schaffenskraft
gesteigert (und ich meine, das kritische Antreten gegen eine Position ist
wissenschaftstheoretisch einer der naheliegendsten Knigswege und keineswegs
mit Notwendigkeit von einer negativen Einstellung zur kritisierten Haltung
gesdumt). Die Position gegen Adorno im Verhiltnis Adorno—Kracauer, zu-
sammen mit dem diesbeziiglich vermittelnden, analytischen Begriff der Theo-
rie, ermdglicht eine Darstellung Adornos, die auch eine entfaltete, fakten- bzw.
materialreiche Intellektuellentheorie in sich triigt, das Verfahren also auch auf
sich selbst bezieht, was Adornos Forderung nach einer gegenwartsbezogenen
erkenntnistheoretischen Reflexion entgegenkommt. In Anbetracht der
Sekundirliteratur zu Adorno darf iiberhaupt gesagt werden, daB es der
Steinertschen Adornodissidenz zu verdanken ist, daB so immens viel spannendes
Material hat aufgearbeitet und prisentiert werden kénnen, was umgekehrt nicht
vorschnell zum kontrafaktischen Argument gegen Adorno gewendet werden
sollte. Im Gegenteil. Heute ist die entmythifizierende Adomoforschung, die
nach wie vor die aktive, aus der Isolation herausgezerrte Rezeption der Schrif-
ten im Zentrum hilt, doppelgleisig aufzufassen: als immanent und als empirisch
orientiert. DaB es sich hierbei um keine frivole Trennung handelt, zeigt sich
darin, wie bewundernswiirdig getreu Steinert Adorno referiert, so daB man bei
der Lektiire seinen Versicherungen, gegen die man sich vielleicht hiindewehrend
stemmt, nicht recht trauen will, nimlich gegen Adornos Jazzidiosynkrasie
anzuschreiben; fiir die Lektiire gilt die Wiedergabetreue als immanentes Ver-
fahren und keineswegs leicht als das identifizierbar, was Adorno an Kracauer
kritisierte. Offenbar ist eine gute Mitte beider Positionen realisierbar, und diese
besteht in der souveridnen Kenntnis der zu erforschenden Sache selbst — fiir die
Soziologie eher selten eine Selbstverstiindlichkeit.



Heinz Steinerts Untersuchungen 215

Wie Kracauer von Adorno vorgehalten wurde, das soziale Umfeld vor die
Werke des Operettenschreibers Offenbach zu riicken, so theoretisiert bezeich-
nenderweise Steinert nicht ein Ideal von Jazzmusik, das es nicht gibt, sondern
spricht vom Idealtypus des gegenwiirtigen Intellektuellen, der beim Jazzmusiker
auszumachen sei. ,,Ich schlage vor, das Verhiltnis, das Jazzmusiker zu ihren
Produktionsmitteln, zur Offentlichkeit und zu ihrer Kunst haben, als Vorbild
fiir eine brauchbare Haltung der Intellektuellen zu nehmen.“ (Die Entdeckung der
Kulturindustrie, p. 7) Methodisch ignoriert dieser Satz, der die beiden Biicher
verbindet, die relative Autonomie der Gebilde, um aber das Produktionsumfeld
um so mehr auf die Aktualitit bezogen zu problematisieren. Ungeachtet der
Frage, ob es dem Autor des ersten Buches gelungen ist, die Lebensstilphantasien
desjenigen Adomo, fiir den Schénbergs Wien als Inbegriff des Fortschritts
galt, in Adornos Theorie kritisch aufzuweisen, darf er sich nun an einem sozialen
Typus orientieren, von dem wenigstens er selbst weiB, daB er Adorno widerspricht
und zugleich der Gegenwart, wie etwa Schinberg in den zwanziger Jahren,
noch nicht entflohen ist. Wenn es gelingt, die Frage nach dem Jazz zugunsten
der Frage nach der Haltung derjenigen auszublenden, die sowohl im Jazz- wie
im progressiven Rockpublikum zu finden sind, dann darf der Realismus des
Autors als geniigend verankert akzeptiert werden. Die Verhiltnisse zwischen
dem Jazzspiel und dem Jazz als ausartikulierter Musik waren nimlich auch
friiher nur in wunderlicher Metaphorik zu fassen: Es ist nicht dasselbe, nach
einem Arbeitstag das Saxophon zu traktieren, um sich fiir die Arbeit am Abend
freizuspielen, und — wohinein sich der Autor trotz aller Absicherung des tfteren
begibt — die Rechtfertigung der kiinstlerischen Praxis, von der jenes Spiel ein
isolierbarer Teil ist, als strukturierte Domine der Kunst mit all ihren Ansprii-
chen und Versprechungen sozialer Kapitalien legitimieren zu wollen. Adorno
meint dazu, im Hinblick auf Alban Bergs Lulu: Mag einer auch jahrelang
danach trachten, das Saxophon zu unterwerfen, so muB er noch lange nicht den
ganzen Jazz mit allen Schulden auf sich laden (vgl. Adorno GS 13; 465). Es
liegt am Jazz selbst, daB eine Trennung zwischen Biographie der Protagonisten
und Geschichte der Werke nicht moglich ist. Je weniger man sich von dieser
Tatsache irritieren 148t, desto mehr wird einem die Lektiire des dritten Kapitels
der Kulturindustrie zum GenuB. Dieser lange Abschnitt befaBt sich mit der
Geschichte des Jazz, von der ich nun endlich etwas weiB, wenn ich es auch
bloB als Sammelsurium von Namen erfasse, die mir fiir alle Zeiten gleichgiiltig
gewesen sein werden: die Nerven der Jazzfans mégen durch diese Geschichte
von Geschichtchen angenehm gereizt werden. Wenn mich dieser Teil, der fiir
das Buch als empirischer Kitt von Bedeutung ist, nicht interessiert, weil ich die
Namen fortlaufend vergesse, so ist er doch wie Literatur faszinierend hin-
geschrieben. Um so bedauerlicher ist es, daB bei dieser Buchausgabe, der nach
zwei oder drei Jahren eine Taschenbuchausgabe folgen soll, ein Namensregister



216 Ueli Raz

fehlt, da sowohl Jazzfreunde, Jazzfremde und Jazzfeinde gleichermaBen
manchmal zum Nachschlagen genétigt sind, und Steinerts kompetente, in einem
grenzenlosen Archiv von Tontrigern angeregte Materialsammlung scheint mir
dazu gar gut geeignet.

Das Thema Adorno und der Jazz verlangt zwangsliufig eine Kracauer-nahe
Position, da Jazz den Stand der Erkenntnis in den Begriffen nicht weiterfiihren
kann. Man muB vielleicht Adornos Schutzsuche im Jahr 1966 bei seinem
neuesten Namenspreistrdger durchaus ernst nehmen, und es ihm glauben, da8
er verschiedentlich versucht hat, den Jazz in Analyse zu bringen: ,,Analog (der
Malerei zum photographischen Abklatsch der Wirklichkeit) ist das Verhiltnis
der Kunstmusik zur leichten Musik geartet, zu der ich, wie Pierre Boulez,
ausdriicklich den Jazz hinzurechne, der ganz schief angesetzt wird, wenn man
ihn, wie es in Deutschland beliebt ist, mit avantgardistischen Tendenzen
zusammenwirft.“ (Adormo GS 17; 279) Weil der Jazz nicht wie Kunstmusik
analysiert werden kann — es ist ein fiir Steinert folgenreicher Vorwurf an
Adorno, daB dieser im Bereich des Jazz keine wohlformulierten musik-
wissenschaftlichen oder musikphilosophischen Einzelanalysen liefert — miissen
die negativen Einschitzungen in Formen artikuliert werden, die abstrus auf
solche wirken, die in einem positiven Verhiltnis zum Jazz gefangen sind, fiir
das sie, in doppelter Strafe, nicht zur Rechenschaft gezwungen werden diirfen.
Steinerts Ringen um,,Adomos Psychoanalyse des Jazz* (Kulturindustrie, p. 93ff)
wirkt einerseits kurios, weil man sich in die Bilder Adornos entgegen der
Meinung des Autors (mit der er alles andere als alleine ist) sehr wohl einfiihlen
kann, sofern man die Primisse im strikt logischen Sinne unterschreibt, daB der
Jazz dem Verdacht des Als Ob auszusetzen ist, dem, daB er nur so tut, als sei er
aufmiipfig und dem, daB er nur so tut, als wiirde er emstzunechmende Musik
vorfiihren; andererseits bietet Steinert zuwenig begriffliche Unterscheidungen,
um die Charakterisierungen des Publikums, die bei Adorno im Doppelsinne zu
grob sind, weil sie den Jazz beim Wort nehmen — wo er doch nichts zu sagen
hat — realitiitsgerechter, also differenzierter zu fassen. Ohne Zweifel werden
aber diese Passagen, so haltlos wie sie die Fragen im Raum stehen lassen, um
nicht grob sein zu miissen, weitergehende Untersuchungen initiieren, diesfalls
empirische.

Aber es muB ebenso in der Parteinahme fiir Kracauer, die teilweise nur im
Impliziten aufgespiirt werden kann, der blinde Fleck gesucht werden, der dazu
fiihrt, daB Adomos Selbstkritik in bezug auf die Analyse von isolierten Phi-
nomenen nur undeutlich rezipiert wird, die sich mit dem Wandel der Theorie
Adomos auch beziiglich der JazzmusikantInnen ergibt. Der spitere Adomo, ab
den fiinfziger Jahren, mildert die Invektiven des jungen gegen die Jazzer als
»autoritiire Rebellen, weil er die tieferliegenden Umstinde — die Sozialstruktur



Heinz Steinerts Untersuchungen 217

— um so mehr ins Blickfeld riicken méchte, in denen sie — reaktiv — agieren.
Gehort es zur Leistung des jungen Adorno, Kritik antihermeneutisch zu verstehen,
als Konstruktion einer Verschiebung im Gebilde durch dessen begrifflich
artikulierte Deutung, so fixiert der spite jegliche Verinderung in den Gebilden
an die gesellschaftlich determinierenden Strukturmomente — ohne solche Um-
stiirze, die Adorno in der engen Zusammenarbeit mit Horkheimer nur in den
dreiBiger Jahren fiir mdglich hielt, keine Kritik an Einzelphinomenen. Dank
Adomos Verschirfung der Theorie werden die realen Einzeljazzer gerettet und
brauchen eine konstruktive Kritik, die an sie selbst gerichtet wire, nicht mehr
zu fiirchten. (Vgl. gegen diese harmonisierende Adomodeutung Steinerts Zu-
sammenstellung aller Jazzarbeiten Adomos in Kulturindustrie, p. 217: die
scharfen, Oxforder Nachtrige* aus den dreiBiger Jahren werden 1964 unveriindert
erstverdffentlicht.) Nichtsdestotrotz verschweigt Steinert, was im Frankfurter
Universititsdiskurs in die Enge nicht wundert, das spezifisch materialistische
Marxerbe auch bei Adorno — und zwar in allen seinen Phasen — wie es gerade
kiirzlich wieder deutsch bei Derrida neuformuliert wurde (Préjugés, Vor dem
Geserz, Wien 1992): das theoretisierende, urteilende Subjekt hat es ohne Aus-
nahme mit einem vorstrukturierten, komplexen Ganzen zu tun, zu dessen Er-
kenntnis sowohl die Geschichte dieses Ganzen wie auch die jenes Subjektes
(als die Geschichte der Theorien) die Momente beitragen, und zwar auf solche
Weise, daB die Erkenntnis in ihrer letztlich angestrebten Verbindlichkeit, die
Erkenntnis des Ganzen als Ganzes — das definitive Urteil — Theorie suspendiert
zugunsten einer Verschiebung des Ganzen selbst. Was Verschiebung meint —
Praxis ohne Optimismus oder Pessimismus — braucht nicht klargemacht zu
werden; entscheidend ist die Einsicht in die Grenzen der hermeneutisch-
philologisch-empirischen Deutung sozialer Phinomene, soweit diese, wie bei
der Musik der Fall, einem geschichtlichen Verlauf mit relativer Autonomie
zugeordnet werden kénnen (Gegenbeispiele wiren entweder in die S$konomische
Reproduktion oder in die militidrische Antiproduktion verflochten).

Steinert kommt es ganz darauf an, die Trennung von Kunst und Kultur-
industrie zu entmystifizieren, indem die Intellektuellen als die SoziologInnen
in der Offentlichkeit die Aporie, in der insbesondere sie selbst stehen, nicht
von sich schieben (vgl. Jacques Derrida, Das andere Kap, Die vertagte De-
mokratie. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt am Main 1992). Wenn auch die
Kulturindustrie Prioritit hat, so wird sie doch von Subjekten getragen, die sie
zersetzen kbnnen, indem sie sich in ihr durchsetzen und der Melancholie nach
der groBen Kunst Lebewohl sagen. Es gelingt ihm dies aber nur mit einer
begrifflichen Hypothek, die ihren Nutzen erst noch zu erweisen hat (ich stelle
mir vor, da solches im Feld auBereuropiischer Musiksoziologie erprobt wer-
den kénnte — keineswegs in Musikethnologie). Steinert spielt nicht den Jazz



218 Ueli Raz

gegen die emnste Musik aus; aber seine Insistenz auf dem gréBeren Realitits-
gehalt des Ereignisbegriffs vor dem Werkbegriff scheint mir doch einem Riickfall
in die Metaphysik nahezukommen, indem nun wieder das bloB Sichtbare — das
Er4dugbare — von der Realitiit Zeugnis ablegen solle, nicht mehr das Durch-
gestaltete, das in der Rezeption erst noch auf den Begriff gebracht werden
muB. HeiBt das nicht, daB die Werke von Boulez und Stockhausen, und ebenso
die ereignishaften von Cage, gehtrt werden sollen wie Jazz — also ohne das Ding
zwischen den Ohren, das vergessen zu machen als der erhabene Sinn der
Kulturindustrie jenseits aller Positionen zu akzeptieren von Kindsbeinen an
uns eingetrichtert wurde, von allen lehrbeauftragten Seiten? Man hat es hier
mit einem Verkennen zu tun, das die ganze Geschichte der Theorie durchzieht,
seit Platon und Sokrates, als wire Kunst selbst das Gliick bereits, nicht erst sein
Versprechen, auf das reflektiert werden miiBte.

Ebenso sind Steinerts Bemerkungen zum Erhabenen und zum Ende der
Kunst, die parallel zur Intellektuellentheorie den Gegenwartsbezug der Biicher
ausmachen, nicht durchgingig realititskonform, weil ihr Ausgangspunkt in
einer Abstraktion von der konkreten Auseinandersetzung mit konkreten
Einzelwerken griindet. Es darf vermutet werden, daB Steinert zu wenig seinen
eigenen Deutungen vertraute als vielmehr aus schleierhaften Griinden dem
Vielvereinfacher Wolfgang Welsch folgte (vgl. Kulturindustrie, p. 174). Die
Erhabenheit, die Kant im Zusammenhang des beeindruckenden Naturschénen
erwachsen sieht und die Adorno heute eng mit dem Licherlichen und Komischen
der Kunst zusammenzwingt — Steinert bedauert in Kulturindustrie, p. 167 ver-
friiht, Adomo hitte seine Bemerkungen zum Komischen aus dem Jahre 1939
nicht weitergefiihrt: zumindest spricht die Asthetische Theorie am Ende des
Abschnitts Zur Theorie des Kunstwerks Deutliches zur Gleichzeitigkeit des
Erhabenen und Komischen — ergibt sich nicht durch eine sonntagsschiilerhafte
Projektion einer Leere auf die Werke, sondern durch die einfache Vergegen-
wiirtigung in der Rezeption, daB der oder die einzelne Rezipierende auBerstan-
de wiire, das wahrgenommene Werk selbst zu schipfen; auf dieselbe Weise
erwichst seit Jahrhunderten — deutlich zumindest seit der Zerschlagung der
Normen der Kirchenisthetik um 1600 (aber man darf immer an Platon erinnern)
— der Gedanke vom Ende der Kunst, der nur durch die geleistete Verwirkli-
chung von neuen Werken durch wirkliche KiinstlerInnen — und die stellen sich
diese Frage notgedrungenerweise nie mit Emst — falsifiziert werden kann.
Dazu gehotrt auch, umgekehrt, Steinerts Diskreditierung der scheinbaren
Kommerzialisierung der Kunst in den Museen, in die zu verfallen ihn eigene
empirische Untersuchungen verfiihrten: ich brauche auf die Masse der Neben-
und Gegenmenschen im iiberfiillten Museum nicht mit derselben Aggressivitit
zu reagieren wie das kiinstlerische BewuBtsein auf den Wahrheitsanspruch



Heinz Steinerts Untersuchungen 219

eines konkurrierenden Werkes; die Schliisse, die aus der Betrachtung von
Werken zu ziehen sind, knnen auch in einem sozialen Umfeld entstehen, das
empirisch sich der Arbeit und MuBe solcher Urteilsfillung entgegenstemmt.
Es ist nicht das Ende der Kunst definitiv erreicht, wenn heute ein Girtner, der
durchaus ein paar Jahre an der Universitit vertriumt haben kann, sich mit
Klees Schéner Girtnerin unterhilt oder eine Frankfurter Habermasschiilerin
sich in ein John Cage Konzert verliuft, ohne einen spiirbaren MiBmut davon-
zutragen. Allerdings weiB ich auch hier nicht, ob ich Steinerts Haltung gerecht
werde oder ob ich mich unnétigerweise von Adorno bannen lasse, denn es
scheint, als ob er zwar diese These vom Ende der Kunst zum Ausdruck bringen
mdchte, daB er aber von der Fiille des Materials, das er selbst zur kritischen
Arbeit herbeizitiert, zurilickweicht. Wie in der Grundfrage des zweiten Buchs
nach Adomnos Jazzidiosynkrasie zeigt es sich auch bei dieser Einzelfrage, wie
es dem Autor gelingt, daB sich die Materialien von selbst organisieren und da
seine perstnlichen Intentionen, die er offen deklariert, den objektiven Aussagen
nichts Zusitzliches unterstellen. Allerdings erzeugt dieses Schwanken, so sehr
auf seine Vorziige hinzuweisen ist, bei der Lektiire hie und da die subjektive
Schattenseite, daB man sich nicht mehr im Klaren ist, welches nun die Priiferenzen
des Autors wiren und ob sie vielleicht im Verlauf der Untersuchung einen
Wandel erfahren hitten. Als Beispiel sei in Kulturindustrie auf die Seiten 35
bis 62 hingewiesen, die durch zu starkes Zuriickbinden von Kommentaren den
hoffnungsfrohen Eindruck aufkeimen lassen, Steinert sei gegen Jazz und fiir
Adomo.

Wie beim Untertitel des ersten Buches dessen aufdringlich verschraubte
Zweideutigkeit zum Argwohn AnlaB bietet, so soll eine Unstimmigkeit in
bezug auch auf den Titel des zweiten Buches nicht unerwihnt bleiben: Steinerts
explizite Ausklammerung aller Analysen Adornos von Unterhaltungsmusik,
die nicht unter Jazz zu rubrizieren wire, macht sich als Handicap durch den
ganzen Text hindurch bemerkbar, weil weder Adomo noch Steinert die musi-
kalische Kulturindustrie mit Jazz identifiziert und ihre Entstehung keineswegs
in ihm verankert — wie der Titel eben nahelegt. Wie gesagt kann Adomo den
Jazz trotz bestem Willen nicht mit ernster Musik vergleichen, weil er begrifflich
den Analysen wie ein nasser Fisch entschliipft. Der Jazz ist offenbar nicht nur
psychoanalytisch mit dem Zwitter in Verbindung zu bringen, sondern zeigt
auch in der Musiksoziologie sich als eine mehrfach determinierte Gestalt, die
vom Liebhaber durchaus zu retten wire, wenn er's mit der emsten Musik
ernsthaft halten wiirde — nicht so, als miiite der Jazz zwangshaft zu ihr gerechnet
werden, sondern so, daB er ohne falschen Skrupel von ihr geschieden werden
kdnnte, um ihn, wo es denn wirklich miglich wiire, von dem Abgeschmack der
Kulwurindustrie effektiv zu retten. Jedenfalls impliziert der Titel und schreibt



220 Ueli Raz

als Uberschrift vor, sofern er bei der Lektiire nur argwéhnisch genug erinnert
wird, daB Jazz auch jenseits von Adomos Idiosynkrasien, jenseits der Be-
grenztheit seines begrifflichen Fassungsverm&gens als wesentliches, konstitutives
Element der Kulturindustrie genommen werden soll.

Es darf als Paradox konstatiert werden, daB es Steinert gerade durch das
Brechen von bemiihender Systematik mithilfe eines ungenierten, kriminalistisch
versierten, nirgends aber stérenden Einsatzes von Anekdotischem und in auf-
wendig gesicherten Archiven fiir unsere Zeit zu Grabe Gelegtem gelingt, den
in der Soziologie herrschenden Neuscholastizismus zu unterlaufen, der wie
man weiB, darin griindet, theoretische Irrelevantien in buchhalterischem Design
so aufdringlich den Texten aufzupfropfen, daB theoretische Gedankengiinge
bis zur Ohnmacht abgewiirgt werden. (Besagte Neuscholastik entstand durch
die unheilvolle Allianz der,,Wissenschaft"mit der Machtpolitik und den infantilen
Massenmedien: sie macht das je Diirftige im quasisozialen Geschwiitz zum
essentiellen Thema und formt dieses, bis es den Anschein hergibt, beherrschbar
zu sein.) Werden heutzutage die ,,wissenschaftlichen* Texte immer irrelevan-
ter, weil sie durch fahrlissige Vorurteilslosigkeit Nichtigkeiten mit der geistlosen,
aber nichtsdestoweniger pathetischen Attitiide wie alles entscheidenden Fra-
gen begegnen — was meistens sich zwischen Gedankenstrichen und in Anmer-
kungen niederschligt, die eventuelle Vorwiirfe an die AutorInnen zuriickwei-
sen sollen, sie hiitten ein Moment im wissenschaftlichen Diskurs noch nicht
zur Kenntnis genommen — so gewinnen Steinerts Biicher an Fesselungskraft,
indem sie theoretische Erwigungen, die nicht die Grundthesen betreffen, durch
biographische Nebensichlichkeiten Adornos ersetzen, oder des 6fteren auch
durch perstnliche Einschitzungen des Autors selbst, die die Schreiblust nicht
unangenehm spiiren lassen. Das mag im Lichte wissenschaftstheoretischer Ge-
bote, von denen hier die Askese in litteris zu nennen wire, etwas Negatives an
sich haben, auch im Lichte der eingangs erwihnten des jungen Adomo; es wird
dadurch aber Raum geschaffen zu Beurteilungen der Sachlage fiir die Lesenden
selber. Wenn ein Text so freimiitig und ungeschiitzt die subjektive Urteilskraft
zur Schau stellt — daB Jazz eine auch theoretisch ernstzunehmende Sache sei —
dann dringt er dem musikalisch Theoretisierenden eben diese Haltung gerade
nicht mehr auf. Und dies, ohne ihm Material vorenthalten zu miissen, das zur
kritischen Beurteilung notwendig ist, das aber eine nicht explizierbare und
nicht verbindlich zu rechtfertigende Haltung diskreditieren wiirde. (Gegen Jazz
lieBe sich einiges sagen, und mehr, als daB es in seiner Umgebung bloB komisch
riechen tit. Gerade in der im Wortsinn vom Jazz beherrschten Stadt Frankfurt,
Schreibstitte des Autors, zwingt einen die Toleranz gegeniiber seinen autoritir-
rebellischen Praktikantinnen, sich in ebenso wahrem Wortsinne in die Biische
des Botanischen Gartens zuriickzuziehen. Die Dezibelschliige des Frankfurterjazz,



Heinz Steinerts Untersuchungen 221

merely thick as a brick, scheinen mir nicht durchwegs, wie Steinert offenherzig
verkiindet, das kritische Potential innerhalb der Kulturindustrie zu kriftigen.)
Auch wenn einen des Autors Verteidigung des Jazz zum Haareraufen notigt,
bleiben seine Materialaufbereitungen beides: in der Lektiire genuBvoll wie
theoretisch informativ — zuweilen hart dabei, die eigenen SchluBfolgerungen
zum Riickzug zu nétigen. Es braucht sich deswegen aber kein Wino Man in ein
fortgesetztes Lamento iiber den Abfall vom eigentlichen Original zu stiirzen.
Denn es ist das gute Recht der Wissenschaft, und ebenso Zeugnis ihrer Taug-
lichkeit, Fakten so aufzubereiten, daB verschiedene Schliisse aus ihnen gezo-
gen werden kdnnen, weil die Primissen ihrer Betrachtungsweise, seien sie
objektiv historisch oder subjektiv lebensstilistisch situiert, sich verindern las-
sen. Steinerts Biicher sind ein maBgeblicher Impuls und ein breiter Grundstock
fiir die systematische Theoriebildung nicht nur beziiglich der Schriften Adornos,
sondern auch der zeitgendssischen intellektuellen Gesellschaftsgruppe, indem
sie sich dem Systemterror in den Sozialwissenschaften nicht beugen, der syste-
matisches Denken im Gewand scheinseridser und biederer Verwaltungsarbeit
verhthnt.

Adorno in Wien klirt wichtige Datierungsfragen beziiglich Adornos Kom-
positionslehre bei Alban Berg und seiner erstaunlich kurzen redaktionellen
Titigkeit beim Anbruch, der damaligen Wiener Musikzeitschrift; dariiber hin-
aus bietet es einen groBziigig konzipierten und erkenntnisreichen Einblick in
den sozialen Alltag Wiens nach der Jahrhundertwende, entlang den Namen
Gustav Mahler, Arnold Schénberg, Ludwig Wittgenstein und Karl Popper. Ein
groBer Gewinn des zweiten Buches ist darin zu sehen, daB ideologische Ver-
kiufer des Jazz nun so mit List ins textliche Gewebe Adornos hineingezogen
werden, daB bereits ohne eigentliches Dazutun sie mit musikalischen bzw.
musiksoziologischen Argumentationsverliiufen in Kontakt geraten, die den Glanz
ihrer Werbeslogans dumpf ermatten 148t. Das soll als offener Schlu mit einem
Zitat von Alexander Jemnitz aus dem Jahr 1925, Kulturindustrie, p. 69 illu-
striert sein, das wegen seiner Zwitterhaftigkeit noch heute fiir die Héuser beider
Seiten, der Jazzer wie der Musikalischen, sprechen kann: ,.Seine (des Jazz)
zusammenschweilende, bindende Kraft, jene inhaltsbezwingende, nivellierende
Macht, die zuvtirderst, ja allein zu solcher gemeinsamen Nennerschaft befihigt,
wurzelt in seinem rhythmischen Element. Nicht aber — wie viele anzunehmen
geneigt sind — in seinem spezifischen Klangkolorit, dessen durchdringend sinnlich
leuchtender, fieberhaft ungeduldig werbender Glanz unsere Nerven allerdings
in heftige Wallungen voll gierigen Lebenshungers versetzt und dennoch nur
als Helfershelfer das sieghafte, rhythmisch-motorische Prinzip unterstiitzt.”
Das ist die getreue Wiedergabe des Jazz als Geist von Aufmiipfigkeit. Das ist
die getreue Wiedergabe des Jazz als Geist von Anpassung.



222 Ueli Raz

BESPROCHENE LITERATUR:

Heinz Steinert, Adorno in Wien, Uber die (Un-)Moglichkeit von Kunst, Kultur und Befreiung,
Verlag fiir Gesellschaftskritik, Wien, 1989, 239 Seiten, 2. Auflage S. Fischer Verlag,
Frankfurt am Main, 1992

Heinz Steinert, Die Entdeckung der Kulturindustrie — oder: Warum Professor Adorno Jazz-
Musik nicht ausstehen konnte, Verlag fiir Gesellschaftskritik, Wien, 1992, 285 Seiten

Adresse des Verfassers:
Ueli Raz
Ostring 56, 3006 Bern



	Heinz Steinerts Untersuchungen zum intellektuellen und musikalischen Selbstverständnis Theodor W. Adornos

