
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 19 (1993)

Heft: 1

Artikel: Une mémoire collective européenne est-elle possible?

Autor: Namer, Gérard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol./Rev. suisse sociol., 19 (1993) 25-32 25

UNE MÉMOIRE COLLECTIVE EUROPÉENNE
EST-ELLE POSSIBLE

GérardNamer
Université de Paris VU - Jussieu

Halbwachs, fondateur de la sociologie de la mémoire, définissait la mémoire
collective comme une reconstruction du passé faite par un groupe à partir des

intérêts présents de ce groupe. Cette définition rend immédiatement problématique
une recherche de la mémoire collective européenne. On peut en effet se demander
si une sociologie de la mémoire collective européenne est possible puisque
l'Europe n'est pas constituée : elle est un projet de nombreux groupes. Pour
chacun de ces groupes est possible une reconstruction du passé originale.

L'importance de la question demeure en ce que les projets de construction
d'une Europe supranationale, fédérale ou confédérale étendue à douze ou vingt-
cinq nations diffèrent grandement; il demeure toutefois que tous ces projets
vont tenter de se légitimer par la mémoire collective que chaque groupe fait à

partir de son projet.

Y-a-t-il quelque chose de commun à tous ces projets qui renverrait à un
minimum de mémoire collective commune Il le semble bien puisque, de la
tentative de l'Europe, au lendemain de la guerre de 14 jusqu'aux lendemains
de la guerre de 39-45, l'Europe a comme projet commun de dépasser les
nationalismes qui ont été causes des guerres précédentes.

Le thème commun c'est l'Europe pour qu'il n'y ait plus de guerre. Ce

projet commun renvoie à une tradition des gouvernements de l'Europe qu'ont
développée un certain nombre d'utopies, depuis Henri IV jusqu'au projet de

paix perpétuelle de Kant, jusqu'aux rêveries d'Auguste Comte.

C'est l'idée d'une instance des nations pour contrôler les nations. C'est la
tentative difficile de transposer à l'échelon des nations le pacte social que
l'école de droit naturel cherche à théoriser et qui lierait les individus et la
société nationale.

A ce «nous» des nations s'adjoindrait une force collective contraignante qui
s'opposerait à la nation belliqueuse qui voudrait s'y soustraire. Ce «nous»,
d'ailleurs, est plus un pari vers une forme à inventer qu'une intuition
d'expérience ; s'il y a une volonté générale d'individus réunis se dépassant en
un groupe, il n'y a pas d'expérience d'une volonté générale des nations
individuelles.



26 Gérard Namer

Cet imaginaire de l'aliénation partielle à un «nous» européen va se compliquer
d'une autre visée : l'autre visée c'est un refus commun à la majorité des nations
européennes des dangers que l'on perçoit à l'égard des nouveaux mondes; les
nouveaux mondes en 1992 Les nations-empires visant à l'hégémonie
économique culturelle du Japon et de ses clientèles économiques asiatiques;
l'Amérique du Nord et ses réseaux d'hégémonie économique et culturelle
d'autre part. L'Europe comme mémoire de la mise en question d'elle-même,
économique et culturelle, se trouve confrontée à une situation inversée :

l'invention économique et culturelle d'elle-même dans la contestation des

nouveaux monoles-empires inégalement perçus par chaque nation européenne;
l'Europe est imaginée contre les temporalités impériales comme un contretemps
collectif fondant olans la négativité la temporalité européenne. Toutefois se

répète ici sur le moxle négatif le polycentrisme des mémoires d'actes et de

projets de chaque nation : en fonction d'elle-même chaque nation envisage
différemment l'unification de l'Europe contre l'hégémonie de la nation voisine;
ici, chaque nation rêve l'Europe de oiéfense commune contre les nonveaux
mondes, à partir de son propre rythme de défense économique et culturel.

Se précise alors une mémoire collective européenne, une mémoire d'un
polycentrisme économique et culturel : mémoire des nations-empires (Portugal,
Espagne, Hollande, France, puis plus tard Allemagne, Italie, Belgique) qui se

développent à des périoxles olifférentes, à oies rythmes olifférents, ici garantissant
le rythme accéléré de l'industrialisation, là le freinant, ailleurs l'empêchant.

A côté de ce polycentrisme économique, le polycentrisme culturel depuis le

moyen age jusqu'à nos jours implique l'inégale prise de conscience des

contradictions entre l'Europe et les nonveaux mondes géographiques, antiques
ou de régions culturelles.

Si l'Europe se veut un contretemps par rapport aux menaces économiques
et culturelles des nouveaux mcnoles-empires, elle se trouve non moins confrontée
à tous les nouveaux monoles issus de l'effonolrement des anciens empires
coloniaux européens (non seulement anglais, français, etc mais aujourd'hui
soviétique), à la renaissance oies féoxlalités religieuses et/on militaires que
l'Europe a exportées, entretenues ou suscitées par ses politiques impériales
antérieures : partie d'Europe, la figure coloniale du missionnaire culturel et
religieux armé revient sur l'Europe; la mémoire collective européenne, c'est
bien l'intention de la démocratie olans un seul pays, mais c'est aussi sa
transformation en caricature on en désastre, pour n'avoir pu inventer une
démocratie de coexistence avec les sociétés environnantes. Or l'Europe à

inventer comme démocratie supranationale devra répéter la situation de la France
de 1792 : lutter à la fois contre ses féoxlalités régionales ou nationales et lutter



Une mémoire collective européenne est-elle possible 27

contre les nouveaux mondes de la féodalité où se lient les anciennes féodalités
charismatiques et militaires et les nouvelles féodalités, nées aux marges du

capitalisme bancaire ou industriel privé, ou soviétique (mafia, trafic de drogue),
ou au coeur de ces systèmes (les clientélismes se substituant aux institutions
fixées par la loi).

L'imbrication de l'invention de la démocratie européenne interne et d'un
soutien sans ambiguïté mais sans guerre préventive des «lumières» du tiers-
monde contre leurs féodalités militaires et charismatiques se trouve posée à

l'Europe comme en 1792 : l'Europe Centrale et la nouvelle Europe de l'Est
sont dans des liens d'environnements immédiats : ici se joue l'invention d'une
démocratie qui serait la mémoire inversée de l'expérience coloniale; il s'agit
d'inventer une culture de l'échange et de la communication partielle entre des

sociétés ayant des rythmes de développement imprévisibles et des cultures
provisoirement antagonistes.

Une sociologie de la mémoire collective de l'Europe est-elle possible
Cette question va susciter d'autres mémoires collectives que nient précisément
les divers projets européens déjà en acte : il s'agit de combattre les mémoires
collectives latentes ou explicites des fermes d'Europe déjà réalisées. La mémoire
latente des Europes déjà unifiées dans le passé hante les protagonistes nationaux
(Charlemagne, Napoléon ont créé une Europe-empire au bénéfice d'une nation);
mais en dehors des groupes nazis européens, cette mémoire est refoulée par les

souvenirs affreux de l'Europe hitlérienne.

Les autres mémoires déjà à l'oeuvre (mémoire social-démocrate, mémoire
libérale, mémoire catholique) renvoient de façon paresseuse et perverse à des

mémoires d'Europe du passé : le XIXème siècle à la fois du libre-échange et du
trade-unionisme, et l'archéologie de l'Europe sous sa forme de république
chrétienne. Contre les nations, au lieu d'un fédéralisme à inventer, on évoque
les vieux fantômes des supranationalismes qui se sont tous terminés par des

échecs et des guerres.

L'invention d'un fédéralisme polycentriste ne peut que nier ces mémoires,
en même temps que de partir de leur remise en question commandée par leur
exclusion et leurs complémentarités réciproques : au polycentrisme de la décision
correspondent les combinatoires des mises en question qui vont naître du jeu
changeant des exclusions des mémoires collectives antagonistes.

On ne peut admettre aucun centre, aucune idéologie, mais on ne peut écarter
aucune des mémoires collectives positives évoquées, puisque c'est de ce
patrimoine nié que pourra naître la négativité créatrice.



28 Gérard Namer

Mais si la pluralité des mémoires collectives d'unification forcée fait naître
une vocation à la contestation des mémoires positives pour créer un nouveau
projet, d'autres mémoires collectives suggèrent une sagesse du bon usage de la
négativité à l'égard des mémoires collectives; c'est la mémoire des utopies
européennes ou, si l'on veut, des traditions culturelles des projets européens.
Les utopies prenaient en compte les traces des unifications forcées, les anciens
instruments des unifications forcées comme le droit romain, les valeurs
chrétiennes, les droits de l'homme, les habitudes bureaucratiques (pour les

pays d'ancienne domination autrichienne).

Le refus fondamental du catholicisme, du libéralisme ou de l'internationalisme
ouvrier, c'est le refus de répéter plusieurs siècles d'échecs sanglants ayant en
commun l'unification en extériorité par la croisade, le colonialisme ou la
révolution mondiale : unification en extériorité contre les autres mondes, qui se
substitue à l'échec d'une unité intérieure en passant par l'invention d'une
démocratie.

L'échec de l'unité de l'Europe en extériorité aux dépens des nouveaux
mondes revient contre l'unité européenne de façon perverse; depuis Venise qui
réemploie à son profit économique et politique la croisade, jusqu'aux
manipulations modernes des diverses internationales, la mémoire de l'Europe
qui nous reste comme mémoire de son unification en extériorité, c'est la mémoire
collective coloniale : la mémoire de l'identité unie de l'Europe, c'est la mémoire
de l'unification forcée de l'ensemble des nouveaux mondes, du triomphe du
capitalisme marchand et industriel européen sur les mondes.

Une autre mémoire collective positive est associée à l'unicité de la science

expérimentale et à l'unicité de l'invention du capitalisme industriel par l'Europe.
Mais cette mémoire collective est niée par l'affaiblissement des nations ayant
eu un empire colonial, l'affaiblissement économique et éthique; elle est niée

par l'échec de l'illusion que le partage colonial du monde (Traité de Berlin)
puisse assurer la coexistence pacifique des nations en Europe (guerres de 14 et
de 39).

H reste que l'inégale hégémonie commerciale de villes comme Venise,
Anvers, Londres, Amsterdam font de ces centres d'hégémonie commerciale
des centres de mémoires culturelles qui rejoignent le réseau antérieur des anciens

centres commerciaux, carrefours où se croisaient les divers itinéraires terrestres
de l'Europe avec les autres mondes, et de l'Europe périphérique avec l'Europe
centrale.

Les mémoires collectives positives de l'Europe sont donc des réseaux
d'interaction entre les mémoires unifiantes en extériorité par rapport aux nouveaux



Une mémoire collective européenne est-elle possible 29

mondes, et des mémoires en intériorité (interaction économique et politique
d'échecs et de compensations) : il reste de ces interactions et de ce polycentrisme
économico-politique une mémoire d'itinéraires de commerce culturel qui se

surajoute aux réseaux précédents, qui les prolonge dans le temps sous la forme
essentielle d'une capitalisation et d'une recherche critique de synthèse de la
confrontation de chaque centre culturel européen ayant tenté une intégration
critique des confrontations culturelles externes et internes.

L'Europe et sa mémoire fondamentale commence à s'esquisser : elle est le
lieu de la terre qui est la mémoire du monde entier; une mémoire qui a pu naître
dans différents moments du temps de telle ou telle ville, de telle ou telle nation
européenne; une mémoire de la confrontation faite de la capitalisation mondiale
des richesses, des expériences de commerce, de culture, des moeurs, des

croyances, des savoirs scientifiques, esthétiques, politiques, confrontation avec
la tentation permanente d'un réinvestissement de ce capital économique et
culturel dans l'Europe interne. Une confrontation permanente de chaque centre,
et qui a lieu suivant des difficultés de médiations et de durées imprévisibles.

Comme l'avaient bien vu Raynal et les philosophes des Lumières, le
commerce des marchandises et des esprits s'oppose aux malheurs économiques
et aux déracinements culturels des guerres esclavagistes et néo-féodales que
l'Europe mène contre les nouveaux mondes.

Cette totalisation des mondes réussie dans soi réemploi sera à l'origine de
la synthèse des sciences grâce au progrès des mathématiques enrichi des apports
chinois et arabes, de l'astronomie recueillie dans tous les pays du monde.

Par ailleurs, Merton l'a rappelé, ce sont les exigences du commerce avec les

nouveaux mondes qui seront aux XVHèrne et XVHIème siècles à l'origine des

développements d'accumulations techniques et d'observations astronomiques
qui permettront la grande synthèse théorique de Newton.

Conclusion : Une mémoire collective d'une valeur, celle de la réitération
de la mise en question de soi.

Si la mémoire collective heureuse et permanente de l'Europe consiste, à partir
de l'économie, de la capitalisation des richesses des autres mondes, en leur
réemploi possible dans le continent européen, le second aspect de cette mémoire
est illustré par l'armée 1492.

En cette année coïncident la Renaissance et la découverte de l'Amérique :

la mémoire collective de l'Eunpe a d'abord été la redécouverte d'un autre



30 Gérard Namer

monde, l'Antiquité par laquelle elle va mettre en question son identité et sa
culture. Avant toute confrontation avec les nouveaux mondes géographiques,
l'Europe a déjà mis en place son identité (du XHlème au XTVème siècle), cette
identité qui fonde l'Europe comme une seconde nature : la permanente
confrontation critique de la mémoire du nouveau monde antique avec le monde
chrétien.

C'est cette disposition de la mise en question culturelle de soi par la
confrontation avec le nouveau monde qui va rendre possible l'ultérieure
capitalisation critique que l'Europe fera de nouveaux mondes.

Depuis la Renaissance carolingienne, qui emprunte à quelques monastères
des éléments de culture classique pour assurer par l'institution et l'écriture la
communication entre le centre et la périphérie européenne, un même schéma se

répète sans cesse : transposer en termes classiques la crise de civilisation
européenne (que l'on ne peut comprendre comme telle), et chercher dans cette
même culture les moyens de répondre à la crise.

C'est la conception religieuse judéo-chrétienne du temps qui permet la
négation même de l'Eglise par la Grèce (il a fallu la croyance en un temps,
certes, où le passé était meilleur que le présent, pour réévaluer l'ancien par
rapport au moderne). Mais il a fallu aussi que cette conception du temps créé

par Dieu ait une finalité positive réévaluant le futur pour que la confrontation
ancien/moderne ne dégénère pas en intégrisme absolutisant le passé, mais en
contradiction historique permettant la créativité, l'effort et le renouveau de

l'humaniste, et permettant un jour du XVinème siècle le renversement signe
de la modernité : la supériorité des modernes sur les anciens.

Toute notre culture philosophique européenne peut être lue comme le conflit
permanent entre la foi et le savoir, entre la pensée infinie exprimant le monde
de l'Asie sans frontières et le savoir rationnel, expression d'un autre monde
délimité, le monde grec.

Une structure permanente d'un principe d'ouverture et de fermeture, ici
affectif, là rationnel, non seulement mémoire collective de l'Europe en
renouvellement incessant (devant le monde antique ou le monde colonial),
mais seconde nature commandant un projet, un futur, un idéal de renouvellement
critique incessant : notre richesse.

Une permanente dialectique historique et critique des deux principes de
création du monde venu de l'Orient judéo-chrétien et le principe de l'incréation,
de la rationalité du monde venu des Grecs. Une interaction entre la recherche
du sens du monde créé par un dieu inconnaissable et de la rationalité des

mécanismes d'un monde rationnel incréé.



Une mémoire collective européenne est-elle possible 31

L'humanisme représente une mémoire collective durable de l'Europe en
tant que lieu où s'invente l'homme (et non le monde ou le Dieu) comme
origine du temps : un temps créateur par la raison et la violence de la politique
chez Machiavel; un temps de la subjectivité chez Montaigne, qui sait mettre
l'environnement et le monde entre parenthèses par la mise en question sceptique
et le refus stoïcien.

L'individu est le lieu où les violences politiques et religieuses dans l'Europe,
et les violences coloniales hors d'Europe, sont mises sur le même plan et
transformées en réflexions critiques sur les institutions politiques. L'individu
et le droit naturel, le pacte social, la volonté populaire se substituent à la
légitimité sacrée de la violence monarchique : lieu de l'invention de la temporalité
individuelle qui légitime tant la réflexion éthique que la vérité scientifique, la
mémoire de l'Europe est alors avec l'invention du droit naturel l'invention de
la démocratie fondée sur le droit à la sûreté et à la liberté de chaque individu.

La mémoire culturelle de l'Europe se présente donc comme sa mémoire
collective essentielle, maîtrisant la confrontation entre le fini et l'infini par la
formalisation mathématique en science, par sa sublimation en pensée du
changement, ou enjeu esthétique du fixe et du mouvant.

Mais l'essor, tant de la science, de la philosophie et de la musique, est dû à
la possibilité du polycentrisme des énergies culturelles créatrices, polycentrisme,

toujours compensé par la pérégrination des créateurs ou de leurs créations.
Retenons la leçon puisqu'elle nous servira à penser, et la mémoire de la réussite
de l'invention démocratique, et la mémoire de son échec.

C'est dans les nouveaux mondes, plus que dans le continent européen, que
l'on garde la mémoire collective de l'Europe comme lieu de la création continue
et critique de la démocratie.

La démocratie parlementaire est inventée en Angleterre, puis en France
sous forme de monarchie constitutionnelle : elle est essentiellement invention
d'une temporalité politique qui a ses débuts, sa fin, son renouvellement, ses

procédures fixées par convention et imposées d'un commun accord. La force
physique des féodalités affrontant les forces physiques de la monarchie alliée à

la bourgeoisie est aliénée en une puissance de conviction affrontant les puissances
de conviction adverses; à l'instabilité guerrière succède le changement légal de

politique : la monarchie de droit divin avait seule gardé le principe oriental
judéo-chrétien de la légitimité sacrée du roi, se fondant sur un jeu de mémoires
sacrées : la mémoire de Dieu pour le roi qui le représente, et, comme dans la
monarchie grecque archaïque, la mémoire sacrée du roi fondant ses dettes
inégales à ses féodaux. Par la démocratie, l'Europe, comme la démocratie



32 Gérant Namer

athénienne, substitue à la mémoire immobile la changeante conviction rationnelle.
De force subversive, la féodalité devient partie intégrante de la nation où toutes
ses énergies sont sublimées au coeur de la nouvelle société industrielle, sous
forme de parti de l'ordre corrigeant les excès du parti du mouvement. La
démocratie achève la défaite de la féodalité soumise de force dans l'Etat-nation
en une déréalisation : le parti conservateur ne peut gagner qu'en se soumettant
à la nation et à l'intérêt général, c'est-à-dire en renonçant à être à l'origine
d'une temporalité politique centrée sur une région.

La mémoire collective de l'Europe qui sert de leçon aux autres mondes, à la
recherche, à la fois, de leur indépendance et de leur propre combat contre leurs
formes de monarchie sacrée et leurs formes de féodalité, c'est aussi bien la
mémoire d'une invention inachevée et ayant abouti à une double impasse :

l'échec de la démocratie dans un seul pays, échec qui fait basculer la nation en
empire (colonial anglais ou continental français), et l'échec de la démocratie à

intégrer le mouvement ouvrier.

C'est probablement cette mémoire collective de l'Europe comme culture de
la mise en question incessante de soi qui aidera à la transformation du pacte
social fixe des volontés de la diversité en volonté générale (la démocratie
nationale), en un pacte social conciliant le polycentrisme des énergies créatrices
nationales à l'intérieur et le polycentrisme non moins changeant des pôles de

communication avec les autres mondes, de cette future démocratie transnationale
à inventer.

Adresse de l'auteur:
Professeur Gérard Namer
8, domaine de Château-Gaillard
F-94700 Maisons-Alfort


	Une mémoire collective européenne est-elle possible?

