
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 17 (1991)

Heft: 3

Artikel: "Alternative" Religiosität : Alternative wozu?

Autor: Stolz, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814878

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


659

„ALTERNATIVE" RELIGIOSITÄT: ALTERNATIVE WOZU?

Fritz Stolz
Universität Zürich, Theologische Fakultät,

Rämistrasse 71, 8006 Zürich

1. Synkretismus als Horizont der Gegenwartsreligion

Wer von „alternativer" Religiosität spricht, setzt „normale" Religiosität voraus.

Ich will meine Zweifel an dieser Unterscheidung zunächst illustrieren, sie
dann im Kontext der Ausführungen von Jean-François Mayer erläutern und
einige Schlußfolgerungen ziehen.

Am 17. August fand in der Kirche Mariä Krönung in Zürich eine Veranstaltung

statt, für welche die katholische Paulus-Akademie und die Evangelische
Studiengemeinschaft verantwortlich zeichneten. Der Dalai Lama sprach zum
interreligiösen Dialog, und darauf fand ein interreligiöser Gottesdienst statt.
Der Dalai Lama bezeichnete das Bedürfnis nach Liebe und Zuneigung als das

grundlegende menschliche Bedürfnis. Auf genau dieses Bedürfnis aber ziele
die Botschaft aller Religionsstifter, welche doch in erster Linie Barmherzigkeit
forderten. Es spiele also keine so große Rolle, an welche Religion man sich
halte. Jede Religion habe auf ihre Weise dasselbe Ziel; Religionen seien so

verschieden, wie die Menschen verschieden seien. In seiner Anweisung zu
einer kurzen Meditation forderte der Dalai Lama auf, sich auf das zu konzentrieren,

was einem am meisten zur Vervollkommnung helfe.

Die Predigt hielt Eugen Drewermann, Privatdozent für Systematische
Theologie an der katholisch-theologischen Fakultät Paderborn. Seine Ansprache

kulminierte in einer Paraphrase des Vaterunser, dem er allerdings ein
wesentliches inhaltliches Element zufügte: die Verantwortung für unsere „älteren
Geschwister", die Tiere. Die Bitten Jesu wurden so durch das Gebot des ahimsa,
der Gewaltlosigkeit in Form von Vegetarismus ergänzt.

An diesem Vorgang ist mehrerlei bemerkenswert. Das Oberhaupt der Tibeter
hat seine Religiosität zu völliger Aufklärungskompatibilität entwickelt. Religion
ist finalisiert; sie hat einen sittlichen Endzweck. Allerdings ist der Weg dieser
Religiosität durch östlich-meditative Praxis gestaltet. So entsteht die Kontur
einer universellen spirituellen Zivilreligion.



660 Fritz Stolz

Der christliche Prediger kann demgegenüber ein Element des Jainismus
und späterer Varianten indischer Religion aufnehmen; was den Lehren Christi
noch mangelte, wird aus Indien importiert.

Wenngleich das auf seine Weise eindrückliche Ereignis von Zürich eine

spektakuläre Dimension hatte, so war es doch symptomatisch für die religiöse
Gegenwartslage. Der Austausch von Anschauungen, Einstellungen,
Symbolelementen usw. ist heute eine Selbstverständlichkeit. Für den durchschnittlichen
Westeuropäer ist wahrscheinlich die Vorstellung einer Reinkarnation plausibler
als die eines Jüngsten Gerichts. Man bezeichnet eine solche Situation religiösen
Austauschs herkömmlicherweise als Synkretismus, doch haften dem Begriff zu
viele negative Konnotationen an, als daß man ihn ohne Probleme verwenden
könnte. Ohne Frage aber kennzeichnet der allgemeine Austausch die heutige
Lage. Und da ist es schwer, generell von „normaler" und „alternativer"
Religiosität zu sprechen. Zumindest muß an dieser Stelle eine Problematisierung
einsetzen.

2. Fragestellungen

Wenn von „normaler" Religion die Rede sein soll, ist die Norm dieser Normalität
zu bestimmen. Verschiedene Möglichkeiten stehen zur Wahl. Die Norm kann
historisch gegeben sein; dann wäre die normale Religiosität traditionsbestimmt,
sie wäre etwa als herkömmliche protestantische oder katholische Kirchlichkeit
zu beschreiben. Oder aber die Norm ist als religiöse Wahrheit, also dogmatisch,
verstanden; dann hätte man sich am kirchlichen Lehramt zu orientieren, sei es

nun in katholischer Weise institutionalisiert oder in protestantischer Weise
sublimiert (vielleicht auch verflüchtigt). Schließlich könnte man auch mit einer
statistischen Norm rechnen. Dann wäre eine gewisse Bandbreite durchschnittlicher

religiöser Einstellung bestimmend für das, was als „alternativ" zu gelten
hat.

Alle diese Zugänge lassen sich begründen; von allen wird Gebrauch
gemacht. Eine eher religionsgeschichtliche bzw. kirchenkundliche Annäherung
an das Phänomen der Gegenwartsreligion wird sich primär an den historischen
Wurzeln orientieren.1 Eine theologische Betrachtungsweise wird die Frage
theologischer Wahrheit thematisieren,2 und (quantitativ orientierte)
religionssoziologische Untersuchungen werden mit statistischen Normen arbeiten.3

1 Vgl. eine Darstellung der protestantischen „Gegenwartsreligion", wie die bei Heiler (1980)
483 ff., wo praktisch nur historische Sachverhalte wiedergegeben sind.

2 Die herkömmliche kirchenkundliche Deskription von „Sekten", welche an einer relativ wenig
reflektierten historisch-dogmatischen Norm orientiert ist und von da aus zu einem Uneil (bzw.



„Alternative" Religiosität: Alternative wozu? 661

Diese verschiedenen Normen liegen weit auseinander. Die traditionelle
konfessionelle Religiosität ist empirisch lediglich in Restbeständen zu fassen
und ist fast nur noch dem Religionsfolkloristen bekannt. Was das Lehramt
bzw. die Theologie betrifft, so ist eine Pluralisierung in vielerlei Hinsicht zu
beobachten: Eine Pluralisierung von Lehrmeinungen und theologischen
Disziplinen; sodann aber, weit gravierender, eine Pluralisierung der Eliten, welche
das Recht in Anspruch nehmen, die religiöse Wahrheit zu formulieren (z. B.

Exponenten politischer, feministischer oder fundamentalistischer Theologie).
Die dritte Norm, die Durchschnittsnorm, ist gleichermaßen vom historischen
Herkommen wie von der elitären Meinungsbildung entfernt.4

Mayer zitiert Françoise Champion, welche im Hinblick auf die «nébuleuse

mystique-ésotérique» bemerkt, «qu'il n'y a pas de critères a priori, en fonction
desquels on pourrait lui rattacher ou non tel ou tel groupe.»5 In Analogie dazu
könnte man auch die „normale" Religiosität als «nébuleuse» bezeichnen. Die
geläufige Unterscheidung von „östlicher" und „westlicher" Religiosität scheitert

vielfach, wie bereits das eingangs gegebene Fallbeispiel belegt: Bewegungen

östlichen Ursprungs haben in hohem Ausmaß westliche Elemente assimiliert,
und umgekehrt werden Frömmigkeitsformen, besonders Meditationspraktiken
östlicher Provenienz laufend in christliche religiöse Praxis integriert. Zwar
sind immer wieder Reaktionen gegen derartigen Austausch zu registrieren
(insbesondere von Seiten der professionellen Hüter des Lehramts); dies hat
aber eine geringe praktische Wirkung, weil eben die verschiedenen Normen so
weit auseinander liegen. Der „östliche" Frömmigkeitsstil ist also nur unter
bestimmten Gesichtspunkten als „alternativ" zu qualifizieren. Analog erscheint
z. B. christlicher Fundamentalismus unter bestimmten anderen Gesichtspunkten

als „alternativ": gewiß nicht hinsichtlich der historischen Ursprungsnorm
(es läßt sich nicht bestreiten, daß der christliche Fundamentalismus zentrale
Dogmen der Orthodoxie weiterträgt), wohl aber im Hinblick auf die
Aufklärungskompatibilität, die in der Regel von Seiten des theologischen
Lehramts und in der Bandbreite der Durchschnittsnorm gefordert wird.

Eine befriedigende religionswissenschaftliche Bearbeitung der neuen
religiösen Bewegungen hat gleichzeitig verschiedene Aspekte zu berücksichtigen.
Sie muß

1. die Einbettung einer Bewegung in den gesamtreligiösen wie gesamtge¬
sellschaftlichen Kontext im Blick haben,

einer Verurteilung) der verschiedenen Häresien gelangt, ist hier einzureihen. Vgl. z. B. Reiler/
Kießling (1985).

3 Grundsätzlich zurreligionswissenschaftlichen Arbeitan derGegenwartsreligion: Stolz (1986).
4 Allgemein zur Religion in pluralistischer Gesellschaft: Berger (1980).
5 Meyer (1991)



662 Fritz Stolz

2. diachrone wie synchrone Gesichtspunkte geltend machen,
3. die unterschiedlichen Organisationsformen und -grade der Bewegungen

beschreiben und
4. die vielfache Dynamik des Austauschs religiöser Symbole und Haltungen

thematisieren.

Jean-François Mayer hat diesen Gesichtspunkten in verschiedener Hinsicht
Rechnung getragen. Im folgenden sei auf einige Einzelheiten hingewiesen,
welche in besonderem Maße weitere Aufmerksamkeit beanspruchen dürften.

3. Konkretionen

Mayer macht in hohem Maße Gesichtspunkte der Diachronie geltend und
betont die historische Dimension der einzelnen Bewegungen, die ihre schweizerischen

Anfänge häufig in der ersten Hälfte des Jahrhunderts haben. Die
geschichtliche Entwicklung hat zu Veränderungen geführt, welche in den
einzelnen Gruppierungen durchaus unterschiedlich verlaufen sind. Darüber hinaus
wäre aber die Frage zu stellen, ob sich nicht generelle Tendenzen der
Entwicklung bemerkbar machen. Man kann die Problematik in Analogie zur
kirchlichen Zeitgeschichte stellen: Auch die Kirchen, also die institutionellen
Repräsentanten „normaler" Religiosität, haben einerseits ihre ganz individuelle

Geschichte und zeigen doch typische Merkmale, die man insgesamt durch
die Stichworte „Pluralisierung" und „Individualisierung" bezeichnen könnte.
Wie steht es mit solchen typischen Merkmalen der Entwicklung neuer
religiöser Bewegungen? Man bezeichnete diese früher unbedenklich als Sekten und
brachte damit ein abwertendes Allostereotyp ins Spiel; dies ist ein Grund,
warum der Ausdruck etwas aus der Mode gekommen und jedenfalls
religionswissenschaftlich nicht mehr salonfähig ist. Aber es könnte noch ein zweiter
Grund hinter dem Verschwinden dieses Begriffs stehen: Es wäre denkbar, daß

die fraglichen Bewegungen nicht mehr im selben Maße abgeschlossen sind
wie früher, daß auch sie ein Stück weit mit durch Pluralisierung und
Individualisierung betroffen sind. Es wäre aber ebensogut eine kompensatorische
Entwicklung denkbar, welche der Pluralisierung in der Umwelt mit einer umso
stärkeren Normierung im System begegnet. Hier wäre religionsgeschichtliche
und -soziologische Modellbildung mit konkreter religionskundlicher Arbeit zu
verzahnen.

Ein zweiter, der synchronen Fragestellung verpflichteter Gesichtspunkt im
Zugang zum Material ergibt sich ebenfalls von der Betrachtung „normaler"
Religiosität her. Es war bereits die Rede davon, daß die Normen von Lehramt
und Theologie, also einer bestimmten Elite von Experten, und diejenigen des



.Alternative" Religiosität: Alternative wozu? 663

„durchschnittlichen" Kirchenangehörigen, also der Nicht-Elite, weit
auseinanderliegen. Elite und Nicht-Elite unterscheiden sich u. a. dadurch, daß erstere
ihre Einstellung und ihre Anschauungen selbst zur Sprache bringt, während die
Nicht-Elite die schweigende Mehrheit bildet, die erst spricht, wenn sie genötigt
wird, z. B. unter dem Druck einer Umfrage. Wie verhält sich nun die Elite,
welche das Selbstbild einer religiösen Bewegung formuliert, zur Nichtelite?
Man würde zunächst vermuten, daß die Distanz hier nicht so groß ist wie bei
der ,formalen" Religion, da Zugehörigkeit zu einer der neuen religiösen
Bewegungen bereits einen hohen Grad an Identifikation voraussetzt. Das
Problem erscheint bei Mayer z. B. an der Stelle, wo die Frage der Mehrfachmitgliedschaft

aufgeworfen wird.6 Aufgrund der Darstellung bei Mayer erscheint
es mir als durchaus möglich, daß auch bei den nicht-elitären Gliedern solcher
Gemeinschaften eine recht große Distanz zwischen redender Elite und
schweigender Nicht-Elite vorliegt.

Neue religiöse Bewegungen haben ihre Geschichte, eine vielleicht typische
Geschichte; haben auch die Mitglieder dieser Bewegungen eine typische
Geschichte? Gibt es so etwas wie eine „Normalbiographie"? Was disponiert
zur Mitgliedschaft, wie dauerhaft ist die Zugehörigkeit, wie häufig sind De-
konversionen, wie erfolgt der Zugang zur Elite? Die Biographieforschung ist
in jüngster Vergangenheit in verschiedenen Bereichen in Angriff genommen
worden;7 deren Fragestellungen wären auch im Hinblick auf Mitglieder neuer
religiöser Bewegungen von hohem Interesse.

4. Generelle Entwicklungstendenzen gegenwärtiger Religion: Beispiel
Heil und Heilung

Mayer bestätigt die Beobachtung von Wilson8, daß die individuelle psychische
und physische Gesundheit im Bereich der neuen religiösen Bewegungen eine
zunehmende Rolle spielen; die der Gemeinschaft eigene esoterische Lehre tritt
demgegenüber in ihrer Bedeutung zurück.

Nun sind Krankheit und Heilung eines der elementarsten religiösen Phänomene.

Erst in der abendländischen Neuzeit ist die Behandlung der Krankheit
aus der Religion herausgelöst worden, nicht zuletzt durch die reformatorische
Ablehnung des Heiligenwesens. In den letzten zweihundert Jahren hat sich die
Medizin zunehmend als eigenständiger gesellschaftlicher Teilbereich ausdiffe-

6 Mayer (1991)
7 Zur Biographieforschung im religiösen Kontext vgl. z. B. Ellerbrock (1990)
8 Wilson (1990)



664 Fritz Stolz

renziert; die Krankheit wird von einem Gesundheitswesen verwaltet, dessen

Eigendynamik vor allem im Hinblick auf die Kosten bekannt ist. Die Medzin
hat eine quasireligiöse Würde erhalten; ich erinnere an die Redensart \om
„Halbgott in Weiß". In jüngster Zeit ist allerdings immer mehr Kritik an dieser

Medizin und ihrer technokratischen Art laut geworden; man propagiert wieder
die Hausgeburt und will zu Hause sterben. Parallel dazu sind alle möglicien
Spielarten von Alternativmedizin aufgekommen; und ebenso parallel dazu
haben Krankheit und Heilung wieder neue religiöse Beachtung gefunden. Es gibt
wieder Heilungsgottesdienste - und zwar nicht etwa bei den marginalen
Pfingstlern, sondern in altehrwürdigen Zürcher Stadtkirchen. Meditations- und
Rüstzeiten sollen heilende Kräfte und den Geschmack für das Heil stärken.

Heil und Heilung geraten in eine gegenseitige Wiederannäherung, nachdem sie

jahrhundertelang getrennt gewesen waren. An dieser Stelle zeigt sich also eine

Entwicklungstendenz, welche innerhalb der neuen religiösen Bewegungen und
der „normalen" Religion ganz parallel verläuft.

5. Austausch und Abgrenzung

Der religiöse Gesamthorizont der Gegenwart wurde eingangs als „synkretistisch"
gekennzeichnet. Der intensive Religionskontakt ist dadurch erleichtert, daß

das religiöse Symbolsystem weitgehend ausdifferenziert ist. d. h. es ist nur
locker mit anderen gesellschaftlichen Subsystemen verbunden. Die Religionen
konkurrieren miteinander nach dem Muster des Marktes; auch die Landeskirchen,
welche organisatorisch noch dem Staat nachgebildet sind, müssen je länger je
mehr nach Marktgesetzen operieren, um erfolgreich zu sein.

Diese Kontakt- und Konkurrenzsituation hat zwei gegenläufige Wirkungen.

Einerseits werden Abgrenzungs-, andererseits Austauschmechanismen
wirksam, z. T. sogar zur gleichen Zeit. Mayer weist darauf hin, daß in einzelnen

Bewegungen unterschiedliche Grade der Abdichtung zu beobachten sind,
daß aber die Anhänger sich durchaus nicht immer abgrenzungskonform verhalten.

Auffällig ist auch der Hinweis darauf, daß eine bestimmte Botschaft große
Attraktivität ausüben kann, ohne daß sich aber daraufhin eigenüiche Anhänger
rekrutieren lassen. Es ist also ohne weiteres möglich, daß in einer Bewegung
die Elite auf Abgrenzung bedacht ist, während die Nicht-Elite Abgrenzungsstrategien

ablehnt - ein Sachverhalt, der natürlich nicht nur im Bereich der
neuen religiösen Bewegungen zu beobachten ist, sondern auch bei den
Volkskirchen.

Das religiöse Verhalten scheint sowohl im Bereich der normalen wie der
alternativen Religiosität dem wirtschafdichen immer mehr zu ähneln: Man legt



.Alternative" Religiosität: Alternative wozu? 665

sich nicht auf einen Lieferanten fest, sondern macht gern von verschiedenen
Sonderangeboten Gebrauch. Diese Situation dürfte in der Konkurrenz religiöse
Gemeinschaften begünstigen, welche über eine flexible Organisation bzw.
einen niederen Organisationsgrad verfügen. Der wirtschaftliche Markt gibt ein
immer zutreffenderes Modell für die Beschreibung religiöser Dynamik.

Zu dieser Dynamik tragen die von der „Normalität" entfernten Bewegungen

häufig besonders viel bei; insofern ist die Größe einer Organisation nicht
ausschlaggebend für deren Bedeutung, wie Mayer mit Recht bemerkt. Man
denke zurück an den großen Einfluß der Bhagwanis in den frühen 80er Jahren!
Der Religionswandel und die Ausbildung neuer Strukturen kommt also am
ehesten in Gruppierungen zustande, welche weitab von der „statistischen
Normalität", also vom „Gleichgewicht" angesiedelt sind. Aus diesem Grunde
ist die Beschäftigung mit Gruppierungen dieser Art von besonderer Bedeutung,

wenn es darum geht, mögliche Entwicklungstendenzen der Gegenwartsreligion

überhaupt zu skizzieren.

Die Anwendung eines Markt-Modells für die religiöse Dynamik ist nicht
ohne Probleme. Es läßt die Religion als „Ware" erscheinen, die zum baldigen
Verbrauch bestimmt und womöglich mit einem Verfalldatum versehen ist. Die
Religionen unseres kulturellen Umfeldes erheben jedoch in der Regel Anspruch
auf „Wahrheit", wie immer diese im einzelnen gefaßt ist. Hier manifestiert sich
ein Widerspruch, den man funktional (und das heißt von außen) folgendermas-
sen beschreiben kann: Religion als Ware vermittelt eine kurzfristige und instabile,
Religion als Wahrheit eine langfristige und stabile Orientierung. Es ist eine
offene Frage, ob Religion in Zukunft zunehmend nur noch kurzfristige
Orientierungen zu vermitteln vermag. Bisher scheint jedenfalls in der Menschheitsgeschichte

das Bedürfnis nach langfristigen Orientierungen grundlegend
gewesen zu sein.

LITERATURVERZEICHNIS

BERGER Peter L. (1980), Der Zwang zur Häresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft,
Frankfurt

ELLERBROCK Jochen (1990), Lebensexperimente des Glaubens. Eine empirische Untersuchung
zu Entwicklung und gegenwärtigem Erleben von Religiosität, Frankfurt, Bern, New
York

HEILER Friedrich (1980), Die Religionen der Menschheit, neu hg. von GOLDAMMER Kurt, 3.

Aufl., Stuttgart.

MAYER Jean-François (1991), Religiosité(s) alternative(s), Papier zum Kolloquium „Religion
et culture"

STOLZ Fritz (1986), „Die religiöse Gegenwartslage als Forschungsobjekt", Bulletin der Schweiz.
Gesellschaft für Religionswissenschaft, 8, 12-29



666 Fritz Stolz

RELLER Horst/KIESSLING Manfred (1985), Handbuch Religiöse Gemeinschaften 3. Aufl.,
Gütersloh

WILSON Brian (1990), The Social Dimensions of Sectarianism, Oxford


	"Alternative" Religiosität : Alternative wozu?

