Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 17 (1991)

Heft: 3

Artikel: "Alternative" Religiositat : Alternative wozu?
Autor: Stolz, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814878

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814878
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

659

+ALTERNATIVE*“ RELIGIOSITAT: ALTERNATIVE WOZU?

Fritz Stolz
Universitét Ziirich, Theologische Fakultiit,
Rimistrasse 71, 8006 Ziirich

1. Synkretismus als Horizont der Gegenwartsreligion

Wer von ,,alternativer Religiositit spricht, setzt ,,normale* Religiositit vor-
aus. Ich will meine Zweifel an dieser Unterscheidung zunéchst illustrieren, sie
dann im Kontext der Ausfiihrungen von Jean-Frangois Mayer erldutern und
einige SchluBfolgerungen ziehen.

Am 17. August fand in der Kirche Marid Krénung in Ziirich eine Veranstal-
tung statt, fiir welche die katholische Paulus-Akademie und die Evangelische
Studiengemeinschaft verantwortlich zeichneten. Der Dalai Lama sprach zum
interreligiosen Dialog, und darauf fand ein interreligioser Gottesdienst statt.
Der Dalai Lama bezeichnete das Bediirfnis nach Liebe und Zuneigung als das
grundlegende menschliche Bediirfnis. Auf genau dieses Bediirfnis aber ziele
die Botschaft aller Religionsstifter, welche doch in erster Linie Barmherzigkeit
forderten. Es spiele also keine so grofle Rolle, an welche Religion man sich
halte. Jede Religion habe auf ihre Weise dasselbe Ziel; Religionen seien so
verschieden, wie die Menschen verschieden seien. In seiner Anweisung zu
einer kurzen Meditation forderte der Dalai Lama auf, sich auf das zu konzen-
trieren, was einem am meisten zur Vervollkommnung helfe.

Die Predigt hielt Eugen Drewermann, Privatdozent fiir Systematische
Theologie an der katholisch-theologischen Fakultdt Paderborn. Seine Anspra-
che kulminierte in einer Paraphrase des Vaterunser, dem er allerdings ein
wesentliches inhaltliches Element zufiigte: die Verantwortung fiir unsere ,,dlteren
Geschwister®, die Tiere. Die Bitten Jesu wurden so durch das Gebot des ahimsa,
der Gewaltlosigkeit in Form von Vegetarismus erginzt.

An diesem Vorgang ist mehrerlei bemerkenswert. Das Oberhaupt der Tibeter
hat seine Religiositit zu volliger Aufklarungskompatibilitit entwickelt. Religion
ist finalisiert; sie hat einen sittlichen Endzweck. Allerdings ist der Weg dieser
Religiositit durch ostlich-meditative Praxis gestaltet. So enisteht die Kontur
einer universellen spirituellen Zivilreligion.



660 Fritz Stolz

Der christliche Prediger kann demgegeniiber ein Element des Jainismus
und spiterer Varianten indischer Religion aufnehmen; was den Lehren Christi
noch mangelte, wird aus Indien importiert.

Wenngleich das auf seine Weise eindriickliche Ereignis von Ziirich eine
spektakuldre Dimension hatte, so war es doch symptomatisch fiir die religiose
Gegenwartslage. Der Austausch von Anschauungen, Einstellungen, Symbol-
elementen usw. ist heute eine Selbstverstindlichkeit. Fiir den durchschnittlichen
Westeuropier ist wahrscheinlich die Vorstellung einer Reinkarnation plausibler
als die eines Jiingsten Gerichts. Man bezeichnet eine solche Situation religidsen
Austauschs herkdmmlicherweise als Synkretismus, doch haften dem Begriff zu
viele negative Konnotationen an, als da3 man ihn ohne Probleme verwenden
konnte. Ohne Frage aber kennzeichnet der allgemeine Austausch die heutige
Lage. Und da ist es schwer, generell von ,normaler” und ,,alternativer*
Religiositit zu sprechen. Zumindest muf} an dieser Stelle eine Problematisierung
einsetzen.

2. Fragestellungen

Wenn von ,,normaler” Religion die Rede sein soll, ist die Norm dieser Normalitét
zu bestimmen. Verschiedene Moglichkeiten stehen zur Wahl. Die Norm kann
historisch gegeben sein; dann wire die normale Religiositit traditionsbestimmt,
sie wire etwa als herkdmmliche protestantische oder katholische Kirchlichkeit
zu beschreiben. Oder aber die Norm ist als religiose Wahrheit, also dogmatisch,
verstanden; dann hitte man sich am kirchlichen Lehramt zu orientieren, sei es
nun in katholischer Weise institutionalisiert oder in protestantischer Weise
sublimiert (vielleicht auch verfliichtigt). SchlieBlich kénnte man auch mit einer
statistischen Norm rechnen. Dann wire eine gewisse Bandbreite durchschnitt-
licher religitser Einstellung bestimmend fiir das, was als ,,alternativ* zu gelten
hat.

Alle diese Zugédnge lassen sich begriinden; von allen wird Gebrauch ge-
macht. Eine eher religionsgeschichtliche bzw. kirchenkundliche Anndherung
an das Phinomen der Gegenwartsreligion wird sich primér an den historischen
Waurzeln orientieren.! Eine theologische Betrachtungsweise wird die Frage
theologischer Wahrheit thematisieren,” und (quantitativ orientierte) religions-
soziologische Untersuchungen werden mit statistischen Normen arbeiten.

1 Vgl eine Darstellung der protestantischen ,,Gegenwartsreligion‘‘, wie die bei Heiler (1980)
483 ff., wo praktisch nur historische Sachverhalte wiedergegeben sind.

2 Dieherkdmmliche kirchenkundliche Deskription von ,,Sekten*, welche an einerrelativ wenig
reflektierten historisch-dogmatischen Norm orientiert ist und von da aus zu einem Urteil (bzw.



LAlternative* Religiositit: Alternative wozu? 661

Diese verschiedenen Normen liegen weit auseinander. Die traditionelle
konfessionelle Religiositit ist empirisch lediglich in Restbestinden zu fassen
und ist fast nur noch dem Religionsfolkloristen bekannt. Was das Lehramt
bzw. die Theologie betrifft, so ist eine Pluralisierung in vielerlei Hinsicht zu
beobachten: Eine Pluralisierung von Lehrmeinungen und theologischen Diszi-
plinen; sodann aber, weit gravierender, eine Pluralisierung der Eliten, welche
das Recht in Anspruch nehmen, die religiose Wahrheit zu formulieren (z. B.
Exponenten politischer, feministischer oder fundamentalistischer Theologie).
Die dritte Norm, die Durchschnittsnorm, ist gleichermafB3en vom historischen
Herkommen wie von der elitiren Meinungsbildung entfernt.*

Mayer zitiert Frangoise Champion, welche im Hinblick auf die «nébuleuse
mystique-ésotérique» bemerkt, «qu’il n’y a pas de critéres a priori, en fonction
desquels on pourrait lui rattacher ou non tel ou tel groupe.»® In Analogie dazu
konnte man auch die ,,normale‘ Religiositit als «nébuleuse» bezeichnen. Die
geldufige Unterscheidung von ,,0stlicher* und ,,westlicher* Religiositét schei-
tert vielfach, wie bereits das eingangs gegebene Fallbeispiel belegt: Bewegun-
gen Ostlichen Ursprungs haben in hohem Ausmaf westliche Elemente assimiliert,
und umgekehrt werden Frommigkeitsformen, besonders Meditationspraktiken
ostlicher Provenienz laufend in christliche religitse Praxis integriert. Zwar
sind immer wieder Reaktionen gegen derartigen Austausch zu registrieren
(insbesondere von Seiten der professionellen Hiiter des Lehramts); dies hat
aber eine geringe praktische Wirkung, weil eben die verschiedenen Normen so
weit auseinander liegen. Der ,0stliche” Frommigkeitsstil ist also nur unter
bestimmten Gesichtspunkten als ,,alternativ* zu qualifizieren. Analog erscheint
z. B. christlicher Fundamentalismus unter bestimmten anderen Gesichtspunk-
ten als ,,alternativ’: gewi nicht hinsichtlich der historischen Ursprungsnorm
(es 14Bt sich nicht bestreiten, daB der christliche Fundamentalismus zentrale
Dogmen der Orthodoxie weitertrdgt), wohl aber im Hinblick auf die
Aufklirungskompatibilitit, die in der Regel von Seiten des theologischen
Lehramts und in der Bandbreite der Durchschnittsnorm gefordert wird.

Eine befriedigende religionswissenschaftliche Bearbeitung der neuen reli-
gidsen Bewegungen hat gleichzeitig verschiedene Aspekte zu beriicksichtigen.
Sie muf}

1. die Einbettung einer Bewegung in den gesamtreligiosen wie gesamtge-
sellschaftlichen Kontext im Blick haben,

einer Verurteilung) der verschiedenen Hiresien gelangt, ist hier einzureihen. Vgl. z. B. Reller/
KieBling (1985).

3 Grundsitzlich zurreligionswissenschaftlichen Arbeit an der Gegenwartsreligion: Stolz (1986).

4  Aligemein zur Religion in pluralistischer Gesellschaft: Berger (1980).
5 Meyer (1991)



662 Friiz 3tolz

2. diachrone wie synchrone Gesichtspunkte geltend machen,

3. die unterschiedlichen Organisationsformen und -grade der Bewegungen
beschreiben und

4. die vielfache Dynamik des Austauschs religioser Symbole und Haltungen
thematisieren.

Jean-Frangois Mayer hat diesen Gesichtspunkten in verschiedener Hinsicht
Rechnung getragen. Im folgenden sei auf einige Einzelheiten hingewiesen,
welche in besonderem MaBe weitere Aufmerksamkeit beanspruchen diirften.

3. Konkretionen

Mayer macht in hohem MaBe Gesichtspunkte der Diachronie geltend und be-
tont die historische Dimension der einzelnen Bewegungen, die ihre schweize-
rischen Anfinge hédufig in der ersten Hilfte des Jahrhunderts haben. Die
geschichtliche Entwicklung hat zu Verinderungen gefiihrt, welche in den ein-
zelnen Gruppierungen durchaus unterschiedlich verlaufen sind. Dariiber hinaus
wire aber die Frage zu stellen, ob sich nicht generelle Tendenzen der Ent-
wicklung bemerkbar machen. Man kann die Problematik in Analogie zur
kirchlichen Zeitgeschichte stellen: Auch die Kirchen, also die institutionellen
Reprisentanten ,,normaler* Religiositit, haben einerseits ihre ganz individuel-
le Geschichte und zeigen doch typische Merkmale, die man insgesamt durch
die Stichworte ,,Pluralisierung® und ,,Individualisierung* bezeichnen konnte.
Wie steht es mit solchen typischen Merkmalen der Entwicklung neuer reli-
gioser Bewegungen? Man bezeichnete diese frither unbedenklich als Sekzen und
brachte damit ein abwertendes Allostereotyp ins Spiel; dies ist ein Grund,
warum der Ausdruck etwas aus der Mode gekommen und jedenfalls religions-
wissenschaftlich nicht mehr salonfihig ist. Aber es kdnnte noch ein zweiter
Grund hinter dem Verschwinden dieses Begriffs stehen: Es wiire denkbar, da3
die fraglichen Bewegungen nicht mehr im selben MaBe abgeschlossen sind
wie frither, daBB auch sie ein Stiick weit mit durch Pluralisierung und
Individualisierung betroffen sind. Es wire aber ebensogut eine kompensatorische
Entwicklung denkbar, welche der Pluralisierung in der Umwelt mit einer umso
stirkeren Normierung im System begegnet. Hier wiire religionsgeschichtliche
und -soziologische Modellbildung mit konkreter religionskundlicher Arbeit zu
verzahnen.

Ein zweiter, der synchronen Fragestellung verpflichteter Gesichtspunkt im
Zugang zum Material ergibt sich ebenfalls von der Betrachtung ,,normaler*
Religiositét her. Es war bereits die Rede davon, daB3 die Normen von Lehramt
und Theologie, also einer bestimmten Elite von Experten, und diejenigen des



LHAlternative™ Religiositidt: Alternative wozu? 663

,-,durchschnittlichen* Kirchenangehorigen, also der Nicht-Elite, weit auseinan-
derliegen. Elite und Nicht-Elite unterscheiden sich u. a. dadurch, daB erstere
ihre Einstellung und ihre Anschauungen selbst zur Sprache bringt, wihrend die
Nicht-Elite die schweigende Mehrheit bildet, die erst spricht, wenn sie genétigt
wird, z. B. unter dem Druck einer Umfrage. Wie verhilt sich nun die Elite,
welche das Selbstbild einer religiosen Bewegung formuliert, zur Nichtelite?
Man wiirde zunichst vermuten, daB die Distanz hier nicht so groB ist wie bei
der ,normalen” Religion, da Zugehorigkeit zu einer der neuen religiGsen
Bewegungen bereits einen hohen Grad an Identifikation voraussetzt. Das Pro-
blem erscheint bei Mayer z. B. an der Stelle, wo die Frage der Mehrfachmit-
gliedschaft aufgeworfen wird.® Aufgrund der Darstellung bei Mayer erscheint
es mir als durchaus moglich, daB8 auch bei den nicht-elitdren Gliedern solcher
Gemeinschaften eine recht groBe Distanz zwischen redender Elite und
schweigender Nicht-Elite vorliegt.

Neue religitse Bewegungen haben ihre Geschichte, eine vielleicht typische
Geschichte; haben auch die Mitglieder dieser Bewegungen eine typische
Geschichte? Gibt es so etwas wie eine ,,Normalbiographie“? Was disponiert
zur Mitgliedschaft, wie dauerhaft ist die Zugehorigkeit, wie hiufig sind De-
konversionen, wie erfolgt der Zugang zur Elite? Die Biographieforschung ist
in jiingster Vergangenheit in verschiedenen Bereichen in Angriff genommen
worden;” deren Fragestellungen wiren auch im Hinblick auf Mitglieder neuer
religioser Bewegungen von hohem Interesse.

4. Generelle Entwicklungstendenzen gegenwiirtiger Religion: Beispiel
Heil und Heilung

Mayer bestitigt die Beobachtung von Wilson?, daB die individuelle psychische
und physische Gesundheit im Bereich der neuen religiosen Bewegungen eine
zunehmende Rolle spielen; die der Gemeinschaft eigene esoterische Lehre tritt
demgegeniiber in ihrer Bedeutung zuriick.

Nun sind Krankheit und Heilung eines der elementarsten religiésen Phino-
mene. Erst in der abendldndischen Neuzeit ist die Behandlung der Krankheit
aus der Religion herausgeldst worden, nicht zuletzt durch die reformatorische
Ablehnung des Heiligenwesens. In den letzten zweihundert Jahren hat sich die
Medizin zunehmend als eigenstéindiger gesellschaftlicher Teilbereich ausdiffe-

6 Mayer (1991)
7 Zur Biographieforschung im religidsen Kontext vgl. z. B. Ellerbrock (1990)
8 Wilson (1990)



664 Fritz itolz

renziert; die Krankheit wird von einem Gesundheitswesen verwaltet, dessen
Eigendynamik vor allem im Hinblick auf die Kosten bekannt ist. Die Medzin
hat eine quasireligiose Wiirde erhalten; ich erinnere an die Redensart vom
,-Halbgott in WeiB“. In jlingster Zeit ist allerdings immer mehr Kritik an dieser
Medizin und ihrer technokratischen Art laut geworden; man propagiert wieder
die Hausgeburt und will zu Hause sterben. Parallel dazu sind alle moglicaen
Spielarten von Alternativmedizin aufgekommen; und ebenso parallel dazu ha-
ben Krankheit und Heilung wieder neue religitose Beachtung gefunden. Es gibt
wieder Heilungsgottesdienste — und zwar nicht etwa bei den marginelen
Pfingstlern, sondern in altehrwiirdigen Ziircher Stadtkirchen. Meditations- und
Riistzeiten sollen heilende Krifte und den Geschmack fiir das Heil stédrken.
Heil und Heilung geraten in eine gegenseitige Wiederannéherung, nachdem sie
jahrhundertelang getrennt gewesen waren. An dieser Stelle zeigt sich also eine
Entwicklungstendenz, welche innerhalb der neuen religidsen Bewegungen und
der ,,normalen Religion ganz parallel verlduft.

5. Austausch und Abgrenzung

Der religidse Gesamthorizont der Gegenwart wurde eingangs als ,,synkretistisch*
gekennzeichnet. Der intensive Religionskontakt ist dadurch erleichtert, daf
das religidse Symbolsystem weitgehend ausdifferenziert ist. d. h. es ist nur
locker mit anderen gesellschaftlichen Subsystemen verbunden. Die Religionen
konkurrieren miteinander nach dem Muster des Marktes; auch die Landeskirchen,
welche organisatorisch noch dem Staat nachgebildet sind, miissen je linger je
mehr nach Marktgesetzen operieren, um erfolgreich zu sein.

Diese Kontakt- und Konkurrenzsituation hat zwei gegenldufige Wirkun-
gen. Einerseits werden Abgrenzungs-, andererseits Austauschmechanismen
wirksam, z. T. sogar zur gleichen Zeit. Mayer weist darauf hin, daf in einzel-
nen Bewegungen unterschiedliche Grade der Abdichtung zu beobachten sind,
daB aber die Anhénger sich durchaus nicht immer abgrenzungskonform verhalten.
Auffillig ist auch der Hinweis darauf, daB eine bestimmte Botschaft groBe
Attraktivitit ausiiben kann, ohne daB sich aber daraufhin eigentliche Anhénger
rekrutieren lassen. Es ist also ohne weiteres méglich, daB in einer Bewegung
die Elite auf Abgrenzung bedacht ist, wihrend die Nicht-Elite Abgrenzungs-
strategien ablehnt — ein Sachverhalt, der natiirlich nicht nur im Bereich der

neuen religidsen Bewegungen zu beobachten ist, sondern auch bei den Volks-
kirchen.

Das religiose Verhalten scheint sowohl im Bereich der normalen wie der
alternativen Religiositit dem wirtschaftlichen immer mehr zu dhneln: Man legt



HAlternative™ Religiositit: Alternative wozu? 665

sich nicht auf einen Lieferanten fest, sondern macht gern von verschiedenen
Sonderangeboten Gebrauch. Diese Situation diirfte in der Konkurrenz religitse
Gemeinschaften begiinstigen, welche iiber eine flexible Organisation bzw. ei-
nen niederen Organisationsgrad verfiigen. Der wirtschaftliche Markt gibt ein
immer zutreffenderes Modell fiir die Beschreibung religidser Dynamik.

Zu dieser Dynamik tragen die von der ,,Normalitit“ entfernten Bewegun-
gen hiufig besonders viel bei; insofern ist die GroBe einer Organisation nicht
ausschlaggebend fiir deren Bedeutung, wie Mayer mit Recht bemerkt. Man
denke zuriick an den grof3en EinfluB3 der Bhagwanis in den frithen 80er Jahren!
Der Religionswandel und die Ausbildung neuer Strukturen kommt also am
ehesten in Gruppierungen zustande, welche weitab von der ,statistischen
Normalitit®, also vom ,,Gleichgewicht" angesiedelt sind. Aus diesem Grunde
ist die Beschiftigung mit Gruppierungen dieser Art von besonderer Bedeu-
tung, wenn es darum geht, mogliche Entwicklungstendenzen der Gegenwarts-
religion iiberhaupt zu skizzieren.

Die Anwendung eines Markt-Modells fiir die religiése Dynamik ist nicht
ohne Probleme. Es 148t die Religion als ,,Ware* erscheinen, die zum baldigen
Verbrauch bestimmt und womoglich mit einem Verfalldatum versehen ist. Die
Religionen unseres kulturellen Umfeldes erheben jedoch in der Regel Anspruch
auf,,Wahrheit“, wie immer diese im einzelnen gefaBt ist. Hier manifestiert sich
ein Widerspruch, den man funktional (und das heif}t von auBlen) folgendermas-
sen beschreiben kann: Religion als Ware vermittelt eine kurzfristige und instabile,
Religion als Wahrheit eine langfristige und stabile Orientierung. Es ist eine
offene Frage, ob Religion in Zukunft zunehmend nur noch kurzfristige Orien-
tierungen zu vermitteln vermag. Bisher scheint jedenfalls in der Menschheits-
geschichte das Bediirfnis nach langfristigen Orientierungen grundlegend ge-
wesen zu sein.

LITERATURVERZEICHNIS

BERGER Peter L. (1980), Der Zwang zur Hiresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft,
Frankfurt

ELLERBROCK Jochen (1990), Lebensexperimente des Glaubens. Eine empirische Untersuchung
zu Entwicklung und gegenwirtigem Erleben von Religiositit, Frankfurt, Bern, New
York

HEILER Friedrich (1980), Die Religionen der Menschheit, neu hg. von GOLDAMMER Kaurt, 3.
Aufl., Stuttgart.

MAYER Jean-Frangois (1991), Religiosité(s) alternative(s), Papier zum Kolloquium ,,Religion
et culture*

STOLZ Fritz (1986), ,,Die religidse Gegenwartslage als Forschungsobjekt*, Bulletin der Schweiz.
Gesellschaft fiir Religionswissenschaft, 8, 12-29



666 Fritz Stolz

RELLER Horst/KIESSLING Manfred (1985), Handbuch Religiose Gemeinschaften 3. Aufl.,
Giitersloh

WILSON Brian (1990), The Social Dimensions of Sectarianism, Oxford



	"Alternative" Religiosität : Alternative wozu?

