
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 17 (1991)

Heft: 3

Artikel: De la religiosité parallèle en France ou la "nébuleuse mystique-
ésotérique"

Autor: Champion, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


651

DE LA RELIGIOSITÉ PARALLÈLE EN FRANCE
OU LA «NÉBULEUSE MYSTIQUE-ÉSOTÉRIQUE»

Françoise Champion
C.N.R.S Groupe de Sociologie des Religions,

59-61, rue Pouchet, F-75017 Paris

1. Perspectives diachroniques

Même si les nouvelles religiosités mystiques-ésotériques qui se sont développées
depuis deux décennies ne sont pas des créations exnihilo — elles s'inscrivent
dans certaines filières historiques -, il est d'abord important de souligner qu'elles
constituent une invention originale, attachée à la conjoncture historique
spécifique des années soixante-dix. Divers éléments empiriques le signalent
d'emblée : l'explosion du nombre de groupes, salons d'exposition, associations,
réseaux, revues, maisons d'édition. Cela est tout particulièrement marqué pour
les religions orientales. Et l'intérêt qu'elles suscitent est différent de ce qu'il
était dans les décennies antérieures : non pas d'abord d'ordre intellectuel,
philosophique, mais d'ordre pratique, comme religions particulièrement riches en
méthodologies de transformation de soi. Egalement, en lien notamment avec la
critique de l'ethnocentrisme de l'Occident et de son passé de colonisateur, la
nouvelle religiosité mystique-ésotérique est très réceptive aux conceptions et
pratiques de sociétés traditionnelles, indienne des Amérique notamment. Quant
aux itinéraires des leaders - de groupes, de revues, de maisons d'édition -, ils
sont souvent marqués par les divers mouvements contestataires des années

soixante-dix.1 Enfin, politiquement parlant, la nouvelle religiosité mystique-
ésotérique, à la différence de nombre des «anciens» courants ésotéristes, ne

marque aucune préférence pour la droite, bien au contraire.2

* Je remercie Frédéric Alexandre pour ses relectures de ce texte.
1 Ma recherche a privilégié cette dynamique, cf. notamment «D'une alliance entre religion et

utopie post-68. Le rapportau monde du groupe. Eveilàlaconscienceplanétaire», Soda/ Compass,
1989, n°l.

2 Un sondage effectué en 1989 lors d'un «Premier salon du livre de spiritualité» (d'où les
éditeurs chrétiens étaient absents), sur un échantillon de 121 visiteurs donne la répartition
politique suivante : 31% se déclarent a politiques, 20% à gauche, 13,5% écologistes, 6,5% à

droite, 5,5% centristes, 13,5% se réfèrent à des labels divers («ouverture», «humaniste»,
«nouvel âge», «oecuménisme», «universalisme», «anarchiste», «radical», «droits del'homme»
principalement), 10% ne répondent pas (enquête menée en collaboration avec M. Cohen, D.
Guitton, N. Savary). Ces chiffres recoupent ceux de J. F. Mayer sur le public de plusieurs



652 Françoise Champion

Les nouveaux courants ont trois caractéristiques fondamentales :

1) le privilège total donné à l'«expérientiel» (J. F. Mayer parle de religions
d'expérience) et corollairement l'idée que «c'est à chacun de trouver sa

voie». Le refus de la croyance au nom de l'expérience signale moins une
tendance gnostique que diverses influences proprement modernes
(individualisme, référence à la méthode expérimentale de la science,
notamment) ;

2) La visée de transformation de soi grâce à des techniques psycho-corporelles
ou psycho-ésotériques : yoga, méditation, «danses sacrées», interprétation
de «cartes du ciel», etc... ;

3) Le caractère «progressif» de la conception moniste du monde ; celle-ci,
classique dans les courants mystiques et ésotériques, a souvent soutenu une
protestation «retrogressive» contre la société moderne ; dans la nébuleuse

mystique-ésotérique actuelle la protestation «holiste» porte certes sur des

séparations dues au développement de la modernité (distance de plus en
plus marquée de l'homme et de la nature, fragmentation des savoirs et des

approches de l'homme, etc.), mais également sur celles que la modernité
n'arriverait pas à suffisamment lever, telles les divisions nationales,
religieuses...

Je n'ai pas encore entrepris l'analyse systématique desfilières historiques de la
religiosité mystique-ésotérique qui s'est développée à partir des années soixante-
dix. Mais de prime abord celle-ci apparaît avoir puisé dans trois creusets. Tout
d'abord celui de la Société théosophique et de ses dissidences - R. Steiner,
A. Bailey, Krishnamurti —, qui déjà opéraient un syncrétisme ésotérisme
occidental/religions orientales. Comme en Suisse, Steiner surtout, mais aussi

A. Bailey sont des références majeures : nul doute que la religiosité parallèle
ait un caractère trans-national marqué. Comme en Suisse encore ces deux
auteurs sont bien plus cités que la fondatrice de la Société théosophique, H.
Blavatsky. J'émettrai l'hypothèse qu'alors que la Société théosophique a été,
de fait, un club d'idées, R. Steiner et A. Bailey, chacun à leur manière, ont
inventé des pratiques, individuelles ou à caractère plus social, qui ont gardé
leur pertinence dans la conjoncture des années soixante-dix. La religiosité
mystique-ésotérique est redevable aussi, d'une part, à la mouvance rosicracienne,
d'autre part, à la mouvance Planète, du nom de la revue qui, dans les années

soixante, connut le succès en parlant d'ésotérisme, de yoga, en popularisant
auprès d'un public qui n'était pas a priori le leur, Jung, Gurdjieff, Henry Miller,
les surréalistes, les auteurs de la beat-generation, les spiritualités orientales
le tout mêlé à un fantastique reposant sur l'exaltation de la science. Ces trois

librairies ésotériques : Vers une mutation de ta conscience religieuse Religiosité parallèle
et nouvelles voies spirituelles en Suisse. PNR 21, Bâle, 1991, p. 12.



De la religiosité parallèle en France ou la «nébuleuse mystique-ésotérique» 653

creusets - théosophie, Rose-Croix, Planète - ont manifestement exercé de

façon différentielle leur influence. Au début des années quatre-vingt, comme
maintenant, on pouvait observer que R. Steiner et A. Bailey y étaient fort
prisés, et il n'était pas rare que certains adeptes, notamment parmi les leaders,
aient été plus ou moins partie prenante des mouvances de l'anthroposophie
(Steiner) ou de l'école Arcane (A. Bailey). Des Rose-Croix, au contraire, on se

réclamait peu, alors qu'eux aussi ont fourni des adeptes à la nouvelle religiosité
mystique-ésotérique. Quant à la revue Planète, elle a incontestablement joué
un rôle dans la diffusion de certains thèmes. Elle a eu pour postérité, dès le
début des années soixante-dix, la revue Questions deune des quatre ou cinq
revues qui caractérisent la nébuleuse mystique-ésotérique. Son directeur, Marc
de Smedt, qui collabora à Planète en est une des personnalités marquantes.
Néanmoins les références à Planète y sont rares, manifestement parce qu'elle
avait certaines caractéristiques bien trop en écart avec la nouvelle sensibilité,
notamment son scientisme et son optimisme euphorique.

S'il est possible de repérer une influence directe d'autres «structures» (celles
liées à la santé, à une alimentation saine ; certaines maisons d'édition, certaines
associations qui, dès avant les années soixante-dix, s'étaient donné pour objectif
la diffusion de courants et d'auteurs différents), les filiations en termes de

groupes constitués sont néanmoins rares. L'influence de ceux-ci s'est plutôt
exercée de manière diffuse. Déterminer cette influence n'est donc pas chose
facile. D'autant moins qu'il y a aussi dans les milieux de la religiosité parallèle
une propension à faire feu de tous bois - je vais y revenir -, et que les courants
d'idées actuellement les plus fréquemment évoqués ne sont pas forcément
ceux qui ont eu la plus grande importance effective. A l'inverse, des courants
d'idées actuellement peu prisés peuvent avoir exercé une forte influence : c'est
le cas du spiritisme. Il en va de même pour les auteurs : quelle a été, par
exemple, l'influence réelle de Krishnamurti, Dürckheim, Jung, Gitta Mallasz
(Dialogue avec l'Ange), aujourd'hui références majeures L'impact d'auteurs
désormais de moins en moins cités, tels Guénon, Lanza del Vasto, Shri
Aurobindo n'a-t-il pas été bien plus fort

Il y a deux impasses dans l'analyse des filières historiques de la religiosité
parallèle : le suivi précis, à l'excès, des différents groupes, ou, à l'inverse, la
minoration de leur diversité pour considérer qu'un même fonds d'idées serait
toujours à l'oeuvre. Il faut plutôt s'attacher à repérer les voies qu'empruntent
divers courants de sensibilité, en définissant ceux-ci tant à partir de ce qui est
actuellement important qu'à partir de ce que l'on sait avoir été important. De
prime abord je retiendrai les courants de sensibilité suivants, nullement étanches

entre eux :



654 Françoise Champion

- les courants mystiques chrétiens ;

- les courants de la mystique spéculative, avec notamment la lignée qui se

réclame de l'hermétisme, la kabbale, Jacob Böhme, Saint-Martin... ;

- les courants plus ou moins nettement attachés aux religions orientales ;

- les sociétés initiatiques, notamment Rose-Croix et franc-maçonnerie ;

- un ésotérisme qui à partir du XIXème siècle compose largement avec des

idées modernes, notamment celle de progrès, avec l'optimisme qui lui est
associé (cas aussi bien de la Société théosophique que du spiritisme) ;

- opposé à cet ésotérisme, un ésotérisme traditionnel, rétrogressif, auquel on
peut associer de façon emblématique le nom de Guénon ;

- les courants qu'on peut apparenter à la Naturphilosophie ;

- les réseaux ayant pour préoccupation majeure l'alimentation, la santé ;

- Fésotérisme porté par certains milieux littéraires ou artistiques depuis le
romantisme et le symbolisme ;

- la mouvance du para-scientifique, flirtant avec le religieux mais se voulant
surtout «autre» science ;

- les courants attachés à des revendications particularistes, tels le catharisme
ou le celtisme ;

- la sensibilité psychologisante.

2. Problèmes de conceptualisation

On l'aura probablement remarqué : j'ai, tour à tour, parlé de «religiosités
parallèles» ou de «nouvelle religiosité mystique-ésotérique» lorsqu'il s'agissait
précisément des réseaux que j'ai observés. C'est en référence aux
conceptualisations de Max Weber sur les voies du salut que je caractérise en
premier lieu la nébuleuse de groupes que j'étudie de «mystique». Parmi les

voies du salut qui reposent sur un auto-perfectionnement, M. Weber distingue
la voie éthique, où le salut est attaché à un agir conforme à la volonté de Dieu,
et la voie mystique où le salut découle de la réalisation d'un certain état d'être
obtenu grâce à un travail de transformation de l'intériorité même du sujet. Tel
est le cas aussi dans les groupes que j'étudie, le salut étant ici, non pas extramais

intra-mondain puisqu'il s'agit de s'assurer le bonheur ici-bas, bonheur

pour l'essentiel défini selon les critères dominants dans la société globale.3 Le
critère de l'auto-perfectionnement volontaire exclut de la nébuleuse mystique-
ésotérique les «simples» lecteurs de toute la littérature sur fésotérisme et les

«mystères», et aussi les formes de religiosité uniquement fondées sur l'expérience

3 Cf. «Orientations psycho-religieuses des courants mystiques et ésotériques contemporains»,
F. Champion, D. Hervieu-Léger (eds). De l'émotion en religion en religion. Renouveaux et
traditions. Paris, Le Centurion, 1990.



De la religiosité parallèle en France ou la «nébuleuse mystique-ésotériquei 655

de «guidances», de «lumière», d'«énergies de guérisons», etc... S'il y a bien là
centralité de l'expérience intime, il n'y a pas travail actif de transformation de

soi. Cependant il faut avouer que dans la réalité la différence est rarement très

nette. Bref, la nébuleuse mystique-ésotérique telle que je l'ai définie n'est
qu'une partie d'un ensemble beaucoup plus vaste.

Comment qualifier cet ensemble C'est dans l'exposé de ses détours réflexifs
qu'une conceptualisation prend véritablement son sens. J. F. Mayer parle de

«groupes spirituels», de «nouvelles voies spirituelles», conceptualisation sur
laquelle je n'ai pas encore réfléchi, et de «religiositéparallèle», conceptualisation
que je reprendrai, notamment à la lueur d'une autre conceptualisation : celle de

Jacques Maître en termes de «nébuleuse d'hétérodoxies».4 Celle-ci déborde la

religiosité parallèle puisqu'elle inclut également les «médecines parallèles»,
les «psychothérapies post-analytiques» : on y trouve tout ce qui échappe aux
grandes institutions de régulation des croyances (science, Etat, confessions
dominantes). Pour J. Maître, «le paradoxe fondateur des éléments idéologiques
constitutifs de la 'nébuleuse' réside dans le jeu entre une contestation des

systèmes officiels de représentation et une compétition avec ceux-ci sur leur

propre terrain». Il s'en suit une fondamentale dépendance des hétérodoxies par
rapport aux orthodoxies de référence et un manque de consistance propre ;

elles peuvent donc se conjuguer et tendent de fait à s'épauler systématiquement.
Ces analyses sont éclairantes. La religiosité parallèle ne manque pas, en effet,
de contester religions établies, science et médecine «officielles». Elle ne manque
pas non plus, ni de s'affirmer plus «authentique», plus «vraie», plus proche de

la «tradition originelle» que les religions conventionnelles, ni de se prétendre
plus opératoire que la science et la médecine «officielles». Et tout observateur
ne peut qu'être frappé par son éclectisme, notamment par le grand bazar que
constituent les salons d'exposition ou les rubriques «annonces» des revues. Et
son discours, pour pallier le manque de cohérence interne, fait très largement
usage, comme l'a bien analysé J. Maître, de «signifiants flottants» qui renvoient
à des signifiés extrêmement flous. A commencer par celui d'«énergie», mais

également pêle-mêle : «se nettoyer», «vibration», «lumière», «corps astral»,
«unité», «cosmos», «divin»

Pourtant, malgré ses aspects stimulants, le concept de «nébuleuse
d'hétérodoxies» ne m'appparaît pas vraiment pertinent. Il ne tient pas compte
de la conjoncture historique qui s'est ouverte avec les années soixante-dix.
Jusqu'alors la science avait réussi à toujours plus largement imposer sa ligne
de partage entre le possible et l'impossible, jusque et y compris dans les Eglises
conventionnelles. A partir des années soixante-dix il n'en va plus exactement

4 «Régulations idéologiques officielles et nébuleuses d'hétérodoxies. A propos des rapports
entre religion et santé», Social Compass, 1987, vol.34.



656 Françoise Gumpion

de même, et ce alors que l'emprise du christianisme continue encore de se

desserrer. C'est dire qu'il y a déficit de régulations orthodoxes des croyances.
Dès lors les croyances «hétérodoxes» s'affirment très largement, comme en
témoigne la diffusion que leur assurent nombre de moyens d'information.
Beaucoup de ces croyances deviennent de fait socialement légitimes. En ce qui
concerne celles qui veulent rivaliser directement avec la science (magnétisme
humain, extra-terrestres, etc...) la conceptualisation en termes d'«hétérodoxies»
s'avère néanmoins la plus adéquate. Car, pour le dire très vite, sur le terrain de
la science (des sciences physiques et biologiques) il n'est de science que la
science qui se reconnaît et se contrôle elle-même à travers une communauté
scientifique où le pluralisme des approches ne s'accompagne pas d'une
pluralisation de la vérité : le sujet qui «fait» la science est un sujet impersonnel.
Il n'en va pas de même en médecine (activité clinique) et encore bien moins en
matière de religieux. Là, dès lors que les institutions officielles ne réussissent

plus que partiellement à contrôler les croyances, celles-ci cessent d'être
«hétérodoxes» : elles deviennent des croyances parallèles.5

Le qualificatif de parallèle convient d'autant mieux que le contenu de ces

croyances ne relève pas seulement d'une logique d'opposition à «l'officiel» :

chaque sous-ensemble de ce qu'on peut donc appeler religiosité parallèle a

malgré tout une certaine consistance propre.

3. Une identité commune

J. F. Mayer pose la question de l'existence d'une identité commune aux réseaux
de la religiosité parallèle qui n'affichent pas de «prétention exclusiviste». Pour
la nébuleuse mystique-ésotérique que j'étudie le sentiment d'une certaine

appartenance commune existe, mais s'est atténué comme on va le voir. Ce
sentiment repose sur des «orientations psycho-religieuses» largement partagées.6

Il repose aussi sur l'opposition aux religions, à la science, à la médecine
«officielles». Ce fut même, dans le prolongement des multiples contestations
des années soixante-dix, cette opposition, alors très vive, qui structura la nébuleuse

mystique-ésotérique. Depuis la protestation s'est euphémisée. D'autant plus
aisément que nombre de ses thématiques ont acquis une certaine légitimité (par
ex. la valorisation du sujet des affects, les médecines parallèles), et le sentiment

5 Plusieurs personnes m'ont fait remarquer que la caractérisation de parallèle était trompeuse
puisque religiosités «parallèles» et religions «classiques» sont fort loin d'être sans contacts et
que probablement elles en auront de plus en plus. Je retiens cette remarque : sans doute un autre
terme devra-t-il être trouvé.

6 Ces «orientations» sont le principal sujet du texte cité en note 3.



De la religiosité parallèle en France ou la «nébuleuse mystique-ésotérique» 657

d'une appartenance commune est devenu moins fort. Il y a désormais davantage
d'étanchéité entre les divers sous-ensembles de la nébuleuse mystique-ésotérique.

Dés le début des années quatre-vingt, après que l'effervescence futretombée,
s'était fait jour, dans divers réseaux, la volonté de donner plus de consistance

propre aux croyances. Il s'agissait d'asseoir les engagements et souvent, pour
les leaders, de pouvoir compter sur un revenu financier régulier (la plupart des

pratiques correspondent à des séminaires, conférences, stages payants). Les
logiques sociales dominantes ont alors commencé de reprendre toute leur force.
Notamment l'obligation de compétence pour les leaders, la spécialisation dans

telle ou telle activité, la séparation des différentes sphères de l'activité sociale.
Ainsi certains qui, dans les années soixante-dix, étaient le fer de lance de la
protestation contre la séparation des approches religieuses et scientifiques de

l'homme et du monde, s'insurgent-ils désormais contre le syncrétisme science-

religion. Jouent également de nouveau à plein les écarts socio-culturels, moins
évidents au moment de la plus grande effervescence. Il en résulte des clivages,
fonction notamment de la plus ou moins grande importance donnée aux
expériences extraordinaires, désormais bien moindre dans les réseaux socialement
les plus élitistes. Des réseaux, ou des adeptes de façon individuelle, cessent de

s'opposer à 1 ' «officiel» et portent un regard positif, qui sur la logique scientifique
pourtant toujours aussi «séparatrice», qui sur le christianisme. On notera, sans

l'expliquer ici, qu'alors que l'opposition au christianisme s'est atténuée,

l'opposition aux thérapies «officielles», médecine allopathique et psychanalyse
freudienne essentiellement, est restée, elle, très vive.

Deux points majeurs ont été ici laissés dans l'ombre : un point empirique,
l'évaluation quantitative de la religiosité parallèle ; un point théorique, la «nature»
de cette religiosité.

Faute de moyens financiers, la recherche académique n'est guère en mesure
de tenter une estimation chiffrée de la religiosité parallèle. D'une récente enquête
d'un institut de recherches appliquées, la COFREMCA, enquête menée pour le

compte des Pompes Funèbres sur un échantillon de 2.500 personnes, représentatif
de la population française, il ressort que le milieu de la religiosité parallèle
pourrait être extrêmement important, plus encore que ce que je pouvais supposer.
La COFREMCA, conformément à ses méthodes d'enquête, a, face à la mort,
dégagé cinq «socio-styles» spirituels dont celui des «défricheurs» (18%). A
voir les attitudes - notammement celle consistant à attacher «une assez grande
importance à tout ce qui touche la spiritualité, indépendamment de la religion»
- et aussi les pratiques (20% font des «exercices de méditation ou de

concentration)», ces «défricheurs» (donc presque l/5ème de la population
française) semblent correspondre au milieu de la religiosité parallèle. La religiosité



658 Françoise Champion

parallèle n'est peut-être donc plus un phénomène marginal, mais une composante
à part entière du paysage socio-religieux contemporain.

La religiosité parallèle relève-t-elle du religieux Au moins pour certains

groupes il faut se poser la question : a-t-on affaire à de nouvelles inventions
religieuses ou à une subversion du religieux Les diverses recompositions du

religieux que nous observons sont-elles «seulement» de nouveaux remaniements,
des réinterprétations après bien d'autres de telle ou telle tradition, de telle ou
telle signification (notamment celle de «salut») Ou bien s'agit-il de ré-emplois
structurés de part en part par une dynamique profane, voire même
d'instrumentalisations lorsque notamment les religions ne sont plus perçues

que comme un immense réservoir de techniques du soi ou de modes de pensées
alternatifs En ce qui concerne la religiosité mystique-ésotérique, elle peut
ainsi aussi bien pencher du côté du magique que vers la revendication d'un au-
delà de l'homme, immanent et universel, tendances le plus souvent conjuguées
dans des proportions variables. Cela peut apparaître paradoxal mais a en fait sa

cohérence, la souveraineté du pragmatisme, et est soutenu par les évolutions
socio-religieuses globales. En effet, c'est bien au-delà des réseaux mystiques et
ésotériques que l'érosion de la religion «classique» conduit aussi bien vers le

magique que vers un spiritualisme humaniste.


	De la religiosité parallèle en France ou la "nébuleuse mystique-ésotérique"

