
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 17 (1991)

Heft: 3

Artikel: Particularité et universalité en tension : différents types de croyances

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


492

PARTICULARITÉ ET UNIVERSALITÉ EN TENSION :

DIFFÉRENTS TYPES DE CROYANCES

Syncrétisme et recomposition du Religieux : Un essai

d'interprétation philosophique et théologique*

Denis Müller
Université de Lausanne, Faculté de théologie,

BFSH-2,1015 Lausanne

1. Individualisation du croire et exigence d'universalité

1.1 L'individualisation du croire : un fait
Je voudrais entériner, au départ tout au moins, la thèse sociologique de

l'individualisation du croire, au sens où la définissent par exemple les travaux
de Campiche1 et Krüggeier2, en ne perdant toutefois pas de vue le lien qu'elle
présuppose entre la construction individuelle de l'identité religieuse et les
référents extérieurs (facultatifs et non exclusifs) sur lesquels elle s'appuie.3 Ces
référents ne possèdent pas seulement le caractère d'une extériorité constitutive,
ils résultent aussi de la construction globale de la société, dans ses dimensions
culturelles et religieuses notamment, avec tout ce qu'elle implique de systèmes
de croyances et/ou de systèmes de valeurs.

1.2 Une exigence interne

Si l'individualisation du croire peut être reconnue comme un fait empirique,
elle découle aussi, par ailleurs, d'une conception théologique de la foi
(historiquement et structurellement liée à l'émergence du protestantisme) et
d'une certaine vision de la sécularisation. L'accent mis par la Réforme sur le

* Communication présentée lors du IXe Congrès de la Société Suisse de Sociologie dans le cadre
du colloque organisé par l'ASSOREL, le 4 octobre 1991 à Neuchâtel.

1 Cf. notamment «Pluralité confessionnelle, religiosité diffuse, identité culturelle de laSuisse»,
PNR 21, Bâle 1991,4.

2 «Donne à ce sentiment le nom que tu voudras (La sémantique religieuse dans le contexte de
l'individualisation structurelle)», communication au Colloque Religion et Culture, Lausanne,
23 septembre 1991.

3 Campiche, art. cit., 1.



Particularité et universalité en tension : différents types de croyances 493

croyant individuel s'est combiné, dans la culture de la modernité4, avec la
rationalisation du monde et avec la différenciation de la société. Il en découle de

nouveaux défis pour la conception même de la vérité religieuse, comme
articulation de la subjectivité (ou de la particularité des points de vue) et de

l'universalité. La religion comme système ou comme institution du sens s'en

trouve déplacée, et non pas abolie. Ce déplacement ne peut pas être sans effet
sur le travail théologique lui-même, avec ce qu'il implique de perpétuelle
reprise des théologoumènes.5

1.3 L'individualisation du croire, une menace - pour qui

Il est bien évident que cette thèse (sociologique) de l'individualisation du

croire est structurellement liée à celle de la désinstitutionnalisation de la religion.
Une telle désinstitutionnalisation ne signifie pas uniquement, si je vois bien,
une déconfessionalisation ou une perte de lien aux instances ecclésiastiques,
mais aussi, plus largement, une distance croissante entre le sous-système religieux
en général et les autres sous-systèmes formant l'ensemble de la réalité sociale
et culturelle. Dans ce cas, l'individualisation du croire ne menace pas seulement
les Eglises et les groupements religieux structurés ou organisés, elle contient
aussi un potentiel de dissolution critique de la société toute entière en tant
qu'unité sous-jacente à l'idée même de sous-système.6

Fait empirique, exigence interne, menace éventuelle, le phénomène de

l'individualisation du croire relance la question des liens entre la recomposition
individuelle des croyances et la quête d'une identité sociale et culturelle sur le

plan collectif (régional ou national pour la Suisse, transnational pour l'Europe).
A l'arrière-fond des débats actuels sur l'identité helvétique et européenne se

profile un conflit entre différentes manières de rendre compte de la contribution
de la religion en général et du christianisme en particulier à la construction de

cette identité.
4 On ne saurait donc réduire l'émergence de l'individualisme àdes causes structurelles (comme

cela semble être le cas dans les hypothèses de M. Krüggeier et P. Voll) ; les facteurs culturels
de l'individualisation du croire doivent aussi être pris en compte (cf. J.-P. Willaime :

«Individualisme structurel et religion : limites d'une théorie», communication au Colloque
Religion et Culture, Lausanne, 25 septembre 1991).

5 Ce point a été souligné par G. Vincent : «Des difficultés d'une analyse de la sémantique
religieuse», Colloque Religion et Culture, Lausanne, 23 septembre 1991.

6 II me semble que, chez N. Luhmann, la notion de sous-système implique (en bonne logique
systémique) l'ouverture sur les autres sous-systèmes et, par voie de différenciations soignées,
la possibilité d'une relation vivante et d'une totalisation ouverte de l'ensemble des sous-
systèmes ; c'est pourquoi la différence propre au sous-système particulier n'est nullement le

dernier mot de la théorie luhmannienne, qui implique au contraire une dialectique entre
l'ouverture au monde et la concentration sur l'individu, cf. par exempleAmour comme passion
(De la codification de l'intimité), Paris, Aubier, 1990, 220-221.



494 Denis Müller

2. Syncrétisme et bricolage

Le terme de syncrétisme pose, comme on sait, des problèmes délicats tant sur
le plan descriptif que sur le plan normatif. Ses connotations négatives ont
souvent été soulignées.7 Pourtant, le terme est utilisé - dans l'enquête du PNR
21 - pour désigner l'une des cinq composantes idéal-typiques de la sémantique
religieuse en Suisse. Il est d'autant plus intéressant - mais nullement étonnant
d'un point de vue théologique relativement indépendant de toute observation

empirique - d'apprendre que les catholiques suisses marquent une affinité plus
nette que les protestants avec le système de croyances syncrétique.8 J'aimerais
m'interroger ici sur les problèmes proprement théologiques liés à ce concept
ambigu de syncrétisme, et tenter notamment d'en détecter les pièges et d'en
percevoir les enjeux.

2.1 Connotations négatives

Dans la tradition théologique protestante récente, le concept de syncrétisme a

souvent fonctionné comme repoussoir pour mieux mettre en valeur une théorie

théologique de la religion élaborée à partir du concept critique et supérieur de

révélation. Le syncrétisme n'apparaissait - négativement - qu'en tant que
tendance naturelle propre à certaines religions (l'hindouisme centralement),
mais complètement contraire à l'esprit des religions abrahamiques.9 Le
syncrétisme renvoyait aux confusions des autres religions, nullement à une tentation
à laquelle on pourrait éventuellement succomber soi-même comme chrétien.

Quand il s'agit d'évaluer théologiquement un phénomène apparemment
syncrétiste comme la nébuleuse du New Age, les interprétations divergent
fortement. Un théologien protestant plutôt a-typique comme C.-A. Keller résiste

visiblement à l'idée d'appliquer le concept de syncrétisme au phénomène du

Nouvel Age ; tout en reconnaissant le caractère de nébuleuse de ce phénomène,
il tente d'en dégager la cohérence spirituelle positive, alors que le terme de

syncrétisme lui paraît impliquer des connotations négatives, au sens d'un bricolage
d'éléments hétéroclites. Nous reviendrons sur cette association symptomatique
entre syncrétisme et bricolage. Mais il faut noter que Keller, dans un deuxième

temps, réinvestit positivement le terme de bricolage, qui lui paraît caractéristique
de toute expérience religieuse.10 Pourquoi, par contre, n'en fait-il pas de même

7 Cf. par exemple F. Stolz : Alternative Religiosität : Alternative wozu ?", Communication au
Congrès Religion et Culture, Lausanne, 25 septembre 1991,1.

8 Campiche, art. cit., 10 ; Krüggeier, art. cit., 8.

9 Cf. à ce sujet H. Kraemer : «Syncretismus», RGG, 3e éd, vol. VI, 1962, col. 563-568, 567.



Particularité et universalité en tension : différents types de croyances 495

pour le terme de syncrétisme, dont H. Kraemer reconnaissait pourtant qu'il
constituait un vrai problème de la théologie des religions et de la missiologie
Ne serait-ce pas que la tradition protestante (pas seulement dans ses franges
évangéliques, correspondant au type «chrétien exclusif» de Krüggeier, mais
aussi dans ses courants les plus libéraux) répugne au fond à l'idée même de

syncrétisme

2.2 Catholicisme et syncrétisme : une alliance naturelle

Dans la logique doctrinale catholique, l'exigence d'universalité prend la forme
d'une vision syncrétique de la religion catholique. On trouve un exemple extrême,
et donc particulièrement emblématique, de cette tendance dans la théologie de

la libération de Léonardo Boff. A certains égards, la théologie de la libération
peut apparaître comme l'investissement du champ éthique et politique par la
religion.11 Or chez un auteur comme L. Boff, on met le doigt sur l'intime
corrélation entre un progressisme éthique et un certain traditionalisme doctrinal.
Pour lui, le catholicisme critique et rénové demeure l'articulation la plus parfaite
du christianisme ;12 son syncrétisme supérieur prend en compte le syncrétisme
en quelque sorte inférieur des religions naturelles ; la relation entre catholicisme
et religion naturelle est, très classiquement, de continuité plus que d'opposition ;

la part éventuelle de vérité de la critique de la religion (dont la réception
théologique fut prioritairement le fait du protestantisme) n'est pas véritablement
honorée. Le catholicisme apparaît chez Boff comme la synthèse syncrétique
supérieure du syncrétisme des religions naturelles.13 On comprend que, dans

cette optique, le lien entre doctrine catholique et religion populaire soit pensé
sur le mode de la continuité et de la congruence.

2.3 Esquisse d'une proposition

Le concept de syncrétisme pose une question philosophique et théologique
essentielle, que l'on peut formuler dans les termes suivants : qu'en est-il de la

10 New Age (Entre nouveauté et découverte), Genève, Labor et Fides, 1990,67-69. Un auteur
catholique, comme K. Koch, spécialiste de Pannenberg, souligne, à l'inverse, les tentations
totalitaires du New Age. La vision holistique du Nouvel Age lui apparaît comme panthéiste
et donc comme doctrinalement incompatible avec la vision chrétienne de la totalité (cfNouvel
Age etfoi chrétienne, Paris, Edition française, 1990,2e éd.). Mais c'est bien l'indice que les
prétentions syncrétistes du Nouvel Age entretiennent une relation de rivalité mimétique avec
les prétentions syncrétiques immanentes au catholicisme.

11 Hypothèse suggérée oralement par R. Lévy lors de sa communication au Congrès Religion et
Culture, Lausanne, 25 septembre 1991.

12 Jésus-Christ libérateur, Paris, Cerf, 1974,255-257.
13 Eglise, charisme et pouvoir, Paris, Lieu commun, 1985, pp. 161.



496 Denis Müller

relation entre la particularité d'une conviction religieuse et sa prétention à

l'universalité Cela signifie qu'on ne saurait réserver le concept de syncrétisme
aux nouveaux mouvements religieux ou à ce que F. Champion nomme la
«nébuleuse mystique-ésotérique».14 Le christianisme n'est pas seulement une
«formation syncrétique» du point de vue historique et sur un plan descriptif, il
participe aussi, comme système orthodoxe fort, d'une dynamique d'inclusion
proprement syncrétique.15

Toute conviction religieuse - christianisme compris - se donne en effet à la
fois comme point de vue particulier et comme visée d'universalité ; il ne me
paraît pas absolument pertinent, par conséquent, de distinguer entre des formes
exclusives et des formes inclusives d'expression religieuse ; en soi, toute
expression religieuse authentique se veut à la fois exclusive et inclusive ; sa

particularité n'est pas seulement ni même d'abord la marque de sa relativité ;

elle exprime en premier lieu la prétention à la vérité. La vraie question n'est pas
tant de savoir si une conviction est exclusive ou inclusive. En principe, toute
prétention exclusive à la vérité implique une inclusion de type universelle ;

sinon, la prétention à la vérité demeure effectivement un simple préjugé
exclusiviste, et ne se tient pas à la hauteur d'une authentique prétention à la
vérité.

Il découle de ce qui précède, à mon sens, que le vrai problème - philosophique
et théologique - est celui du mode d'articulation doctrinale, proposée par
chaque expression religieuse particulière, entre la particularité de son point de

vue et l'universalité de son horizon.

Or les différentes acceptions doctrinales du syncrétisme mettent en jeu des

approches inconciliables de ce problème. L. Boff distingue, de manière
intéressante, six conceptions différentes du syncrétisme : le syncrétisme par
addition, le syncrétisme par adaptation, le syncrétisme par mélange, le syncrétisme
de concordance, le syncrétisme de traduction et de le syncrétisme de refonte.16

Sans pouvoir m'attarder sur chacun de ces types, je relève brièvement les
modèles de vérité qui leur correspondent, puis les liens de ces modèles avec
l'interprétation du terme de bricolage.

Le syncrétisme procède soit par éclectisme superficiel ou stratégique (cf.
les modèles par addition, par adaptation, par traduction), soit par fusion hâtive
(mélange, concordance). La vérité semble émerger comme une totalité abstraite

14 «De la religion parallèle en France», communication au Colloque Religion et Culture,
Lausanne, 25 septembre 1991 ; cf. son ouvrage De l'émotion en religion. Renouveaux et
traditions, Paris, Centurion, 1990 (co-édité avec D. Hervieu-Léger).

15 Ces deux points sont très justement soulignés par G. Vincent, art. cit., 3 et 10.

16 Eglise, charisme et pouvoir, op. cit., 163-166.



articularité et universalité en tension : différents types de croyances 497

t composite, comme la réunion insatisfaisante de parties livrées à elles-mêmes,
.'articulation du tout et des parties demeure inachevée. C'est la raison pour
iquelle, aussi bien dans l'éclatement représenté par l'éclectisme que dans la
iolence imposée par la fusion, le syncrétisme évoque l'idée d'arbitraire et
inalement de totalitarisme.

.4 Syncrétisme et bricolage

)u'en est-il des liens entre ces différentes conceptions du syncrétisme et l'usage
lu concept de bricolage

En poussant dans ses retranchements la logique de l'éclectisme, on exaspère
laturellement l'individualisation du croire et donc une conception purement
élective et arbitraire du bricolage religieux. En insistant au contraire sur la
lynamique fusionnelle du syncrétisme, on met en avant la recherche d'une
louvelle totalisation, et ceci aussi bien sur le plan individuel que sur le plan
ollectif. Il est évident que l'acception fusionnelle du syncrétisme nous oblige
i réfléchir sur le lien, à mon sens incontournable, entre l'individualisation du

roire et sa prétention à l'universalité. En recherchant une cohérence interne à

on croire individuel, le bricoleur religieux post-moderne ne vise pas seulement
t se comprendre de manière unifiée, il tend aussi vers une cohérence externe
:ntre sa croyance et le système de croyances et de valeurs de sa société. Unité
>ersonnelle et universalité potentielle ne sont pas aussi antinomiques que pourrait
e laisser croire une vision purement individualiste (et donc idéologique) de

'individualisation du croire. On trouve certainement des indices empiriques de

:ette thèse dans l'insistance du New Age sur la perspective holistique, comme
lans la tentative (majoritairement catholique) de réinterpréter le syncrétisme
:n termes de restructuration positive ou de refonte du patrimoine théologique
:t spirituel chrétien.

C'est bien ce qui se passe, par exemple, dans la théorie du christianisme par
efonte proposée par L. Boff. Le syncrétisme par refonte y apparaît à la fois
;omme une donnée interne de la dynamique religieuse et comme la quintessence
lu catholicisme. Dans sa particularité irréductible, le catholicisme exprime une
otalité vivante, la synthèse critique et englobante aussi bien des autres types de

:yncrétisme que des religions populaires locales. Certes, L. Boffn'est pas dupe
les pathologies de ce type de syncrétisme. Les effets pervers de la quête
eligieuse de la transcendance signifient une retombée dans la pure logique de

'immanence (ritualisme, légalisme, etc...) ; le péché humain ne cesse jamais
out à fait de faire obstacle à la manifestation universelle du divin. Mais l'histoire
émoigne d'un développement positif dans le sens du syncrétisme par refonte.
Se, christianisme, dans cette vision très hégélienne, est non seulement une



498 Denis Müller

religion syncrétique parmi d'autres (contre l'apologétique missionnaire
traditionnelle qui voyait le syncrétisme dans les religions non-chrétiennes, dans le

paganisme),17 il est aussi la religion syncrétique par excellence, comme l'attestent
la réalité et la doctrine profonde du catholicisme que Boff appelle de ses voeux.

Boff peut dire cela parce qu'il voit dans la religion elle-même (contre la
critique de la religion de la théologie dialectique) une dynamique essentiellement

syncrétique dont les médiations sont indispensables à l'expression visible de la
foi. Dans l'actuel débat oecuménique sur cette question, il n'y plus guère de

désaccord en ce qui concerne le rôle médiateur de l'expression religieuse, tant
sur le plan des symbolisations culturelles et sociales (à l'extérieur) que sur le

plan proprement théologique (interne à la foi).18 Par contre, la discussion bat

son plein quant au mode d'articulation théologique concrète de cette médiation.
Faut-il, comme L. Boff, privilégier la synthèse de type syncrétique, ou, comme
je le pense avec d'autres, mettre en oeuvre une autre dialectique, prenant en
charge l'exigence d'universalité sans rien perdre des conflits et des crises qui
traversent en permanence l'expression religieuse dans le champ de sa visibilité
sociale, culturelle et éthique Il ne suffira plus, alors, de couler le christianisme
dans le code formel d'une sémantique religieuse de la transcendance et de
l'immanence ; il faudra s'interroger sur le type d'articulation doctrinale spécifique

que le christianisme propose entre ces deux termes et se demander en particulier
si les schèmes théologiques de l'incarnation et de la croix, centralement,
n'appellent pas un investissement total de l'immanence par la transcendance,
ouvrant la voie à une totalisation d'un genre particulier.

Si l'on opte pour cette deuxième possibilité, le concept méthodologique de

bricolage doit retrouver une signification noble.19 Il ne s'agit plus de composer
éclectiquement un menu insipide ou de consacrer idéologiquement l'omnipotence
stérile d'un individu isolé dans l'ère du vide, mais bien de construire un modèle

positif d'identité personnelle et collective, faisant toute la place aux conflits
internes et externes, psychiques et sociaux, sans lesquels cette construction ne
serait qu'un leurre et une abstraction. Ce modèle demeure un bricolage, au sens
fort défini classiquement par Lévi-Strauss, parce qu'il institue «du sens et de

l'intelligible avec des éléments disparates qui sont des résidus culturels»
(B. Crettaz) et que cette institution du sens doit se penser à partir d'en bas,

c'est-à-dire des particularités finies de nos subjectivités respectives. A la
différence du modèle syncrétiste, qui est toujours en dernier recours de type

17 Boff prend ses distances par rapport aux thèses de G. Thils et de W. Visser't Hofft sur le
syncrétisme. Le catholicisme traditionnaliste du premier n'est pas sans rapport, en effet, avec
le barthisme du second.

18 Cf. par exemple P. Gisel : L'excès du croire, Paris, Desclée de Brouwer, 1990, 168-174.
19 Cf. les remarques de B. Crettaz : «Le concept de bricolage. Précisions méthodologiques»,

PNR 21, Info 21,14, mars 1991, 57.



Particularisé et universalité en tension : différents types de croyances 499

fiisionnel et totalitaire, le modèle proposé ici articule le particulier et l'universel
en respectant la dynamique du dialogue et du conflit et en l'inscrivant dans un
horizon de signification universelle. La totalité n'est pas donnée, mais à faire ;

elle est une tâche et un horizon, une visée découlant d'une exigence.

3. La sécularisation comme déplacement du rôle de la religion

3.1 Modèle positifde sécularisation

L'ensemble des réflexions précédentes implique, vous l'aurez compris, que
soit récu sée l'opposition stérile entre une théorie pure et dure de la sécularisation
(à la Bryan Wilson) et la volonté d'échapper aux effets sociaux et culturels
indéniables du processus moderne de sécularisation (comme c'est le cas dans

certaines récupérations théologiques du concept de post-modernité). Pour sortir
de l'impasse, il faut interpréter le thème de la sécularisation en termes de

déplacement du religieux et non de perte d'identité ou de substance. Ce n'est

pas hasard, notons-le en passant, que la théologie protestante, plus que d'autres,
a sécrété des théories légitimant positivement la sécularisation (ainsi
F. Gogarten).20

Ce déplacement s'effectue autant sur le plan des significations théologiques
ou de la sémantique religieuse que sur celui des pratiques institutionnelles ou
de la pragmatique des organisations. Il affecte en effet aussi bien la définition
des contenus religieux que la fonction et le rôle des instances religieuses dans

la société.

3.2 L'exemple des Comités et commisions d'éthiques

Je me contenterai de l'exemple des Comités ou des commissions d'éthique, sur
le fonctionnement et la signification desquels il existe une littérature croissante.21

C'est en effet un lieu d'observation particulièrement privilégié pour ce qui
concerne le jeu du religieux et de l'éthique.

Dans la tradition théologique protestante, on a pu assister à un va-et-vient
significatif. Après l'éthicisation de la dogmatique et, plus largement, de la foi
dans la théologie du XIXe siècle, le mouvement barthien a renversé la vapeur
en subordonnant rigoureusement l'éthique à la dogmatique. On a encore
insuffisamment réfléchi au fait que ce renversement a eu pour conséquence de

20 Cf. D. Hervieu-Léger : Vers un nouveau christianisme, Paris, Cerf, 1986, pp. 187.

21 Cf. P'h. Lucas : Dire l'éthique, Paris, Actes Sud-Inserm, 1990 ; C. Ambroselli : Le Comité
d'éthique, Paris, PUF, 1990.



500 Denis Müller

moraliser l'ensemble des affirmations dogmatiques ; si l'éthique dépend
entièrement de la dogmatique, alors toute la dogmatique est de part en part
éthique. Ce nouveau type d'éthicisation a produit des effets dommageables, et
c'est sans doute pourquoi, aujourd'hui, l'éthique théologique incline à mieux
délimiter l'autonomie légitime de la méthodologie éthique. Mais cela lui vaut
une tension souvent implicite avec les autorités ecclésiastiques, qui fonctionnent
souvent encore avec le modèle barthien devant les yeux ou au fond du
subconscient.

La situation est plus tranchée en ce qui concerne l'Eglise catholique. C'est à

la force de pénétration (plus symbolique qu'effecdve) de son magistère qu'on
doit sans doute le permanent conflit de légitimité et de représentation au sein
d'instances comme le Comité national d'éthique français. En Suisse, la situation
est beaucoup plus fluide, étant donné la dispersion des comités et des commissions

d'éthique à des niveaux cantonaux, régionaux ou spécialisés. Ainsi, les
commissions d'éthique dans les hôpitaux font-elles place souvent à des éthiciens
de formation théologique, protestants ou catholiques, sans que la dimension
confessionnelle semble ici déterminante. Une société faîtière comme l'Académie
suisse des sciences médicales joue un rôle purement indicatif et consultatif, à

l'égard des médecins et des hôpitaux ; les éthiciens chrétiens participent de

manière plus ou moins directe à ses délibérations ; de même, la nouvelle Société
suisse d'éthique biomédicale met l'accent sur l'argumentation éthique de type
scientifique et pluraliste, en se démarquant à l'origine de la Société suisse de

bioéthique, aux objectifs nettement idéologiques et aux tendances théologiques
de type conservateur (du côté catholique) et exclusif (du côté protestant).

La question qu'on doit se poser est en fait celle du rôle de la dimension
religieuse dans l'argumentation éthique. Au plan de l'éthique fondamentale, on
peut dire que la religion inspire et motive les positions éthiques, par le jeu des

systèmes de croyance et des systèmes de valeurs qu'elle met en oeuvre. Mais
on ne saurait sous-estimer la part de la symbolique institutionnelle et ministérielle

que véhicule la présence d'ecclésiastiques dans les instances éthiques. Au-delà
de la compétence technique des éthiciens professionnels (qui sont souvent des

théologiens), n'attend-on pas d'abord d'eux, en profondeur, une qualité d'écoute,
une certaine connivence thérapeutique et/ou une conscience critique des limites
de la médecine et de la recherche, enfin une parole de libération des consciences
ou d'absolution des fautes, toutes qualités ou performances dont le caractère
religieux est patent

Il ne faut pas perdre de vue que cette fonction particulière des théologiens
dans les instances éthiques renvoie à des résidus d'influence ecclésiastique
dont la légitimité est souvent établie via le détour de la compétence éthique.
L'ambiguité qui demeure à ce niveau entre la demande d'éthique et la demande



Particularité et universalité en tension : différents types de croyances 501

religieuse se retrouve plus largement au plan social et culturel. Tout en continuant
à exercer une certaine influence sur la culture et l'éthique ambiantes, les Eglises
doivent s'ouvrir au déplacement du religieux en cours dans la société. Le jeu
des syncrétismes concurrents leur renvoie la question de leur propre prétention
à émettre une vérité totalisante. Plutôt que de se prendre au jeu d'un syncrétisme
de type supérieur, comme celui proposé de manière finalement assez
conventionnelle par L. Boff en Amérique latine, les Eglises ne feraient-elles

pas mieux de valider la situation actuelle comme un champ dynamique et

risqué de tensions et d'interactions entre des visées particulières d'un universel
concret, susceptible de soutenir les efforts de tous en direction d'une éthique
plus humaine




	Particularité et universalité en tension : différents types de croyances

