
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 17 (1991)

Heft: 3

Artikel: Analyse sociologique de la croyance et sémantique

Autor: Vincent, Gilbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


473

ANALYSE SOCIOLOGIQUE DE LA CROYANCE ET SÉMANTIQUE

Gilbert Vincent
Université des Sciences Humaines de Strasbourg, C.S.R.E.,

Faculté de théologie protestante, F-67084 Strasbourg

1. Introduction

Les remarques qui suivent ressembleront parfois à des objections. Or je suis

conscient du fait qu'elles risquent de ne pas rendre justice à un texte comme
celui de M. Krüggeier, texte d'une grande concision dont l'auteur s'est obligé à

impliciter maintes propositions justificatrices. Avant tout, j'aimerais souligner
l'intérêt théorique de l'analyse qui nous est proposée, qui porte sur une des

questions les plus difficiles qui soient, celle de l'analyse des «représentations»,
où la sociologie doit compter avec des approches disciplinaires aussi nombreuses

que l'histoire, la psycho-sociologie ou la linguistique. Mes remarques ne seront,
au mieux, que des variations sur ce genre de problème interdisciplinaire.

2. L'objectivation de la croyance religieuse

Mes premières remarques portent sur le traitement sociologique de la croyance.
Je m'interrogerai sur la portée de la distinction, dont M. Krüggeier rappelle la
nécessité, entre définition(s) théologique(s) et approche strictement sociologique
de la croyance. L'objectivation de quelque phénomène que ce soit exige-t-elle
de s'accomplir exclusivement à l'enseigne de la fameuse injonction de la
coupure épistémologique version ultra de la distanciation), ou bien requiert -
elle ce genre de complément réflexif que Bourdieu désigne comme le moment
de «l'objectivation de l'objectivation»

Suggérer l'utilité de ce complément, comme je me propose de le faire,
exige que mon propos s'en tienne à un style réflexif, ou «critique», loin de
toute prétention assertorique.

2.1 Peut-on ne pas tenir compte de ce qui, dans la sélection de thèmes de

recherche, renvoie à un travail préalable de mise en forme, le plus
souvent médiatique, qui signale à l'attention du sujet social qu'est le
chercheur ce qu'il est «important» d'étudier, ce qui est susceptible de lui



474 Gilbert Vincent

attirer reconnaissance ou consécration sociale etc. Bref, qu'en est-il
des rapports de la théorie et de la doxa

2.2 II me semblerait difficile, même si m'y poussent les règles du jeu que
j'assume en tant que «préopinant», chargé d'élaborer des objections
recevables, de soutenir que les hypothèses théoriques relatives à la
différenciation sont trop fragiles pour que, à la suite de M. Krüggeier,
on s'appuie sur elles au moment de l'interprétation des données d'enquête.
Néanmoins, ne conviendrait-il pas de se demander si, dans un champ
social à surcodage médiatique (où, en particulier, le «nouveau» fait
prime, fût-ce sous les traits des néo-archai'smes et retours de toutes
sortes), le chercheur réussit toujours à résister à une ambiance qui prête
à l'affolement des différences et (effet de doxa) où l'on identifie le

nouveau tantôt à un bouleversement des différenciations passées (thèse
de la transformation ou de la recomposition), tantôt à leur quasi
effondrement (thèse de l'implosion chère à Baudrillard)

Je suis très reconnaissant à M. Krüggeier de faire état de ce genre de

situation, qui n'est pas sans frapper d'indécision l'interprétation de maints
phénomènes «néo» : la mention qu'il fait d'une possible similitude entre
nouvelles manifestations de religiosité et «religion populaire» d'antan
est des plus précieuses et demanderait sans doute à être prolongée.

2.3 En guise de réciproque de ce qui vient d'être suggéré en 2.1, peut-on
objectiver quelque phénomène social que ce soit sans tenir compte d'un
certain savoir social, plus ou moins étendu, plus ou moins explicite, des

«individus» (mais ne faudrait-il pas alors parler d'«acteurs» savoir

que la vulgarisation de l'approche sociologique contribue à alimenter

Il me semble en effet qu'on ne peut faire comme si les acteurs - ici
les acteurs religieux - n'étaient pas eux-mêmes participants de cette
culture où les différenciations «classiques», sociales et culturelles (entre
sciences et para-sciences, entre religion et gnose etc.) font moins prime
que les dé-différenciations et où les évidences mêmes (ce qui ne change
que lentement) tendent à une moindre perceptibilité que les changements.
Une précision s'impose cependant : les différenciations peuvent elles-
mêmes faire prime sur un marché des biens symboliques où il est deux
façons de se faire remarquer - condition première pour attirer, avant de

recruter - : soit se réclamer du nouveau et de l'exotique ; soit se

réclamer de l'inactuel. L'hyperconformiste non moins que l'hypocon-
formiste, l'orthodoxe «pur et dur», sinon l'intégriste, tout comme
l'hétérodoxe décidé, ont pour caractéristique commune d'avoir assimilé la



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 475

règle d'or du rendement médiatique de ce culte de l'image narcissique
de soi que désigne l'expression de «quête de visibilité».

2.4 Même en dehors de ces cas extrêmes, peut-on minimiser le poids des

tactiques ou des stratégies ordinaires des acteurs religieux les plus soucieux
de ne pas opérationnaliser l'image d'eux-mêmes, chez qui le souci de la
vérité transhistorique dont ils se réclament ne peut pas ne pas composer
avec le souci de la reproduction du groupe dans un contexte où la valeur
d'usage - des représentations non moins que des biens - compte moins

que la valeur d! échange-ou valeur d'audience, valeur de suffrage, valeur
de séduction etc. Cela fait qu'on ne peut guère parler d'une «croyance
religieuse, au sens théologique» qui ne soit elle-même le produit et de

variations et de compromis subtils.

2.5 Avec ces remarques, il faut le préciser, on ne saurait préjuger du rôle
respectif des facteurs exogènes et endogènes dans les transformations
du champ religieux puisque, et c'est un des points où le recours à

l'histoire est indispensable pour conjurer le risque théorique de la
surévaluation de l'effet-coupure lié à la distanciation, l'accent mis par le
Credo chrétien sur l'Incarnation justifie a priori bien des adaptations et

que, pratiquement dès les origines du christianisme, divers systèmes
d'interprétation se sont mis en place en fonction de l'importance accordée
à chacune des trois personnes de la Trinité On pourrait ainsi dire du
christianisme ce que Bourdieu écrit de l'idéologie, ensemble de variantes
de variantes (en tant que phénomène historique, le christianisme est-il
autre chose qu'une formation syncrétique

3. Croyance et révérence institutionnelle

3.1 Les variations doctrinales sont d'une amplitude d'autant plus considérable
et les changements quant aux critères confessionnels d'orthodoxie sont
tels (on a pu parler de critères d'orthopraxie, en place des anciens

critères...) que maintes confessions, bon gré mal gré, entrent dans une
dynamique oecuménique. Ce qui signifie que le pluralisme n'est plus en
principe perçu comme une simple situation de fait, voire un malheur,
mais comme une condition normale légitimant le pluriel des confessions,
chacune acquérant le statut d'universel-singulier. Il en résulte, du point
de vue de l'individu, une moindre obligation confessionnelle (une moindre
obéissance) et une plus grande labilité des croyances assumées.



476 Gilbert Vincent

Malgré leur souci d'un minimum de démarcation, les groupes religieux,
pluralisme oblige, n'échappent donc pas à un oecuménisme qui va de pair
avec une relative fluidité interne des affirmations ; les cas d'exclusion
sont rares et, comme toujours sans doute dans des formations idéologiques,
concernent non pas ceux qu'on pourrait qualifier d'hypoconformistes,
mais ceux, rares, clercs et hommes d'appareil, que tente une redéfinition
des critères du vrai : ceux que l'on peut considérer comme des champions
de l'excellence doctrinale.

3.2 La situation paraît assez neuve, si l'on songe aux périodes d'âpre
compétition confessionnelle, dans un champ à peu près bi-polarisé par
catholicisme et protestantisme. Toutefois, le sentiment de nouveauté
faiblit dès lors que l'on tente d'interpréter l'état de choses actuel (et
pourquoi ne pas le faire pourquoi le sociologue ne retiendrait-il que
l'histoire contemporaine comme contexte pertinent à la lumière ou
sur le fond de situations plus anciennes.

L'enjeu qu'il y a à embrasser des perspectives plus larges me paraît
le suivant : faire apparaître, par contraste, le poids accordé aux
«représentations», dans l'étude sociologique de la croyance ; n'entérine-
t-on pas trop souvent un modèle historiquement (dé)limité, datant de

l'âge «classique», à prédominance de mentalisme et à survalorisation du

rôle de la «conscience», dont on peut dire qu'il est doublement marqué,
et par une conjoncture culturelle (l'âge d'or du cartésianisme) et par un
état particulier du champ religieux (importance de l'apologétique, des

arsenaux argumentatifs dans le combat d'abord à deux, puis à trois,
entre catholicisme, protestantisme et athéisme)

3.3 Dès lors, le sociologue est-il aussi à l'abri qu'il le pense des suggestions
«théoriques» inhérentes à une précompréhension (qu'il assume à son
insu) relative à ce que c'est que croire Un des services de l'histoire des

phénomènes de longue durée pourrait être, sinon d'obliger à opter pour
une autre définition, du moins de prendre conscience du biais que
représentent les délimitations partiellement arbitraires du contexte
historique en fonction duquel le sociologue circonscrit ce qui pour lui
est un état «actuel» de la vie sociale en son entier ou d'un de ses champs.

Je songe à ce propos au service que pourrait rendre la distinction
ancienne de la foi explicite, qu'on disait affaire de clercs, et de la foi
implicite, celle des gens ordinaires, à qui il était demandé bien peu, en
termes de contenus de croyances, d'orthodoxie, mais beaucoup plus, en
revanche, en termes de confiance ou d'allégeance institutionnelle.



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 477

3.4 A ce point de ma réflexion, j'entrevois une convergence entre la suggestion

que je fais, d'un autre modèle de croyance (ou d'une problématisation
plus vaste du croire) et l'hypothèse que je faisais (en 2.3) concernant
l'imputabilité aux acteurs d'un certain savoir social. Il faudrait avancer
ici l'hypothèse plus précise d'un «sens de l'orientation» dans un paysage
peuplé d'institutions. Comme M. Kriiggeler, même si c'est dans un sens

un peu différent, je parlerais volontiers de «pragmatisme institutionnel».

On a sans doute affaire à un pragmatisme en voie de se généraliser,
dans l'ordre de la croyance et du rite (cf. les services liturgiques
personnalisés, de baptême et surtout de mariage...). Ce sont là des

choses qui attirent l'attention. Or il faut à mon sens envisager une autre
forme de pragmatisme, en rapport avec le phénomène de délégation et de

représentation, avec une «fiance» institutionnelle qui fait que l'on s'en
remet volontiers à des instances représentatives du soin de faire vivre
une démocratie dont il semble qu'on hésite aujourd'hui à payer le prix
en termes de participation directe.

Il est certainement décisif, dans l'ordre de la vie sociale, de connaître
l'étiage de cette confiance, sans laquelle s'effondrerait le consensus
démocratique de nos sociétés. Mais, déjà dans le Credo, quoique
relativement discret, le final : «je crois l'Eglise...» est décisif ; dernier
dans l'ordre des représentations (des doxèmes), cet article est premier
dans l'ordre de la pratique ; il est ainsi l'article des articles ; entendons :

la condition par excellence d'une société articulée.

3.5 En résumé : les considérations antécédantes, et la mention d'époques
passées ont pour effet possible de nous inviter à nous doter, au moment
d'explorer l'univers de la croyance, d'au moins deux modèles de ce qu'est
croire ; l'un, celui qui met l'accent sur des doxèmes, est en rapport
historique avec une conjoncture d'intenses débats interconfessionnels : même
s'il veut l'éviter, et bien qu'il ne manque pas de souligner le goût
contemporain des combinaisons (le fameux «bricolage» le sociologue
ne reste-t-il pas quelque peu prisonnier d'une survalorisation de

l'orthodoxie L'autre modèle, selon lequel la question de la croyance
est une question... de confiance institutionnelle au premier chef, pourrait
être considéré comme porteur d'une meilleure précompréhension du
social même, de l'institutionnalité. Or, selon le modèle de croyance que
l'on privilégie, le sens du pragmatisme imputé aux sujets sociaux diffère
sensiblement.

Dans le premier cas, on met l'accent sur le libre choix de chacun,
d'après un modèle consumériste. En rapport avec l'autre modèle, le



478 Gilbert Vincent

pragmatisme concerne un minimum de savoir-faire social qu'il est
probablement difficile de ne pas imputer aux individus les plus gagnés à

l'idéologie individualiste. Est-il absurde de faire l'hypothèse que, les
réflexions sociologiques et politicologiques se diffusant, nos contemporains

savent de mieux en mieux jouer un jeu social de démocratie indirecte
et que, dans ce contexte, même des «croyants» timides, même des esprits
tentés par des offres symboliques inédites, peuvent se montrer de «bons

croyants institutionnels», désireux que les Eglises tiennent ou conservent
leur place dans le concert des institutions sur lesquelles repose en bonne
partie la qualité du pluralisme démocratique

4. Hétérodoxie des orthodoxes

4.1 II faut maintenant en venir à celles des données de l'enquête qui paraissent
constituer la meilleure justification a posteriori au projet de l'exploration
des systèmes de croyance (en termes de représentations). Notre attention
doit tout d'abord se porter vers le groupe des «puristes doctrinaux». Ce

groupe joue dans l'analyse et l'interprétation un rôle considérable,
stratégique me semble-t-il, et je ne serais pas loin de penser que lui
correspondent, plus encore que des données phénoménales, divers
présupposés comme ceux qu'on a déjà évoqués. Au risque d'une
simplification outrancière, je dirais que non seulement l'existence de ce

groupe justifie un modèle de croyance (de tradition moins ancienne que
l'autre, plus institutionnel), mais qu'il joue un rôle considérable dans
l'établissement de la typologie de M. Krüggeier. Or qu'en est-il de ce

groupe, témoin de ce que l'on pourrait considérer comme l'âge d'une
orthodoxie religieuse manifeste Peut-on lui imputer un «système» de

croyances sans, à son sujet, se demander comment en son sein est gérée
la cohérence doxématique alors que le contexte, sur lequel insiste à juste
titre M. Krüggeier dans sa première partie, est celui d'un pluralisme
culturel auquel on n'échappe pas Il me semble qu'en la matière on
oublie de tirer parti de la suggestion conceptuelle du terme de système et

qu'il faudrait étudier comment, ainsi qu'en chaque système, s'exercent
chez les croyants «classiques» les deux fonctions nécessaires à tout
système vivant, la fonction de fermeture (pour qu'il y ait un milieu
interne) et la fonction d'ouverture (sur un milieu externe qu'il est
catastrophique, pour tout vivant, d'ignorer longtemps) ; et si, dans la logique
de la première fonction, un groupe vise une cohérence maximale
(doctrinale ici), comment parvient-il à gérer les dissonances cognitives



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 479

dont il ne peut pas plus éviter l'épreuve qu'il ne peut éviter de se

mesurer à un environnement

4.2 Que conclure de ce qui précède Que la focalisation de l'attention
sociologique sur les phénomènes les plus syncrétistes est corrélative de

l'effet de contraste entre orthodoxie et hétérodoxie et de l'interprétation
qui lui est attachée (orthodoxie ancien ; hétérodoxie nouveau). Il
serait dès lors, à mon sens, important de ne pas céder à ce qui parfois
ressemble à de la fascination pour les quasi-groupes composés de ceux
qui indiquent leurs préférences pour des combinaisons syncrétiques de
doxèmes ou pour des items soit hétérodoxes soit carrément «exotiques»,
en supposant qu'ils sont les témoins privilégiés de ce qu'il advient de la

croyance religieuse (dont on se trouve du coup amené à présupposer un
état «normal» caractérisé par sa systématicité, sa cohérence formelle)
dans un contexte pluraliste. Le groupe des «croyants» classiques ne
devrait pas être considéré comme un témoin moins intéressant. Ce qui
est en jeu, selon moi, c'est la tentation (dont je me garderai de dire
qu'elle est celle de M. Krüggeier, et encore plus qu'il y succombe), à

partir d'une équation établie entre pluralisme et contemporanéité, de

majorer les phénomènes néoreligieux au détriment des transformations
internes aux milieux plus «classiques», biaisant ainsi l'approche des

transformations du champ religieux et la question plus théorique de

problèmes comme la sécularisation, la rationalisation etc. Autrement et
plus grossièrement dit : les quelque 10% de puristes doctrinaux émergent-
ils d'un océan de croyances hétéroclites comme un îlot menacé d'une
forte érosion, comme une survivance Ou bien, mais cette fois on a

recours à un autre modèle de croyance, sont-ils à considérer à la manière
de ceux à qui autrefois l'on imputait une foi explicite, constituant certes
un groupe repérable mais non isolable de ceux, beaucoup plus nombreux,
dont l'expression de «foi implicite» désignait le régime de croyance
Peut-on raisonnablement supposer que le christianisme, à quelque époque

que ce soit, ait connu plus qu'un succès d'estime auprès des «simples
fidèles» La foi des Eglises, sauf auprès d'une minorité, a-t-elle jamais
été autre chose qu'une «foi officielle» selon l'expression de P. Veyne,
qui, dans ses études sur l'évergétisme romain, n'a de cesse de mettre en
garde contre l'imputation aux sujets sociaux d'un type d'adhésion doxique
inconditionnelle



480 Gilten Vincent

5. Questions de sémantique

5.1 J'en viens à présent à l'évocation de problèmes qui me paraissent liés à

l'expression de «sémantique religieuse». Je dirais qu'elle fait partie de

ces expressions de facture savante qui ont un pouvoir de siggestion
programmatique précieux. Si donc on veut éviter de banaliser l'expression,
et de la tenir pour équivalente à «thématique religieuse», il conviendrait
de maintenir la distinction devenue classique entre le syntaxique, le
sémantique et le pragmatique. Pour éviter trop de complications, je me
contente d'indiquer que je m'appuie là surtout sur les écrits de Witgenstein
qui ont contribué à légitimer la distinction entre signification (quasi

anonyme ; il s'agit de valeurs de langue) et sens (dimension du langage,
spécifié par des usages, des contextes d'emploi etc.).

5.2 A la suite des considérations développées par Wittgenstein dans ses

Leçons sur la croyance, peut-on envisager de se livrer à l'étude d'une
«sémantique» religieuse sans avoir quelque assurance préalable sur la
compréhension «pragmatique» de quelque énoncé que ce so;t par les

enquêtés Peut-on éviter de se demander de quelles valeurs d usage ou
d'échange un énoncé ou un groupe d'énoncés sont susceptibles à une
époque donnée

Considérons, pour plus de précision, l'énoncé suivant, cui figure
dans l'enquête : «La Résurrection de Jésus-Christ donne un sens à ma
mort» (par parenthèse, on peut se demander si du point de me de la
correction qu'exige la syntaxe théologique, il ne faudrait pas plutôt
adopter l'énoncé : la Résurrection donne un sens à ma vie, voire à

notre vie...). Suffit-il que quelqu'un donne son assentiment à l'item
pour conclure que l'énoncé fait sens pour lui Il se pourrait qu en disant
«tout à fait d'accord» il ne fasse qu'exprimer qu'il s'agit pou' lui d'un
énoncé «convenu», dont il sait et indique qu'il sait qu'il est central dans

la langue religieuse la plus usitée. Cette certitude métalinguistiquî pourrait
faire bon ménage avec une impossibilité existentielle de ne riei faire de

et avec l'énoncé. A un extrême il pourrait s'agir d'une simple croyance
protocolaire, tandis qu'à un autre il s'agirait d'un énoncé sur la foi
duquel quelqu'un pourrait aller au-devant du martyre

5.3 On pourrait rétorquer que la situation n'est peut-être pas si disespérée

qu'on le dit. Si quelqu'un estime qu'un énoncé fait partie du crrpus des

propositions recevables, ne fait-il pas plus qu'attester de l'éat de ses

connaissances religieuses N'y a-t-il pas de fortes chances pour que
l'intérêt aille de pair avec la connaissance Certes, mais avtuons que



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 481

l'on ne supprime pas toute difficulté ; car de quel intérêt s'agit-il Il
peut s'agir de la défense d'une identité personnelle ou collective
(appropriation emblématique ou recherche de distinction) ou de la

justification de ce que l'on voudrait être ou faire, ou de l'euphémisation
de ce que l'on ne peut pas ne pas être etc. En la matière, le préjugé le

plus grave consisterait à assumer une conception piétiste du rapport du

langage et de l'existence, en oubliant qu'il ne s'agit que d'une possibilité
parmi d'autres, historiquement dominante au siècle dernier, mais que
d'autres époques ont pu faire du langage religieux un ensemble de

ressources théoriques spéculatives (au Moyen-Age mais aussi dans la
philosophie de l'idéalisme allemand).

Il est vrai que, pour justifier la validité d'une étude de sémantique
religieuse, on peut faire valoir que, dans certains cas, l'appropriation du

langage religieux (chrétien) va de pair avec certaines pratiques (parmi
lesquelles des non-pratiques manifestes), comme par exemple le refus
de chercher à entrer en relation avec les morts : n'a-t-on pas affaire là à

une sorte de test de l'intensité de l'adhésion religieuse Certes, mais il
s'agit d'un test négatif, et il y aurait quelque inconvénient à privilégier
les seules associations répulsives entre doxèmes ou entre doxèmes et
pratiques ; ne serait-ce pas donner une sorte de prime à la stéréotypie, à

la fonction idéologique ou défensive des énoncés, en ne prêtant pas
l'attention qu'elle mérite à l'hypothèse d'usages énonciatifs prospectifs,
virtuellement novateurs et donc provisoirement déviants Si l'on admet

comme juste la formule "meaning is use", il n'est que normal, il est on
ne peut plus «régulier» que les usages langagiers soient tant soit peu
«irréguliers» y compris chez les plus «croyants».

5.4 Prenons un autre exemple de la difficulté à interpréter un énoncé (ou la
réponse à un item) dès lors que la complémentarité entre sémantique et
pragmatique, entre sens et émoi, tend à s'estomper. Assurément, il peut
paraître légitime de tenir pour une manifestation de syncrétisme
l'affirmation : «l'humanité entrera dans une ère nouvelle quand on
rassemblera le meilleur de toutes les religions». Mais, en régime de pluralisme
(culturel et religieux) tempéré (la condition du pluralisme étant que
certaines institutions donatrices de sens ne soient pas menacées, donc

qu'il y ait différenciation symbolique du monde vécu et, peut-on ajouter,
le pluralisme n'étant nullement incompatible avec des phénomènes de
dominance locale d'un sous-système culturel par rapport à un autre,
quoique la dominance ne s'exerce pas de manière transitive : l'ordre
total n'est pas le contraire réel du chaos culturel), le syncrétisme n'est-il
pas inhérent à tout système orthodoxe, qui ne peut pas se désintéresser



482 Giliert Vincent

de la gestion de son rapport aux autres codes culturels, mène s'il se

croit supérieur à eux

5.5 Considérons encore le problème de l'interprétation de l'asseitiment à

l'item : «Il y a des Puissances dans l'univers qui dépassait notre
appréhension sensorielle et déterminent la vie des hommes», "il paraît
exagéré d'y voir un énoncé compatible avec le noyau doctrina supposé
définir le credo normal, on devrait, à mon avis, se garder de najorer le
sentiment de leur incompatibilité, tant il faut compter avec un^plasticité
normale du sens, une irrégularité ordinaire quant à l'usage. C'est là la
principale raison pour laquelle on devrait hésiter avant de songer à

établir une typologie de systèmes de croyances à partir du seitiment de
semblables incompatibilités. En effet l'énoncé en question, interprété

par M. Krüggeier comme un thème relevant du système nécreligieux,
pourrait très bien, si ce n'est déjà le cas dans certains usages croyants,
s'avérer compatible avec le noyau orthodoxe chrétien, dont on te connaît

pas a priori les limites d'extension (car on ne peut prévoir les essources
interprétatives qui le mobiliseront) : est-on sûr que les raiforts de

l'angélologie et de la pneumatologie ne peuvent contribuer île rendre
tout à fait acceptable

5.6 Au point où l'on est parvenu, et nous référant à la distinctioi de la foi
explicite et de la foi implicite et au modèle et de croyance et dechrétienté
à laquelle la distinction renvoie ; nous référant de plus aux renarques de

M. Krüggeier sur l'analogie entre ce qu'on appelait religion populaire et
ce que lui-même hésite à traiter comme un phénomène totalenent
nouveau, le «néo-religieux», on formulera, plus comme un scnpule que
comme une objection sûre de son fait, la question de savoir sil'on n'est
pas plus fondé à postuler un continuum qu'une discontinuié entre le

pôle de l'assentiment à un noyau doctrinal bien délimité et le pôle de

l'adhésion à des perspectives néo-religieuses.

5.7 Ceci me conduit à ajouter quelques mots concernant l'entreprise de ty-
pologisation. Si l'on fait du pluralisme une marque structurelle eu contexte
de production, de circulation et de réception des énoncés reigieux, on
n'a pas affaire à un pluralisme externe seulement, mais à un pluralisme
interne à toute fraction du champ religieux ; ceci ne rend-il pasdiscutable
l'entreprise typologique, dont on a laissé entendre qu'elle se défendait
surtout grâce à la présupposition qu'une sémantique est po:sible sans

pragmatique Allant plus loin, on se demandera si l'interpréation et la
reconstruction des données d'enquête, dont on a vu que, maigre la volonté
affichée de prise de elistance à l'égard des définitions théologques de la

croyance, elles ont quelque difficulté à résister à la polarité en quelque



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 483

sorte disjonctive soit de l'orthodoxie et du néo-religieux, soit de

l'orthodoxie et de l'athéisme, ne font pas trop de concessions à la prétention
«dogmatique» de la symbolique chrétienne, qui ne rencontrerait de

challengers qu'externes. Au-delà assurément de ce qu'impliquent les

seuls propos de M. Krüggeier, c'est une question qu'on peut poser de

savoir si l'approche sociologique des systèmes à prétention cognitive ne
sacrifie pas trop à une tradition aristotélicienne. Celle-ci, à partir d'une
assimilation du langage à la seule fonction propositionnelle, inciterait
trop souvent à construire des typologies sur le modèle du fameux carré

logique, qui ne repose que sur des modalités énonciatives aussi «brutales»

que l'affirmation et la négation, ignorant l'incertain ou le probable.
Ne faudrait-il pas, à la suite des travaux de Blanché, tirer davantage
parti des ressources d'un hexagone logique dans lequel les nuances
modales seraient mieux respectées

6. Conclusion

Pour tout sociologue désireux, au-delà de la distanciation et de l'objectivation
des critères institutionnels engagés dans la préconstruction de son objet, de

construire «scientifiquement» le champ du religieux, le besoin devrait paraître
urgent d'une part d'études portant sur les compétences en matière d'énonciation
«religieuse», d'autre part d'études portant sur les limites d'acceptabilité sociale
d'énoncés dont on ne peut plus décider de la qualité religieuse en se fondant sur
les seuls critères de conformité aux credos institutionnels. Qu'en est-il par
exemple, à l'heure actuelle, de la reconnaissance sociale des critères proprement
ou traditionnellement institutionnels de ce qui est religieux, et qu'en est-il (on
ne peut dissocier les deux questions) des redéfinitions historiques et contemporaines

du religieux par les institutions religieuses elles-mêmes L'analyse de

M. Krüggeier ne suggère-t-elle pas, par exemple, que l'éthique, dont le souci

pourrait sembler caractériser un groupe assez distinct, du point de vue d'une
sémantique religieuse - les «humanistes» - ne tombe pas nécessairement en
dehors des références religieuses, étant donné que celles-ci, la longue durée le

montre, sont l'objet de réinterprétations d'amplitude parfois considérable de la

part de gens, de plus en plus nombreux, qui ont appris à passer outre aux
injonctions les plus magistérielles N'est-il pas jusqu'à l'athéisme qui se trouve,
dans certains discours théologiques, réhabilité pour mieux faire obstacle à une
conception déiste ou théiste de facture relativement récente Ou encore, athéisme
et orthodoxie chrétienne ne se rencontrent-ils pas dans une commune opposition
à ce qui peut, de leur point de vue, paraître comme des re-sacralisations du
monde, ou encore des superstitions, ou même du néo-paganisme


	Analyse sociologique de la croyance et sémantique

