Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 17 (1991)

Heft: 3

Artikel: Analyse sociologique de la croyance et sémantique
Autor: Vincent, Gilbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

473

ANALYSE SOCIOLOGIQUE DE LA CROYANCE ET SEMANTIQUE

Gilbert Vincent
Université des Sciences Humaines de Strasbourg, C.S.R.E.,
Faculté de théologie protestante, F—-67084 Strasbourg

1. Introduction

Les remarques qui suivent ressembleront parfois a des objections. Or je suis
conscient du fait qu’elles risquent de ne pas rendre justice a un texte comme
celui de M. Kriiggeler, texte d’une grande concision dont I’auteur s’est obligé a
impliciter maintes propositions justificatrices. Avant tout, j’aimerais souligner
I’intérét théorique de 1’analyse qui nous est proposée, qui porte sur une des
questions les plus difficiles qui soient, celle de 1’analyse des «représentations»,
ou la sociologie doit compter avec des approches disciplinaires aussi nombreuses
que I’histoire, la psycho-sociologie ou la linguistique. Mes remarques ne seront,
au mieux, que des variations sur ce genre de probléme interdisciplinaire.

2. L’objectivation de la croyance religieuse

Mes premieres remarques portent sur le traitement sociologique de la croyance.
Je m’interrogerai sur la portée de la distinction, dont M. Kriiggeler rappelle la
nécessité, entre définition(s) théologique(s) et approche strictement sociologique
de la croyance. L’objectivation de quelque phénoméne que ce soit exige-t-elle
de s’accomplir exclusivement A 1’enseigne de la fameuse injonction de la
coupure épistémologique (= version ultra de la distanciation), ou bien requiert —
elle ce genre de complément réflexif que Bourdieu désigne comme le moment
de «I’objectivation de 1’objectivation» ?

Suggérer I'utilit€ de ce complément, comme je me propose de le faire,
exige que mon propos s’en tienne 2 un style réflexif, ou «critique», loin de
toute prétention assertorique.

2.1  Peut-on ne pas tenir compte de ce qui, dans la sélection de thémes de
recherche, renvoie a un travail préalable de mise en forme, le plus
souvent médiatique, qui signale a 1’attention du sujet social qu’est le
chercheur ce qu’il est «ximportant» d’étudier, ce qui est susceptible de lui



474

2.2

2.3

Gilbert Vincent

attirer reconnaissance ou consécration sociale etc. ? Bref, qu’en est-il
des rapports de la théorie et de la doxa ?

Il me semblerait difficile, méme si m’y poussent les régles du jeu que
j’assume en tant que «préopinant», chargé d’élaborer des objections
recevables, de soutenir que les hypothéses théoriques relatives a la
différenciation sont trop fragiles pour que, a la suite de M. Kriiggeler,
on s’appuie sur elles au moment de I’interprétation des données d’enquéte.
Néanmoins, ne conviendrait-il pas de se demander si, dans un champ
social 4 surcodage médiatique (ol, en particulier, le «nouveau» fait
prime, fiit-ce sous les traits des néo-archaismes et retours de toutes
sortes), le chercheur réussit toujours a résister a une ambiance qui préte
a I’affolement des différences et (effet de doxa) ou I’on identifie le
nouveau tantt 2 un bouleversement des différenciations passées (thése
de la transformation ou de la recomposition), tantdt A leur quasi
effondrement (thése de 1’implosion chére a Baudrillard) ?

Je suis trés reconnaissant 8 M. Kriiggeler de faire état de ce genre de
situation, qui n’est pas sans frapper d’indécision I’interprétation de maints
phénomenes «néo» : 1a mention qu’il fait d’une possible similitude entre
nouvelles manifestations de religiosité et «religion populaire» d’antan
est des plus précieuses et demanderait sans doute a étre prolongée.

En guise de réciproque de ce qui vient d’étre suggéré en 2.1, peut-on
objectiver quelque phénomene social que ce soit sans tenir compte d’un
certain savoir social, plus ou moins étendu, plus ou moins explicite, des
«individus» (mais ne faudrait-il pas alors parler d’«acteurs» ?), savoir
que la vulgarisation de I’approche sociologique contribue a alimenter ?

Il me semble en effet qu’on ne peut faire comme si les acteurs — ici
les acteurs religieux — n’étaient pas eux-mémes participants de cette
culture ou les différenciations «classiques», sociales et culturelles (entre
sciences et para-sciences, entre religion et gnose etc.) font moins prime
que les dé-différenciations et ou les évidences mémes (ce qui ne change
que lentement) tendent 4 une moindre perceptibilité que les changements.
Une précision s’impose cependant : les différenciations peuvent elles-
mémes faire prime sur un marché des biens symboliques ou il est deux
fagons de se faire remarquer — condition premiére pour attirer, avant de
recruter —: soit se réclamer du nouveau et de 1’exotique ; soit se
réclamer de I’inactuel. L’ hyperconformiste non moins que I’ hypocon-
formiste, 1’orthodoxe «pur et dur», sinon I’intégriste, tout comme 1’hé-
térodoxe décidé, ont pour caractéristique commune d’avoir assimilé la



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 475

24

2.5

regle d’or du rendement médiatique de ce culte de 1’image narcissique
de soi que désigne I’expression de «quéte de visibilité».

Méme en dehors de ces cas extrémes, peut-on minimiser le poids des
tactiques ou des stratégies ordinaires des acteurs religieux les plus soucieux
de ne pas opérationnaliser I’image d’eux-mémes, chez qui le souci de la
vérité transhistorique dont ils se réclament ne peut pas ne pas composer
avec le souci de la reproduction du groupe dans un contexte ot la valeur
d’usage — des représentations non moins que des biens — compte moins
que la valeur d’ échange —ou valeur d’audience, valeur de suffrage, valeur
de séduction etc. ? Cela fait qu’on ne peut guére parler d’une «croyance
religieuse, au sens théologique» qui ne soit elle-méme le produit et de
variations et de compromis subtils.

Avec ces remarques, il faut le préciser, on ne saurait préjuger du rdle
respectif des facteurs exogénes et endogénes dans les transformations
du champ religieux puisque, et c’est un des points ou le recours a
I’histoire est indispensable pour conjurer le risque théorique de la
surévaluation de I’effet-coupure lié a la distanciation, I’accent mis par le
Credo chrétien sur I’Incarnation justifie a priori bien des adaptations et
que, pratiquement dés les origines du christianisme, divers systémes
d’interprétation se sont mis en place en fonction de 1’importance accordée
a chacune des trois personnes de la Trinité ? On pourrait ainsi dire du
christianisme ce que Bourdieu écrit de 1’idéologie, ensemble de variantes
de variantes (en tant que phénomeéne historique, le christianisme est-il
autre chose qu’une formation syncrétique ?).

3. Croyance et révérence institutionnelle

3.1

Les variations doctrinales sont d’une amplitude d’autant plus considérable
et les changements quant aux critéres confessionnels d’orthodoxie sont
tels (on a pu parler de criteres d’orthopraxie, en place des anciens
critéres...) que maintes confessions, bon gré mal gré, entrent dans une
dynamique oecuménique. Ce qui signifie que le pluralisme n’est plus en
principe per¢u comme une simple situation de fait, voire un malheur,
mais comme une condition normale légitimant le pluriel des confessions,
chacune acquérant le statut d’universel-singulier. Il en résulte, du point
de vue de I’individu, une moindre obligation confessionnelle (une moindre
obéissance) et une plus grande labilité des croyances assumées.



476

32

33

Gilbert Vincent

Malgré leur souci d’un minimum de démarcation, les groupes religieux,
pluralisme oblige, n’échappent donc pas a un oecuménisme qui va de pair
avec une relative fluidité interne des affirmations ; les cas d’exclusion
sont rares et, comme toujours sans doute dans des formations idéologiques,
concernent non pas ceux qu’on pourrait qualifier d’hypoconformistes,
mais ceux, rares, clercs et hommes d’appareil, que tente une redéfinition
des critéres du vrai : ceux que I’on peut considérer comme des champions
de I’excellence doctrinale.

La situation parait assez neuve, si 1’on songe aux périodes d’apre
compétition confessionnelle, dans un champ a peu prés bi-polarisé par
catholicisme et protestantisme. Toutefois, le sentiment de nouveauté
faiblit dés lors que I’on tente d’interpréter I’état de choses actuel (et
pourquoi ne pas le faire ? pourquoi le sociologue ne retiendrait-il que
I’histoire contemporaine comme contexte pertinent ?) a la lumiere ou
sur le fond de situations plus anciennes.

L’enjeu qu’il y a & embrasser des perspectives plus larges me parait
le suivant : faire apparaitre, par contraste, le poids accordé aux
«représentations», dans I’étude sociologique de la croyance ; n’entérine-
t-on pas trop souvent un modele historiquement (dé)limité, datant de
I’age «classique», a prédominance de mentalisme et a survalorisation du
role de la «conscience», dont on peut dire qu’il est doublement marqué,
et par une conjoncture culturelle (I’dge d’or du cartésianisme) et par un
état particulier du champ religieux (importance de 1’apologétique, des
arsenaux argumentatifs dans le combat d’abord a deux, puis a trois,
entre catholicisme, protestantisme et athéisme) ?

Dés lors, le sociologue est-il aussi & I’abri qu’il le pense des suggestions
«théoriques» inhérentes a une précompréhension (qu’il assume a son
insu) relative a ce que c’est que croire ? Un des services de ’histoire des
phénomeénes de longue durée pourrait étre, sinon d’obliger a opter pour
une autre définition, du moins de prendre conscience du biais que
représentent les délimitations partiellement arbitraires du contexte
historique en fonction duquel le sociologue circonscrit ce qui pour lui
est un état «actuel» de la vie sociale en son entier ou d’un de ses champs.

Je songe 2 ce propos au service que pourrait rendre la distinction
ancienne de la foi explicite, qu’on disait affaire de clercs, et de la foi
implicite, celle des gens ordinaires, a qui il était demandé bien peu, en
termes de contenus de croyances, d’orthodoxie, mais beaucoup plus, en
revanche, en termes de confiance ou d’allégeance institutionnelle.



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 477

34

3.9

A ce point de ma réflexion, j’entrevois une convergence entre la suggestion
que je fais, d’un autre modele de croyance (ou d’une problématisation
plus vaste du croire) et I’hypothése que je faisais (en 2.3) concernant
I’imputabilité aux acteurs d’un certain savoir social. Il faudrait avancer
ici I’hypothése plus précise d’un «sens de I’orientation» dans un paysage
peuplé d’institutions. Comme M. Kriiggeler, méme si c’est dans un sens
un peu différent, je parlerais volontiers de «pragmatisme institutionnel».

On a sans doute affaire & un pragmatisme en voie de se généraliser,
dans 1’ordre de la croyance et du rite (cf. les services liturgiques
personnalisés, de baptéme et surtout de mariage...). Ce sont 1a des
choses qui attirent I’attention. Or il faut 2 mon sens envisager une autre
forme de pragmatisme, en rapport avec le phénomene de délégation et de
représentation, avec une «fiance» institutionnelle qui fait que 1’on s’en
remet volontiers a des instances représentatives du soin de faire vivre
une démocratie dont il semble qu’on hésite aujourd’hui a payer le prix
en termes de participation directe.

Il est certainement décisif, dans 1’ordre de la vie sociale, de connaitre
I’étiage de cette confiance, sans laquelle s’effondrerait le consensus
démocratique de nos soci€tés. Mais, déja dans le Credo, quoique
relativement discret, le final : «je crois I’ Eglise...» est décisif ; dernier
dans ’ordre des représentations (des doxémes), cet article est premier
dans I’ordre de la pratique ; il est ainsi 1’article des articles ; entendons :
la condition par excellence d’une société articulée.

En résumé : les considérations antécédantes, et la mention d’époques
passées ont pour effet possible de nous inviter 2 nous doter, au moment
d’explorer I’univers de la croyance, d’au moins deux modéles de ce qu’ est
croire ; I'un, celui qui met 1’accent sur des doxémes, est en rapport his-
torique avec une conjoncture d’intenses débats interconfessionnels : méme
s’il veut I’éviter, et bien qu’il ne manque pas de souligner le gofit
contemporain des combinaisons (le fameux «bricolage» !) le sociologue
ne reste-t-il pas quelque peu prisonnier d’une survalorisation de
I’orthodoxie 7 L’autre modele, selon lequel la question de la croyance
est une question. .. de confiance institutionnelle au premier chef, pourrait
étre considéré comme porteur d’une meilleure précompréhension du
social méme, de I’institutionnalité. Or, selon le modéle de croyance que
I’on privilégie, le sens du pragmatisme imputé aux sujets sociaux differe
sensiblement.

Dans le premier cas, on met 1’accent sur le libre choix de chacun,
d’apreés un modele consumériste. En rapport avec ’autre modéle, le



478

Gilbert Vincent

pragmatisme concerne un minimum de savoir-faire social qu’il est pro-
bablement difficile de ne pas imputer aux individus les plus gagnés a
I’idéologie individualiste. Est-il absurde de faire 1’hypothése que, les
réflexions sociologiques et politicologiques se diffusant, nos contempo-
rains savent de mieux en mieux jouer un jeu social de démocratie indirecte
et que, dans ce contexte, méme des «croyants» timides, méme des esprits
tentés par des offres symboliques inédites, peuvent se montrer de «bons
croyants institutionnels», désireux que les Eglises tiennent ou conservent
leur place dans le concert des institutions sur lesquelles repose en bonne
partie la qualité du pluralisme démocratique ?

4. Hétérodoxie des orthodoxes ?

4.1

I1 faut maintenant en venir a celles des données de I' enquéte qui paraissent
constituer la meilleure justification a posteriori au projet de I’exploration
des systémes de croyance (en termes de représentations). Notre attention
doit tout d’abord se porter vers le groupe des «puristes doctrinaux». Ce
groupe joue dans 1’analyse et 1’interprétation un rdle considérable,
stratégique me semble-t-il, et je ne serais pas loin de penser que lui
correspondent, plus encore que des données phénoménales, divers
présupposés comme ceux qu’on a déja évoqués. Au risque d’une
simplification outranciére, je dirais que non seulement I’existence de ce
groupe justifie un modeéle de croyance (de tradition moins ancienne que
’autre, plus institutionnel), mais qu’il joue un réle considérable dans
I’établissement de la typologie de M. Kriiggeler. Or qu’en est-il de ce
groupe, témoin de ce que 1’on pourrait considérer comme 1’dge d’une
orthodoxie religieuse manifeste 7 Peut-on lui imputer un «syst¢me» de
croyances sans, a son sujet, se demander comment en son sein est gérée
la cohérence doxématique alors que le contexte, sur lequel insiste a juste
titre M. Kriiggeler dans sa premiére partie, est celui d’un pluralisme
culturel auquel on n’échappe pas ? Il me semble qu’en la matiére on
oublie de tirer parti de la suggestion conceptuelle du terme de systéme et
qu’il faudrait étudier comment, ainsi qu’en chaque systéme, s’exercent
chez les croyants «classiques» les deux fonctions nécessaires a tout
systeme vivant, la fonction de fermeture (pour qu’il y ait un milieu in-
terne) et la fonction d’ouverture (sur un milieu externe qu’il est catas-
trophique, pour tout vivant, d’ignorer longtemps) ; et si, dans la logique
de la premiere fonction, un groupe vise une cohérence maximale
(doctrinale ici), comment parvient-il & gérer les dissonances cognitives



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 479

4.2

dont il ne peut pas plus éviter 1’épreuve qu’il ne peut éviter de se
mesurer a un environnement ?

Que conclure de ce qui précede ? Que la focalisation de 1’attention
sociologique sur les phénomenes les plus syncrétistes est corrélative de
’effet de contraste entre orthodoxie et hétérodoxie et de I’interprétation
qui lui est attachée (orthodoxie = ancien ; hétérodoxie = nouveau). Il
serait deés lors, 2 mon sens, important de ne pas céder a ce qui parfois
ressemble a de la fascination pour les quasi-groupes composés de ceux
qui indiquent leurs préférences pour des combinaisons syncrétiques de
doxémes ou pour des items soit hétérodoxes soit carrément «exotiques»,
en supposant qu’ils sont les témoins privilégiés de ce qu’il advient de la
croyance religieuse (dont on se trouve du coup amené a présupposer un
état «normal» caractérisé par sa systématicité, sa cohérence formelle)
dans un contexte pluraliste. Le groupe des «croyants» classiques ne
devrait pas étre considéré comme un témoin moins intéressant. Ce qui
est en jeu, selon moi, c’est la tentation (dont je me garderai de dire
qu’elle est celle de M. Kriiggeler, et encore plus qu’il y succombe), a
partir d’une équation établie entre pluralisme et contemporanéité, de
majorer les phénoménes néoreligieux au détriment des transformations
internes aux milieux plus «classiques», biaisant ainsi 1’approche des
transformations du champ religieux et la question plus théorique de
problémes comme la sécularisation, la rationalisation etc. Autrement et
plus grossiérement dit : les quelque 10% de puristes doctrinaux émergent-
ils d’un océan de croyances hétéroclites comme un ilot menacé d’une
forte érosion, comme une survivance ? Ou bien, mais cette fois on a
recours a un autre modele de croyance, sont-ils a considérer a la maniére
de ceux a qui autrefois 1’on imputait une foi explicite, constituant certes
un groupe repérable mais non isolable de ceux, beaucoup plus nombreux,
dont I’expression de «foi implicite» désignait le régime de croyance ?
Peut-on raisonnablement supposer que le christianisme, a quelque époque
que ce soit, ait connu plus qu’un succeés d’estime auprés des «simples
fideles» ? La foi des Eglises, sauf auprés d’une minorité, a-t-elle jamais
été autre chose qu’une «foi officielle» selon I’expression de P. Veyne,
qui, dans ses études sur I’évergétisme romain, n’a de cesse de mettre en
garde contre I’imputation aux sujets sociaux d’un type d’adhésion doxique
inconditionnelle ?



480

Giltert Vincent

5. Questions de sémantique

N |

3.2

Dot

J’en viens a présent a 1’évocation de problémes qui me paraissent liés a
I’expression de «sémantique religieuse». Je dirais qu’elle fait partie de
ces expressions de facture savante qui ont un pouvoir de suggestion
programmatique précieux. Si donc on veut éviter de banaliser 1’expression,
et de la tenir pour équivalente a «thématique religieuse», il conviendrait
de maintenir la distinction devenue classique entre le syntaxique, le
sémantique et le pragmatique. Pour éviter trop de complicatioas, je me
contente d’indiquer que je m’appuie 1 surtout sur les écrits de Witgenstein
qui ont contribué a légitimer la distinction entre signification (quasi
anonyme ; il s’agit de valeurs de langue) et sens (dimension dulangage,
spécifié par des usages, des contextes d’emploi etc.).

A la suite des considérations développées par Wittgenstein dans ses
Legons sur la croyance, peut-on envisager de se livrer a I’étude d’une
«sémantique» religieuse sans avoir quelque assurance préalable sur la
compréhension «pragmatique» de quelque énoncé que ce sot par les
enquétés ? Peut-on éviter de se demander de quelles valeurs dusage ou
d’échange un énoncé ou un groupe d’énoncés sont susceptibes a une
époque donnée ?

Considérons, pour plus de précision, 1’énoncé suivant, cui figure
dans I’enquéte : «La Résurrection de Jésus-Christ donne un sens a ma
mort» (par parenthése, on peut se demander si du point de vue de la
correction qu’exige la syntaxe théologique, il ne faudrait pas plutbt
adopter I’énoncé : la Résurrection ... donne un sens & ma vie, voire a
notre vie...). Suffit-il que quelqu’un donne son assentiment & I’item
pour conclure que 1’énoncé fait sens pour lui ? Il se pourrait quen disant
«tout a fait d’accord» il ne fasse qu’exprimer qu’il s’agit pou: lui d’un
énoncé «convenu», dont il sait et indique qu’il sait qu’il est cextral dans
lalangue religieuse la plus usitée. Cette certitude métalinguistique pourrait
faire bon ménage avec une impossibilité existentielle de ne riea faire de
et avec I’énoncé. A un extréme il pourrait s’agir d’une simple croyance
protocolaire, tandis qu’a un autre il s’agirait d’'un énoncé sur la foi
duquel quelqu’un pourrait aller au-devant du martyre !

On pourrait rétorquer que la situation n’est peut-étre pas si d:sespérée
qu’on le dit. Si quelqu’un estime qu’un énoncé fait partie du corpus des
propositions recevables, ne fait-il pas plus qu’attester de 1’éat de ses
connaissances religieuses ? N’y a-t-il pas de fortes chances pour que
I'intérét aille de pair avec la connaissance 7 Certes, mais avcuons que



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 481

54

I’on ne supprime pas toute difficulté ; car de quel intérét s’agit-il ? Il
peut s’agir de la défense d’une identité personnelle ou collective
(appropriation emblématique ou recherche de distinction) ou de la
justification de ce que 1’on voudrait étre ou faire, ou de I’euphémisation
de ce que I’on ne peut pas ne pas étre etc. En la matiére, le préjugé le
plus grave consisterait a assumer une conception piétiste du rapport du
langage et de I existence, en oubliant qu’il ne s’agit que d’une possibilité
parmi d’autres, historiquement dominante au siécle dernier, mais que
d’autres époques ont pu faire du langage religieux un ensemble de
ressources théoriques spéculatives (au Moyen-Age mais aussi dans la
philosophie de I’idéalisme allemand).

Il est vrai que, pour justifier la validit€ d’une éude de s€mantique
religieuse, on peut faire valoir que, dans certains cas, I’appropriation du
langage religieux (chrétien) va de pair avec certaines pratiques (parmi
lesquelles des non-pratiques manifestes), comme par exemple le refus
de chercher a entrer en relation avec les morts : n’a-t-on pas affaire 12
une sorte de test de 1’intensité de 1’adhésion religieuse ? Certes, mais il
s’agit d’un test négatif, et il y aurait quelque inconvénient a privilégier
les seules associations répulsives entre doxémes ou entre doxémes et
pratiques ; ne serait-ce pas donner une sorte de prime a la stéréotypie, a
la fonction idéologique ou défensive des énoncés, en ne prétant pas
I’attention qu’elle mérite a 1’hypothése d’usages énonciatifs prospectifs,
virtuellement novateurs et donc provisoirement déviants ? Sil’on admet
comme juste la formule “meaning is use”, il n’est que normal, il est on
ne peut plus «régulier» que les usages langagiers soient tant soit peu
«irréguliers» y compris chez les plus «croyants».

Prenons un autre exemple de la difficulté a interpréter un énoncé (ou la
réponse a un item) dés lors que la complémentarité entre sémantique et
pragmatique, entre sens et émoi, tend a s’estomper. Assurément, il peut
paraitre légitime de tenir pour une manifestation de syncrétisme
I’affirmation : «I’ humanité entrera dans une ére nouvelle quand on ras-
semblera le meilleur de toutes les religions». Mais, en régime de pluralisme
(culturel et religieux) tempéré (la condition du pluralisme étant que
certaines institutions donatrices de sens ne soient pas menacées, donc
qu’il y ait différenciation symbolique du monde vécu et, peut-on ajouter,
le pluralisme n’étant nullement incompatible avec des phénomeénes de
dominance locale d’un sous-systéme culturel par rapport & un autre,
quoique la dominance ne s’exerce pas de maniére transitive : 1’ordre
total n’est pas le contraire réel du chaos culturel), le syncrétisme n’est-il
pas inhérent a tout systéme orthodoxe, qui ne peut pas se désintéresser



4382

5.5

5.6

5.7

Gibert Vincent

de la gestion de son rapport aux autres codes culturels, méne s’il se
croit supérieur a eux ?

Considérons encore le probléme de 1’interprétation de 1’asseitiment a
I’item : «Il y a des Puissances dans 1’'univers qui dépass:nt notre
appréhension sensorielle et déterminent la vie des hommes». 5’il parait
exagéré d’y voir un énoncé compatible avec le noyau doctrind supposé
définir le credo normal, on devrait, 2 mon avis, se garder de najorer le
sentiment de leur incompatibilité, tant il faut compter avec uneplasticité
normale du sens, une irrégularité ordinaire quant a 1’usage. C’est 1a la
principale raison pour laquelle on devrait hésiter avant de songer a
établir une typologie de systémes de croyances a partir du sertiment de
semblables incompatibilités. En effet I’énoncé en question, interprété
par M. Kriiggeler comme un théme relevant du syst¢tme néaeligieux,
pourrait trés bien, si ce n’est déja le cas dans certains usagescroyants,
s’avérer compatible avec le noyau orthodoxe chrétien, dont on 1e connait
pas a priori les limites d’extension (car on ne peut prévoir les essources
interprétatives qui le mobiliseront) : est-on siir que les renforts de
I’angélologie et de la pneumatologie ne peuvent contribuer ¢ le rendre
tout a fait acceptable ?

Au point ou I’on est parvenu, et nous référant a la distinctior de la foi
explicite et de 1a foi implicite et au modele et de croyance et dechrétienté
a laquelle la distinction renvoie ; nous référant de plus aux renarques de
M. Kriiggeler sur 1’analogie entre ce qu’on appelait religion pepulaire et
ce que lui-méme hésite a traiter comme un phénomene totalenent nou-
veau, le «néo-religieux», on formulera, plus comme un scrpule que
comme une objection siire de son fait, la question de savoir sil’on n’est
pas plus fondé A postuler un continuum qu’ une discontinuié entre le
pole de I’ assentiment a un noyau doctrinal bien délimité et'e pdle de
I’adhésion a des perspectives néo-religieuses.

Ceci me conduit 2 ajouter quelques mots concernant I entreprise de ty-
pologisation. Sil’on fait du pluralisme une marque structurelle a contexte
de production, de circulation et de réception des énoncés reigieux, on
n’a pas affaire a un pluralisme externe seulement, mais 2 un sluralisme
interne a toute fraction du champ religieux ; ceci ne rend-il pasdiscutable
I’entreprise typologique, dont on a laissé entendre qu’elle se défendait
surtout grice a la présupposition qu’une sémantique est possible sans
pragmatique ? Allant plus loin, on se demandera si I’interpréation et la
reconstruction des données d’enquéte, dont on a vu que, malgr¢la volonté
affichée de prise de distance a 1’égard des définitions théologques de la
croyance, elles ont quelque difficulté a résister a la polarité «n quelque



Analyse sociologique de la croyance et sémantique 483

sorte disjonctive soit de 1’orthodoxie et du néo-religieux, soit de
I’orthodoxie et de I’athéisme, ne font pas trop de concessions a la prétention
«dogmatique» de la symbolique chrétienne, qui ne rencontrerait de
challengers qu’externes. Au-dela assurément de ce qu’impliquent les
seuls propos de M. Kriiggeler, c’est une question qu’on peut poser de
savoir si I’approche sociologique des systémes a prétention cognitive ne
sacrifie pas trop a une tradition aristotélicienne. Celle-ci, & partir d’une
assimilation du langage 2 la seule fonction propositionnelle, inciterait
trop souvent a construire des typologies sur le modele du fameux carré
logique, qui ne repose que sur des modalités énonciatives aussi «bruta-
les» que I’ affirmation et la négation, ignorant I’incertain ou le probable.
Ne faudrait-il pas, a la suite des travaux de Blanché, tirer davantage
parti des ressources d’un hexagone logique dans lequel les nuances
modales seraient mieux respectées ?

6. Conclusion

Pour tout sociologue désireux, au-dela de la distanciation et de 1’objectivation
des critéres institutionnels engagés dans la préconstruction de son objet, de
construire «scientifiquement» le champ du religieux, le besoin devrait paraitre
urgent d’une part d’études portant sur les compétences en matiere d’énonciation
«religieuse», d’autre part d’études portant sur les limites d’ acceptabilité sociale
d’énoncés dont on ne peut plus décider de la qualité religieuse en se fondant sur
les seuls critéres de conformité aux credos institutionnels. Qu’en est-il par
exemple, a I’heure actuelle, de la reconnaissance sociale des critéres proprement
ou traditionnellement institutionnels de ce qui est religieux, et qu’en est-il (on
ne peut dissocier les deux questions) des redéfinitions historiques et contempo-
raines du religieux par les institutions religieuses elles-mémes ? L’analyse de
M. Kriiggeler ne suggére-t-elle pas, par exemple, que 1’éthique, dont le souci
pourrait sembler caractériser un groupe assez distinct, du point de vue d’une
sémantique religieuse — les «humanistes» — ne tombe pas nécessairement en
dehors des références religieuses, étant donné que celles-ci, la longue durée le
montre, sont 1’objet de réinterprétations d’amplitude parfois considérable de la
part de gens, de plus en plus nombreux, qui ont appris & passer outre aux
injonctions les plus magistérielles ? N’est-il pas jusqu’a 1’athéisme qui se trouve,
dans certains discours théologiques, réhabilité pour mieux faire obstacle a une
conception déiste ou théiste de facture relativement récente ? Ou encore, athéisme
et orthodoxie chrétienne ne se rencontrent-ils pas dans une commune opposition
a ce qui peut, de leur point de vue, paraitre comme des re-sacralisations du
monde, ou encore des superstitions, ou méme du néo-paganisme ?



	Analyse sociologique de la croyance et sémantique

