Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 17 (1991)

Heft: 2

Artikel: Mythe de la révolution technologigue et désenchantement postmoderne
Autor: Larochelle, Gilbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 2 (1991) 325-341 325

MYTHE DE LA REVOLUTION TECHNOLOGIQUE ET
DESENCHANTEMENT POSTMODERNE

Gilbert Larochelle
Département des sciences humaines,
Université du Québec a Chicoutimi, Canada

Le champ des sciences humaines est aujourd’hui confronté a I’éclatement des
grands modeles théoriques d’explication de I’homme et de la société. Les
connaissances que 1’on regroupe a cette enseigne ne paraissent désormais plus
aussi évidemment cumulatives que le suggérait 1’optimisme des philosophes
du XVIIlIe sieécle. Encore moins sont-elles consignables dans de vastes
constructions intellectuelles capables d’assurer simultanément la cohérence
logique de leurs articulations d’une part, et d’autre part, la fidélité aux objets
matériels. La difficulté que 1’on éprouve de nos jours a identifier ne serait-ce
qu’une seule théorie globale et largement accréditée dans le monde intellectuel
est, en elle-méme, révélatrice de la déperdition des paradigmes dominants qui,
hier encore, meublaient l1a réflexion scientifique.

Un des héritages peut-étre les plus marquants de 1’épistémologie contem-
poraine se situe dans le constat d’une flagrante irréductibilité de la condition
humaine 2 tout discours, fit-il hégémonique. Le pluralisme et la polysémie
actuelle des regards théoriques que 1’on jette sur le monde ont de plus en plus
tendance a briser I’ambition de révéler la singularité de 1'univers. Certes, ils ont
du plomb dans I’aile les systtmes a déterminismes globaux qui, avec le
rationalisme en téte, prétendaient faire s’épuiser la réalité dans des causes
uniques, universellement applicables dans le temps et dans I’espace, que les
chercheurs devaient par la suite dévoiler coin par coin jusqu’a la communion 2
I’harmonie terminale de la totalité. A cet égard, il y a d’ores et déja longtemps
que I’on a commencé A mettre en doute le projet de constituer un savoir fondé
sur un vis-a-vis identitaire entre les mots et les choses, entre 1’état d’esprit et
1’état du monde, entreprise qui confine 2 une sorte d’impossibilité fonciére,
notamment pour au moins deux raisons, sinon trois:



326 Gilbert Larochelle

a) D’abord, parce que I’homme, objet des sciences humaines, s’aveére un étre
hypothétique a qui rien n’échappe autant que sa propre nature. Nietzsche
(1974) I’avait déja entrevu et Michel Foucault (1969), faisant écho a ce
questionnement nietzschéen, a annoncé la mort prochaine de I’homme comme
un prolongement ontologique de celle de Dieu! Et dés lors, les sciences
humaines perdaient leur objet, pour ainsi dire, avec I’évanescence du sujet.

b) Ensuite, parce que le milieu de I’homme, la nature, apparait maintenant
comme une sorte de magma confus sur lequel nous ne détenons que des
demi-connaissances provisoires, historiques, sociales et approximatives,
qui ne valent que dans ’attente de leur réfutation. Bref, la «réalité de la
réalité» comme dirait Paul Watzlawick semble de plus en plus incertaine,
inventée pour ainsi dire, reprenant, avec ce mot, le titre de son dernier
ouvrage (Watzlawick, 1988). Georges Gusdorf (1974: II) a bien détecté la
difficulté a laquelle se heurtent les sciences de I’homme: «Il faut renoncer»,
dit-il, «a I’espoir de retrouver jamais le dialogue premier et dernier d’un
sujet absolu avec un objet absolu».

¢) Non seulement I’homme et le milieu de I’homme font-ils probléme, mais
également leur étre ensemble, c’est-a-dire la société elle-méme, objet de la
sociologie politique. A la suite de Castoriadis et de Baudrillard, Alain
Touraine (1984: 22, 52) a montré que la sociologie ne peut plus se fonder
désormais sur 1'étude de la société, parce que celleci est une production
idéologique de la modemité, laquelle avait identifié 1’objet de la sociologie
a la territorialité des espaces nationaux. Autrement dit, 1a sphere du scientifique
n’a pas a recevoir du monde politique son objet disciplinaire.

1. L’idée de complexité sociale

La production des savoirs est donc affectée, dans ce contexte, par ce que
plusieurs qualifient de «crise des sciences humaines», expression hyperbolique
qui désigne peut-étre finalement davantage leur condition d’existence qu’autre
chose! Mais il ne faut pas oublier que la crise est toujours un moment de
transition, avec ce que 1’expression recele de fécondité, de tension. A tout
événement, cette situation n’est pas le lot du seul domaine du savoir. Car elle
est, au surplus, homologuée dans ’espace des pouvoirs ou les récits de
légitimation souffrent d’un certain discrédit. Si la notion de postmodernité a
quelque mérite, c’est bien celui, comme le constate Jean-Frangois Lyotard
(1979: 7), de signaler, en tout premier lieu, I’essoufflement des discours officiels
de justification des structures sociales. Certes, 1’acteur redécouvre la contingence,
le particulier, et ne semble plus se laisser séduire par ce que Touraine (1984: 166)
appelle justement les «garants méta-sociaux de 1’ordre social», qu’ils soient les



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 327

lois de la nature, le sens de 1’histoire, la Nation, Dieu ou quelque grand principe
quelconque.

Dans ces deux spheres de 1’activité humaine — le savoir et le pouvoir —,
apparait en conséquence, avec une acuité plus indéniable que jamais, 1’idée de
complexité sociale. Cette derniere doit tout 1’'intérét qu’elle comporte a une
sorte de négativité critique: a savoir, la possibilité d’indiquer 1’opacité des
perspectives cherchant a insérer, dans un ordre de rationalité, le flux incessant
de la vie sociale qui, toujours, échappe 2 la lisibilité des explications hégémoniques
et a I’encadrement des grands appareils de contrfle. Produit du scepticisme
axiologique et du relativisme épistémologique, elle signifie en 1’occurrence
que I’étre ensemble des hommes est beaucoup moins mécanique, beaucoup
moins stable, beaucoup moins univoque, bref beaucoup moins simple qu’on
I’avait cru pendant longtemps.

Peut-étre pensera-t-on qu’un tel raisonnement constitue une invitation a
célébrer les funérailles de 1a démarche scientifique, sinon a faire une nomenclature
des impuissances du chercheur, réduisant ainsi 1’activité scientifique a une
«vanité des vanités» — pour reprendre le mot de 1’Ecclésiaste. Il n’y a certainement
pas licu de mettre de I’huile sur le feu déja bien nourri du nihilisme et encore
moins, A ’autre extrémité, d’interpeller une quelconque réconciliation du
chercheur avec son objet pour le consoler des échecs répétés de ses théories.
Au contraire, I’idée de complexité sociale ressortit plus & un projet qu’a un
rejet, plus a un trajet souhaitable qu’a une destination possible. Aussi, elle peut
étre symbolisée par ces logiques plurielles auxquelles le poéte Tennessee William
se réfere lorsqu’il écrit: «N’importe quoi pourrait étre n’importe quoi et tout
cela aurait autant de sens».

Toutefois, malgré le déclin des certitudes comme corollaire de certains
acquis scientifiques, il n’en demeure pas moins que les théories et pratiques
sociales contemporaines n’ont pas encore intégré les tenants et aboutissants de
I’idée de complexité ou — pour utiliser I’expression consacrée du physicien
Heisenberg — du principe d’incertitude. On peut effectivement se poser la
question suivante: pourquoi les sciences humaines tardent-elles encore tant a
intégrer les conclusions du relativisme dont Einstein fut le théoricien-prototype?
La réponse milite tout autant pour la pluralité, pour le relativisme que
I’interrogation dont elle découle. Mais, parmi la multiplicité des facteurs que
I’on peut identifier, la disparition du sujet absolu semble avoir été remplacée
par la renaissance de 1’objet absolu. En cette époque d’apothéose de la civilisation
technicienne occidentale, le savoir sur la technique est en train de recycler — du
moins faut-il le postuler ici — les grandes interrogations métaphysiques des
siecles précédents. Et il en résulte une nouvelle forme d’anthropomorphisme
qui, hier investi dans la divinité, resurgit dans un autre ordre d’inscription



328 Gilbert Larochelle

ontologique, sans pour autant entamer a la baisse 1’effet de sacralisation. Certes,
la technique, a I’heure actuelle, sert de point d’ancrage a 1a transposition de la
croyance judéo-chrétienne en une nature parfaitement ordonnée selon un Plan
pré-existant a 1a compréhension des hommes. La fusion de 1’outil au monde
sensible, non seulement se substitue a la nature comme référent ultime, mais
devient ce que Gilbert Durand appelle I’axis mundi de ’univers sur lequel repose
la promesse d’une nouvelle «Cité de Dieu», industrielle et terrestre. Dans cette
perspective, 1a notion de «révolution technologique» permet de reconstituer la
marche de 1’homo faber dans un parcours évolutionniste scandé tant6t par la
révolution industrielle, tant6t par la révolution microélectronique comme autant
de preuves de la visibilité de son devenir.

A I'encontre de cette stratégie d’objectivation d’un sens de I’histoire,
d’assignation de finalités A des agrégats matériels, il convient de retenir les
quelques idées suivantes qui peuvent constituer les propositions générales du
présent propos:

a) La notion de révolution technologique n’existe pas dans la réalité, si ce
n’est comme désignation réificatrice d’objets absolus; elle n’est donc pas
une catégorie heuristique, mais une catégorie idéologique.

b) Cette notion, loin de permettre une configuration du lien social dans la
réalité des objets absolus, 1’inscrit plutdt dans le registre abstrait d’un modele,
d’un imaginaire.

c) L’utilisation de la notion de révolution technologique pour configurer le
lien social débouche invariablement sur une pratique de régulation de la
conduite d’autrui.

Ainsi, 1a notion de révolution technologique semble procéder, a premiére vue,
d’une stratégie de réallocation des croyances sur le devenir des choses. Bien
qu’utilisée de fagon métaphorique — sa sphére d’emprunt étant celle de
I’astronomie —, elle ressortit au méme ordre d’interpellation que la notion de
«révolution politique» en ce qu’elle comporte un prométhéisme social, I’invitation
a assumer, de maniére radicale, la prise en charge du devenir. En ce sens, elle
est un avatar de la modemité et de la tentative dont elle découle de rationalisation
par la Raison, par I’Etat et par une socialité structurée a I'image méme de la
technique — devenant de plus en plus, de nos jours, le bras séculier de la
science. Les vocables révolution politique et révolution technologique constituent
des équivalents fonctionnels dans la symbolique de la modemité. Toutefois, 1a
mise 2 jour des fondements sémantiques de cette métaphore, érigée en catégorie
analytique disposant d’une sorte de droit de cité intellectuelle, requiert le rappel,
a la maniére d’une ligne de faite, des conditions d’émergence de la technique
comme attribut privilégié du monde moderne.



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 329

2. Larévolution technologique dans le paysage idéologique de la
modernité

A I’aube de la renaissance européenne, 1’avénement de 1a modemité survient a
travers un cortége de changements profonds qui bouleversent significativement
les conceptions du monde et préparent 1’Occident a 1’accueil triomphal de la
technique. De Copemic a Galilée, le réve de congédier la transcendance s’incarne
dans le rapatriement de la légitimité scientifique, des cieux inaccessibles a
I’ordre contingent d’une nature désormais privée de la caution divine. Relayé
par Bacon et Descartes, ce mouvement s’appuie sur un renversement de la
Raison théorique par la Raison pratique: la fascination qu’exercent alors la
méthode expérimentale et la volonté d’en généraliser 1’application pour quantifier
le temps, pour géométriser un espace excentré par les découvertes en astronomie,
pour comptabiliser les lois de 1a nature, sont autant de signes indiquant qu’un
idéal d’objectivité s’installe dans la lecture du monde. Alliant la recherche de
la précision par la mesure, de la description par I’expérimentation et de la
persuasion par la démonstration a la quéte de 1’universalité, ces nouvelles
orientations consacrent, comme 1’a montré Alexandre Koyré (1973), le passage
«du monde clos a I’'univers infini».

Cette volonté d’assigner I’univers a résidence dans la plénitude du concret,
sans puissance tutélaire aucune, a aussi comme corollaire logique de mettre la
nature en disponibilité pour le projet humain de sa transformation. A 1’'impératif
cartésien (Descartes, 1961) suivant lequel I’homme doit «se rendre maitre et
possesseur de la nature», la Raison pratique n’officie a ce mot d’ordre que pour
devenir conquérante a travers le support matériel de la technique qui en garantit
le déploiement opératoire. La croyance en la capacité de 1’homme de réorganiser
son environnement, de le soumettre a sa guise, s’impose comme le mythe
fondateur de la modernité. L’attrait que cette derniére exerce est, en outre,
largement redevable de 1’assimilation de la Raison et de I’outil comme champs
réciproquement coextensifs. Dominique Janicaud (1984) a bien montré que
I’émerveillement devant les découvertes de la fonctionnalité technique comme
traduction de la Raison s’érige a cette époque au rang d’un paradigme
incontournable.

La mise en jeu du sens de la technique ne s’effectue pas, dans ce contexte, a
I’abri d’une sorte de faustianisme qui exhibe une nature hostile, mais finalement
domptable par I’homme et ses instruments prométhéens. Déja, a la charniére
du XVIe et du XVIIe siécle, les descriptions idéalisées de Thomas More (1982),
de Tommaso Campanella (1972) et de Francis Bacon (1983) avaient préparé
les mentalités a I’'image d’une société mécanisée, rythmée 2 la fagon des cliquetis
d’une machine. Ce schéma, les philosophes des XVIIe et XVIIIe siecles ne



330 Gilben Larochelle

manqueront pas de le transposer dans leur perception leibnietzienne du monde
comme mathématique universelle. En somme, depuis Copernic, la mutation
épistémologique qui contient en germe la désignation de la technique comme
objet absolu et, indirectement, I’industrialisme du XIXe siécle, n’aurait pu
trouver sa concrétisation sociale sans cette vaste entreprise de conditionnement
des esprits. Car la «révolution technologique» dépendra d’une reconfiguration
préalable d’un nouveau rapport a la divinité, lequel place — ensuite — les hommes
en situation de réception, sinon de sacralisation de la science dont les applications
utilitaires ne feront avancer 1’histoire qu’en faisant reculer 1’obstacle de la
nature.

La Raison, conquérante parce que tournée sur 1’expérimentation, trouvera
avec les monuments intellectuels d’Hegel, de Nietzsche et de Marx des défenseurs
involontairement complices dans I’aménagement des croyances sur la technique.
Alors que Saint-Simon et Comte s’affairent, en aval, a définir une politique de
grands travaux pour 1’Occident, voire a élever leur ingénierie sociale jusqu’a
I’apothéose d’un culte religieux, Hegel tente, en amont, de porter la philosophie
dans ses derniers retranchements logiques en épuisant la transcendance. Sa
démarche intellectuelle se révele virtuellement favorable a une sorte de
«révolution technologique», en tant qu’elle cherche a traduire les exigences
pratiques de la Raison, bref 1’'union entre la connaissance et ’action. A la
croisée du réel et du rationnel, la technique vient donc offrir virtuellement la
preuve ontologique de 1a marche triomphale de 1’histoire. Affranchi du doublage
discursif de la philosophie par 1’effet d’un sublime épanouissement, 1’absolu
de la Raison culmine obligatoirement sur la mise en exergue de la technique
comme objet absolu.

Selon Heidegger, Hegel rejoint sur cet aspect 1a démarche nietzschéenne
qui consiste & «surmonter la métaphysique». Qui autant que Nietzsche a révé
d’épuiser I’absence? D’un c6té, I’auteur de La généalogie de la morale s’ applique
a mettre en évidence la futilité de la philosophie comme projet de représentation
du monde: pareil mensonge, un €élan aussi stérile, ne peut étre dépassé que par
son annihilation. D’un autre c6té, si le relativisme absolu des valeurs débouche
sur le nihilisme, seule la réalit¢ immédiate et son devenir chaotique importent!
Or, cette perspective est indirectement propice a la constitution de la technique
comme objet absolu, car avec la mort de la subjectivité que Dieu symbolisait
par excellence, le sujet est expulsé de son histoire. Dés lors s’amorce, par-dela
le creuset du chaos, 1a longue reconquéte de I’homme - sinon d’un surhomme
— dont la volonté de puissance s’adapte a merveille au faustianisme industriel
des XIXe et XXe siecles et a la promesse de 1’Age d’Or qu’il emporte comme
communion véritable au monde sensible.



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 331

Marx, plus que tout autre philosophe, objective a son tour I’idée de «révolution
technologique» qu’il admire sans borne et 1’érige, par surcroit, en une précondition
de la révolution politique qu’il appelle de ses voeux. Car, chez lui, le niveau
d’évolution des forces productives a la primauté épistémologique desquelles la
technique participe détermine des formes sociales caractéristiques: « Au moulin
a eau», écrit Marx, «correspond la société féodale et au moulin a vapeur, la
société bourgeoise». Lénine perpétuera ce culte de la technique élevée au rang
d’un deus ex machina en langant: «Le communisme, c’est I’électricité plus le
pouvoir des Soviets». Du méme coup, la technique, croit-on, épuise le social, le
configure et lui donne sa vérité. Pergue comme une application de la Raison,
elle se veut garante de ce qu’on appellera le «socialisme scientifique». A
travers la théorie du matérialisme historique, elle devient porteuse d’une pro-
messe, voire d’une responsabilité dans le destin des étres humains. L’histoire
ne présente plus alors que des variations formelles de 1a technicité des objets et
de leur usage social. Le sujet est expulsé du devenir-monde de cette force
productive: «La roue de I’histoire», ajoute Marx, «écrase ceux qui la mettent
en mouvement».

Kostas Axelos (1969) soutient que la position marxienne oscille entre «un
positivisme et un romantisme passionné». La contradiction qu’il y releve, a
juste titre il me semble, réside dans le double langage d’une détermination sui
generis de la technique d’une part, et dans I’invitation faite 2 I’homme de
surmonter son aliénation pour guider «la roue de I’histoire» d’autre part. Certes,
chez Marx, jamais la machine en elle-méme ne fait probléme, mais seulement
’orientation que lui donne le capitalisme. Trotsky (1963) dira que le taylorisme
est mauvais dans un usage capitaliste, mais acceptable dans un cadre socialiste.
C’est admettre, par le fait méme, que le raisonnement reste fonciérement dans
la finalité et que la technique est parfaitement incapable en elle-méme de
déterminer la forme sociale de son utilisation.

Cette perspective sur la technique n’est 1’apanage ni des philosophes
allemands, ni d’un XIXe si¢cle en exubérance d’optimisme. En France, aprés
la Seconde Guerre mondiale, Jacques Ellul non seulement découvre la
remarquable puissance de la fonctionnalité technique, mais il 1a célebre. «Enjeu
du siecle», elle constitue, pour lui, la pierre angulaire du monde moderne.
Contraignante, elle I’est, certes, par sa capacité a infléchir I’action sociale: «La
vérité», écrit Ellul (1977), «est incluse dans la science, et la vérité de la praxis,
c’est la technique purement et simplement». Bien que se situant, au plan
idéologique, en diamétrale opposition a la pensée marxiste, sa position n’en
reconduit pas moins — curieusement — le méme postulat fondamental: celui de
voir dans la technique le facteur déterminant de la société contemporaine.
Libératrice, elle s’en révele également susceptible par la possibilité qu’elle



332 Gilbert Larochelle

comporte, chez lui, de remodeler constamment 1a conduite humaine en fonction
d’une rationalité sans cesse accrue. A cet égard, il partage avec Emmanuel
Mounier I’identification du progrés humain au progrés technique.

Tout a I’opposé de son contemporain Heidegger, qui dénonce 1’agression
faite a la nature et dont la figure de 1’«arraisonnement» sert de paradigme
descriptif, Ellul va plutdt postuler qu’une conjonction est en train de s’instaurer
entre le monde symbolique des étres humains et le milieu physique par le
truchement de ses instruments prométhéens. Erigée en un véritable systéme
auto-référentiel que consacre 1’interdépendance de ses parties, la technique
comporte sa propre légitimité intrinséque. Elle est devenue, selon lui, un réseau
absolu d’objets qui dispense le sacré, mais sans que la justification de ce
dernier ne soit empruntée a des puissance mystérieuses. Cette sorte de
réconciliation entre le sens et 1’objet, entre le culturel et le naturel — telle
qu’exposée dans Ellul (1973) —, fait de 1a technique une «symbolique réelle»!
Pareille apothéose — que salue Gilbert Hottois (1984) — mérite d’ailleurs un
traitement 2 sa juste valeur: il y a plus de vingt ans, Ellul (1969) avait lancé un
appel a la révolution technologique comme «mutation», dit-il, «de notre cerveau
et compréhension du monde», seule solution d’échange aux illusions de la
révolution culturelle et politique.

Cette mutation des cerveaux, la tant admirée révolution microélectronique
des années quatre-vingt en offre, du moins pour plusicurs auteurs, tous les
signes d’une réalisation imminente. Alors que la révolution industrielle aurait
entrainé, selon la lecture qu’en fait André Leroi-Gourhan (1943), un prolongement
de I’énergie musculaire du corps humain avec le machinisme — processus
observable dés 1’ Antiquité avec la fabrication de la lance et de la pierre —,
nombreux sont les auteurs qui soutiennent que la révolution informatique en
cours réaliserait maintenant I’extériorisation du versant intellectuel des humains.
Que I’on pense aux ouvrages, du coté anglophone, de Zbigniew Brzezinski, de
Tom Forester et d’Adam Schaff. C’est également a cette conclusion qu’invite
un ouvrage collectif publié 1980 sous 1’égide du Club de Rome et cherchant a
évaluer I'impact socio-économique de la microélectronique. Dans cette optique,
la révolution industrielle ayant consacré 1’aboutissement d’un lent mais décisif
processus de remplacement de 1a main laborieuse par la machine, elle-méme
construite par analogie a I’organisme humain, la microélectronique extérioriserait
maintenant le versant intellectuel de I’homme.

A deux siecles de distance, I’humain s’objective, c’est-a-dire qu’il se transpose
et se recompose extra-corporellement dans un systeme d’objets singulier: Gilbert
Simondon (1969) dit a cet égard que 1a machine est un «geste humain déposé».
Pareille évidence s’appuie sur un double mouvement: matériel d’abord, puis
spirituel ensuite. Deux soit-disant révolutions, mais un méme anthropomorphisme



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodemne 333

qui transpire jusque dans le vocabulaire quotidien de désignation des objets: ne
parlons-nous pas aujourd’hui de «générations» d’ordinateurs, de leur «mémoire»
et de leur «intelligence» artificielle? Avec, bien siir, une forme sociale
caractéristique qui finalise 1a technique sur ce que Jean-Jacques Wunenburger
(1979) appelle un «syndrome de la félicité», lequel passe par 1’évocation d'une
société ludique et festive, affranchie grice a la microélectronique des tiches
fastidieuses, et dont le rayonnement marquera le haut lieu du progrés humain.
S’y trouve évoquée une société sans frontieres, une société élargie jusqu’a la
mondialité, précisément parce que la révolution microélectronique défait, en
une supréme révolution politique, les barri¢res juridiques des souverainetés
modemnes. S’opere ainsi 1a rencontre des absolus pascaliens entre 1’'infiniment
petit et I’'infiniment grand, entre la microélectronique et la macrocivilisation
universelle, entre les silicon chips et le village global, bref entre le «silico
sapiens» et I’homo universalis. Tout se passe comme si plus petite 1a technique,
plus grand le lien social qui supposément en émerge. Resurgit alors 1’antique
réve hédoniste du bonheur dans une société regénérée ou 1’homo faber réalise
censément la victoire sublime de sa qualité dont Marx lui-méme présumait en
décrivant I’homme comme un “tool making animal”.

3. Révolution technologique et lien social: I’éclatement de la symétrie

En interrogeant le réductionnisme technique dont 1’Occident fait preuve dans
’aventure de la modernité, il faut rappeler, avec Miquel et Ménard (1988), le
fameux mot de Lamartine: «Objets inanimés, avez-vous donc une dme?». Si
I’animisme consiste a préter aux objets une d4me, sinon une volonté humaine,
force est de reconnaitre que le rapport moderne 2 la technique, par certains
aspects, s’y inscrit de plein fouet. Le philosophe Alain disait que le dieu, ¢’est
I’esprit dans la chose. Voir ’esprit dans la chose, c’est effectivement 1’axe
pivotal du mythe et, singuli¢rement, du mythe de la révolution technologique
qui, de la Renaissance a nos jours, s’édifie dans la foulée du congédiement de
Dieu. Une telle perception permet, en outre, de restreindre le monde des objets
a un systtme de sens univoque et indépendant des «états d’ame» «humains,
trop humains» comme dirait Nietzsche justement: c’est 12 ce que Miquel et
Ménard (1988) appellent les «ruses de la technique» dans leur livre du méme
nom. L’esprit dans la chose, c’est aussi, par voie de conséquence, la plus siire
maniere d’escamoter la complexité sociale et la nécessaire prise en compte du
pluralisme interprétatif qu’elle requiert.

Des lors, il serait tentant de faire sacrileége a 1’évidence d’une conception
hiérarchique des sociétés en affirmant qu’il existe de troublantes homologies



334 Gilbert Larochelle

structurelles de fonctionnement entre ces primitives tribus qui, dans des ailleurs
spatialement ou temporellement lointains, entretiennent ces pratiques sociales
animistes et 1’Occident dont le destin est quotidiennement exhibé dans la
matérialité des choses. Comme le remarque Pierre Francastel (1983): «Iln’y a
pas moins d’arbitraire, pourtant, a s’imaginer que les assemblages d’objets et
les conduites humaines refletent autant les commodités et les intentions de la
nature que celles du démiurge». Bien siir, entre le silex et le silicon, il y a des
irréductibilités, c’est-a-dire une différence substantielle dans 1’élaboration et le
raffinement de la médiation instrumentale comme telle. Mais, il n’y a jamais de
lien nécessaire entre 1’outil et les formes sociales de son application, encore
moins de «révolution» susceptible de marquer décisivement le déroulement de
I’histoire par la seule vertu d’une innovation, fiit-elle techniquement remarquable.

La pseudo-symétrie des sphéres du technique et du social ne peut jamais
étre attestée historiquement ni par 1’apparente fulgurance d’une découverte, ni
par ses répercussions. Pas plus qu’il n’y a de génération spontanée en biologie,
les objets ne constituent nullement des créations ex nihilo surgissant sur le mode
révolutionnaire d’un renversement complet. A 1’instar du social, ils n’évoluent
gutre par bonds, par stades, mais plutdt par titonnements indécis dont la
recension révele a chaque moment un devenir ouvert et virtuellement disponible
a I’'investissement d’une pluralité de sens. Francastel en fournit un bon exemple
lorsqu’il écrit & propos du violon: «Il a fallu prés de trois cents ans pour savoir
ce qu’il devait étre et, pendant ce temps, on a fabriqué des instruments variés,
comme on a produit des ocuvres imparfaites du point de vue théorique, mais
parfaitement valables du point de vue esthétique. Combien a-t-il fallu de violes,
de contre-violes, de violes d’amour et de gambes pour arriver a concevoir un
violon! (...) on ne peut pas dire qu’on puisse concevoir d’avance le type
d’instrument qui correspondra a un syst¢me nouveau de signification. (...) au
moment oul I’instrument est parfait», poursuit Francastel, «il disparait».

Bertrand Gille (1978) note également qu’il y a toujours eu «progrés» des
techniques au sens ol des perfectionnements leur furent constamment apportés.
Toutefois, le raccordement de ces perfectionnements au «progres social» s’inscrit
dans ce que Gurvitch appelait des «oeuvres de civilisation» qui, elles, sont
invariablement redevables de constructions imaginaires par lesquelles les étres
humains catégorisent leurs objets en les convoquant dans un univers de sens.
Car le changement technique est en lui-méme parfaitement insignifiant. Méme
ce que I’on nomme les inventions n’a rigoureusement aucune importance:
seuls les usages sociaux de ces découvertes, a savoir les finalités attribuées aux
objets ont pertinence, puisqu’elles permettent de décréter a posteriorila valeur
sociale de telle ou telle technique. Par exemple, Lewis Mumford (1950) écrit
que les principales techniques ayant contribué a fagonner 1’Occident existaient



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 335

déja dans d’autres cultures: le papier, la poudre a canon, le pendule, les
mathématiques, la chimie, etc. Mais, la récupération de ces moyens techniques
ne s’est effectuée en Europe qu’a travers leur mise en demeure dans un systeme
de sens. Et, de 13, put apparaitre la découverte d’un usage spécifique a partir
duquel ils ont acquis une importance sociale. La poudre a canon en Chine, c’est
I’instrument d’un désir de flamboyance qui pouvait s’accomplir dans des feux
d’artifice. En Occident, c’est la redoutable puissance des premiers canons qui,
des 1492, permit aux Espagnols de repousser les Maures. Une méme invention
diamétralement opposée dans les usages sociaux auxquels elle donna lieu,
mais dont la portée sociale dépend de 1a cosmovision que les étres humains y
greffent. Qu’aurait été le papier sans I’imprimerie de Gutenberg qui facilita
une diffusion élargie de 1a Bible et la possibilité d’une popularisation de son
contenu?

En somme, les inventions techniques ne peuvent en elles-mémes révolutionner
le social, puisque c’est au niveau de ce dernier que se joue leur devenir.
Combien de découvertes dans 1’histoire ont été techniquement trés sophistiquées
mais oubliées parce que les hommes ne leur ont pas trouvé un mode d’emploi
socialement acceptable? Mumford laisse croire — a tort il me semble — que le
sens fait nécessairement partie d’une technique. Raisonnement qui revient a
imputer a la matiére une rationalité, univoque au surplus, bref a2 ramener la
pluralité virtuelle des perpectives a I'unité universelle de I’ordre de monde.
Encore une fois, ’origine, technique en 1’occurrence, devient le versant matériel
d’un «mythe fondateur» qui, par la seule vertu de sa pseudo-symétrie au social,
peut a tout moment servir de caution au «mythe des peuples fondateurs»! La
technique n’est donc pas ontologiquement investie d’un droit sacré a disposer
d’elle-méme. Dans son ouvrage, Oswald Spengler (1969) remarque qu’elle ne
saurait étre «finalisable» sur I’homme, puisqu’elle ne constitue pas une spécificité
humaine: plusieurs espéces animales déploient aussi des instruments comme
médiation de leur activité dans ’environnement. Le mode d’utilisation est,
selon lui, I'unique facteur de différenciation du bipéde a ce chapitre. Et il
permet a ce dernier de relever sa «condamnation au sens» — comme disait
Merleau-Ponty — en insérant le monde des objets dans un réseau de croyances
sur le devenir des choses.

A cet égard, la «révolution industrielle» demeure le parangon de tous les
mythes fondateurs de la révolution technologique. Méme si personne ne peut
arriver a en dater I’origine autrement que par des allusions évocatrices fluctuant
entre 1750 et 1850, elle ne reléve pas en elle-méme de ce que 1’on peut appeler
un événement, mais plut6t de 1’idée que 1’on décide de s’en faire. Elle n’a pas
d’existence propre en dehors des critéres que 1’observateur décide de choisir
pour décréter significatifs les faits qu’il découpe et les relations qu’il sélectionne



336 Gilbert Larochelle

avec d’autres faits en vue de les rendre «révolutionnaires». Le célébre engin de
monsieur Watt dont 1’'usage industriel débute autour de 1785 est tout autant,
sinon davantage, déterminé que déterminant: la nouvelle conception de la
nature, le désir de rationalisation de 1’activité humaine, la division sociale du
travail, I'utilitarisme entourant la perception des connaissances scientifiques
furent des préalables essentiels sans lesquels le machinisme serait demeuré une
alchimie d’ingénieur. Et a leur tour, ces mémes conditions d’émergence de la
dite technique dépendent d’un processus pluri-séculaire qui se manifeste par
I’essor des villes, par 1a mise sur pied des fabriques, par 1’avénement d’une
classe marchande, par le commerce et quoi d’autre encore. Les déterminants
sociaux ultimes se perdent toujours dans la nuit des temps!

Si1’on se fie A Maurice Daumas (1962), la révolution industrielle se déroulerait
sur un long parcours qui irait des moulins a vents que Voltaire admirait tant aux
premiers métiers a tisser mécaniques. Si I’on s’en remet a Jean Gimpel, elle se
manifesterait dans la transformation de procédés artisanaux en un véritable
réseau technique permettant une exploitation systématique de la nature. Et ce
phénomene se serait produit dés le Moyen-Age; par exemple, ce que 1’on
appelle aujourd’hui I’ Angleterre disposait de plus de 6,000 moulins 2 eau au
tournant de 1’an mille. Ainsi, Gimpel (1975) a écrit un livre audacieusement
intitulé: La révolution industrielle au Moyen-Age.

Le choix des critéres constitue néanmoins la véritable révolution qui spécifie
la désignation des objets absolus. Cette opération ne peut s’effectuer qu’a
travers I’incontournable médiation d'un modele social qui, délimitant les critéres
a prescrire et a proscrire, ressortit au fond a une vue de 1’esprit fonciérement
redevable d’un imaginaire. La pseudo-révolution industrielle est tout autant,
sinon davantage, I’expression d’un symbolisme inédit que celle d’une réalité
élue par des acteurs intellectuellement disponibles, voire prédisposés a y lire
I’expression d’un nouvel épistémé. Et parce que fonci¢rement symbolique, elle
ne résiste pas a I’expérimentation empirique, fusionnant en un amalgame
métaphorique des domaines a priori distincts, des éléments disparates, des
contextes différenciés, des choses et des non-choses, des objets (techniques) et
des finalités (sociales). Analyser intellectuellement la notion de révolution
technologique, c’est montrer comment des acteurs s’y prennent pour tenter
d’interpeller 1’objet technique afin d’y découvrir, dans un rapport de similitude
imaginaire, 1’improbable lien social qui puisse confirmer ’unité entre le monde
humain et la matiére, ainsi magiquement réconciliés. La productivité symbolique
de la technique en fait ainsi aujourd’hui un domaine-carrefour des valeurs de la
modemité — comme 1’a montré Max Weber (1967).



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 337

Au-dela de la dimension symbolique, tout changement, pour se faire accepter
socialement, doit étre présenté comme 1’émanation d’une volonté indépendante
des hommes. De nos jours, la plupart d’entre eux sont exhibés comme une
conséquence inévitable du progrés technique. Cette croyance n’est pas sans
procurer une indéniable rentabilité sociale aux élites dans leur effort de
dissimulation de leurs choix politiques et de fagonnement des croyances
collectives. A cet égard, Jacques Zylberberg (1986) écrit: «Toute croyance,
toute oeuvre de civilisation doit nécessairement s’inscrire dans les balises placées
par les é€lites de ces systemes (centraux), pour pouvoir accéder a I’histoire et a
la 1égitimité institutionnelle, voire tout simplement a I’opinion publique». Toute
révolution, fiit-elle supposément technologique, peut étre comprise, dans cette
veine, comme une concrétisation singuliére de nouvelles relations entre des
forces sociales par lesquelles se définissent une cohésion structurelle entre les
acteurs, une stratégie de reproduction des normes socialement admises et une
pratique de régulation de la conduite d’autrui. Par exemple, 1’'usage de la
pseudo-révolution microélectronique en cette décennie par les élites
conservatrices au pouvoir ne procéde-t-elle pas d'une ambition sous-jacente de
refondre globalement un échiquier social passablement ébranlé par la crise?

Toute révolution technologique exprime non un lien social caractéristique
comme le pensent les modemnes, mais une sorte de modele (imaginaire) dont
I’efficacité sociale «révele en voilant et voile en révélant» comme disait Gurvitch
au sujet du symbole. Car on ne récolte pas le sens du monde comme un fruit
mir qui attendrait d’étre cueilli. Que I’on ait renoncé au Grand Sens de 1’histoire,
a la Raison capable d’amener le social a raison, c’est-a-dire a elle-méme, ne
veut pas dire que I’on puisse se dispenser de recourir a I’'imaginaire par lequel
les choses prennent sens. La localité culturelle et sociale au sein de laquelle la
notion de révolution technologique acquiert une pertinence sociale parait plutot
tributaire de ce que Franco Ferraroti (1984) appelle la «combinaison d’amiante»
d’un référentiel. Que les théoriciens de la postmodemité s’affairent actuellement
a secouer la torpeur du monisme des interprétations caractéristiques de la
modemité ne veut pas dire pour autant que la chute des idéaux contemporains
doive étre lue comme le signe de leur disparition. A cet égard, il faut toutefois
constater que les modemistes et les postmodemistes reconduisent le méme
statut positiviste de 1a technique, dans les deux cas réifiée, substantifiée dans
une choséité sans partage. Car, I’effritement des corpus normatifs constituant
le monde modeme conforte davantage qu’entrave la potentialisation de la
technique comme objet absolu.



338 Gilbert Larochelle

4. Conclusion: le désenchantement postmoderne et I’invariance du
statut de la technique

L’esprit de 1a modernité s’est donc objectivé dans un rapport toujours singulier
entre une forme sociale particuliére et un mode d’instrumentation caractéristique:
le social et le technique ont €té€ interprétés comme ayant partie liée dans une
complicité que les auteurs, qu’ils soient de gauche ou de droite, reconduisent
comme allant de soi. L’épopée moderne exhibe ainsi une raison théorique qui
ne s’associe a I’histoire humaine que pour mieux s’admirer. Le social lui sert
de miroir et la technique en prouve I’efficacité: I’équivalence présumée entre
ces deux ordres de phénomenes vient garantir la validité de la représentation
par I’identité entre le signifiant et le signifi€. Que la Raison ait été sublimée
dans les objets ne constitue nullement le contraire de 1’idéalisme, mais son
indispensable complément. Au plan philosophique, I’'idéalisme allemand, de
Hegel jusqu’a Nietzsche, s’est construit autour de 1’espoir de faire se réfléchir
I’'unité de 1a connaissance et celle des choses. Le désir de surmonter la diversité
des apparences allait conduire, un jour, au terme du déploiement rationnel, a
une meilleure compréhension de 1’homme, de la nature et de la société. La
Révolution frangaise — modele allégorique de désignation de toutes les révolutions
technologiques — est venue lui ajouter un projet d’émancipation de grande
envergure: la science devait y étre la maitresse d’oeuvre dans la libération de
I’humanité.

Au plan sociologique, 1’dge industriel a fait de I’homme le miroir de sa
production dans 1a mesure ou sa valeur d’échange dans la société n’est devenue
que I’objectivation de son travail, de ses instruments, bref de sa valeur d’usage.
La technique comme signe y exergait une fonction référenticlle de qualification,
mais aussi de réduction de I’univers social. Elle fut pergue comme une extension
de la main humaine, ouvriére de la Raison, rassemblant les objets dans le
marché, les sujets dans la nation. Les oppositions idéologiques ne font que
nuancer les voies de réalisation du sens de I’histoire. Tout ceci paint une image
exaltante de la modemité qui s’esquisse dans cet arrachement héroique au local
et a I’archaique pour atteindre 1I’horizon transparent de I’'universalité et 1’harmonie
de son consensus.

Les postulats qui supportaient cette représentation ne sont plus pris pour
une évidence de nos jours. Le vocable postmodemnité sert a désigner cette
rupture. Tout au plus, peut-on y voir une commodité didactique a usage restreint,
un «mode d’interrogation» (Calinescu, 1985) des objets sociaux qui mérite
d’étre considéré plut6t avec circonspection qu’avec une prétention heuristique.
Et la fissure ainsi opérée semble s’agrandir constamment dans la foulée des
préoccupations suivantes qui servent de programme intellectuel: a) critique du



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 339

réalisme épistémologique, c’est-a-dire de I’expérimentation comme unique
inducteur du savoir qui s’est édifi€ sur le congédiement des dieux; b) refus du
réductionnisme pour faire place a I’'idée de complexité et a 1’acceptation du
désordre; c) renonciation a la totalité¢ dans le champ des connaissances autant
que dans celui du domaine des représentations sociales; d) reconnaissance de la
quotidienneté plutét que la seule valorisation de 1’esprit révolutionnaire de
I’ Aufkldrung, quelle qu’en soit 1a sphére d’application. Ces nouvelles orientations
ont pour conséquence de désarticuler la raison 2 la science.

De maniére parallele, sinon consécutive a 1’éclatement des fondements
normatifs du projet moderne, les liens sociaux contemporains semblent perdre
leur principe d’unité, voire d’unification de ses membres. Les déterminismes
de I’action sociale — Progres, Science, etc. — ne cadrent plus avec la logique
effective d’interpellation de la grande communauté objectivant I’Esprit Absolu
dans les structures de 1’Etat-Nation. Plusieurs auteurs s’accordent en effet pour
dire, aprés Hannah Arendt, que les pratiques sociales sont plus que jamais
dispersées en une multitude d’expériences diverses qui ne se laissent plus
intégrer par I’identification a des th¢mes qui les dépassent. Dans cette veine,
Lyotard signale que 1’heure est aux déterminismes locaux et le sociologue
Maffesoli recourt, pour sa part, au concept de «néo-tribalisme» pour décrire les
formes de la vie sociale.

Eu égard a ce déclin des grandes aspirations, fussent-clles inspirées par le
libéralisme ou le marxisme, quels critéres restent-t-ils pour donner un sens a
I’action humaine? Le grand paradoxe de I'heure, c’est que, en dépit de la
«chute des récits», la technique conserve la méme puissance effective de
potentialisation de la rationalité, la méme force d’accomplissement d’un fatum
dont elle serait, désormais, la seule incarnation. Elle seule peut dorénavant
offrir 1’équivalent fonctionnel d’une référence, puisque plus rien ne subsiste,
selon Lyotard, pour juger de ce qui est vrai et de ce qui est faux. Devant le
scepticisme ambiant, du moins tel que véhiculé par les théoriciens du
désenchantement postmoderne, il n’y aurait lieu et place que pour la retention
d’une pragmatique du sens ot la technique, bien que débarrassée de la visée
eschatologique modeme, n’en continuerait pas moins sa course, sans autre
finalité que la sienne. La ruine de la philosophie, notamment de ses fonctions
spéculative et émancipatrice, libérerait 1a technique de toute contrainte culturelle,
de telle sorte que le seul critére admis aujourd’hui serait celui de 1a performativité.
Heidegger et Ellul, bien que leur pensée respective soit située a des kilometres
de distance idéologique, proposerent tous deux cette idée, bien avant Lyotard
(1979), que 1a technique constitue un inducteur nouveau qui, se suffisant a lui-
méme, se substitue non seulement aux récits, mais a la politique (Janicaud,
1984). Les prémisses des Lumiéres vacillent, mais leurs conséquences perdurent



340 Gilbert Larochelle

dans I’objectivation technologique: telle est aussi I’argumentation du philosophe
allemand Arnold Gehlen (Habermas, 1987).

Dans ce contexte, le statut de la technique, voire des «révolutions techno-
logiques», ne change nullement, puisque c’est toujours la méme catégorie
idéologique qui survit a2 son désarrimage avec les fables sociales dont les
cultures sont des produits. Or, c’est précisément parce que la technique se fait
oublier comme fiction, comme modele culturel occidental, qu’elle dispose
d’un singulier pouvoir de légitimation pour structurer 1’histoire et 1’opinion
publique. Le projet moderne suggere qu’elle est une «pure réalité», alors que
son existence a toujours été fondée sur des critéres ultimes qui, en dernier
ressort, sont intersubjectifs.

En somme, ’entrée en désuétude de la notion de «révolution politique»
comme prise en charge radicale de 1’avenir ne semble pas avoir encore sonné le
glas de son équivalent dans la sphére de la technique. Sans prétendre avoir fait
un traitement analytique exhaustif de la notion de révolution technologique, il
n’en demeure pas moins que son histoire est située socialement et historiquement,
de méme que son usage comporte des intéréts sociaux en jeu. La charge d’absolu
qu’elle comporte ne s’impose pas dans 1’horizontalité de la société. Que cet
absolu provienne de 1a métaphysique ou de la physique, de 1’alchimie ou de la
chimie, de I’objet ou du sujet, ne change rien a I’effet 1égitimateur qu’il entraine.
L’attrait de 1’'idée de complexité n’est-il pas de permettre de tromper 1a séduction
du simple pour montrer que la réduction au sens unique n’est jamais politiquement
neutre?

BIBLIOGRAPHIE

AXELOS Kostas (1969), Marx, penseur de la technique, Paris, Minuit.
BACON Francis (1983), La nouvelle Atlantide, Paris, Payot.

BERTING J., MILLS S. C. et WINTERSBERGER H. (sous la direction de) (1980), The Socio-
economic Impact of Microelectronics, New York, Pergamon Press.

CALINESCU Matei (1985), “Postmodernism and Some Paradoxes of Peridiozation” in
Approaching Postmodernism (sous la direction de Douwe Fokkema & Hans Bertens),
Amsterdam-Philadelphia, John Benjamins Publishing Company, pp. 239-254.

CAMPANELLA Thomasso (1972), La Cité du soleil, Paris, Droz.

DAUMAS Maurice (1962), L’ histoire générale des techniques, Paris, P. U. F.
DESCARTES René (1961), Discours de la méthode, Paris, Vrin.

ELLUL Jacques (1990), La technique ou I’ enjeu du siécle, Paris, Economica.
ELLUL Jacques (1977), Le systéme technicien, Paris, Calmann-Lévy.
ELLUL Jacques (1973), Les nouveaux possédés, Paris, Fayard.

ELLUL Jacques (1969), Autopsie de la révolution, Paris, Calmann-Lévy.



Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmodeme 341

FERRAROTI Franco (1984), Une théologie pour athées, Paris, Méridiens.
FRANCASTEL Pierre (1983), L’ image, la vision et I'imagination, Paris, Denoél/Gonthier.
FOUCAULT Michel (1969), Archéologie du savoir, Paris, Gallimard.

GILLE Bertrand (1978), L’ histoire des techniques, Paris, Gallimard.

GIMPEL Jean (1975), La révolution industrielle au Moyen-Age, Paris, Seuil.

GUSDOREF Georges (1974), Introduction aux sciences humaines, Paris, Orphys.

HABERMAS lJiirgen (1987), The Philosophical Discourse of Modernity, Cambridge, The MIT
Press.

HOTTOIS Gilbert (1984), Le signe et la technique, Paris, Aubier.

JANICAUD Dominique (1984), La puissance du rationnel, Paris, Gallimard.

KOYRE Alexandre (1973), Du monde clos a I’ univers infini, Paris, Gallimard.
LEROI-GOURHAN André (1943), L' homme et la matiére, Paris, Albin Michel.

LYOTARD Jean-Frangois (1979), La condition postmoderne, Paris, Minuit.

LYOTARD Jean-Frangois (1988), L' inhumain, Paris, Galilée.

MAFFESOLI Michel (1988), Le temps des tribus, Paris, Méridiens-Klincksieck.

MIQUEL Christian et MENARD Guy (1988), Les ruses de la technique, Montréal, Boréal.
MORE Thomas (1982), L' utopie, Paris, Editions sociales.

MUMEFORD Lewis (1950), Technique et civilisation, Paris, Seuil.

NIETZSCHE Friedrich (1974), Généalogie de la morale, Paris, Union Générales d'Editions.
SIMONDON, Gilbert (969), Du mode d’ existence des objets techniques, Paris, Aubier-Montaigne.
SPENGLER Oswald (1969), L' homme et la technique, Paris, Gallimard.

TOURAINE Alain (1984), Le retour de I’ acteur, Paris, Fayard.

TROTSKY Léon (1963), Terrorisme et communisme, Paris, Union générales d'Editions.
WATZLAWICK Paul (1978), La réalité de la réalité, Paris, Seuil.

WATZLAWICK Paul (1988), L’ invention de la réalité, Paris, Seuil.

WEBER Max (1967), L’ éthique protestante et I’ esprit du capitalisme, Paris, Plon.
WUNENBURGER Jean-Jacques (1979), L’ utopie ou la crise de I'imaginaire, Paris, Delarge.

ZYLBERBERG Jacques (1986), «Microscopie et macroscopie des masses» in Masses et post-
modernité (sous la direction de Jacques Zylberberg), Paris, Méridiens-Klincksieck.






	Mythe de la révolution technologique et désenchantement postmoderne

