
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 16 (1990)

Heft: 3

Artikel: Kommunikation über Risiken : eine Theorie-Skizze

Autor: Markowitz, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Sozdol./Rev.suisse sociol., 3 (1990) 385—420 385

KOMMUNIKATION ÜBER RISIKEN
EINE THEORIE-SKIZZE

Jürgen Markowitz, D-4250 Bottrop-Kirchhellen

1. Risiko, Sinn und Evolution

Darf man über Risiken in einem verallgemeinernden Sinn sprechen? Muster:
„Risiko-Gesellschaft" (Beck, 1986). Oder hat man immer erst anzugeben,
welches Risiko je konkret gemeint ist? Besagt es etwas über unsere Gesellschaft,
daß in den einzelnen Lebcnsbcreichcn beträchtliche Risiken eingegangen werden?
Oder spricht diese Tatsache nur für sich selbst, weil alles Leben schließlich
riskant ist? Bedeutet sie vielleicht nur, daß man sich in bestimmten Bereichen
oder gegenüber bestimmten Personen und Institutionen halt vorsichtig zu
verhalten habe? Was beweist eine tatsächlich realisierte Gefährdung, zum
Beispiel ein GAU? Wofür wäre das ein Indiz? In welchem Rahmen hätte man es

zu interpretieren? „Es bleibt fraglich", so formuliert der Philosoph Peter
Slotcrdijk (1989,119), „ob ein Unfall wie der von Tschernobyl in der Zurechnung
zu einem Täter aufgehen kann. Ist Tschernobyl, von den betriebstechnischen
Aspekten und allgemeinen Pannenrisiken abgesehen, nicht auch auf eine
anonyme und nicht zurechenbare Weise ein Resultat von epistemologischen und
soziokulturellcn Entwicklungen, die, auf jahrtausendc alten Prämissen aufbauend,

in Nukleartcchnologie münden?"

Slotcrdijk vermutet offenbar eine gleichsam inhärente Risiko-Entwicklung.
Wenn man sich von diesem Gedanken anregen läßt und die von ihm ausgehenden

Assoziationen zu prüfen versucht, wird man sich nach einem Bezugspunkt
umsehen müssen, der so allgemein konzipiert ist, daß er als basale Komponente

für alle Bereiche des sich (riskant) entwickelnden gesellschaftlichen
Lebens angesehen werden kann. Ein Hinweis für die Suche nach solch einem
Bezugspunkt findet sich vielleicht in dem Faktum, daß nicht nur risikobezogenes,
sondern alles menschliche Verhalten sich auf bestimmte Weise zu orientieren
versucht. Die dynamische Struktur, die dem Verhalten Oricntiemng geben
soll, wird üblicherweise mit dem Ausdruck „Sinn"1 belegt. Man kann deshalb
versuchen, die gesamte menschliche Geschichte als einen Prozeß zu beschreiben,

in dem der Gebrauch von Sinn evoluiert. Man benötigt, wenn man das

Problem so faßt, begrifflich-analytische Mittel, die ein Nachzeichnen

1 Grundlegend dazu Luhmann (1984, 92-147). Siehe auch Eberle (1984), Habermas (1985,
426-445).



386 Jürgen Markowitz

evolutionärer Etappen gestatten, oder - ganz allgemein gesagt - die zu bestimmen

erlauben, in welchen elementaren aber zugleich evoluicrbaren Formen
sich der Gebrauch von Sinn vollzieht. Eine mögliche Antwort: durch
Unterscheidungen, also durch die Entwicklung und Handhabung von Differenzen.2
Ich möchte versuchen, die Grundstruktur der sich so ergebenden heuristischen
Möglichkeiten in einigen ersten Strichen zu skizzieren.

1.1 Wirklichkeit und Möglichkeit

Wahrscheinlich hat dieser ganze gigantische evolutionäre Prozeß mit der
„Erfindung" einer einzigen Unterscheidung begonnen. Vieles spricht dafür, daß

die uns heute prägende Kultur ihren evolutionären Anfang nahm, als
Menschen sich daran gewöhnten, ihre Welt mit Hilfe der Unterscheidung zwischen
Wirklichkeit und Möglichkeit zu beobachten. „Diese Grunddifferenz, die in
allem Sinnerleben zwangsläufig reproduziert wird, gibt allem Erleben
Informationswert. Im Fortgang des Sinngebrauchs stellt sich heraus, daß dies
und nicht das der Fall ist; daß man so und nicht anders weitercrlcbt, kommuniziert,

handelt; daß die Verfolgung bestimmter weiterer Möglichkeiten sich
bewährt oder nicht bewährt. Es ist die Grunddifferenz zwischen Aktualität und

Möglichkeitshorizont, die es ermöglicht, Differenzen zwischen den offenen
Möglichkeilen zu redifferenzieren; sie zu erfassen, zu typisieren, zu schematisieren

und der dann folgenden Aktualisierung Informationswert abzugewinnen"

(Luhmann, a. a. O., 111 f.).

Wenn diese Unterscheidung erst einmal vertraut ist, dann kann man die
Differenz von Wirklichkeit und Möglichkeit in einer ungemein flexiblen Weise

handhaben. Man kann sie zum Beispiel mit anderen Differenzen überformen.
Man kann etwa in einem religiösen Sinn Wirklichkeit als Diesseits und
Möglichkeit als Jenseits begreifen. Man kann Aktuelles als schlecht und Potentielles

als gut auslegen - oder umgekehrt - und so zu moralischen Imperativen
gelangen. Man kann Wirkliches für ungerecht halten und Möglichkeiten als

gerecht entwerfen und daraus politische Zielsetzungen gewinnen. Oder man
orientiert sich ökonomisch und codiert Wirklichkeit als Knappheit und kontrastiert
mit der Möglichkeit des Überflusses usw.

Evolutionär folgenreiche weitere Schübe dürften entstanden sein, als es

sich im alltäglichen Leben durchsetzte, eine höchst praktische Unterscheidung,

2 Als erkenntnistheoretische Grundlage für das Arbeiten mit Unterscheidungen gilt heute
allgemein Spencer Brown (1972). Als Reaktion der allgemeinen Systemtheorie siehe etwa
Varela (1975,5-24). Die Rezeption der soziologischen Systemtheorie beginnt mit Luhmann
(1984,63,114, passim). Unabhängig von dieserEntwicklung, vielmehrmit phänomenologischer
Fundierung Markowitz (1986, 86, 100, 102-105, passim).



Kommunikalion über Risiken 387

nämlich die Differenz von Mittel und Zweck3 auf das Dual von Wirklichkeit
und Möglichkeit zu projizieren. Wenn eine Kultur sich daran gewöhnt, Aktuelles
als Mittel und Potentielles als Zweck auszulegen, dann gerät alles in Bewegung.

Dann bleibt gewissermaßen kein Stein auf dem anderen. Dann kann
alles, was ist, seinen scheinbar naturwüchsigen Eigenwert verlieren und in den
Dienst eines potentiellen Anderen gestellt werden. Es dürfte diese Auslegung
gewesen sein, die dann alles weitere veranlaßt hat.

Rationale Orientierung nutzt die grundlegende Differenz von Wirklichkeit
und Möglichkeit auf zweifache Weise: Sie verfährt zunächst selektiv, indem sie
aus dem Bereich des Möglichen von Fall zu Fall dieses und nicht jenes
auswählt. Die Orientierung verfährt sodann rational: Sic überprüft den Bereich des

Wirklichen und sucht im Aktuellen die Instrumente, die sich dazu eignen
könnten, als Mittel zum Zweck der Verwirklichung des sonst nur Möglichen
zu dienen.

Was daraus folgt, wenn sich diese unerhört folgenreiche Art der Orientierung

unaufhörlich weiter forciert, zeigt sich uns seit mindestens zwei Jahrzehnten
in aller Deutlichkeit: Wenn sich selektive Flaltungen gegenüber dem Möglichen
zu Spezialisiemngen verdichten und wenn der rationale Zugriff alles Wirkliche
als Mittel zum Zweck auslegen kann, dann entsteht im Verlauf der Geschichte
eine Effizienz, die lange Zeit als Fortschritt4 beschrieben wurde, vor der uns
inzwischen aber angst und bange wird.5

Vielleicht wäre alles gar nicht so dramatisch geworden, wenn der Gebrauch
von Sinn auf die Köpfe der Menschen begrenzt geblieben wäre. Da sich aber
herausstellte, daß der Zusammenhang von Wirklichem und Möglichem in
seinen diversen differentiellen Modifikationen sich durch Zeichen- und Symbolbildung6

festschreiben läßt, konnte Sinngebrauch nicht nur gegenständlich-
experimentell, sondern durch Ausbildung von sprachlich verwendbarer Symbolik
auch hypothetisch-abstrakt vollzogen werden. Komplexe, erfahrungsdurchtränkte
Entwürfe mit dem Dual von Wirklichkeit und Möglichkeil blieben nicht an die

3 Grundlegend dazu Luhmann (1973). Zur Bedeutung von Zwecken fürdiekonkretepersönliche
Ilandlungsorientierung siehe Markowitz (1979, 118-125).

4 Vergl. zur Semantik des Fortschritts etwa Bloch (1970, 118 ff.), Conze (1979, 351-423),
Gumbrecht (1978, 93-131), Hahn (1985, 53-72), Huber (1990, 39-49), Illich (1978),
Kallscheuer(1983),Koselleck(1979,351-353), (a. a. O., 363—423), Lübbe(1983),Luhmann
(1987, 49-66), Meyer-Abich und Schefold (1981), Meier (1979, 353-363), Schremmer
(1973,433 ff.).

5 „Das Doppelgesicht des .Selbstvernichtungsfortschritts' bringt... Konflikte hervor, die die
gesellschaftliche Rationalitatsbasis - Wissenschaft, Recht, Demokratie-in Zweifel ziehen",
so Ulrich Beck (1989, 3-13).

6 Cassircr(1985).



388 Jürgen Markowitz

Grenzen des je einzelnen Bewußtseins gebunden. Sie konnten - möchte man
fast sagen - semantisch explodieren. Die Entwicklungsgeschichte des
Gebrauchs von Sinn machte sich frei von der Spannweite des einzelnen Bewußtseins.

Wenn man diesen Prozeß überhaupt noch mit dem Bild eines tragenden
Grundes interpretieren will, dann allenfalls mit paradoxen Kollektiv-Singularen
nach dem Muster von Gattung, absolutem Geist, Klasse usw.

1.2 Die Evolution hat Icein Subjekt

Solche Verlegenheits-Deutungen überzeugen inzwischen jedoch nicht mehr.
Solange man sich - unter dem Titel „Geschichte"7 - noch mit der Evolution
des Sinngebrauchs identifizieren konnte, so lange vermochte es zu scheinen,
als beruhe der große historische Prozeß auf menschlichem, also auf
individuierbarem Wünschen und Wollen. Doch inzwischen ist zunehmend
deutlich geworden, daß der ehedem als Fortschritt gelobte Gang der Dinge sich
auch jetzt noch immer weiter entwickelt, obwohl er „keine Mehrheit" mehr
hat. Immer mehr Menschen dämmert, daß ihr bisheriges Einverständnis mit dem

gesellschaftlichen „Fortschritt" nicht die Ursache dieses Fortschreitens war. Jetzt,
da man die Bremse treten möchte, weil die Risiken der Entwicklung sich
immer deutlicher zeigen, jetzt also muß jeder erkennen, daß die sozio-kulturel-
le Evolution weder Bremsen noch Türen zum Aussteigen hat. Es wird immer
klarer: Wir sind nicht die Subjekte dieses Entwicklungsprozesses. Die Evolution
kennt keine sie tragenden Subjekte;8 sie trägt sich selbst.9 Mehr noch: Wir
verfügen nicht einmal über eine angemessene Deutung dieses Prozesses. Wie
sollen wir ihn dann aber so beeinflussen können, daß wir die Risiken in den

Griff bekommen?10

7 Siehe zum Beispiel Welsch (1988).

8 „Wir lösen immer Evolution aus - oft gerade dadurch, daß wir sie verhindern wollen" (van
den Daele, 1990, 48 f.).

9 Peter Sloterdijk (a. a. O., 143) beschreibt „die Kinetik des modernen Prozesses als aktiven
Absturz in die Selbstläufigkeit ..." und meint, „wir beobachten mit einer Ratlosigkeit, die
eherUrvölkern als Spälkulturen anstünde, wie aufder Passivseite des modernen Alleskönnens
ein Zeitalter der zweiten Hilflosigkeit heraufzieht" (a. a. O., 126).

10 „Mit der frage nach der Lernfähigkeit der Gattung wird der kritische Punkt berührt: die
Menschheit ist a priori lembehindert, weil sie kein Subjekt ist, sondern ein Aggregat. Wenn
wir von ,der Menschheit ' reden, so bilden wir einen Allgemeinbegri ff, der nur als allegorisches
Subjekt durch spekulative Sätze geistern kann-Sätze, von denen das Zeitalterder Aufklärung
einen sorglosen Gebrauch gemacht hatte. Was heute als Kritik des aufklärerischen
Univcrsalismus erscheint, ist in der Sache der Übergang vom Stadium der humanistischen
Gattungsallegorie in das einer harten Ökologie lokaler Intelligenzen. Diese Ökologie beginnt
erst nach vollzogcnerEinsicht, daß die Menschheit kein Ich hat, keine intellektuelle Kohärenz,
kein zuverlässiges Wachheitsorgan, keine lernfähige Reflexivität, kein identitätsstiftendes



Kommunikation über Risiken 389

Man kann das alles natürlich auch anders sehen, vor allem dann, wenn man
den hier vorgeschlagenen „abstrakten" Adressaten - Evolution - nicht recht

mag. Wer nach einem konkreteren Adressaten für seine Bedenken gegenüber
dem Gang der Dinge sucht, der kann zum Beispiel solche kompakten Gebilde
auswählen wie etwa den Staat. Interessant ist es zu beobachten, auf welchem
Weg man sich die staatliche Problemlösung vorstellt. Gefragt ist üblicherweise
einfach mehr aus dem Repertoire traditioneller politischer Regulierungsmaßnahmen,11

also mehr Gesetze, mehr öffentliche Gelder, mehr Administration,
mehr Regulierung.

Solche Vorstellungen führen zu Folgerungen, die das Problem verschärfen,
anstatt es bchandelbar zu machen. Sie lenken von der eigentlichen Besonderheit

und Neuartigkeit gesellschaftlicher Entwicklungen der letzten Jahrzehnte
ab. Wir müssen heute registrieren, daß weder die Politik die erforderlichen
Integrations- und Steuerungsfunktionen übernehmen kann, noch sonst irgendeines

der einzelnen Teilsysteme hochentwickelter Gesellschaften dazu in der
Lage ist (Luhmann 1986). Das politische System wäre völlig überfordert, wollte

man im Emst von ihm erwarten, es könnte die Risiko-Problematik aller
anderen Teilsysteme - der Wirtschaft, der Wissenschaft usw. - abarbeiten.

Erwartungen dieser Art haben die Eigentümlichkeit, sich lernunwillig zu
gebärden: sie korrigieren sich auch im Angesicht widersprechender Realitäten
nicht, sondern reagieren mit Kritik. Griffiger und auflagenträchtiger Slogan:
„Staatsversagen", so zum Beispiel im Titel eines Buches von Martin Jänicke
(1987). Selbst die unfruchtbaren Erfahrungen mit dieser Art Semantik werden
von dieser Semantik jedoch nicht zum Anlaß genommen, die eigenen Prämissen

zu überprüfen. Vielmehr wird das Kriük-Prinzip einfach wiederholt: Der Staat
ist zu kritisieren, weil die Kritik an ihm nichts nutzt. Das Résumé steht im
Untertitel des Buches: „Die Ohnmacht der Politik in der Industriegesellschaft".
Man reagiert mit Kritik auf die Wirkungslosigkeit der Kritik und bleibt
erstaunlicherweise dabei, im ganz und gar überforderten Staat auch weiterhin
den Adressaten seiner Bemühungen zu sehen.

Und was kommt dann? Ohnmacht oder Zynismus? Larmoyanz? Resignation

oder Gewalt? Weder die Wissenschaft, noch die Religion, weder die Kunst,
noch die Familie - man könnte diese Aufzählung fortsetzen und müßte ernüchtert

registrieren: keines der gesellschaftlichen Teilsysteme ist in der Lage, die
Risiken der modernen Gesellschaft sozusagen im Auftrag der Gesellschaft zu

gemeinsames Gedächtnis". (Sloterdijk, a. a. O., 116). In einer Fußnote fügt Sloterdijk hinzu:
„Alle diese Negationen gelten historisch: bisher nicht. Es bleibt abzuwarten, ob aus der
Wahrnehmung dieser Mängel ein Äquivalent für das bisher Fehlende entstehen kann".

11 Die Kritik an dieser Haltung formuliert Helmut Willke (1989,11, passim).



390 Jürgen Markowitz

kontrollieren und zu regulieren. Das Risiko-Problem läßt sich nicht delegieren.
Es läßt sich auch nicht ausdifferenzieren. Es ist ein Problem der Gesellschaftfür
die Gesellschaft. Man kann es deshalb auch nur aufder Ebene der Gesellschaft
und nicht auf der einzelner ihrer Teilsysteme lösen - wenn es sich überhaupt
lösen läßt, woran manche auch bedeutende Köpfe zweifeln.

2. Risiko und Gesellschaft

Aber was ist das: die Gesellschaft? Wo findet man sie? (Fuchs, 1991, 1991a).
Jeder konkrete Zugriff führt verblüffenderweise sofort und unvermeidlich in
eines ihrer Teilsysteme, ist Gesellschaftstheorie, also Wissenschaft, ist
Gesellschaftskritik, also Politik usw. Wie thematisiert man die Gesellschaft,
wenn alle bedeutenden Möglichkeiten des Thematisierens auf die verschiedenen

Funktionssysteme verteilt sind? Wenn man über die Gesellschaft redet, steht

man dann mit seinem Reden außerhalb der Gesellschaft? Offenbar nicht, denn
Gesellschaft ist die Menge aller Kommunikationen überhaupt (Luhmann, 1989).
Wenn man jedoch in der Gesellschaft ebensogut über Gesellschaft - wie etwa
über Wirtschaft - kommunizieren kann, dann nötigt diese Feststellung zu der

merkwürdigen, nämlich paradoxen Konsequenz, die Gesellschaft einerseits als

Inbegriff von allem und zugleich als nur einen Teil von allem auffassen zu
müssen. Gesellschaft ist einerseits sie selbst und zugleich ein Teil ihrer selbst.
Nur so ist der Sachverhalt zu begreifen, daß man in der Gesellschaft über vieles,

aber auch über die Gesellschaft kommunizieren kann. Wir sind also zu der
hoch paradoxen Feststellung genötigt, daß die Gesellschaft beides zugleich ist:
sowohl Inbegriff des Ganzen überhaupt, zugleich aber auch nur einer neben
den vielen anderen Akzenten, die kennzeichnend für dieses Ganze sind.12

Was nun? Wie kann man mit dieser Paradoxic umgehen? Die meisten
Versuche, in der Gesellschaft über die Gesellschaft zu reden, landen - offenbar
ohne Irritation - gleich wieder in einem der Teilsysteme, zumeist im
Funktionssystem Politik. Man hat dann einen bewährten Adressaten, nämlich den
Staat oder die Politiker usw. Übrigens taucht eine ähnliche Unzulänglichkeit
auch in einzelnen Funktionssystemen auf: Wenn über „die Wirtschaft" gesprochen

wird, meint man zumeist einzelne oder auch die Menge aller
Unternehmungen. Daß jedoch auch die Kundschaft mit ihrem Kaufverhalten
dazu gehört, wird in solchen Fällen oft nicht beachtet. Doch zurück zur Gesell-

12 Wer für diesen Befund eine alltagsnahe Parallele sucht, kann sich klarmachen, daß das Leben
der modernen Professionen in seiner Spezialisierung inzwischen derart weit fortgeschritten
ist, daß auch Generalisten nur noch als eine bestimmte Art von Spezialisten neben anderen
Spezialisten denkbar sind.



Kommunikation über Risiken 391

schaft: Weil man nicht weiß, wie man die Gesellschaft in der Gesellschaft zu
fassen bekommt, bleibt man - offenbar aus Verlegenheit - im politischen
System gefangen, trotz Ohnmacht der Kritik und trotz Staatsversagens. Das

zugrunde liegende Muster dieser Art von Operation ist (zu) einfach: Man
registriert zwar, in ein Teilsystem gerutscht zu sein, beruhigt sich aber einfach
damit, diesen Teil zu einem besonderen Teil zu erklären. Nach dem Bild der

repraesenlatio identitatis stellt man sich diesen Teil zum Beispiel als den Kopf
des Ganzen, als die Spitze einer Hierarchie vor oder interpretiert nach dem
Muster von Zentrum und Peripherie.

Solche Lösungsversuche haben eine ehrwürdige Tradition. Heute aber können

sie nicht mehr überzeugen. Denn bei genauerem Hinsehen wird klar, daß

man sich das Ganze nicht als sein eigenes Zentrum vorstellen kann; es wäre
dann nämlich - weil das Ganze - sowohl sein Zentrum wie seine Peripherie.
Der gleiche Einwand entkräftet die Vorstellung der Hierarchie: Wenn das

Ganze als Repräsentation seiner selbst gedacht und mit der Spitze gleichgesetzt

wird, landet man in der absurden Konsequenz, sich ein Ganzes vorstellen
zu müssen, das Teile seiner selbst, nämlich alles unterhalb der Spitze, aus sich
selbst ausschließen muß usw.

Die Problematik von Teil und Ganzem läßt sich in dieser Radikalität erst
erfassen, seit der Irrtum erkannt worden ist, Tautologien und Paradoxien seien

gedankliche Fehler und deshalb erkenntnistheoretisch unzulässig. Inzwischen
wird vielmehr klar gesehen, daß diese beiden so außerordentlich irritierenden
Phänomene im wahrsten Sinne des Wortes grundlegend sind. Sie treten, ob man
will oder nicht, immer und notwendigerweise dann auf, wenn Operationsweisen

entstehen, die sich aufsich selbst beziehen können (von Focrster 1985).
Und das ist sowohl bei Gedanken wie auch bei Kommunikationen immer der
Fall. Die Kommunikation in der Gesellschaft über die Gesellschaft ist als

rückbezügliche Operation beides: sowohl tautologisch wie paradox. Deshalb
lautet die entscheidende Frage: Wie geht man damit um? Wie kann die Tautologic
des Rückbezuges - also: in der Gesellschaft über die Gesellschaft usw. -
fruchtbar enttautologisiert werden?

Jedenfalls nicht wieder über die Idee der Repräsentation, also nicht
dadurch, daß eines seiner Teile qua Supcriorität mit dem Ganzen identifiziert
wird. Die Politik ist nicht der Repräsentant der Gesellschaft. Sie wäre damit
hoffnungslos überfordert. Sie erfüllt nur bestimmte Aufgaben in der Gesellschaft,

ähnlich - wenngleich mit Bezug auf andere Aufgaben - wie die
Wirtschaft, die Wissenschaft, die Religion usw. Die Lösung des Problems ist also
nicht mit pars-pro-toto-Konzepten zu finden. Sondern? Man kann das Insgesamt
der Gesellschaft - kantisch gesprochen - nur (noch) „transzendental", also nur



392 Jürgen Markowitz

als /•Mzz&i'o/wzusammenhang erfassen. Das Gesellschaftliche der Gesellschaft,
also die Tautologie des Rückbezugs, läßt sich enttautologisieren, indem man in
der Gesellschaft über die Bestandsvoraussetzungen, also über die
Funktionsgrundlagen der Gesellschaft kommuniziert.13

Eines ist allen Teilsystemen und auch dem Gesamtsystem gemein: in allen
wird kommuniziert. Die verschiedenen Teilsysteme gewinnen ihre Besonderheit

auf dieser gemeinsamen Basis. Weil jedes Teilsystem Kommunikations-
system ist, deshalb ist es gesellschaftliches Teilsystem. Gesellschaftstheoric kann
daher nur als Kommunikationstheorie entwickelt werden. Das Risikoproblem
als gesellschaftliches Problem aufzufassen, heißt somit, es als ein Problem der
allgemeinen Kommunikation zu konzipieren. Der einzige Adressat für
gesellschaftliche Risiken ist die Kommunikation über Risiken, nicht die nur
wissenschaftliche, nur wirtschaftliche oder nur politische Kommunikation, sondern
die teilsystem-überschreitende, eben die gesellschaftliche Kommunikation.

Diese Auskunft ist natürlich tautologisch: Kommunikation über Kommunikation.

Wie immer, so hängt auch hier alles davon ab, auf welche Weise
enttautologisiert wird. Kommunikation über Kommunikation - dieser Zirkel
ist dadurch aufzuschließen, daß man nicht einfach über Reden redet, sondern
darüber kommuniziert, wie Kommunikation funktioniert. Nur so, nur im Licht
gut beschriebener allgemeiner Funktionsgrundlagen kommunikativer Prozesse
lassen sich jene Spezifikationen erfassen, die in die funktionale Differenzierung,

also zu den spezialisierten Funktionssystemen wie Wirtschaft, wie Politik,

wie Wissenschaft usw. führen.

3. Die Eigendynamik der funktionalen Differenzierung

Auch die Entwicklung und Ausdifferenzierung von Funklionssystcmen kann
man auf der Basis von Kommunikalion rekonstruieren. Die Besonderheit eines
bestimmten Teilsystems wird dann als besondere Art von Kommunikation
gefaßt. Wirtschaft unterscheidet sich von Politik, diese von Wissenschaft etc.
dadurch, daß jedes dieser Systeme eine besondere Art der Kommunikation
ausgebildet hat. Mit dieser Konzeptualisierung verfolgen wir den Zweck, die
Verschiedenartigkeit der Teilsysteme einerseits erfassen, sie andererseits aber

13 An dieser Stelle können Überlegungen anschließen, die sich mit den Problemen
auseinandersetzen, die dann entstehen, wenn Teilsysteme versuchen, ihre Bedeutung für die
Gesellschaft, also ihre Funktion zu beschreiben. Diedabci notwendig entstehenden Paradoxien
bilden für die Kommunikation über Risiken - darf man sagen: konstitutive? - Probleme
(vergl. zum Beispiel Jungermann, Kasperson und Wiedemann, 1988). Aus Platzgründen sehe
ich von einer Diskussion dieses Punktes im vorliegenden Aufsatz jedoch ab.



Kommunikation über Risiken 393

auch auf eine gemeinsame Vergleichsbasis beziehen zu können. Kommunikation

fungiert in dieser Fassung also auch als tertium comparationis.

Der methodisch gut abgesicherte Zugriff auf die Funktionssysteme wird
aus folgendem Gmnd benötigt: Die Risikohaftigkeit des gegenwärtigen
gesellschaftlichen Lebens beruht - darin sind sich wohl alle Beobachter einig - auf
der immens hochgetriebenen funktionalen Differenzierung und auf der damit
einhergehenden Effizienz. Die großen Funktionssysteme, also Politik,
Wirtschaft, Wissenschaft, Familie, Erziehung, Religion u. a. haben sich aus den
überlieferten Formen ganzheitlicher Lebensführung nach und nach herausgelöst
und auf einzelne Aufgaben spezialisiert. Sie beziehen sich jetzt nur noch auf
sich selbst in der Erfüllung ihrer besonderen Aufgabe. Wer zum Beispiel seine

wissenschaftlichen Ergebnisse an den Mann bringen will, braucht dabei keine

religiösen Rücksichten mehr zu nehmen, sondern muß von der Triftigkeit, vom
Wahrheitsgehalt seiner Thesen überzeugen; wer sich etwas kaufen möchte,
braucht dazu keinen guten Leumund mehr, sondern nur noch hinreichend viel
Geld; wer in der Politik Erfolg haben will, braucht dazu keine besondere Moral
mehr, sondern nur noch Mehrheiten usw.

Wissenschaft und Wahrheit, Wirtschaft und Geld, Politik und Macht - die
großen gesellschaftlichen Funktionssysteme sind je auf eines dieser Medien
spezialisiert. Sie sind auf dieser Basis ausdifferenziert und eben dadurch
autonom: funklionsautonome Teilsysteme. Sie haben auf diesem Weg eine im
historischen Vergleich geradezu unwahrscheinliche Leistungsfähigkeit erreicht.
Sie scheinen andererseits aber auch nichts anderes mehr zu können, als eben

Unwahrscheinliches zu leisten. Sie erwecken den Eindruck, als könne man sie

nicht mehr bremsen. Und das ist bedenklich. Denn jedes der großen Funktionssysteme

produziert mit seiner Effizienz inzwischen auch beträchtliche Risiken.

Im Bereich der Wirtschaft ist dieser Vorgang offensichtlich. Economies of
scale and of scope, realisiert durch high tech und hochintegrierte Produktionsprozesse,

erlauben es, dem Konsumenten eine Welt der Annehmlichkeiten zu
bieten, in der einzig der Wohlstandsaspekt, kaum aber der Aspekt der
Risikoentwicklung ins Bewußtsein der Bürger dringen kann und soll. Dagegen wird
Risikospezialisten immer deutlicher bewußt, daß die Risiken einer qualitativen
Änderung unterliegen.

Die (endogene) Störanfälligkeit im technisch-industriellen Bereich nimmt
dank steigender und effizienter Sicherungsinvestitionen stetig ab: Zuverlässige
Systeme, gepaart mit integrierten Sicherungskomponenten, tragen zu einer
weiteren Produktivitätssteigerung (Wohlstand) bei. Gleichzeitig aber erhöht



394 Jürgen Markowitz

sich die (exogene) Verletzbarkeitu der Systeme aufgrund zunehmender
Vernetzung der Gesamtanlagen und der Vergrößemng der Kapazitäten etc.

Das wird angesichts des Rückgangs an Unfallereignissen und Störfällen
nicht unmittelbar sichtbar. Die Anstrengungen, Fehlerquellen zu beseitigen,
waren erfolgreich. Der vermeintliche Sicherheitsgewinn wurde dann aber
sukzessiv in den Ausbau der Produktionsanlagen „investiert". Größeneffekte
und VemetzungsWirkung sowie die unzureichende Erfahrung im Umgang mit
konkreten Unfallereignissen haben eine neue Qualität von Risiken geschaffen.
Die Störungsanfälligkeit konnte entschärft werden um den Preis wachsender
Verletzbarkeitsrisiken (Haller 1986,7—43; 117-127 sowie 1989,117-128, bes.

120-124).

Man hat es also mit einer doppelten Problematik zu tun: Einerseits reagiert
die industrielle Technik auf technische, also endogene Risiken mit immer
komplexeren Mechanismen der Selbstkontrolle und Selbstregulierung;15 die
Anlagen werden dadurch zwar endogen stabiler, aber aufgrund ihrer größeren
Komplexität zugleich auch anfälliger gegenüber exogenen Störungen. Außerdem

werden technisch vermittelte Sicherungsgewinne auf dem Weg über die

„Re-Investition" zu wesentlichen Faktoren der Entwicklungsdynamik des

Sozialsystems Wirtschaft. Und man sieht nicht so recht, wie dieser Zusammenhang

bewältigt werden könnte. Die gesellschaftliche Ausdifferenzierung der

großen sozialen Funktionssysteme - und das eben ist für die Risiko-Problematik
der zentrale Punkt - hat diese Systeme auf je eine einzige hoch bedeutsame

Weise des Sinnprozessierens spezialisiert, hat sie zugleich aber gegen alle
anderen Arten des Sinnprozessierens, also auch gegen Versuche des Umsteuerns
immunisiert.

14 Daß hochintegrierte Systeme beträchtliche Anforderungen an das Verständnis des Verhaltens
der beteiligten Personen und damit die Organisationsentwicklung vor erhebliche Probleme
stellen, habe ich an anderer Stelle diskutiert (Markowitz 1990, 26—36).

15 Prof. RudolfSchulten, der „Vater" des Thorium-IIochtemperatur-Reaktors, hält den Betrieb
des T-H-T-R für völlig sicher - vorausgesetzt allerdings, daß man keinen Menschen in die
Anlage läßt. Wenn nur Technik die Technik kontrolliere, sei diese Technik völlig sicher.
Schulten ist selbst natürlich auch nur ein Mensch. Dieser Mensch wendet sich mit seiner
Ansicht an andere Menschen. Und obwohl Menschen im Zusammenhang mit Technik nach
Schultens Urteil unzuverlässig sind, sollen andere Menschen diesem Menschen doch glauben,
daß er ein zuverlässiges Urteil über die Technik treffe, nämlich: sie sei völlig sicher. Die
Paradoxie, die hier zum Ausdruck kommt, gehört zu den großen ungelösten Problemen der
Kommunikation über Risiken (Markowitz 1991).



Kommunikation über Risiken 395

4. Kommunikation und Evolution

Nach diesen Überlegungen ist wohl davon auszugehen, daß man mit Appellen,
Resolutionen oder Demonstrationen, also mit alternativen Sinnentwürfen
Funktionssysteme nicht beeindrucken kann. Sinnentwürfe, also Intentionen,
Absichten, Zwecksetzungen, Parteiprogramme usw. sind ein äußerst flüchtiges
Gut. Sie kommen und gehen. Als kommunikative Phänomene sind sie nur sehr
selten geeignet, evolutionäre, also strukturelle Veränderungen zu hinterlassen.
Man kann sich diesen Sachverhalt gut am Beispiel der Evolutionstheorie
verdeutlichen: Die Biologen unterscheiden zwischen Genotypen und Phänotypen.
Phänotypen sind die konkreten Individuen einer Gattung, jedes gekennzeichnet

durch seine per Erfahrung erworbenen Eigenschaften. Der Gcnotypus
hingegen ist das Grundmuster der Gattung. Es ist dasjenige, was die Chromosomen

als Erbinformationen enthalten. Genotypische Merkmale werden vererbt,
phänotypische - also die je individuell erworbenen Eigenschaften - werden
hingegen nicht zum Bestandteil der Erbinformationen; sie vergehen mit ihren
individuellen Trägem, es sei denn, sie werden per Schrift etc. aufgezeichnet
und von nachfolgenden Generationen durch Lernen je wieder neu erworben.

Ganz ähnlich verhält es sich mit dem Sinnprozessieren. Die phänotypischen

Merkmale sind die je konkreten, kommunikativ realisierten Entwürfe.
Sie kann man ziemlich einfach identifizieren. Die genotypischen Merkmale
jedoch, also dasjenige, was allen individuellen Sinnentwürfen und konkreten
Kommunikationen als gemeinsames Strukturmuster zugrunde liegt, bekommt
man nur dann zu fassen, wenn man nach den Komponenten sucht, derer sich das

Sinnprozessicren bedient. Diese Komponenten sind die Träger der
soziokulturellen Evolution. Veränderungen in ihrem Gefüge sind nichts individuell

Vergängliches. Sie pflanzen sich - wenn man es bildhaft ausdrücken will
- genau so fort wie die Erbinformationen in den Chromosomensätzen einer
bestimmten Gattung.

Wenn man die Entwicklung zur „Risikogesellschaft" als eines der
evolutionären Ergebnisse des Gebrauchs von Sinn ansieht, dann ergeben sich
bedenkenswerte Konsequenzen. Als erstes gewinnt man daraus zumindest die
Konturen einer Zielsetzung: Wenn Evolution des Sinngebrauchs zu einer
derartigen Effizienz führt, daß Beobachter bereits von einer „Effizienzfalle" (Lutz,
1990) sprechen, dann erscheint Limitierung als unausweichliche Folgerung16. Die

16 Dieser Gedanke wird inzwischen auch in der eher konservativ orientierten Politik diskutiert:
„Bis weit in die 60erJahre schien es... keine natürlichen, gewissermaßen externen Begrenzungen
der materiellen Expansivität zu geben. Die Menschen hatten gelernt, mit Hilfe der
Naturwissenschaften und der Technik die Grenzen zu überwinden, die die Natur ihnen und
ihren Handlungsspielräumen bis in die späte Neuzeit gezogen hatte. Erst in der jüngsten



396 Jürgen Markowitz

Frage lautet: Wie läßt sich der Gebrauch von Sinn sinnvoll begrenzen? Daran
schließen alle weiteren Fragestellungen an: Worin besteht die Eigendynamik
persönlichen und gesellschaftlichen Sinnprozessierens? Wie weit kann man
solche Eigendynamiken - etwa die der Wirtschaft, der Politik, der Wissenschaft
usw. - analytisch entfalten? Wie ist zu erreichen, daß die großen sinngebrauchenden

Sozialsystcme sich wechselseitig so limitieren, daß die Riskanz der

Entwicklung gestoppt werden kann? Welche Strukturen tragen den Umgang
mit Sinn und wie könnten diese Strukturen das gesellschafüiche Sinnprozessieren
limitieren? Den Nutzen eines analytisch derart fundierten Ansatzes wird man
von Fall zu Fall vorführen müssen. Einige kleine Proben wollen wir hier
versuchen.

5. Konsens und Dissens

Gegenwärtig gehen die Meinungen darüber weit auseinander, ob die Kommunikation

über Risiken ihre Rationalität (nur) in einer Orientierung am Konsens
finden könne, oder ob es realistischer sei, (auch) den kultivierten Umgang mit
Dissens zu erlernen. Mit Blick auf die Notwendigkeit der Limiticrung jedoch
erkennt man diesen Streit als völlig müßig: Sowohl Konsens wie auch Dissens
limitieren den Bereich dessen, was zwischen denen, die kommunizieren,
anschließend noch möglich ist.17 Deshalb sind Konsens und Dissens mit Blick

Gegenwart wird deutlich, daß die Expansivität des Materiellen an natürliche Grenzen stößt:
an die Grenzen derTragfähigkeit ihrereigenen natürlichen Grundlagen". So Kurt H. Biedenkopf
(1989,94 f.). Biedenkopf beschreibt die Öko-IIerausforderung als historisch neuartig: „Wir
leben nicht länger in einem Raum natürlicher Begrenzungen, in einem durch die Natur
bestimmten Korrektur-Gefüge. Unsere frühere historische Erfahrung ist nicht länger gültig.
Wir haben die natürlichen Begrenzungen überwunden. Die Natur kann uns nicht länger vor
den Auswirkungen unseres eigenen Handelns schützen. Wir müssen die Natur schützen. Das
heißt: Wenn wir heute und in Zukunft als Gesellschaft im Verhältnis zu unserem supporting
system existenzfähig bleiben wollen, müssen wir die natürlichen Begrenzungen durch
gesellschaftliche Begrenzungen ersetzen. Darum geht es beim gesellschaftlichen ökologischen
Imperativ" (a. a. O., 102).

17 Eine bemerkenswerte Äußerung dazu hat Marianne Gronemeyer während einer Tagung in
Asconaim August 1990 formuliert: „Man könnte sichja sicherlich auch eine Kommunikation
vorstellen deren Ziel nicht mehr einmal ist, Konsens herzustellen, sondern die zum Ziel
hätte, die Dissense immer präziser zu kontrollieren, mit Sorgfalt und Genauigkeit Dissens
aufrecht zu erhalten. Es gibt solche Diskurse etwa zwischen Martin Buber und Carl Rogers,
sehr vorbildlich geführte Dissens-Gespräche, die dann nicht dazu kommen, daß man eine
gemeinsame Handlung zustande bringen kann, aber eine gemeinsame Unterlassung. Also,
ich denke, über Konsens und Dissens nachzudenken in einem Sinne, daß Dissens auch in
bestimmten Bereichen von Diskurs nicht nur ein Durchgangsstadium ist, um dann doch zu
irgendeiner Art von Konsens zu kommen, sondern daß Dissens wirklich eine eigene
Diskussionsqualität hat und Ziel von Gespräch sein kann. Nicht mit dem Ziel, noch einmal,
gemeinsames Tun zu bewirken, sondern Entscheidungen darüber zu fällen, was man auf der



Kommunikation über Risiken 397

auf Limitierung funktional äquivalent. Nur angesichts je verschiedener Nebcn-
folgen kann man von Fall zu Fall entscheiden, ob man sich an Konsens oder an
Dissens orientieren sollte. Die alternativlose Vorliebe für Konsens18 in unserer
Kultur ist eine der vielen Eigentümlichkeiten eines Sinnprozessierens, das sich
selbst über sich selbst bislang noch nicht sehr weitreichend aufgeklärt hat.

Wer die Prädominanz einer Konsensorientierung öffentlich in Frage zu
stellen wagt, muß mit harschen Reaktionen rechnen.19 Weshalb? Vermutlich liegt
ein Mißverständnis vor. Möglicherweise weckt das Argument die Vermutung,
mit einer Kritik an der Konsensorientierung sei zugleich auch alle
Verständigungsbereitschaft in Frage gestellt.20 Dieser Gedanke setzt Verständigung

mit Konsens gleich - und dürfte deshalb wohl zu kurz gefaßt sein. Bei
genaucrem Betrachten kann man sehen, daß auch Dissens eine Art der
Verständigung ist (Nelkin, 1985). Man ist sich darin einig, uneinig zu sein und
kann eben daraufmit bestimmten Anschlüssen reagieren. Von dieser Art
Verständigung wird immerhin ein beträchtlicher Teil des politischen und
gewerblichtariflichen21 Alltags getragen. Muster: Was keine Mehrheit findet, kann nicht
gemacht werden usw.

Es ist im übrigen noch fraglich, welche Folgen es für die Kommunikation
über Risiken hätte, wenn Verständigung tatsächlich nur im Konsens gefunden
werden könnte. Wer dann nämlich immer noch für Kommunikation, also
gegen sturen Machtgebrauch plädieren will, der muß unterstellen, es gebe im
Zusammenhang mit der Risiko-Problematik hinreichend eindrucksvolle
Konvergenzpunkte, die nur diskursiv freigelegt werden müssen, um dann - ganz
im Sinne von Jürgen Habermas - die sanfte Gewalt des besseren Arguments zu

Basis von Dissens nicht tun kann. Bestimmt ist das eine ganz andere Anvisierung von
Gespräch". EineZusammenfassung aller Vorträge und Diskussionen in Ascona wird erscheinen
in Schneider (1991

18 „Der Konsensusgedanke hat es ja nicht nötig, mit hohem Aufwand für seine Gültigkeit zu
werben, er könnte seinen Theorie-Etat ruhig senken und sich aufs diplomatische Handwerk
konzentrieren" (Sloterdijk, a. a. O., 249).

19 Nach einem Vortrag mit entsprechender Aussage war von einem ehemaligen Bundestags¬
abgeordneten zu hören: „Leute wie ihr sind gemeingefährlich. Man muß verhindern, daß
sowas auf Lehrstühle kommt".

20 Der Theologe Hans Küng (1990, 65) zum Beispiel verwendet wie selbstverständlich die
Alternative: „Warum Diskurs und Konsens bevorzugen und nicht die gewaltsame
Auseinandersetzung?"

21 Ahnlich wie im Fall von Tarifkonflikten wie selbstverständlich auf Schlichtungsverfahren
zurückgegriffen wird, so hat es sich in den USA eingebürgert, sich im Fall von
ÖkoKonflikten an einer environmental mediation, also an einer Umweltschlichtung zu orientieren
(von Weizsäcker, 1988, 94).



398 Jürgen Markowitz

entfalten. Schön wär's ja. Aber was spricht für die Triftigkeit solch einer
Annahme?22

Machen wir eine Probe aufs Exempel: Riskante Sachverhalte fordern die
Kommunikation heraus, weil sie Bestimmungsprobleme in zwei Dimensionen
aufwerfen, in der Zeitdimension (Luhmann, 1990, 131-169) und/oder in der
Sachdimension.23 Bei der Entscheidung für oder gegen ein riskantes Projekt ist
zu bestimmen, wann, in welchem Zeitraum mit einem Schaden gerechnet
werden muß, etwa mit dem GAU in einem Kernkraftwerk. Oder es ist zu
bestimmen, was überhaupt passieren könnte, zum Beispiel im Gefolge der
Gentechnologie (van den Daele, 1990). Kernkraftwerke - um zunächst diesen
Fall zu betrachten - werden hinsichtlich ihrer Riskanz stochastisch bestimmt.
Nach aufwendigen sogenannten Fehlerbaum-Analysen liest man zum Beispiel
Aussagen wie: Die Wahrscheinlichkeit eines Störfalls liegt bei 10"7. Der negative

Exponent steht für eine Zeitstrecke von zehn Millionen Jahren, soll also

besagen, daß im Verlauf von zehn Millionen Jahren mit einem GAU gerechnet
werden muß.

Es ist ausgesprochen verblüffend zu sehen - zum Beispiel im Verlauf
interdisziplinärer Tagungen -, auf welche Weise viele Techniker in Enlschei-
dungszusammenhängen an derartige stochastische Bestimmungen anschließen.

Sie nehmen die Zeitstrecke nicht als einen Ereignisraum, genauer: nicht
als ein Kontingenz-Intervall, sondern als eine Distanzstrecke. Für sie heißt 10"7,

der GAU werde sich in so großer zeitlicher Distanz von heute entfernt ereignen,
daß man wegen dieser Distanz gar nicht mehr mit ihm rechnen müsse. Sic
setzen die geringe Wahrscheinlichkeit ohne weiteres in große zeitliche Entfernung

um und reagieren unwillig-verblüfft, wenn man sie darauf aufmerksam
macht, daß ihre Auslegung des Risiko-Sachverhalts völlig willkürlich verfährt.
Denn die stochastische Bestimmung besagt ja keineswegs, daß geringe
Wahrscheinlichkeit ausschließlich als große zeitliche Entfernung des Ereignisses

22 „UnserUnwissen überWirkungs werte (insbesondere überchronische Wirkungen) ist bislang
noch deutlich größer als unser Wissen. Um die daraus resultierenden Unsicherheiten zu
verringern, muß dem gegebenen Wissensstand generell ein Sicherheitsfaktor zugeschaltet
werden, der von Umweltschützerseite meist sehr viel höher angesetzt wird als etwa von der
Industrie; aus diesen unterschiedlichen Risikobewertungen resultiert ein schwerzu beseitigender
Dissens. Festzulegende Risikogrenzen oder Grenzwerte sind daher vielfach notwendigerweise
politische Werte" (von Weizsäcker, a. a. O., 79 f.).

23 Die Sachdimension des Sinnprozessierens kommtin der sozialwissenschaftlichen Forschung
geradezu chronisch zu kurz. Vielleicht ist darin der Grund zu sehen, weshalb zum Beispiel
die Soziologie der Technik über eine frühstadienhafte handlungstheoretische Orientierung
nicht hinauskommt und deshalb beträchtliche Mühe hat, in der allgemeinen Technik-Debatte
überhaupt Interesse zu wecken. (Weingart, 1989). Als einen Versuch, das Fungieren der
Sachdimension im Sinnprozessieren in seinen Grundzügen näher zu bestimmen vergl.
Markowitz (1991a).



Kommunikation über Risiken 399

ausgelegt werden dürfe; die Wahrscheinlichkeit dafür, daß der GAU sich in
zehn Millionen Jahren ereignet, ist ebenso groß oder klein wie dafür, daß er
sich morgen ereignet. Zu keinem der unendlich vielen Zeitpunkte auf der

langen Strecke von zehn Millionen Jahren ist der GAU unmöglich und zu
keinem Zeitpunkt ist er notwendig. Das eben besagt das Kontingenz-Intcrvall,
das die stochastische Bestimmung eröffnet.

Die notwendige Schlußfolgerung daraus aber kann nur lauten: es gibt
keinerlei Konvergenzpunkte in diesem Kontingenz-Intervall.24 Man kann nur
willkürlich an die stochastische Bestimmung anschließen, kann nur optieren:25
Für mich heißt 107, der GAU wird sich erst in zehn Millionen Jahren - also

lebenspraktisch: nie - ereignen. Mit der gleichen Berechtigung, sprich Willkür,
kann mein Nachbar aber folgern: Für mich heißt 10'7, der GAU kann sich schon

morgen oder in sehr absehbarer Zukunft ereignen. Wie soll in solch einem Fall
Konsens erzielt werden können?26 Womit sollte man andere von seiner - völlig

24 „Die Konsequenz ist: über Zukunft kann man sich nur noch verständigen. Dabei entfallen
zwei traditionelle Prämissen: die Prämisse der Autorität aufgrund besserer Kenntnis der
Zukunft und die Prämisse der Gestaltbarkeit künftiger Verhältnisse. Statt dessen muß das

Objekt der Verständigung eine Entscheidung sein, denn zumindest so viel ist sicher, daß die
künftigen Gegenwarten auch davon abhängen werden, wie gegenwärtig entschieden wird"
(Luhmann, 1991). Wahrscheinlich ist der hier formulierte Befund noch problematischer:
Autorität als Überzeugungsinstrument ist nicht einfach weggefallen, sondern hat sich zu
einer Expertenwelt gewandelt, die von der alltäglichen Orientierung mit zunehmendem
Unverständnis und Mißtrauen beobachtet wird. Anmerkungen zur traditionellen Sicht dieses
Problems findet man bei Wehler (1989,215-237, hier: 225-229). Mit Bezug aufdie moderne
Großtechnologie siehe Markowitz (1991).

25 Nicht wenige der an der Kommunikation über Risiken beteiligten Autoren haben versucht,
die Kontingenzproblematik wahrnehmungstheoretisch zu bearbeiten (Douglas/Wildavsky,
1982). Dieser Irrweg ist vor allem von Psychologen forciert worden. Sie pflegten das

Argument, die große Streubreite in den geäußerten Optionen beruhe auf verzerrter
Wahrnehmung. (Eine Übersicht bei Renn, 1984,557-575; 1989,167-192; Johnson/Covello,
1987). Die Abteilungen für Öffentlichkeitsarbeit in interessierten Organisationen konnten
mit dieser Sicht natürlich viel anfangen. Sie konnten Kampagnen konzipieren, die—man fühlt
sich an Josef Albers erinnert - .richtiges Sehen' lehren wollten. Inzwischen scheint dieses
Argument jedoch ausgereizt zu sein. „Zweifel am Sinn der Risiko-Psychologie als Beitrag
zur politischen Entscheidungsfindung haben dieOberhand gewonnen" (Nowotny/Eisikovic,
1990,28;55). Peter M. Wiedemann (1990,11) zum Beispiel resümiert seine Durchsicht einer
Reihe empirischer Untersuchungen: „Die Ergebnisse dieser Forschungen zeigen, daß Laien
nicht unbedingt verzerrte Wahrnehmungen von Risiken haben, sondern daß sie sie anders
bewerten". Zudem zeige die Erfahrung, daß nicht nur Laien, sondern auch Experten Fehler
bei der Einschätzung, also Wahrnehmung von Risiken machen. „Diese Einsicht führt zu einer
Neuformulierung des Kommunikationsproblems: nicht mehr die gestörten oder verzerrten
Wahrnehmungen der Laien, sondern die unterschiedlichen Rationalitäten der Beteiligten
werden als Grundlage der Schwierigkeiten und Konflikte gesehen" (a.a.O., 12). Zur
fragwürdigen Validität von Expertenurteilen vergl. Perrow (1989).

26 Neben der oben traktierten Kontingenz-Problematik wird die Konsensorientierung durch ein
weiteres Problem-Schwergewicht am Boden gehalten: „... in Ermangelung auch nur eines
einzigen Beispiels für eine Technologie, deren Risiken einigermaßen gleich verteilt wären.



400 Jürgen Markowitz

willkürlichen - Option überzeugen können? (Rescher, 1983); (Wiedemann,
1990a, 345-367).

Vielleicht ist es gut, im gerade diskutierten Zusammenhang überdeutlich zu
formulieren: Man muß sich klarmachen, welcher Fehlgriff vielen psychologi-
sierenden Forschungsansätzen und Bewältigungsversuchen unterlaufen ist. Es

bereitet im Prinzip keine Mühen, die Unterschiedlichkeit der Einschätzung von
Risiken mit verschiedenen Persönlichkeitsmerkmalen zu korrelieren. Man hat
daraus den Schluß gezogen, Weltanschauungen, politische Engagements und
anderes mehr übten einen verzerrenden Einfluß auf die Wahrnehmung von
Risiken aus. Und man hat weiter geglaubt, die so motivierten Einschätzungen
eben deshalb desavouieren und aus dem Feld der öffentlichen Auseinandersetzung

verbannen zu können. Typisches Muster: Man deklariert Andersmeinendc
als Ideologen oder zumindest als in ihrer Wahrnehmung behindert usw. Diese

Einschätzung liegt eklatant falsch. Sie verkennt, daß persönliche Merkmale -
so unangemessen sie auch erscheinen mögen - deshalb nicht ausgeschlossen
werden können, weil sonst keinerlei Kriterien für die (persönliche) Option
mehr übrig bleiben27. Kontingenzcn von der Art des 10"7 sind ja genau dadurch
gekennzeichnet, daß sie keinerlei immanente Anhaltspunkte in sich bergen.
Ohne von außen herangetragene Kriterien wäre keinerlei Entscheidung möglich.

Es besteht ein unstillbarer Hunger nach Kriterien, von denen man wissen
kann, daß es sie nicht gibt. Eben deshalb wird die Kommunikation über Risiken
immer wieder neu mit den unterschiedlichsten externen Gesichtspunkten
aufgeladen. Und die Dynamik dieser Kommunikationen, dieser immer wieder neu
zu leistenden Strukturbildungsprozesse scheint darin zu bestehen, die Beliebigkeit
und Heterogenität der faktisch vorkommenden Kriterien „sozialverträglich"
aufeinander abzustimmen. Doch jetzt zurück zum Problem der Konsens-
Orientierung.

Noch ein anderer Problem-Akzent läßt Skepsis beim Gedanken an Konsens
aufkommen: Kommunikation über Risiken kann man als endlosen existentiellen

Dialog betrachten. In dieser Kommunikation treffen verschiedene Weisen des

Existierens aufeinander. Heideggers (1979) Aufzählung von Angst, fn-der-Welt-
Sein, Sorge, Verstehen, Gestimmlheit und Geworfenheit kann nützliche Dienste

leisten, um dieses Problem weiter zu bearbeiten. Eine soziologische
Anwendung dieser philosophischen Kategorien scheint dadurch möglich, daß man
untersucht, ob sich aus den verschiedenen Existentialien verschiedene empirische
Muster des Wellerfahrcns bilden. Dafür spricht ein Bündel von Erfahrungen.

halte ich es für abwegig, den Fall eines hundertprozentigen Konsenses hier weiter zu
berücksichtigen" (Mcyer-Abich, 1990, 172-191, hier: 176).

27 AufUnsicherheiten reagiert man durch Ausbildung von Überzeugungen. Siehe Brian Wynne
(1983,156-187, hier: 165).



Kommunikation über Risiken 401

Man kann einerseits von dem Grundmuster des Gestalten- oder Erkennen-
Wollens ausgehen und so Welt erfahren28 respektive Gegenstände konstituieren.
Man kann andererseits von dem Grundmuster der Sorge ausgehen und dann
auf ganz andere Weise Welt erfahren29 respektive Gegenstände konstituieren.30
Beide Ausgangspunkte, sowohl Machen wie Sorge, sind universale Modi der
Weltzuwendung.31 Sie können sich derart zu Grundmustern der Lebensführung
verdichten, daß sie sich wechselseitig gegeneinander verschließen,32 Es wäre
empirisch zu untersuchen, was zu solchen Verfestigungen führt. Als
Ausgangspunkte solcher Untersuchungen wären zum Beispiel jene Anforderungen
zu nutzen, die die verschiedenen Muster an die Orientierung stellen. Denkbar
ist eine Entwicklung, in deren Verlauf über die breite Normalisierung einer
technisch orientierten Lebensführung immer mehr Menschen sich den damit
einhergehenden Kompetenz- respektive Disziplinierungsanforderungen versagen

und sich so vom mainstream entfremden. Und vielleicht ist es dann als eine
Art Gegenbewegung zu verstehen, daß aus zunächst nur marginal traktierter
Öko-Thematik ein sich als Sorge verfassendes Grundmuster der Lebensführung
bildet, welches die Voraussetzungen dafür schafft, einen neuartigen Zugang
zur Welt zu finden, der deshalb eine Alternative bietet, weil er ganz andere

Anforderungen stellt, als es ein Muster auf der Basis von Machen/Gestalten/
Aneignen/Können erfordert. Auch diese verschiedenen und einander
ausschließenden Lebensformen also begegnen und exponieren sich bei der
Kommunikation über Risiken. Verständigung im Sinn von Konsens wird hier wohl
niemand erwarten wollen.

28 Siehe dazu Edmund Husserl (1982,51, zuerst 1936). Als ein Beispiel für empirische Arbeiten
zu diesem Thema vergl. etwa Josef Huber (1989).

29 „Offensichtlich steht auch der routinierteste Pessimismus unter der Einschränkung, daß
schlimme Vorhersagen schneller reisen als schlimme Ereignisse. Vor deren Eintreffen bleibt
die Beobachtung wahr, daß es uns trotz allem noch gibt. Auch vorgezogene Nachrufe ändern
nichts daran, daß bis auf weiteres neue Tage anbrechen, fragil und vorläufig wie alle
vorangegangenen. Der wache Geist überlebt manchmal die rotglühende Verzweiflung an
seiner Endlichkeit. Vor einen Hintergrund aus Untergängen gesetzt, beginnt unserAufenthalt
im Provisorat des Wirklichen merkwürdig heiter zu werden -die Sorgen durchscheinend, die
Unsicherheiten selbstbewußt. Vielleicht war Erwachsenheit nie etwas anderes als ein
verschlüsseltes Wort für das, was nach dem Verzweifeln kommt" (Sloterdijk, a. a. O., 275).

30 Anregend in diesem Zusammenhang Lenger (1990).

31 In diesem Zusammenhang wäre die Kategorie der doxischen Modi erneut zu überdenken.
Was haben Glauben und Wissen mit Machen und Sorgen zu tun?

32 Wolfgang van den Daele (1990,11-58, hier: 14 ff.), derebenfalls die Kontingenz-Problematik
beobachtet und sie als einen Trend der Moderne auffaßt, sieht als Gegenbewegung dazu einen
Zug zur „Fundamental isierung".



402 Jürgen Markowitz

Es gibt im hier diskutierten Problemzusammenhang keinerlei Anhaltspunkte
für kommunikative Konvergenz.33 Daraus aber resultiert ganz offenkundig

nicht, daß Verständigungsversuche eingestellt werden sollen oder können. Unter

den Bedingungen der modernen Gesellschaft sind weitreichende Entscheidungen

kaum mehr anders als durch Rekurs auf Verständigung34 möglich.
Deshalb sorgen Verständigungsprobleme, genauer: sorgt die Unmöglichkeit
konsensueller Verständigung35 für unaufhörliche Versuche, doch etwas zu
finden, das überzeugt und - als Reaktion darauf - für Begründungen dafür, weshalb

der je aktuelle Versuch nicht überzeugt. Es sind die unlösbaren Probleme
dieser und ähnlicher Art,36 die die Kommunikation in Gang halten, die soziale
Systeme zum Gären, aber eben nicht zum Garen bringen.

6. Was „Sache ist", wird ausgehandelt

Die Vorstellung, Risiko-Kommunikation könne sich konsensorientiert entfalten,

beruht u. a. auf der Idee, man solle versuchen, die strittigen Fragen „rein
sachlich" zu behandeln. Diese Idee erscheint als klar und eindeutig; tatsächlich
aber sieht man, wenn man genau beobachtet, eine Hut von Anschlußproblemen.
Der Dreh- und Angelpunkt dabei ist, daß der hier in Rede stehenden Kommunikation

über Risiken keinerlei Sachverhalte vorgegeben sind, die als Maßstäbe

der Sachlichkeit dienen könnten (Huber, 1990, 39-49, hier: 41). Denn es

geht bei der problematischen Kommunikation über Risiken ja genau darum,

33 Statistische Häufungen der Meinungsverteilungen bilden sich in der öffentlichen Diskussion
am Anfang und am Ende des Kontingenz-Intervalls. Entweder man rechnet mit einem GAU
oder man hält ihn für unwahrscheinlich. Die Hintergründe dieser Polarisierung skizziert
Matthias Haller (1990, 65).

34 Eine Einschätzung der Verständigungsanforderungen, die sich aus dieser Lage ergeben,
findet man bei Matthias Haller (1990a, 229-256).

35 Siehe zum Beispiel Beck (1990), Blumenberg (1981), Dienel (1988), (1990), (1990a),
Eckert/Hahn/Wolf (1989), Etzioni (1977), Geser (1986,643-669), Habermas (1968), Hahn
(1983,210-232), Halfmann (1984,294-312), Heringer (1983); (1990), Horkheimer (1967),
Huber(1990,39-49),Luhmann (1982,366-379); (1988,3),Meyer-Abich/Schefold(a. a. O.),
Moscovici (1979), Nedelmann (1986, 397-414), Rammstedt (1978, Riedel (1990), Röglin
(1990), 17-25), Schiesser (1990), Schmidt (1989,231-254), Schremmer (a. a. O., 433 ff.),
Siegrist (1970), Tietz (1990), von Weizsäcker (a. a. O.), Wolf (1986).

36 „... eine gegebene Situation von Indeterminismus kann als Risiko wahrgenommen und
definiert werden oder auch nicht: als .gewonnene Freiheit' oder als .verlorene Sicherheit".
Dieses ,Nicht-mehr-Vorhandensein' kann sowohl als Gewinn oder als Verlust erlebt werden,
im ersten Fall ist die Ausgestaltung des Entscheidungsspielraums und ein Bemühen um
erhöhte .Gestaltungs-Kompetenz' die direkte Konsequenz, im zweiten die Suche nach
Ersatzsicherheiten" (Nowotny/Eisikovic, a. a. O., 35 f.).



Kommunikation über Risiken 403

den Sachverhalt überhaupt erst zu klären, also zu bestimmen37, worauf man sich
einläßt, wenn man für oder gegen ein bestimmtes Projekt entscheidet. Es geht
um genau das, was im Althochdeutschen als Sahhan (Markowitz, 1991a)
bezeichnet wurde, was Prozessieren/Streiten bedeutete und woraus sich unser
Wort Sache herleitet (Duden, 1989, 606). Es geht also exakt darum, die
risikorelevanten Sachverhalte überhaupt erst streitend zu „erzeugen". Die Kommunikation

über Risiken ist das Sahhan der Moderne, ist der Modus, in dem sie

ihre zentral relevanten Sachverhalte überhaupt erst erzeugt.38

Das Problem der Sachverhaltsbcstimmung wird vor allem durch
naturwissenschaftliche Forschung und Technik auf eigentümliche Weise in Bewegung
gehalten. Denn naturwissenschaftliche Forschung setzt mit ihren Innovationen
nicht einfach isolierte Gegenstände in die Welt, sondern bedrängt mit den je
ungewohnten Denkvoraussetzungen ihrer Ergebnisse etablierte Deutungsmuster
des Weltgeschehens. Die Reaktionen anderer Sozialsysteme darauf reichen
zum Beispiel vom entsetzten Aufbegehren der Kirchen bis hin zu strategischen
Kalkülen von Beratern. Ein Beispiel dafür, wie dieses unaufhörliche Sahhan
sich zukünftig gestalten könnte, wie Gegenständlichkeit als Sachverhaltssicherheit

(Markowitz, 1990a) je nach konkreter Interessenlage zu destruieren
und neu zu gewinnen/erstreiten versucht wird, Anschauungsmaterial dazu also
liefert ein Text des sogenannten Zukunftsberaters Gerd Gcrken (1990, 50-54,
hier: 52): „Die kritischen Ökologen haben in Verbindung mit den Genforschern
das Geheimnis der .kosmischen Absicht' entdeckt. Dieser neuartige Begriff
sagt, daß die Natur im Grunde immer eine dissipative Dynamik aufweist. Sie
besteht permanent aus Shifts und Drifts, sie ist also nie fertig und ideal,
sondern ihre Lebendigkeit beweist sich dadurch, daß sie die permanente Abweichung

von der Abweichung ist. Deshalb gibt es in der Natur auch keinen
kosmischen Plan, wie es die Esoterik behauptet, oder ein endgültiges festes

Sein, was die meisten Menschen glauben. Alles wird, und erstmalig haben die
Menschen die Chance, in dieses Werden einzugreifen und als Mitschöpfer das

werden zu lassen, was für die Menschen gut oder besser ist. Denn alles, was die

37 Vieles spricht dafür, daß die Differenz bestimmt/unbestimmt zur Leitdifferenz des Umgangs
mit Risiken wird. Es scheint bei allen Versuchen des rationalisierenden Umgangs mit
Unwägbarkeiten/Unbestimmtheiten darum zu gehen, wie man die Unterscheidung in das

Unterschiedene, also wie man die Differenz bestimmt/unbestimmt in den Bereich des

Bestimmten einbringen kann. Das Modell für solch eine Art der Argumentation hat Niklas
Luhmann (1991 a) für den Fall derUnterscheidung zwischen vertraut/unvertraut mit Blick auf
das Subsystem Religion geliefert. Die Ausarbeitung des Gedankens kann aus Platzgründen
hier nicht erfolgen.

38 Daß diese Feststellung nicht nur für die öffentliche oder politische Kommunikation über
Risiken gilt, sondern zum Beispiel auch Probleme in der Selbstreflektion der
Versicherungswirtschaft aufwirft, zeigt Matthias Haller (1985).



404 Jürgen Markowitz

Menschen erschaffen, ist immer auch Natur, weil alles letztlich 'Mind' oder

'Spirit' ist - spiritueller Monismus, wie es Weizsäcker einmal nannte."

Diskussionsbeiträge wie der von Gerken zeigen, daß Naturwissenschaft
und Technologie überkommene Sachverhaltskonzeptionen auflösen39. Sie
erhöhen damit die Kontingenz des etablierten Sinnprozessierens. Sie schrauben
so die Anforderungen an sinnhaft zu bewältigende Komplexität im allgemeinen

und an Verständigungsprozesse im besonderen immer höher. Man kann
deshalb den Eindruck gewinnen, als ob die Evolution von Sinn eine Tendenz
der Selbstüberforderung in sich berge. Das illustriert zum Beispiel die
Schlußfolgerung, die Gerken aus seinem Naturverständnis zieht: „Wenn sich die
Natur immer wieder selbst zerstört, um im offenen Verlauf werden zu können,
und wenn wir Menschen ein vollintegriertes Element dieser Natur sind, dann
führt uns das zu einer anderen Auffassung von Ökologie: 1. Wir dürfen
zerstören.40 2. Wir sollten es intelligenter tun als bisher. Aus dieser Sicht gibt es

im Prinzip keine globalen Öko-Krisen und auch keine Weltuntergangs-Dramatik.
Gerade in den letzten Monaten haben vielfältige Analysen gezeigt, daß ein Teil
unserer Öko-Schuld vermutlich nichts anderes ist als ein eher unschuldiges
Mit-Agieren im eigendynamischen Prozeß des Werdens der Natur" (Gerken,
a. a. O., 52). Gerken versteht Ökologie als einen „Lern-Prozeß. Er ist nicht
mehr darauf ausgerichtet, die Natur genauso zu belassen, wie wir sie jetzt
vorfinden - quasi originalgetreu. Das geht nicht und wird auch in Zukunft
nicht gehen, weil die Natur mit ihrer Eigendynamik des Werdens viel zu
dynamisch ist. Das geforderte Lern-Programm liegt also nicht im Bewahren,
sondern darin, diese Eigendynamik des Werdens und der Sclbstzerstörung
immer besser kennenzulernen: die gewaltigen Transformationen und
Mutationen der Natur so gut zu begreifen, daß wir die kosmische Absicht erfahren
können, um uns in einer höheren Form von Demut in diese integrieren zu
können. Kritische Ökologie, das heißt also: Wir müssen das intelligente Selbst-

werde-Programm der Natur besser verstehen lernen, um uns besser in dieses
Werden integrieren zu können" (a. a. O., 53 f.).

Ein derartiges Ausmaß von Kontingenz kann man natürlich nur behaupten,
wenn man die Limitierungseffekte gängiger Sachkonzeptionen abstreift. Gcrken

39 In einem Bericht formuliert die Bundestags-Enquête-Kommission Chancen und Risiken der
Gentechnologie: „Mit der Gentechnologie verfügt der Mensch über neue Möglichkeiten,
durch gezielten Genaustausch über alle Artgrenzen hinweg die natürliche Evolution mit einer
neuen Stufe der Geschwindigkeit und Direktheit zu beeinflussen" (Deutscher Bundestag,
1987).

40 Ansichten wie diese werden nicht nur im akademischen Jenseits der Unternehmensberatung,
sondern auch von „Würdenträgem" des offiziellen Forschungsbetriebs vertreten. Hubert
Markl (1985, 19), Präsident der Deutschen Forschungsgemeinschaft, hat unter anderem
folgenden Satz in Druck geben lassen: „Evolution ist biologische Gentechnik".



Kommunikation über Risiken 405

sieht in den jüngsten Entwicklungen der Naturwissenschaften die Möglichkeit,
das Sahhan, das Erstreiten von Sachverhalts-Verbindlichkeiten aus der Sozial-
dimcnsion in die Sachdimension zu verlegen: „Interessant ist in diesem
Zusammenhang, daß gerade jetzt ein neues Paradigma der Wissenschaft entsteht,
das von Dissipation, Fluktuation und Chaos getragen wird. Diese neue Konzeption
überwindet die statische Seins-Verhaftung zugunsten einer dynamischen und
kooperativen Werden-Orientierung. Mensch und Natur vereinigen sich im
Rahmen einer Co-Evolution. Der wichtigste Schritt dazu wird die Genetik
sein: die Entstehung einer 'Man-made-nature'" (a. a. O., 54, Hervorhebung
nicht im Original).

Gegen die sich hier andeutende Folgendynamik versuchen andere Autoren
mit Limitierungskonzepten anzugehen, zum Beispiel mit solchen Semantiken
wie „Eigenwert der Natur" usw. (Almer, 1988; Großklaus/Oldemeyer, 1983).
Sie fordern auf zu einer „neuen Behutsamkeit" und plädieren für eine
„symbioüsche Natureinstellung" (Almer, 1990,119-136, hier: 132). Ironische
Paraphrase dieses Gedankens: „Bislang haben wir die Natur nur verschieden
verändert; es kommt darauf an, sie zu verschonen" (Hitzler, 1989, 10). Man
erinnert sich in diesem Zusammenhang an den britischen Philosophen Sir
Francis Bacon. Er ahnte bereits vor 400 Jahren: "the imagination needs weights
and lead, not wings"41

Ob mit oder ohne Sarkasmus: Fest steht, daß grundlegende Sachverhaltskonzepte

durch Forschung und Technologie immer wieder aufgelöst werden.
Das kann man zum Beispiel am Sachverhalt menschliches Leben beobachten. Die
etablierte Sachverhalts-Konzeption mit dem Namen menschliches Leben wird
gegenwärtig von ihren Rändern, von den Grenzbestimmungen her aufgeweicht.
Das geschieht - um einige markante Beispiele zu nennen - einerseits durch die

apparative und die prädikative Medizin; es geschieht andererseits durch die

Entwicklung der sogenannten künstlichen Intelligenz.

Sehen wir kurz auf die Medizin:42 Der umfangreiche apparative Aufwand
in Diagnose und Therapie hat zu einer Intensiv-Medizin geführt, der es nicht
mehr möglich ist, eindeutige Grenzkriterien für die Unterscheidung von Leben
und Tod zu benennen. Der Tod wird zu einer Frage der Konvention, des

Sahhan: Er tritt ein, wenn auf der Intensivstation die Apparate abgeschaltet
werden. Ebenfalls um Grenzkriterien geht es bei der prädikativen Medizin:
„Da es höchst unwahrscheinlich ist, daß wir in der Lage sein werden, die

umweltbedingten Risikofaktoren vollständig auszuschalten, ist es wichtig, daß

wir so viel wie möglich über die Faktoren der genetischen Prä-Disposition

41 Zitiert nach Agassi (1989, 1).

42 L. Bress (1987), Markowitz (1987,152-155), Zappe und Mattern (1990).



406 Jürgen Markowitz

lernen und somit stark gefährdete Personen identifizieren können. Zusammengefaßt

zielt prädikative Medizin darauf ab, Personen vor Krankheiten zu schützen,

für die sie von der genetischen Struktur her äußerst anfällig sind und
gegebenenfalls die Weitergabe der genetischen Disponiertheit an die folgende
Generation zu verhindern" (Kommission der Europäischen Gemeinschaft, 1988,
3). Derartige Auffassungen kommentiert der Theologe und Biologe Günter
Altner so: „Der programmierende Eingriff in Nukleinsäuren, Proteine, Hormone,
Zellen und Neuronen macht das Leben in einer Weise verfügbar, wie es in der
Geschichte von Biologie und Medizin bislang nicht der Fall war" (Altner,
1990, 130). Wobei nur noch anzumerken wäre: Verfügbarkeit bedeutet natürlich

zugleich: Notwendigkeit der Abstimmung, des Sahhan. Eine gleichsam
grenzenlose Verfügbarkeit unterminierte jede vorgegebene Sachverhaltssicherheit.

Was den Bereich der künstlichen Intelligenz anlangt, so braucht man nur an
die Betroffenheit des Computer-Wissenschaftlers Joseph Weizenbaum zu denken,

als er bemerkte, in welcher Weise viele seiner Mitmenschen auf sein
erstes Sprachprogramm „Eliza" und auf die verschiedenen Versionen dieses

Programms, zum Beispiel auf „Doctor" reagierten: „Ich konnte bestürzt
feststellen, wie schnell und wie intensiv Personen, die sich mit Doctor unterhielten,
eine emotionale Beziehung zum Computer herstellten und wie sie ihm eindeutig
menschliche Eigenschaften zuschrieben" (Weizenbaum, 1990, 19). Weizenbaum

fand unzweideutige Anzeichen dafür „daß sich die einzelnen mit dem
Computer unterhallen hatten, als sei er eine Person, der man sich in geeigneter
und sinnvoller Weise über Privatangelegenheiten mitteilen konnte" (ebd.).
Weizenbaum sieht die Grenze zwischen Mensch und Computer aufgrund
solcher und anderer Erfahrungen als gefährdet an und warnt: „Letztlich muß
zwischen der Intelligenz von Menschen und der von Maschinen ein
Trennungsstrich gezogen werden. Wenn es einen solchen Strich nicht gibt, dann
sind die Befürworter einer Psychotherapie, die über Computer erfolgt, vielleicht
lediglich die Vorboten eines Zeitalters, in dem der Mensch schließlich nur
noch als ein Uhrwerk betrachtet werden kann" (a. a. O., 22).

7. Überzeugen oder überreden?

Diese Beispiele mögen ausreichen. Es ging bei den Exempeln darum zu
zeigen, daß die Kommunikation über Risiken jedenfalls dann, wenn sie Verständigung

mit Konsens identifiziert, Angaben darüber machen muß, was als

Bezugspunkt der Konscnsbildung bei der Kommunikation über Risiken dienen
kann. Die lange Zeit übliche Antwort lautete: Werte (van den Daele/Müller-



Kommunikation über Risiken 407

Salomon, 1990). Angesichts einer pluralistischen Gesellschaft ist mit diesem
Hinweis jedoch nicht viel anzufangen. Den Ausweg sehen viele im Bezug auf
Sachlichkeit. Die Voraussetzungen dafür aber - nämlich allgemein geteilte
Gegenstands- und Sachverhaltskonzeptionen - werden, wie eben gesehen, von
Forschung und Technologie immer wieder aufgelöst und durch alltäglich nicht
mehr verwendbare Parameter abstrakter Potentialitäten ersetzt. Für die
Forschung zur Kommunikation über Risiken resultiert aus diesem Befund die
Notwendigkeit, all jene Erkundungsversuche zu beobachten, die herauszufinden
trachten, welche konkreten Probleme sich aufgrund dieser Entwicklung ergeben
und worin die notwendigen Lösungsansätze zu sehen sind.

Einstweilen resultieren aus dem Zusammentreffen von Optionsdruck und
Kontingenz des Risikos eher hilflose Versuche zu überzeugen. Man stößt selbst
bei eher oberflächlichem Beobachten schnell auf typische Fälle. Ich möchte
einige davon kurz vorstellen:

1. Anleihen bei der Wohlstands-Semantik: Um Kontingenz zu absorbieren,
führen manche Kommunikationsbeiträge43 „dem einzelnen" vor Augen, er habe
in den wachsenden Gefährdungen den „Preis seines Wohlstandes" zu sehen.
Der Kunstgriff dieser Argumentation besteht darin, daß sie die Sozialdimension
auflöst und mit dem vormodernen Kollektiv-Singular operiert: der einzelne.
Diese Art des Argumentierens kann jedoch nicht akzeptiert werden. Denn nur
wenn man das Singulare der Pluralität bedenkt - schlicht gesagt: niemand lebt
allein auf der Welt - erst dann wird deutlich, daß wirtschaftlicher Erfolg (des
einen) zugleich immer auch Mißerfolg (der anderen) ist. Die Wohlstands-
Scmantik wird zwingend gebraucht: Einerseits kann die Ökonomie auf die
treibende Kraft der Knappheit nicht verzichten. Andererseits können aus der
ungleich verteilten Knappheit soziale Spannungen resultieren. Um diese
virulenten Spannungen nicht in Kämpfe ausarten zu lassen, sondern in
Konkurrenz kanalisieren zu können, dazu eben wird die Semantik des steigenden
Wohlstands benötigt. Auch wenn „der Einzelne" diesen Wohlstand gar nicht
wollte: eine an sozialem Frieden orientierte Wirtschaft müßte ihn dennoch
produzieren. Dieser Sachverhalt ist nicht eben neu, auch wenn er - Stichwort:
„Die heimlichen Verführer" - nicht immer in systematischer Klarheit gesehen
wird. Deshalb wird man sich nicht wundem dürfen, wenn das Argumentieren
mit dem individuellen Wohlstand von entsprechend disponierten politischen
Gruppen als der Versuch gedeutet wird, irgend etwas zu verbergen. Für einen
unbelasteten Risiko-Dialog sind derartige Effekte wohl kaum förderlich.

2. Bilanzierung: „Dem materiellen Nutzen des Fortschritts werden zunehmend

als überhöht gewertete gesellschaftliche Kosten entgcgcngercchnet. Wir
43 Da es nicht darum geht, Personen zu kritisieren, sondern nur darum, Kommunikations¬

möglichkeiten zu illustrieren, sei darauf verzichtet, Fundstellen und Autoren zu benennen.



408 Jürgen Markowitz

müssen jetzt für eine für beide Seiten ausgeglichene Bilanz sorgen." Das hier
benutzte Argument formt die Kontingenz um in eine Differenz aus Kosten und
Nutzen. Wohlstand ist Nutzen und Risiko seine Kosten. Das suggeriert, daß

sich beides miteinander verrechnen bzw. in ein Entscheidungsproblcm
transformieren lassen könnte. Der Wohlstand wäre dann nicht mehr zu maximieren,
sondern vielmehr - unter der Nebenbedingung des Risikos - zu optimieren.
Diese Vorstellung ist kein Ausweg, sondern führt an einen Scheideweg; man
könnte das Entscheidungsproblem mit gleicher Berechtigung nämlich auch

umgekehrt formulieren: Angesichts der drängenden Risikoproblematik wäre
Risikominimierung das Ziel; als Nebenbedingung müßte darauf Rücksicht
genommen werden, daß der Wohlstand nicht allzusehr leidet. Die Differenz von
Kosten und Nutzen, Risiko und Wohlstand selbst liefert keinen Anhaltspunkt
dafür, welche Variante man wählen soll. Das Problem läßt sich so nicht lösen.44

3. Generalisierung als kultivierte Indifferenz: „Das Bedürfnis, sich zu sichern,
zu versichern, kann nicht - und hier muß die Rationalität einsetzen - zu einem
risikolosen Zustand führen. Zu vermitteln, daß es die absolute Sicherheit nicht
gibt, ist eines unserer Dialogclemente." Hier wird unzulässig generalisiert,45
indem das Argument die Besonderheit auch großtechnischer Risiken unter die
Allgemeinheit menschlicher Lebensrisiken mischt. Auf diese Weise kann man
den Eindruck erzeugen, als gebe es gar nichts zu entscheiden, weil man - ganz
allgemein betrachtet - Risiken eben nicht vermeiden kann. Die Kommunikation

über Risiken erscheint in diesem Licht als ein Streit um des Kaisers Bart.
Soweit präpariert, kann das Risiko-Management beginnen.

4. Das gleiche Argumentationsmuster liest sich in etwas geänderter Formulierung

so: „Jedes schöpferische menschliche Handeln geht einher mit der
Notwendigkeit, Risiken einzugehen. Am Anfang eines verantwortlichen
Umgangs mit dem Risiko muß daher die Anerkennung der Existenz des Risikos
als - menschlicher Disposition entzogenes - Faktum humaner Lebensbewältigung
stehen. Diese Forderung gilt auch und insbesondere für den naturwissenschaftlich-technischen

Fortschritt." Oder: „Dem Risiko als einem Grundfaktum seines

Daseins begegnet der Mensch in allen Lebensbereichen." Die
Gleichsetzung von allgemeinen Lebensrisiken einerseits sowie großtechnischen
Produktions-Risiken andererseits ist eine mehr als waghalsige (riskante?)
Operation. Sie kann nur als kommunikative Nötigung eingestuft werden. Wer im
Zusammenhang der Risiko-Problematik für verständigungsorientierte
Kommunikation plädiert oder sogar Kommunikationsmodelle entwerfen will, der
wird von solchen Methoden abraten müssen.

44 Dieser Gedanke wird dargestellt von Matthias Ilaller (1991).

45 Für eine detaillierte Darstellung des Problems siehe Matthias Ilaller (1975).



Kommunikation über Risiken 409

5. Verballhornung: Traditionelle Ökologie „verwendet das Wort Umwelt als

Synonym für Natur. Der Natur werden grundsätzlich stabile, vorgegebene,
mehr (oder) minder ideale Zustände zugeschrieben, welche insgesamt das
harmonische Gesamtsystem der Biosphäre bilden. Traditionelle Ökologie trennt
und polarisiert (das) Partialsystem Natur und (das) Partialsystem ,Mensch'.
Dessen Dynamik sei unverträglich mit der Statik des Partialsystems Natur. Der
Mensch müsse Natur erhalten, schützen und wiederherstellen. Also: Verminderung

der evolutionären Dynamik des Partialsystems .Mensch'.
Sozialpsychologisch durch Selbstanklage und Schuldgefühle. Sozialpragmatisch durch
Verzicht und Rückwärts-Fortschritt." Die besondere Subtilität dieser
Argumentations-Variante ist darin zu sehen, daß sie die Kontingenz des Risikos in
der Form einer Absurdität erscheinen läßt: „Rückwärts-Fortschritt". Solch eine
Variante der Kommunikation läuft wohl kaum auf Verständigung, sondern
eher auf „Totreden" hinaus.

6. Logische Kapriolen: „Kritische Ökologie führt zu einem anderen
Entscheidungskonzept und damit auch zu anderen Handlungskonsequenzen als
traditionelle Ökologie. Während traditionelle Ökologie Entweder-oder-Entschei-
dungen einfordert - entweder Wachstum oder Umweltschutz, um nur ein
Beispiel zu geben - folgen aus kritischer Ökologie Mehrzielentscheidungen, also
Entscheidungen, die das Entwcder-und-oder möglich werden lassen ..."
Bemerkenswert ist die eigenartige Logik: Entscheidungen lassen „das Entwcder-
und-oder," also ihre eigene Voraussetzung „möglich werden" - ein logischer
Zirkel. Außerdem wird - ohne jeden Versuch einer Begründung - die Einheit
(„Juxtaposition") von Kontradiktion und Konjunktion behauptet.

6a Ein weniger bizarrer Typus „logischen" Prozessierens in der Risiko-Kommunikation

operiert grammatisch mit der Kopula „oder", die als logische
Kontradiktion eingesetzt wird. Beispiel: „Das Risiko besteht darin, daß das
Resultat eines bestimmten Prozesses positiv oder negativ ausfallen kann, und
daß man dies im voraus nicht genau weiß." Mit Blick auf das Öko-Problem ist
die Kontradiktion jedoch unpassend. Die Tatsache, daß man nicht genau weiß,
ob sich im Verlauf eines bestimmten technischen Prozesses negative Folgen
einstellen, bedeutet, daß es die Unsicherheit faktisch gibt. Der in Rede stehende

Prozeß wird - ökonomisch betrachtet - initiiert, um zukünftige Sicherheit
der Bedürfnisbefriedigung zu erreichen. Wegen des nicht sicheren Ausgangs
aber verheißt er zugleich auch mehr Unsicherheit. Deshalb muß die logische
Kontradiktion durch eine Konjunktion ersetzt werden: positiv und negativ. Das

„oder" bezöge eine Berechtigung nur aus einem Bezug auf den Ausgang des

fraglichen Prozesses. Für die Kommunikation aber steht nicht der Ausgang,
sondern steht die Entscheidung im Vordergrund, ob der Prozeß überhaupt initiiert
werden soll. Und mit Blick auf die Entscheidung kann nur das „und" als die



410 Jürgen Markowitz

richtige Kopula angesehen werden. Die Entscheidung kann nicht wählen
zwischen Sicherheit oder Unsicherheit; sie „wählt" - genau darin besteht ja das

Problem - immer beides zugleich, und zwar sowohl bei einem positiven wie
auch im Fall eines negativen Votums: Auch wer sich aus Sicherheitsgründen
gegen die Atomtechnologie ausspricht, handelt sich beträchtliche Unsicherheiten

ein (Wildavsky, 1979, 32-37), weil er erhebliche ökonomische und
ökologische Unwägbarkeiten in Kauf nimmt. Wenn man die Referenzen nicht
kontrolliert, also den Bezug auf die Folgen nicht vom Bezug auf die Entscheidung

unterscheidet, begibt man sich einer wichtigen Möglichkeit, häufig zu
beobachtende Mißverständnisse aufzuklären. Denn es dürfte klar sein, daß die
Laien unter den Partnern eines je konkreten Risiko-Dialogs sich weniger oder

gar nicht auf den Ausgang und seine Probabilistik beziehen, sondern auf die
blockierende Kontingenz, die sich aus jenem paradoxen Weil-A-deshalb-auch-
Non-A, nämlich: weil wir Sicherheit wollen, deshalb müssen wir Uasicherheit
in Kauf nehmen, ergibt.

7. Schließlich der Trick mit der Konsistenz. Wenn OpüoxKdruck besteht, also

Entscheidungen in einem Kontingenz-Intervall zu fällen sind, das keinerlei
Konvergenzpunkte in sich birgt, dann kann jede der vertretenen Sichten sich zu
eigenständiger Würde entfalten - oder soll man besser sagen: spreizen?46
Jedenfalls nötigt die Kontingenz der je gewählten Entscheidungsoptionen dazu,
nach problemexternen Gesichtspunkten zu suchen, die Kontingenz zu absorbieren

vermögen.47 Ein Beispiel ist das Prinzip der Verhaltenskonsistenz. Die
Argumentation versucht zunächst, Konsistenz als essentiellen Bestandteil des
Verhaltens zu stilisieren. „Daraus wird dann gefolgert, konsistenterweise dürfe ein
Raucher nicht gegen die Atomenergienutzung sein. Das hieße: Wer irgendwo
den eigenen Tod riskiert, muß es überall tun, unabhängig davon, um welcher
Ziele willen man sich in Gefahr begibt und welche Alternativen es gibt, um
denselben Zweck zu erreichen" (Meyer-Abich, a. a. O., 180). Entscheidungen
über akzeptable Risiken können sich auf dieser Grundlage an bisher bereits
akzeptierten Risiken orientieren.48 Man findet sogar „philosophische" Versuche

(Gethmann, 1987,1130-1135, hier: 1135), das Konsistenzprinzip mit
Bezug auf Immanuel Kant in die Form eines kategorischen Imperativs zu gießen:

46 Dirk Baecker (1989,33) stellt in diesem Zusammenhang die Frage, ob „sich Risiken als die
schwarten Löcher erweisen, in denen jegliche Rationalität zu verschwinden droht ..."

47 Von dieser Stelle aus kann der weitere Ausbau der Theorie differentieller Systembildungen
betrieben werden. Dabei wird man von dem Gedanken ausgehen müssen, daß es die
problematische Strukturlosigkeit des Kontingenz-Intervalls „Risiko" ist, die gemeinsam mit
dem Optionsdruck gleichsam als Motor folgenreicher Strukturbildungen wirkt. Vergl. dazu
etwa Peter M. Wiedemann (1990). Ich greife diesen Punkt weiter unten wieder auf.

48 Dieses Argumentationsmuster entstammt dem Konzept der sogenannten revealed preferences.
Vergl. dazu C. Starr (1969), Schwing/Albers (1980).



Kommunikation über Risiken 411

„Nimm diejenigen Risiken in Kauf, die kleiner/gleich dem Risikomaß sind, auf
das du dich durch die Wahl deiner Lebensform schon eingelassen hast!"49
Dieses Beispiel dürfte deutlich machen: Der einzige ziemlich sicher zu erwartende

Effekt, den man durch Rekurs auf Konsistenz bei Kommunikationspartnern
erzielen kann, ist das Empfinden der Nötigung.

Man muß sich angesichts der Fülle teils nur bizarrer, teils auch amüsanter
Kommunikationsbeiträge davor hüten, den Anlaß dieser vielfältigen Einfälle
aus dem Auge zu verlieren: Der Bezugspunkt für all den rhetorischen Aufwand
ist ein höchst problematisches Zusammentreffen, ist die dynamische Allianz
zwischen Kontingenz-Intervall und Optionsdruck, hier also der Zusammenhang

von Risiko auf der einen und Entscheidungszwang auf der anderen Seite.
Dieser Zusammenhang läßt niemanden ohne Stellungnahme an sich vorbei.
Immer dann, wenn sich ein bestimmtes Kontingenz-Intervall mit Optionsdruck
„auflädt", trifft Gregory Batesons berühmtes Diktum zu: Man kann sich (dazu)
nicht nicht verhalten. Die paradoxe Struktur eines Kontingenz-Intervalls - die
Struktur der Strukturlosigkeit - wirkt unter der Bedingung eines vorliegenden
Optionsdrucks wie ein riesiger Strudel: Sie saugt mit unwiderstehlicher Gewalt
alles an, was sich als Kristallisationskern für den Aufbau einer entparadoxierten
Struktur eignen könnte. Man muß etwas müssen, was man gar nicht können
kann. Die Struktur der Strukturlosigkeit ist strukturelle Voraussetzung, ist im
Verein mit dem Optionsdruck der unerschöpfliche Katalysator für den Aufbau
anschlußfähiger Strukturen.50 An der virulenten paradoxen Struktur entzündet
sich - immer wieder neu - eine gigantische kommunikative Betriebsamkeit.

In der Tradition der „Berliner Schnauze" könnte man an dieser Stelle
geneigt sein zu fragen: Habt Ihr's nicht 'n bißchen kleiner? Die Antwort muß
wohl sein: Nein, kleiner geht es nicht. Man läuft sonst Gefahr, die Dynamik zu
unterschätzen, die den Risiko-Dialog in Gang hält. Eine angemessene Vorstellung

davon aber wird gebraucht, wenn man nach den Entwicklungsperspektiven
zukünftiger Kommunikation über Risiken fragt. Ich möchte eine dieser
Perspektiven als Abschluß kurz skizzieren.

49 Zitiert nach Meyer-Abich (a. a. O., 180).

50 Wenn man sich darum bemüht, diesen Topos systematisch einzuordnen, fallen erstaunliche
Parallelitäten mit einer der Zentralfiguren soziologischer Theoriebildung, nämlich mit der
sogenannten „doppelten Kontingenz" (Parsons, 1968, 429-441; Luhmann, 1984,148-190;
Markowitz 1991a) ins Auge. Was diese Figur für den Fall sozialer Interaktion sichtbar
werden läßt, findet sich in den wesentlichen Zügen dann auf der Ebene der Gesellschaft
wieder, wenn Kontingenzintervalle entstehen, die mit Optionsdruck aufgeladen sind.



412 Jürgen Markowitz

8. Wird es ein „Super-Medium" geben?

Es geht noch einmal um die funktionale Differenzierung der Gesellschaft,

genauer: um deren Folgen für die Kommunikation über Risiken. Die
gesellschaftliche Entwicklung der Neuzeit ist wesentlich dadurch gekennzeichnet,
daß die grundlegenden Bestandteile menschlichen Lebens - also: Sicherung
der Bedürfnisbefriedigung, Schutz vor Bedrohungen, Erwerb neuer Erkenntnisse,

Ermöglichung von Intimsphären usw. - aus ihrem ursprünglich
ganzheitlichen Zusammenhang51 gelöst wurden. Arbeitsteilung, Differenzierung
und Spezialisierung führten zu einer enormen Effizienz. Wesentliche Voraussetzung

dafür war und ist, daß menschliches Verhalten in seiner Sinnorientierung
sich aufeinzelne Prämissen zu konzentrieren lernte. Diese Voraussetzung aller
Modernisierung ist einerseits schon früh und leidenschaftlich als Entfremdung
kritisiert worden. Sie hat andererseits derartige Leistungssteigerungen in den
verschiedenen Lebensbereichen ermöglicht, daß nichts jenen Trend aufhalten
konnte, in dessen Verlauf sich menschliches Verhalten zwar auf immer engere
Ausschnitte sinnhafter Orientierung spezialisierte, zugleich aber einen immer
größeren „Tiefgang" in diesen engen Sinn-Sektoren52 erreichte.

All das vollzog sich in gesellschaftlichen Lebensformen und unter der

„Führung" von Kommunikationssystemen, die immer radikaler daran gingen,
sich ausschließlich auf die Bedingungen ihres eigenen Erfolgs zu konzentrieren53

und alles andere als Störung oder als „Rauschen" zu behandeln. Es bildeten
sich geschlossene Sinn-Systeme - Wirtschaft, Politik, Wissenschaft, Familie,
Religion, Kunst usw. -, die sich in ihrer eigenen Spezialität verpuppten und nur
auf dieser Grundlage, also auch nur deshalb existieren konnten und können,
weil die je beteiligten Menschen es lernten, die Einheit ihres Lebenszusammenhangs

in einzelne Segmente - zum Beispiel in Rollen - zu zerlegen und
auf die verschiedenen Systeme zu verteilen.54

51 Siehe dazu Otto Brunner (1980, 103-127).

52 Alfred Schütz (1975, 42 ff.) hat den Ausdruck „geschlossene Sinngebiete" geprägt.

53 Eine Entwicklung, die in der Tradition seit Max Weber als Rationalisierung beschrieben
wird.

54 Die soziale, genauer: die funktionale Differenzierung wird derart radikal vollzogen, daß

gegenwärtig niemand mehr sagen kann, wie das Integral, also die Einheit des Differenzierten
zu fassen sei. Niklas Luhmann hat unlängst (2. Januar 1991) in der FAZ den hintersinnigen
Begriff ,fassungslose Gegenwart" geprägt. Zu den eher hilflosen Versuchen,
Begriffsbestimmungen mit Hilfe von Präfixen zu umgehen, bemerkt Peter Sloterdijk (a. a. O., 266):
„Die Karriere der Vorsilbe ,nach' deutet an, daß uns, obwohl Haarsträubendes geschieht,
kein .Geschichtsbild' mehr zur Verfügung steht, das es der Gegenwart erlaubt, sich zu
datieren. Seit allgemein sich der Eindruck verbreitet, daß die Geschichte keinen Fahrplan hat,
tasten wir uns durch ein prozessuales Niemandsland voran".



Kommunikation über Risiken 413

Aber nicht nur das. Zergliedert wurde vor allem die Art, in der Kommunikation
sich an Sinn orientiert." Der typische Modus der Neuzeit besteht darin,
Spezialkommunikationen auszubilden, deren Leistungsfähigkeit ganz wesentlich

darauf beruht, von nur einer einzigen Sinn-Prämisse aus - Rentabilität
oder (demokratischer) Machterwerb/-erhalt oder wissenschaftliche Entdeckung/
Erfindung - nicht nur einen korrespondierenden Ausschnitt der Welt, sondern
eine komplette Spezial-Welt entstehen zu lassen. Politik, Wirtschaft, Wissenschaft,

Kunst: sie alle beziehen sich - obwohl funktional spezialisiert - nicht
nur auf ein einzelnes Segment des Weltgeschehens, sondern orientieren sich

paradox, nämlich spezial-universal. Gerade weil sie mit einer einzigen Prämisse

operieren, verfügen sie über einen Ausgangspunkt, von dem aus sich die Welt
im ganzen erobern läßt.

Kommunikative Übcrzeugungsmittel, die ehedem als argumentativer
Zusammenhang erschienen - Nachdruck/Drohung/Macht; Nutzen/Geld;
Rhetorik/Wahrheit; Attraktion/Begchrcn/Liebe usw. - werden von spezialisierter
Kommunikation zwar in ihrer Effektivität beträchtlich gesteigert, zugleich aber
auch gegeneinander immunisiert. Die spezialisierten Kommunikationsmedien
werden gewissermaßen taub füreinander: Die Politik orientiert sich nur noch
an Gesichtspunkten von Macht und Mehrheit, die Wirtschaft nur noch an Geld,
die Wissenschaft nur noch an Wahrheit etc. Auch dieser Effekt hat lange Zeit
als Ausweis von Rationalität erscheinen können. Inzwischen jedoch entstehen

55 Man muß an dieser Stelle genau darauf achten, daß der Argumentationszusammenhang sich
zweierverschiedenerSystemreferenzen bedient: Es ist einerseits von psychischen Sachverhalten
die Rede, also davon, daß die funktionale Differenzierung den Personen eine rollenhafte
Segmentierung ihres Verhaltens abnötigt. Davon zu unterscheiden jedoch ist die soziale
Systemreferenz, also das zwischenmenschliche Sinnprozessieren. Erst wenn man
Rollenhaftigkeit der Verhaltensorientierung einerseits und Spezifik des kommunikativen
Sinnprozessierens andererseits strikt voneinander unterscheidet, lernt man zu sehen, daß das

Segmentierende der spezialisierten Rollenorientierung in den spezialisierten Kommunikationen
nicht anzutreffen ist. Vielmehr sind im Verlaufder sozio-kulturellen Evolution Sinnprämissen
ausdifferenziert worden — Gütererwerb, Machtgewinn, Erkenntnis, Heilsgewißheit usw. —,

die beides zugleich in sich vereinen: Spezialität und Universalität. Politik, Wirtschaft,
Wissenschaft etc. sind weltuniversale Sachverhalte. Sie beschränken sich - anders als die
über Rollen partizipierenden Menschen—nicht auf ihnen gemäße Sektoren der Welt, sondern
greifen als Wirtschaft, als Wissenschaft, als Politik auf die Welt im Ganzen zu. Unter solchen
Titeln wie Arbeitsteilung, Differenzierung usw. wird üblicherweise nicht hinreichend beachtet,
daß der evolutionäre Prozeß der funktionalen Differenzierung sich im Bereich der
Verhaltensorientierung ganz anders auswirkt als im Bereich des kommunikativen
Sinnprozessierens. Nur das Bewußtsein handhabt Differenzierung nach dem Muster der
verschiedenen Sektoren/Provinzen: Religion in der Kirche; Wirtschaft auf dem Markt oder
im Geschäft oder im Betrieb; Intimität zu Hause; Erziehung in der Schule usw. Eine ganz
andere Sache hingegen ist die jeweilige Spezifik des Sinnprozessierens: sie ist in ihrem
spezialisierten Vollzug für sich selbst nicht speziell, sondern universell, sie erfaßt vom
Ausgangspunkt ihrer Prämisse her, das heißt mit dem Setzen einer Leitunterscheidung -
Haben/Nicht-Haben; Wissen/Nicht-Wissen; Macht/Ohnmacht - das Universum relevanter
Sachverhalte.



414 Jürgen Markowitz

darüber Irritationen. Initiiert durch ökologische Fehlentwicklungen sind
Versuche unternommen worden, zum Beispiel durch wertvermitlelte56 oder durch
politische57 Kommunikation auf das System Wirtschaft einzuwirken. Nach wie
vor aber operiert die Wirtschaft ausschließlich auf der Basis von Angebot und
Nachfrage, die Politik auf der Basis von Mehrheit und Minderheit, die Wissenschaft

auf der von wahr und falsch usw. Unklar wird, auf welche Weise die

großen Funktionssysteme sich in ihrer Entwicklung so beeinflussen lassen, daß

kommunikationsvermittelnde Effekte auch von Gesichtspunkten ausgehen
können, die nicht in der Logik der je systemeigenen Medien liegen.

Die grundlegende Frage lautet also: Gibt es in der Gesellschaft ein
Kommunikationsmedium, das sich dazu eignet, die Annahme kommunizierter
Seleklionsoffertcn auch dann als wahrscheinlich erscheinen zu lassen, wenn -
typisch für die Risiko-Problematik - solche Selektionsoffertcn die Grenzen der

je einzelnen Funktionssysteme überschreiten sollen, wenn - anders gesagt -
zwischen den Angehörigen der verschiedenen Funktionssysteme Verständigung

über Riskantes erzielt werden muß? Man wird gegenwärtig (noch?) nicht
mit Ja antworten dürfen. Aber man wird zumindest fragen können, ob mit
einem solchen „Supcrmedium" für die Zukunft zu rechnen ist, ob sich Grundlagen

für seine Entstehung erkennen lassen, die - falls man sie denn entdeckt -
dazu genutzt werden können, die Ausbildung eines Mediums für folgenreiche,
verständigungsorientierte Kommunikation über Risiken zu befördern. Eben
diese Fragestellung dürfte sich mit einem Konzept bearbeiten lassen, das
Kommunikation über Risiken auf die Formel des Sinnprozessierens abstrahiert, um
auf diese Weise Platz für eine zweite Untersuchungsdimension zu schaffen:
Das Prozessieren von Sinn geschieht nicht nur kommunikativ, es vollzieht sich
auch evolutionär. Erst wenn man beide Dimensionen hinreichend würdigt,
dürften sich Problcmbczugspunkte ausfindig machen lassen, von denen aus
bestimmt werden kann, ob Chancen für die Ausbildung eines leistungsfähigen
Mediums für die Kommunikation über Risiken bestehen.

LITERATURVERZEICHNIS

AGASSI, J. (1989), The Lark and the Tortoise. In: Philosophy of the Social Sciences. 19.

ALBERTZ, Rainer (1989), Schöpfung und Tabu. Ökologische Ethik aus theologischer Sicht. In:
Fischer, Joschka, Hg., Ökologie im Endspiel. München, 57-67.

56 Siehe zum Beispiel Albertz (1989, 57-67), Birnbacher (1986), Bress (1987), Heringer
(1990), Immler (1990), Löwisch (1989),Luhmann (1988,3), Riedel (1990), van den Daele/
Müller-Salomon (1990), Wicke (1990, 210-228).

57 Als kleine Auswahl: Ilalfmann (1984;294-312), Heringer (1990a), Jänicke (1987), Link
(1991), Luhmann (1987, 32-48; 67-73). Schweizerische Sicherheitspolitik im Wandel
(1990).



Kommunikation über Risiken 415

ALTNER, Günter (1988), „Ökologie oder Biodesign". In: Kasseler Universitätsreden 4.

Ders. (1990), Evolution - Gentechnik - Verantwortung: Evolutionsbiologische und ethische
Aspekte zur Risikobewältigung. In: Mathias Schüz, Hg., Risiko und Wagnis. Die
Herausforderung der industriellen Welt. Bd. 1, Pfullingen, 119—136.

BAECKER, Dirk (1989), Rationalität oder Risiko? In: Manfred Glagow, Helmut Willke und
Helmut Wiesenthal, Hg., Gesellschaftliche Steuerungsrationalität und partikulare
Handlungsstrategien. Pfaffenweiler.

BECK, Ulrich (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt.
Ders. (1989), Risikogesellschaft. Übellebensfragen, Sozialstruktur und ökologische
Aufklärung. In: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur Wochenzeitung Das Parlament
Nr. B 36,3-13.

Ders. (1990), Die Industriegescllschaft schafft sich selber ab. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 19. Oktober.

BIRNBACIIER, Dieter (1986), Ilg., Ökologie und Ethik. Stuttgart.

BLUMENBERG, Hans (1981), Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der
Phänomenologie. In: Ders., Wirklichkeiten, in denen wir leben. Stuttgart.

BIEDENKOPF, Kurt II. (1989), Zeitsignale. Parteienlandschaft im Umbruch. München.

BLOCH, Ernst (1970), Differenzierungen im Begriff Fortschritt. In: Ders., Tübinger Einleitung
in die Philosophie. Frankfurt.

BRESS, L., Hg., (1987), Medizin und Gesellschaft: Ethik, Ökonomie, Ökologie. Heidelberg.

BRUNNER, Otto (1980), Das „ganze Haus" und die alteuropäische „Ökonomik". In: Ders.,
Neue Wege der Verfassungs- und Sozialgeschichte. 3. Aufl., Göttingen, 103—127.

CASSIRER, Ernst (1985), Symbol, Technik, Sprache. Hamburg.

CONZE, Werner (1979), Fortschritt. In: Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck,
Ilg., Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache
in Deutschland. Band II, Stuttgart, 351—423.

van den DAELE, Wolfgang (1990), Risiko-Kommunikation: Gentechnologie. In: Helmut
Jungermann, Bernd Rohrmann und Peter M. Wiedemann, Hg., Risiko-Konzepte, Risiko-
Konflikte, Risiko-Kommunikation. Forschungszentrum Jülich, 11-58.

Ders. und MÜLLER-SALOMON, Heribert (1990), Die Kontrolle der Forschung am Menschen
durch Ethikkommissionen. Opladen.

DEUTSCHER BUNDESTAG, Hg. (1987), Chancen und Risiken der Gentechnologie - Bericht
der Enquête-Kommission. Bonn.

DIENEL, Peter C. (1988), Das Bürgergutachten. Ein Beitrag wider die Abschaffung des Staates.
Werkstattpapier Nr. 29 der Forschungsstelle Bürgerbeteiligung & Planungsverfahren,
Bergische Universität/GH Wuppertal.

Ders. (1990), Neuartige Arenen politischen Streitens. In: Ulrich Sarcinelli, Hg., Demokratische
Streitkultur. Bonn.

Ders. (1990a), Innovative Formen der Bürgcrbeteiligung als Organe politischen Lernens. In:
Bernhard CLAUßEN, Bernhard und GEIßLER, Reiner, Hg. (1990), Politisierung des
Menschen. Instanzen der politischen Sozialisation. Weinheim.

DOUGLAS, Mary and WILDAVSKY, Aaron (1982), Risk and Culture: An Essay on Selection
of Technological and Environmental Dangers. Berkeley, Los Angeles, London.

DUDEN (1989), Das Herkunftswörterbuch. Etymologie der deutschen Sprache. 2. Aufl., Mannheim
u. a, 606.

EBERLE, Thomas (1984), Sinnkonstitution in Alltag und Wissenschaft. Bern und Stuttgart.



416 Jürgen Markowitz

ECKERT, Roland, HAHN, Alois und WOLF, Stephan (1989), Die ersten Jahre junger Ehen.

Frankfurt, New York.

ETZIONI, Amitai (1977), Die zweite Erschaffung des Menschen. Manipulationen der
Erbtechnologie. Opladen.

FOERSTER, Heinz von (1985), Sicht und Einsicht. Versuche zu einer operativen Erkenntnistheorie.
Braunschweig und Wiesbaden.

FUCHS, Peter (1991), Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur Konstruktion und Imagination
gesellschaftlicher Einheit. Diss. Gießen.

Ders. (1991a), Vaterland, Patriotismus und Moral. Zur Semantik gesellschaftlicher Einheit.
Erscheint in: Zeitschrift für Soziologie.

GERKEN, Gerd (1990), Von der Reparatur- zur High-Tech-Ökologie. In: GDI Impuls 1, 50-54.

GESER, Hans (1986), Elemente zu einer soziologischen Theorie des Unterlassens. In: Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 4, 643-669.

GETIIMANN, Carl Friedrich (1987), .Ethische Aspekte des Handelns unter Risiko". In: VGB
Kraftwerkstechnik. Mitteilungen der VGB Technischen Vereinigung der
Großkraftwerksbetreiber 12,1130-1135.

GRONEMEYER, Marianne (1991), Diskussionsbeitrag. In: Jörg Schneider, Hg., Risiko und
Sicherheit technischer Systeme. Auf der Suche nach neuen Ansätzen. Basel.

GROßKLAUS, Götz und OLDEMEYER, Ernst (1983), Hg., Natur als Gegenwelt. Karlsruhe.

GUMBRECIIT, Hans Ulrich (1979), Modern. Modernität, Moderne. In: Otto Brunner, Werner
Conze und Reinhart Koselleck, a. a. O., Bd. IV, 93-131.

HABERMAS, Jürgen (1968), Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer
Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft. 3. Aufl., Neuwied.

Ders. (1985), Exkurs zu Luhmanns systemtheoretischer Aneignung der subjektphilosophischen
Erbmasse. In: Ders., Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen.
Frankfurt, 426-445.

HAHN, Alois (1983), Konsensfiktionen in Kleingruppen. Dargestellt am Beispiel von jungen
Ehen. In: Friedhelm Neidhardt, Hg., Gruppensoziologie. Sonderheft 25 der Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. Opladen, 210-232.

Ders. (1985), Soziologische Aspekte des Fortschrittsglaubens. In: Hans Ulrich Gumbrecht und
Ulla Link-Heer, Hg., Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Diskurs der Literatur-
und Sprachhistorie. Frankfurt, 53-72.

IIALFMANN, Jost, (1984), Soziale Bewegungen und Staat. In: Soziale Welt 35, 294-312.

HALLER, Matthias (o. J.), Sicherheit durch Versicherung? Gedanken zur zukünftigen Rolle der
Versicherung. Bern (1975).

Ders. (1985), Gefahrengemeinschaft oder Sicherungsteam. Zur Entwicklung eines Sinnmodells
der Versicherung im Zeichen des Servicegedankens. Hg. vom Insitut für
Versicherungswirtschaft, St. Gallen.

Ders. (1986), Risiko-Management - Eckpunkte eines integrierten Konzepts. In: Herbert Jacob,
Hg., Risiko-Management. Wiesbaden, 7—43 und 117—127.

Ders. (1989), Neue Parameter strategischer Führung: Der Beitrag des Risiko-Dialogs zur
Zukunftssicherung. In: 19. Internationales Management-Gespräch, European Integration
and Global Competitiveness. St. Gallen, 117-128.

Ders. (1990), Der „Risikodialog" als Chance. Gruppenspezifische Wahrnehmung von Gefahren.
In: Neue Zürcher Zeitung vom 31. Januar, 65.

Ders. (1990a), Risiko-Management und Risiko-Dialog. In: Mathias Schüz, Hg., Risiko und
Wagnis. Die Herausforderung der industriellen Welt. Bd. 1, Pfullingen, 229-256.



Kommunikation über Risiken 417

Ders. (1991), Querdimension Risiko. In: Christian Lutz u. a., Ilg., Bericht der Kommission
„Schweiz morgen" an den Bundesrat.

HEIDEGGER, Martin (1979), Sein und Zeit. 15. Aufl., Tübingen.

HERINGER, Hans Jürgen, Hg. (1983), Holzfeuer im hölzernen Ofen. Tübingen.
Ders. (1990), Keine akute Gefahr! Strategien kommunikativer Verunsicherung. Die Analyse

eines Lehrstücks über „Angstvermeidung". In: Ders., „Ich gebe Ihnen mein Ehrenwort".
Politik, Sprache, Moral. München.

HITZLER, Ronald (1989), Die Natur: Ein Produkt der Gesellschaft. Ms. Bamberg.

HORKHEIMER, Max (1967), Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Hg. v. Alfred Schmidt,
Frankfurt.

HUBER, Josef (1989), Technikbilder. Weltanschauliche Weichenstellungen der Technik- und
Umweltpolitik. Opladen.

Ders. (1990), Technikbild und Weltbild. Kontroversen zur Technik. In: GDI Impuls 1, 39 19.

HUSSERL, Edmund (1936/82), Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie. 2. Aufl., Hamburg.

ILLICH, Ivan (1978), Fortschrittsmythen. Reinbek.

IMMLER, Hans (1990), Vom Wert der Natur. Zur ökologischen Reform von Wirtschaft und
Gesellschaft. 2. Aufl., Opladen.

JÄNICKE, Martin (1987), Staatsversagen. Die Ohnmacht der Politik in der Industriegesellschaft.
2. Aufl., München und Zürich.

JOHNSON, Branden B. and COVELLO, Vincent T., Eds. (1987), The Social and Cultural
Construction of Risk: Essays on Risk Selection and Perception. Dordrecht.

JUNGERMANN, Helmut, KASPERSON, Roger E. und WIEDEMANN, Peter M., Eds. (1988),
Risk Communication. Jülich.

KALLSCHEUER, O. (1983), Fortschrittsangst. In: Kursbuch 74.

KOMMISSION DER EUROPÄISCHEN GEMEINSCHAFT (1988), Prädikative Medizin -
Analyse des menschlichen Genoms. Brüssel.

KOSELLECK, Reinhart (1979), Einleitung zum Stichwort Fortschritt. In: Otto Brunner, Werner
Conze, Reinhart Koselleck, Hg., a a. O., 351-353.

Ders. (1979a), „Prolet:!us" im Mittelalter und „Fortschritt" im religiösen Bereich der Neuzeit.
A. a. O., 363-423.

KÜNG, Hans (1990), Projekt Weltethos. München und Zürich.

LENGER, Hans-Joachim (1990), Angst vorm Ozonloch? Ökologische Einsichten als
Herrschaftsprinzip. Sendemanuskript Westdeutscher Rundfunk. Köln.

LINK, Jürgen (1991 Schiller und die Revolution. Oder über die Aporien der interaktionistischen
Einbildungskraft (mit besonderer Berücksichtigung von ,,1'iesco" und „Demetrius").
Wird erscheinen in: Benno Wagner-Pitz, Hg., Geschichte - Einheit der Differenz von
Ereignis und Struktur? München.

LÖWISCH, Dieter-Jürgen (1989), Das „Prinzip Verantwortung" und die Rechte des Menschen.
Ethische Abwägungen eines Zielkonfliktes aus pädagogischer Sicht. Ms. Duisburg.

LÜBBE, Hermann (1983), Zeitverhältnisse: Zur Kulturgeschichte des Fortschritts. Graz.

LUHMANN, Niklas (1973), Zweckbegriff und Systemrationalität. Über die Funktion von Zwecken
in sozialen Systemen. Frankfurt.

Ders. (1982), Autopoiesis, Handlung und kommunikative Verständigung. In: Zeitschrift für
Soziologie 4, 366-379.

Ders. (1984), Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt.



418 Jürgen Markowitz

Deis. (1986), Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf ökologische
Gefährdungen einstellen? Opladen.

Ders. (1987), Gesellschaftsstrukturelle Bedingungen und Folgeprobleme des naturwissenschaftlich¬
technischen Fortschritts. In: Soziologische Aufklärung 4. Beiträge zur funktionalen
Differenzierung der Gesellschaft. Opladen, 49-66.

Ders. (1987a), Die Unterscheidung von Staat und Gesellschaft. In: Soziologische Aufklärung 4.
Opladen, 67-73.

Ders. (1987b), Die Differenzierung von Politik und Wirtschaft und ihre gesellschaftlichen
Grundlagen. In: Ders., Soziologische Aufklärung IV. Beiträge zur funktionalen
Differenzierung der Gesellschaft. Opladen, 32—48.

Ders. (1988), Das verlorene Paradigma. Über die ethische Reflexion der Moral. In: Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 28. 12., 3.

Ders. (1989), Theorie der Gesellschaft. Ms. San Foca.

Ders. (1990), Risiko und Gefahr. In: Ders., Soziologische Aufklärung 5. Konstruktivistische
Perspektiven. Opladen, 131—169.

Ders. (1991), Risiko auf alle Fälle. In: FAZ vom 2. 1.

Ders. (1991a), Religion und Gesellschaft. Ms. Bielefeld.

LUTZ, Christian (1990), Diktat der Effizienz - Raubbau an den kulturellen Ressourcen? Ms.
Rüschlikon.

MARKEL, Hubert (1985), Evolution, Genetik und menschliches Verhalten. Zur Frage
wissenschaftlicher Verantwortung. München.

MARKOWITZ, Jürgen (1979), Die soziale Situation. Entwurf eines Modells zur Analyse des
Verhältnisses zwischen personalen Systemen und ihrer Umwelt. Frankfurt.

Ders. (1986), Verhalten im Systemkontext. Zum Begriff des sozialen Epigramms. Diskutiert am
Beispiel des Schulunterrichts. Frankfurt.

Ders. (1987), „Selbst und Welt" im Unterricht. Über Begriff und Funktion des existentiellen
Schematismus. In: Jürgen Ölkers und Heinz-Elmar Tenorth, Ilg., Pädagogik,
Erziehungswissenschaft undSystemtheorie. Weinheim und Basel, 146-172.

Ders. (1990), Die „blinden Flecken" des Verhaltens. Wie die Deutungsmuster des Alltags das

Sicherheitsmanagement im Betrieb behindern. In: GDI Impuls 3, 26—36.

Ders. (1990a), Risiko-Management in einer „Konsens-Kultur". Statement für den Workshop
„Risikoforschung", veranstaltet vom Projekt Forschungspolitische Früherkennung des
Schweizerischen Wissenschaftsrates am 18. und 19. Oktober in Bern.

Ders. (1991), Technische Kompetenz und Semantik des Risikos. Paradoxien im Verhältnis
zwischen „Technik" und „Lebenswelt". In: Jörg Schneider, Hg., Risiko und Sicherheit
technischer Systeme. Auf der Suche nach neuen Ansätzen. Basel.

Ders. (1991 a), Referenz und Emergenz. Zum Verhältnis von psychischen und sozialen Systemen.
In: Systeme. Zeitschrift für systemtheoretisch orientierte Forschung und Praxis in den
Humanwissenschaften 1, 22-46

MEYER-ABICH, Klaus Michael und SCIIEFOLD, Bertram (1981), Wie möchten wir in Zukunft
leben? Der harte und der sanfte Weg. München.

MEYER-ABICH, Klaus Michael (1990), Wie ist die Zulassung von Risiken für die Allgemeinheit
zu rechtfertigen? Überlegungen zur Akzeptabilität von Risiken in öffentlicher
Verantwortung. In: Mathias Schüz, Hg., Risiko und Wagnis. Die Herausforderung der
industriellen Welt. Bd. 1, Pfullingen, 172-191.

MEIER, Christian (1979), Fortschritt in der Antike. In: Otto Brunner, Werner Conze, Reinhart
Koselleck, Hg., a. a. O., 353-363.



Kommunikation über Risiken 419

MOSCOV1CI, Serge (1979), Sozialer Wandel durch Minoritäten. München u. a.

NEDELMANN, Birgitta (1986), Das kulturelle Milieu politischer Konflikte. In: Friedhelm
Neidhardt, M. Rainer Lepsius und Johannes Weiß, Hg., Kultur und Gesellschaft.
Sonderheft 27 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie. Opladen,
397-414.

NELKIN, Dorothy, Ed. (1985), The Language ofRisk: Conflicting Perspectives on Occupational
Health. Beverly Hills, Cal.

NOWOTNY, Helga und Eisikovic, Rafael (1990), Entstehung, Wahrnehmung und Umgang mit
Risiken. In: Schweizerischer Wissenschaftsrat, Hg., Forschungspolitische Früherkennung.
B/34, Bern.

PARSONS, Talcott (1968), Interaction: Social interaction. In: International Encyclopedia of the
Social Sciences. Bd. 7, New York.

PERROW, Charles (1989), Normale Katastrophen. Die unvermeidbaren Risiken der Großtechnik.
Frankfurt, New York.

RAMMSTEDT, Otthein (1978), Soziale Bewegung. Frankfurt.

RENN, Ortwin (1984), Psychological and sociological approaches to study risk perception. In:
Environment International 10, 557—575.

Ders. (1989), Risikowahrnehmung. Psychologische Determinanten bei der intuitiven Erfassung
und Bewertung von technischen Risiken. In: Gerhard Hosemann, Ilg., Risiko in der
Industriegesellschaft. Analysen, Vorsorge und Akzeptanz. Erlangen, 167—192.

RESCHER, Nicholas (1983), Risk: A Philosophical Introduction to the Theory ofRisk Evaluation
and Management. Lankam, London, New York.

RIEDEL, Manfred (1990), „Hören auf die Sprache". Die akroamatischc Dimension der
Hermeneutik. Frankfurt.

RÖGLIN, Hans-Christian (1990), Risiko-Kommunikation zwischen Verständigung und
Verwirrung. In: GDI Impuls 1,17-25.

SCIIIESSER, Walter (1990), Erfordernisse einer dauerhaften Entwicklung. In: Neue Zürcher
Zeitung, 25., 26.8.

SCHMIDT, Gert (1989), Die „Neuen Technologien". Herausforderungen für ein verändertes
Technikverständnis der Industriesoziologie. In: Peter Weingart, Hg., a. a. O., 231-254.

SCHREMMER, Eckart (1973), Wie groß war der „technische Fortschritt" während der Industriellen
Revolution in Deutschland 1850-1913. In: Vierteljahresschrift für Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte 60, 433 ff.

SCHÜTZ, Alfred und LUCKMANN, Thomas (1975), Strukturen der Lebenswelt. Neuwied und
Darmstadt.

SCHWEIZERISCHE SICHERHEITSPOLITIK IM WANDEL (1990),Bericht 90 des Bundesrates
an die Bundesversammlung über die Sicherheitspolitik der Schweiz vom 1. 10.

SCHWING, R. C. and ALBERS, W. A., Eds. (1980), Societal Risk Assessment: How Safe is
Safe Enough? New York, London.

SIEGRIST, Johannes (1970), Das Consensus-Modell: Studien zur Interaktionstheorie und zur
kognitiven Sozialisation. Stuttgart.

SLOTERDIJK, Peter (1989), Eurotaoismus. Zur Kritik der politischen Kinetik. Frankfurt.

SPENCER BROWN, George (1972), Laws of form. 2nd ed., New York.

STARR, C. (1969), How safe is safe enough? In: Science. Vol 165.

TIETZ, Horst (1990), Unsere Sprache ist krank. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23.8.



420 Jürgen Markowitz

VARELA, Francisco (1975), A calculus for self-reference. In: International Journal of General
Systems 2, 5-24.

WEI1LER, Hans-Ulrich (1989), Deutsches Bildungsbürgertum in vergleichender Perspektive.
Elemente eines „Sonderwegs"?. In: Jürgen Kocka, 11g., Bildungsbürgertum im 19.
Jahrhundert. Teil IV. Politischer Einfluß und gesellschaftliche Formation. Stuttgart,
215-237.

WEIZENBAUM, Joseph (1990), Die Macht der Computer und die Ohnmacht der Vernunft. 8.

Aufl., Frankfurt.

WEIZSÄCKER, Ernst Ulrich von. Hg. (1988), Waschen und Gewässerschutz. Ein Konflikt
kommt zur Sprache. 2. Aufl., Karlsruhe.

WEINGART, Peter, Hg. (1989), Technik als sozialer Prozeß. Frankfurt.

WELSCH, Wolfgang (1988), Unsere postmoderne Moderne. 2. Aufl., Weinheim.

WICKE, Lutz (1990), Der ökonomische Wert der Ökologie. In: Mathias Schüz, Hg., Risiko und
Wagnis. Die Herausforderung der industriellen Welt. Bd. 1, Pfullingen, 210-228.

WIEDEMANN, Peter M. (1990), Über die Unmöglichkeit, nicht zu kommunizieren.
Risikokommunikation als Unternehmensaufgabe. Ms. Jülich.

Ders. (1990a), Strategien der Risiko-Kommunikation und ihre Probleme. In: Helmut Jungermann,
Bernd ROHRMANN und Peter M. Wiedemann, Hg., Risiko-Konzepte, Risiko-Konflikte,
Risiko-Kommunikation. Jülich, 345-367.

WILDAVSKY, Aaron (1979), No Risk is the Highest Risk of All. In: American Scientist 67,
32-37.

WILLKE, Helmut (1989), Systemtheorie entwickelter Gesellschaften. Dynamik und Riskanz
moderner gesellschaftlicher Selbstorganisation. Weinheim und München.

WOLF, Rainer (1986), Der Stand der Technik. Geschichte, Strukturelemente und Funktion der
Verrechtlichung technischer Risiken am Beispiel des Immissionsschutzes. Opladen.

ZAPPE, Helmut A. und MATTERN, Hansjakob (1990), Hg., Das Philosophische und die praktische
Medizin. Heidelberg.


	Kommunikation über Risiken : eine Theorie-Skizze

