
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 16 (1990)

Heft: 1

Artikel: Vom Tischrücken zur Psychodynamik : Formen ausserkirchlicher
Religiosität in Deutschland

Autor: Pollack, Detlef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 1 (1990) 107-134 107

VOM TISCHRÜCKEN ZUR PSYCHODYNAMIK

Formen ausserkirchlichcr Religiosität in Deutschland

Dr. DetlefPollack
Karl-Marx-Universität, Fakultät für Theologie, Institut für Religionssoziologic

Emil-Fuchs-Str. 1, D-7010 Leipzig

In letzter Zeit hat das Interesse von Philosophen, Theologen und Soziologen
an Formen ausserkirchlicher Religiosität erheblich zugenommen. Man spricht
von "neuer Religiosität" (Sudbrack, 1987; Zahrnt, 1989), von der "Wiederkehr
von Religion" (Oelmüller, 1984), von der "Wahrheit des Mythos" (Hübner,
1985), von der "Rückkehr der Zauberer" (Hemminger, 1987), von "Neuer
Mythologie" (Frank, 1982). Die gegenwärtige Hochkonjunktur des Religions-
themas wird als Überraschung ausgegeben. Man hatte, wird erklärt, das Thema
für überwunden gehalten und wundere sich nun über sein Wiederaufleben
(Rendtorff, 1984; Timm, 1989, 449). Vieles von dem, was man bisher über die
gesellschaftliche Bedeutung von Religion gedacht habe, müsse man jetzt in
Zweifel ziehen (Drchsen, 1984, 2). Offenbar soll die "Wiederkehr des
Religiösen" auf dem Hintergrund der Säkularisierungsthese gesehen werden, damit
deren Gültigkeit bestritten werden kann.

Das Argumentationsmuster, das bis heute Verwendung findet, stammt
bereits aus den sechziger Jahren. Wir finden es in idealtypischer Ausprägung bei
Thomas Luckmann. Luckmann bezweifelt, daß sich in der modernen Gesellschaft

"eine Art individualpsychologischen Glaubensverlustes en masse"
vollziehe (Luckmann, 1963; Luckmann, 1971,78). In den industriellen Gesellschaften

komme es vielmehr zu einer "Lösung institutioneller Bereiche aus dem
Kosmos religiöser Sinngebung" (Luckmann, 1971, 78), aufgrund derer die
institutionalisierten Funktionsbereiche der Gesellschaft, also auch die Kirche,
ihre "Relevanz für den Alltag der Bevölkerung" immer mehr verlieren (Luckmann,

1972a, 11). Der Geltungsanspruch der Säkularisierungsthese begründe
sich aus einer Identifizierung von Religion und Kirche (Luckmann, 1963, 14ff).
Den Vertretern dieser These unterlaufe deshalb der Fehler, den empirisch
nachgewiesenen Schrumpfungsprozeß der Kirchen als Substanzverlust von Religion
überhaupt zu interpretieren. Tatsächlich vollziehe sich nicht der Untergang der
Religion, sondern ihre Privatisierung. Völlig neue Religionsformen seien im
Entstehen begriffen (Luckmann, 1963, 66ff) - Formen, die die traditionelle
Kirchlichkeit teilweise ablösen, teilweise sich in sie einlagern. Der Grundgehalt
dieser modernen Religiosität stelle sich als Symbolisierung des autonomen
Individuums dar und mache sich an Themen wie Selbstverwirklichung,
Sexualität, Familismus, Bewusstseinscrwcilcrung und Gruppendynamik fest.



108 D. Pollack

Der Säkularisierungsprozeß betreffe also nur die Kirche, nicht die individuelle
und auch nicht die allgemeine Sozialform von Religion. Die individuellen und
allgemeinen Formen von Religion können gar nicht untergehen, denn Religion
sei "das, was den Menschen zum Menschen werden lässt", was seinen
biologischen Organismus transzendiert und ihn in einen überindividuellen
Sinnzusammenhang einfügt (Luckmann, 1963, 34ff, 44ff; Luckmann, 1972a, 5).

Es ist also die Unterscheidung von Religiosität und Kirchlichkeit, mit deren
Hilfe Luckmann die Gültigkeit des Säkularisierungstheorems relativiert. Dieses
Verfahren ist beliebt. In der Folgezeit wird es von Vertretern der
Wissenssoziologie ebenso angewendet wie von Vertretern der Christentumssoziologie
(Rendtorff, 1966, 119; Rendtorff, 1975, lOff), der kritischen Theorie (Döbert,
1984, 114) oder identitätstheoretischer Konzeptionen (Drehsen, 1984, 3).
Nachdem man die Religion von ihren institutionalisierten, das heisst von ihren
kultischen, dogmatischen und organisatorischen Verwirklichungsformen
getrennt hat, kann man nun Religion überall in der Gesellschaft aufspüren: in
dem symbolischen Gebrauch von emotional aufgeladenen Werten wie Frieden,
Gerechtigkeit oder Natur, in dem individuellen Streben nach Identität und
Lcbenssinnvermittlung, in den rituellen Akten der politischen Selbstverge-
wisserung des Staates, in dem individuellen Bcwusstsein der sozialen Unbe-
rcchcnbarkeit des Subjekts, in der warenfetischistischen Aufrechterhaltung der
Kapitalzirkulation oder in dem aufgebrachten Protest dagegen, in der
Begeisterung für Sport, Rock, Orgelmusik, intellektuelle Denkspiele oder
Automobile oder in der Praktizierung schamanistischcr Ekstasetechniken, östlicher
Meditationsformen oder psychodynamischer Therapien. Es scheint fast, als ob
jeder Gegenstand, den der Soziologe oder der Philosoph mit seinem analytischen
Instrumentarium berührt, sich nach kurzer Behandlung in Religion zu
verwandeln vermag. Und die Frage lautet nun, welches das Interesse ist, das der
Soziologe oder der Philosoph an einer solchen Allgemeinheit von Religion
haben kann.

Gehen wir noch einmal zurück zum religionssoziologischen Ansatz Thomas
Luckmanns. Wenn Luckmann behauptet, dass Menschwerdung "ein religiöser
Vorgang" sei (Luckmann, 1963, 34: Luckmann, 1985, 27), dann sagt er damit
zugleich, daß jeder Mensch in dem Masse, wie er sich sozialisiert, religiös sei
und folglich auch jede Gesellschaft in dem Masse, wie sie Individuation befördert,

als religiöse angesprochen werden müsse. Die allgemeine Grundform der

Religion stelle ursprünglich nichts anderes dar als das Sinngefüge der
Gesellschaftsordnung und bringe insofern die universalen Aspekte der Gesellschaft

zur Erscheinung (Luckmann, 1963, 36, 43). Religion wird von
Luckmann also als eine Leistung angesehen, die die Individualisierung der



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 109

Person und die Einheit der Gesellschaft garantiert. Als eine solche Leistung
erfüllt sie eine für das Individuum und die Gesellschaft notwendige Funktion.1

Mit der Behauptung der Notwendigkeit von Religion trifft sich Luckmann
mit einer Vielzahl von Religionsthcoretikern, die ebenfalls davon ausgehen, dass
die Gesellschaft bzw. das Individuum eines religiösen Fundaments oder einer
religiösen Durchdringung oder einer religiösen Ergänzung bedarf (z.B. Bcllah,
1967; Tenbruck, 1972; Bell, 1978; Kolakowski, 1974; Koslowski, 1985;
Rendlorff, 1985; Lübbe, 1986; Neubert, 1986; Höhn, 1987). Der Verdacht liegt
nahe, daß es sich bei dieser Art von Religion nur um eine "postulierte Religion"
(Maurer, 1985, 103) handelt. Sollte dieser Verdacht berechtigt sein, dann wäre
das soziologische und philosophische Interesse an der Universalität von
Religion Ausdruck eines theoretisch vorformulierten Bedarfs an Religion.2
Religion, so könnte man sagen, muss es einfach geben, da sonst die schwierigen
Abschlußprobleme, mit denen jede Theorie zu kämpfen hat, nicht lösbar wären
und konzeptionell vorgesehene Funktionsstellen der theoretischen Konstruktion
leer blieben.3

Ob diese Unterstellung freilich wirklich berechtigt ist, bedarf der Überprüfung.

Die funktional istischen Ansätze, die von der Unvermeidbarkeit von Religion

ausgehen, beziehen Religion auf ein Problem, das nur sie zu lösen vermag.
Bei Luckmann ist dies das Problem der Personkonstitution des Menschen. In der

Ob es sich bei Luckmanns Religionsbestimmung um eine funktionale Definition handelt, ist
in der Sekundärliteratur umstritten. Kaefer (Kaefer, 1977, 141 f) meint, Luckmann gebe nur eine
Ortsbestimmung von Religion, aber keine Funktionsanalyse. Marquard spricht von einem
"umgekehrten Funktionalismus" (Marquard, 1985, 42). Wenn die Spezifik der funktionalen
Methode freilich darin besteht, etwas Gegebenes in bezug auf ein mit ihm gelöstes Problem zu
analysieren (Luhmann, 1969, 260), dann liegt Luckmanns Religionsbegriff eindeutig ein
funktionales Herangehen zugrunde. Religion bezieht sich in Luckmanns Ansatz auf das Problem der
Menschwerdung und erbringt eine dafür unverzichtbare Leistung. Den funktionalen Charakter
von Luckmanns Religionsauffassung bestätigen: Robertson, 1973, 57; Drehsen, 1975, 258.

2 In diesem Falle degenerieren die konkreten historischen Religionsformen zu einem omamentalen

Illustrationsmaterial von Funktionsbestimmungen, die bereits vor der Analyse dieser
Religionsformcn gewonnen wurden, und es erhebt sich die Frage, welcher Wirklichkeitswert
dieser konstruierten Religion zukommt. Wenn aber das funktionalistische Interesse der
Soziologie an Religion (vgl. dazu die scharfsichtigen Argumentationen von Drehsen, 1983,
106f, sowie Luhmann 1978, 302; Kaufmann, 1989, 80) zu einer religionsproduzierenden
Instanz wird, dann nimmt die Soziologie, während sie gleichzeitig die Wirklichkeit der
Religion verfehlt, selber religiöse Züge an.

q Aus strukturell ganz ähnlichen Gründen könnte man auch das Interesse der Theologie an einer
in Kirchlichkeit aufgehenden Religiosität nicht erklären. Nur ist dieser Grund nicht theoretischer,

sondern praktischer Natur. Auffällig ist jedenfalls, dass das Interesse an Formen ausser-
kirchlicher Religiosität unter den Theologen in der Bundesrepublik genau zu dem Zeitpunkt
aufkommt, als die Mitgliederzahlen in den Kirchen sinken: Mitte/Ende der sechziger Jahre (vgl.
Rendtorff, 1966; Rendtorff, 1969a; Pannenberg, 1970).



110 D. Pollack

modernen Gesellschaft, erklärt Luckmann, ist das Schicksal der Person
gefährdet, denn auf der einen Seite wird das Handeln des Individuums von den
zweckrationalen Normen der aus dem religiösen Kosmos herausgefallenen
Institutionen "sukzessive unter unausweichlichen Zwang gestellt" (Luckmann,
1963,57), auf der anderen Seite sind die gesellschaftlichen Institutionen, gerade
weil sie der Integration durch einen religiösen Kosmos entbehren, unfähig, für
das Individuum einen nachvollziehbaren Sinnzusammenhang zu stiften
(Luckmann, 1963, 66), so daß der Aufbau seiner personalen Identität "in
höherem Masse als je zuvor von institutionellen Zwängen freigesetzt" ist
(Luckmann, 1972b, 189, 196). Für die Gewinnung seiner personalen Identität
ist der einzelne auf die Vermittlung religiöser Sinngehalte jedoch angewiesen.
Es ist klar, dass diese Vermittlung in der modernen Gesellschaft nicht mehr
vorrangig durch die institutionalisierten Sozialformen der Religion zu erbringen
ist, sondern vor allem durch ausserkirchliche Formen von Religion. Das
Aufkommen einer an der Autonomie des Individuums orientierten institutionsfreien

Religiosität hat also in der Spezifik der Moderne liegende Ursachen. Ob
man diese Spezifik nun durch die zunehmende Gefährdung der Autonomie des
Individuums oder die zunehmende Pluralisierung weltanschaulicher
Orientierungsmuster oder durch die zunehmende Profanisierung der Kultur bis hin zur
Zerstörung aller Bindungen und Werte gekennzeichnet sieht, in jedem der Fälle
führt man die Entstehung neuer Rcligionsformen auf die sogenannte 'Krise' der
Moderne zurück. Das heisst, es ist der sozialstrukturelle Wandel in den modernen

Industriegesellschaften, der es erforderlich macht, das gängige
Religionsverständnis aufzubrechen und die rcligionssoziologische Analyse auch auf solche
Phänomene wie Selbstverwirklichungsstreben, Sinnsuche oder Bewusstseins-
erweiterung auszudehnen, mit denen man auf den ersten Blick Religion gar nicht
assoziiert.

Wenn wir das Argumentationsmuster Luckmanns und seiner soziologischen
bzw. philosophischen Nachfolger auf seine Berechtigung prüfen wollen, müssen
wir uns also zunächst um eine Klärung des Religionsbegriffes bemühen, dann
einige der neureligiösen Phänomene auf ihre religiöse Qualität hin untersuchen
und uns schliesslich der Frage nach den sozialstrukturellen Ursachen des

Syndroms ausserkirchlicher Religiosität stellen - sei es nun rekonstruiert oder
konstruiert.

1. Was ist Religion?

Der Versuch einer Beantwortung dieser Frage führt zwangsläufig ins
Uferlose. Schon allein die unübersehbare Vielzahl der bereits gegebenen



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 111

Religionsdefinitionen könnte entmutigen.4 Es scheint, dass die Erörterung des

Religionsbegriffes zu jenen Fragestellungen gehört, deren Diskussion prinzipiell
unbeendbar ist.

Hier soll es denn auch gar nicht darum gehen, den Religions-Diskurs mit
einem fertigen Begriff abzubrechen und den Ort, den man in seinem Denken
erreicht hat, für das Land auszugeben, das man auf seiner Irrfahrt über die Meere
der religionswissenschaftlichen Begriffsbildung insgeheim immer gesucht hatte.
Vielmehr geht es um die Erstellung einer brauchbaren Arbeitshypothese, die es

erlaubt, mehr zu sehen, als man ohne sie sieht, auch wenn sie das, was man
dann sieht, typologisch verkürzt. Die hochkomplexe, vielschichtige Wirklichkeit

der Religionen lässt sich begrifflich ohnehin nicht vollständig abbilden.
Aber - das ist zu betonen - eine Reduktion muß keine Verfälschung sein.

Dabei hat eine heutigen Ansprüchen genügende Rcligionsdcfinilion zumindest

vier Forderungen zu erfüllen. Sie muss erstens so weit gefasst sein, dass sie
sich nicht nur auf die historisch gewachsenen Religionen, sondern auch auf
quasireligiöse Phänomene wie Astrologie, New Age, neue Innerlichkeit,
Sinnsuche, Okkultismus, Tischrücken, Wahrsagerei oder Telepathie, also genau
auf das hier in Frage stehende Syndrom religionsartiger Phänomene zu bezichen
vermag. Andererseits muß sie in der Lage sein, der damit entstehenden Gefahr
der Beliebigkeit und Unbestimmtheit zu entgehen.5 Sie hat also die Aufgabe,
Universalität und Konkretion miteinander zu verbinden.

Zweitens muss sie als eine universale Definition das jeweilige Selbstverständnis

der Religionen überschreiten und im Rücken der Rcligionsangehörigen
liegende, unreflckticrte Umstände mitberücksichtigen. Andererseits wird sie die
Eigenperspektive der Religionen, wenn sich die Gläubigen in den Darstellungen
der Wissenschaftler noch wiedererkennen können sollen, nicht einfach übergehen
können.6 Auch hier kommt es wieder auf eine Kombination, auf die Kombi-

Zur Illustration der Schwierigkeiten bezieht man sich auf oft auf Leuba, der schon 1921 48
verschiedenartige Definitionsversuche zusammenstellte (Leuba, 1921). Die Situation ist heute
natürlich nicht einfacher, weshalb viele Religionstheoretiker auf die Erarbeitung eines
allgemeingültigen Religionsbegriffes überhaupt verzichten, so: Matthes, 1967, 89ff, 117; Colpe,
1968, 86ff; Kippenbcrg, 1983, lOff; Kaufmann, 1989, 84. Dass der vielfach gegebene Rat, auf
weitere Versuche zu verzichten, auf wenig fruchtbaren Boden fällt, zeigt die Fülle der Literatur
zum Religionsthema. Vgl. an neueren Arbeiten: Rendtorff, 1980; Daiber/Luckmann, 1983;
Oelmüller, 1984; Dupré, 1985; Koslowski, 1985; Rubem, 1985; Wagner, 1986; Lübbe, 1986;
Waardenburg, 1986; Eliade, 1988; Luhmann, 1989; Kaufmann, 1989.

^ Das Problem der Allgemeinheit und Abgrenzbarkeit der Religionsdefinition ist breit diskutiert.

Vgl. Goody, 1961; Spiro, 1966, bes. 95f; Matthes, 1967, bes. 19f; Savramis, 1973;
Berger, 1973; Berger, 1974; Luhmann, 1977, bes. 9f; Kaufmann, 1989, 15ff.

® Während etwa Marhold die Auffassung vertritt, Religion lasse sich "schlecht von aussen
betrachten" und müsse daher von dem jeweils subjektiv gemeinten Sinn, über den "allein die zu



112 D. Pollack

nation von Innen- und Aussenperspektive der Religion an. Diese Kombination
wird wohl nur zu erreichen sein, wenn man die auf Aussenanschlüsse bedachte
funktionale Analysetechnik mit der substantiellen Defintionsmcthode, die mehr
die von den Religionsangehörigen selbst vertretenen Inhalte berücksichtigt, zu
koppeln versucht.

Drittens stellt jede Religion einen verbindlichen Geltungs- und Wahrheitsanspruch,

dem man sich als Mensch und Wissenschaftler nicht verschliessen
kann.7 Die Wissenschaft ist jedoch andererseits aufgrund ihres eingeschränkten
Erfassungsbereiches nicht in der Lage, den religiösen Geltungsanspruch zu
verifizieren oder zu falsifizieren. Sie kann mit ihren Methoden nur bearbeiten, was
sich intersubjektiv überprüfen lässt. Will der Religionsforscher sowohl dem
existentiellen Anspruch der Religionen wie der Forderung nach wissenschaftlicher

Redlichkeit genügen, wird er also auch bei diesem Problem einen
Ausgleich zwischen religionskritischem bzw. -affirmativem Engagement und
wissenschaftlicher Neutralität finden müssen.

Und viertens muss die zu erstellende Religionsdefinition die unüberschreit-
bare Zirkularität von theoretischer und empirischer Arbeit berücksichtigen.
Selbstverständlich wird man bei der Bestimmung der Eigenart von Religion von
theoretischen Überlegungen ausgehen müssen. Der theoretisch gewonnene
Religionsbegriff muss aber so aufgestellt sein, dass er sich der empirischen
Überprüfbarkeit nicht entzieht. Er muss also als "problemanzeigender Begriff'
(Kaufmann, 1989, 71), als heuristische Hypothese formuliert sein, die sich
empirisch füllen oder auch korrigieren lässt.

Um nun auf die Definition selbst zu sprechen zu kommen, so versuche ich,
einerseits an systemtheoretische Überlegungen anzuschliessen, andererseits aber
auch religionswissenschaftliche Erkenntnisse aufzunehmen. Über die auf diese
Weise angestrebte Verbindung von funktionaler Methode und substantieller
Argumentation hoffe ich, den vier aufgestellten Forderungen entsprechen zu
können. Im Anschluss an die funktionale Analyse meine ich, dass sich jede
Religion zum einen auf ein bestimmtes Problem bezieht; im Anschluss an
substantielle Rcligionsdcfinitionen behaupte ich, dass Religion gleichzeitig eine
spezifische Art der Lösung dieses Problems bietet.

Befragenden Auskunft geben können", erschlossen werden (Marhold, 1975, 312f), stellt
Drehsen heraus, dass ein Verständnis von Religion nicht aus den Ingredenzien des religiösen
Selbslversländnisses gewonnen werden kann (Drehsen, 1983, 101).

7 Kaufmann spricht davon, dass jede emstzunehmende Religion "verbindliche, alle rationalen
Diskurse in paradoxer Weise verweigernde Ansprüche" stellt (Kaufmann, 1989, 7IQ.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 113

1.1. Das religiöse Bezugsproblem

Das Bezugsproblem der Religion besteht, so nehme ich in Übereinstimmung
mit vielen anderen Religionsthcoretikern (Luhmann, 1977; Mörth, 1978, 156ff;
Habermas, 1979, 163ff; Moritz, 1985, 582f; Neubert, 1986, 54ff; Lübbe, 1986)
an, im Problem der Kontingenz. Kontingenz meint, daß etwas so ist, wie es ist,
und doch anders sein könnte, dass etwas zwar möglich, aber nicht notwendig
ist.8 Wenn die Frage auftaucht, warum etwas so ist, wie es ist, wenn die Frage
nach dem Gmnd und Sinn des Geschehens gestellt wird, dann handelt es sich um
eine religiöse Frage. Das Problem der Religion besteht also in der Ungesichertheit

des Daseins. Daher ist Religion immer mit Angst und Hoffnung verknüpft.
Angst und Hoffnung sind die religiösen Gmndgefühle. Ihnen entsprechen auf der
anderen, auf der Problemlösungsseite, auf die wir sogleich zu sprechen kommen,
Dankbarkeit und Vertrauen.

Die Erfahrung von Kontingenz löst eine Suche nach dem Gewissmachenden
im Leben, nach verlässlichen Orientierungen (Forster, 1977, 36), nach heil- und
trostvollen Sicherheiten aus. Hinter dieser Suche steht die Erfahrung einer
Differenz zwischen Mensch und Welt. Das heisst, das religiöse Bezugsproblem
entzündet sich nicht einfach an der Kontingenz als einer Eigenschaft von Welt
und Weltereignissen als solchen. Sein Aufkommen ist vielmehr daran gebunden,
dass der Mensch Welt als kontingent erfährt.9 Es setzt also voraus, dass der
Mensch die Wirklichkeit nicht mehr als selbstverständlich erlebt, dass er sich als

aus der Normalität des Alltags herausgefallen begreift. Wenn der Mensch die
Erfahrung von Überraschendem, Ausseralltäglichem macht, wenn Gefühle der
Angst und der Hoffnung aufbrechen und die Suche nach der Verankerung des

Kontingenten im Konsistenten einsetzt, signalisiert das Religion. Damit
vertrete ich einen weiten Ansatz, der viel unter den Religionsbegriff zu
subsumieren erlaubt.

In einem eingeschränkteren Verständnis spreche ich dann von religiöser
Frage, wenn sich das Kontingenzproblcm zum Paradoxieproblem verschärft

8
Diese Definition findet sich bereits bei Aristoteles, der Kontingenz als den Fall bestimmt,

"dass etwas möglich ist zu sein, aber nicht ist, und dass etwas möglich ist, nicht zu sein, und
doch ist" (Aristoteles Met IX 3, 1047a, 20-26).

^ Wann das geschieht, ist abhängig vom Welthorizont des Menschen, von seinem Daseins -

Verständnis, seiner Selbst- und Weltinterpretation, seiner Erwartungshaltung, die historisch
und biographisch variieren. Im vorsoziologischen Denken stand an der Stelle des Begriffs der
sozial geprägten Lebens- und Erfahrungswelt der Begriff der moralischen und natürlichen
Ordnung. Insofern hat Ernst Troeltsch recht, wenn er behauptet, dass der Kontingenzbegriff nur
in seinem Verhältnis zum Begriff einer vorausgesetzten allgemeinverständlichen und
allgemeingültigen Ordnung, zum Begriff des Rationalismus, bestimmt werden kann (Troeltsch,
1913, bes. 777f).



114 D. Pollack

(Luhmann, 1985, 7ff). Paradoxic tritt immer dann auf, wenn der Mensch die
Erfahrung der Notwendigkeit der Kontingenz macht, wenn er sein Leben als
grundsätzlich ungesichert und im Tiefsten heillos erlebt, wenn er die Erfahrung
macht, dass er das geglückte Ganze seines Lebens verloren hat. Dann äussert
sich die religiöse Frage als Sehnsucht nach der Erlösung von diesem Leben, das

gar kein Leben mehr ist, als Sehnsucht nach der Neueröffnung verlorener
Lebenschancen (Lehmann, 1978, 58).

1.2. Die religiöse Problemlösung

Die Kontingenz- oder Sinnproblcmatik lässt sich auf ganz unterschiedliche
Weise bewältigen, durch die Übernahme philosophischer Welt- und
Selbstdeutungen, durch Anwendung psychotherapeutischer Methoden, durch sublimie-
rendc Verdrängung in der Arbeit, durch Änderung der Erwartungshaltung.10'Die
Religion bietet nur eine Problemlösung unter anderen, die auch möglich sind.
Ihre Antwort zeichnet sich wiederum durch zwei Momente aus: einmal durch den
Akt der Überschreitung der verfügbaren Lcbcnswelt des Menschen, zum anderen
durch die gleichzeitige Bezugnahme auf diese Lcbcnswelt.

Im Akt der Transzendierung des alltäglichen Erfahrungsraumes wird der dem
Menschen zugängliche Bereich überschritten. Nur in dem, was dem Menschen
nicht zugänglich ist, kann er Sicherheit finden. Was er mit seinen Mitteln zu
erreichen vermag, das vermag er auch zu hinterfragen, zu relativieren und zu
bestreiten. Die Bewältigung des Kontingenzproblems kann also nur durch Bezug
auf das Unerfassbare erfolgen.

Das Jenseitige ist für den Menschen aber immer zugleich auch das
Irrelevante, Unanschauliche, Lebensferne.11 Niemals wird es ihm möglich sein,
das Absolute als das Absolute zu begreifen. Deshalb sind in jeder Religion die
unerreichbaren Letztgrössen mit relativ lebensnahen, konkreten, anschaulichen
Vorstellungen und Praktiken verbunden und im Kult und Mythos immanent
erlebbar. Die geheimnisvolle Gemeinschaft zwischen Mensch und Gott wird für
den Gläubigen im Abendmahl, in dem er etwas von der himmlischen Herrlich-

Anders Herrmann Lübbe, der davon ausgeht, dass allein Religion in der Lage sei, ein
vernünftiges Verhältnis zu dem herzustellen, "was uns in der Kontingenz unseres Daseins
schlechthin abhängig sein lässt": zum Unverfügbaren (Lübbe, 1986, 230f). Da Kontingenzbewältigung

nur durch Religion geleistet werden könne, gebe es für Religion keine funktionalen

Äquivalente (Lübbe, 1986, 220).

^ ^ Schon allein deshalb überrascht es nicht, wenn viele das Konüngenzproblcm für unlösbar
halten (Luhmann, 1977, 207, zum Beispiel) und angebotene Lösungsformen nicht überzeugen.
Das Kontingcnzproblem ist aber auch deshalb prinzipiell unlösbar, weil auch jede Lösung
wieder als kontingent erscheinen kann und damit selber kontingenzbewälligendcr Mechanismen

bedarf.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 115

keit schmecken kann, sinnlich erfahrbar. Die Ikone stellt in den Augen der
orthodoxen Christen einen menschlich wahrnehmbaren Abglanz des Göttlichen
dar. Im Koran hat der Moslem die Offenbarung Allahs Wort für Wort. Appollon
ist anwesend im Tempel zu Delphi, und seine Weisheit spricht aus den hörbaren,

wenn auch unverständlichen, gleichwohl übersetzbaren Lauten der Sphinx.
Die Verbindung von Bestimmtheit und Unbestimmtheit, von Zugänglichem und
Unzugänglichem, von Immanenz und Transzendenz ist eine Grundstruktur aller
Religionen. Durch sie gewinnen sie Alltagsrelevanz, Verständlichkeit, Anschaulichkeit

und Kommunikabilität.

Im strengen Sinn ist von Religion nur zu sprechen, wenn Problem und
Lösung aufeinander bezogen sind. Beide Momente sind konsütutiv für Religion.
Fehlt der Bezug zur religiösen Frage, kommt es zu orlhodoxierten, ritualisierten,
routinierten Vollzugsformen von Religion. Man könnte dies als areligiöse
Kirchlichkeit oder Areligiosität in der Kirche12 bezeichnen. Fällt der Bezug auf
die religiöse Antwort aus, werden nur religiöse Sehnsüchte und Bedürfnisse
formuliert. Diese können zwar zur Religion hinführen, sind aber noch nicht
Religion, da ihnen die Akzeptanz religiöser Antworten mangelt.13 Wahrhafte
Religiosität ist dadurch gekennzeichnet, dass in ihr zwischen dem Vertrauen in
die Gültigkeit religiöser Inhalte und Formen und der stets neu zu machenden
Erfahrung der Fraglichkeit des Lebens eine Spannung besteht, die beide Seiten
lebendig hält. Kommt es weder zur Aktualisierung religiöser Fragen noch zur
Übernahme religiöser Antworten, könnte man von einer pragmatischen
Welthaltung sprechen. Der entweder gleichgültig-laufenlassendc oder tatkräftig-
lebensfrohe Pragmatismus wäre der hier entwickelten Auffassung zufolge der
Religion am weitesten entgegengesetzt.

19.Diese Areligiosität lässt sich nicht durch Befragungen ermitteln. Wenn man wie das Allensbacher

Institut (vgl. Zulehner, 1986) ekklesialen Atheismus erfassen will, indem man die

Kirchenmitglieder danach befragt, ob sie glauben, dass Gott heute in der Kirche lebendig ist,
dann wird natürlich auch der routinierte und innerlich entfremdete Kirchengänger mit Ja

antworten. Gerade eine verneinende Antwort könnte dagegen auch Ausdruck einer emsthaften
und innerlich hochengagierten Frömmigkeit sein.

13 "Die heute wieder stärker gestellte Sinnfrage führt nicht schon von selbst in den Bereich des

Religiösen", sie kann auch Orientierungsmuster generieren, die sich innergeschichtlich begrenzen,

"nur ein namenloses und stummes 'Jenseits' zulassen und sich in einer vagen Hoffnung
erschöpfen" (Forster, 1977, 37). Dass - wie Forster meint - das "Kriterium für die Öffnung der
Sinnfrage zur Religion hin" in der "Erfahrung der Erlösungsbedürftigkeit des Menschen
(Forster, 1977, 37) bzw. - wie Lehmann erklärt - in dem "Bewusstsein der Verlorenheit und
radikalen Fraglichkeit der eigenen Existenz" (Lehmann, 1978, 58) liegt, möchte ich bezweifeln,

denn auch das Verlorcnheitsgefühl kann hoffnungslos in sich selbst gefangen bleiben,
und selbst dort, wo aus diesem Gefühl die Suche nach dem verlorenen Heil resultiert, kann diese
Suche ohne Ergebnis bleiben und in Resignation oder auch in Zynismus enden. Das Kriterium
für die Öffnung der Sinnfrage zur Religion hin besteht meines Erachtens in der Bejahung oder
Verneinung religiöser Formen und Inhalte, die auf die Sinnsuche und Erlösungssehnsucht des
Menschen reagieren.



116 D. Pollack

Was leistet nun diese Religionsdefinition? Einerseits vermag sie sich
aufgrund der Bezugnahme auf die Kontingenz- und Sinnfrage, die sich ja an jedem
Gegenstand und Geschehen entzünden kann, für sehr viele religiöse oder auch

religionsähnliche Phänomene zu öffnen. Andererseits vermag sie durch die
Einführung des Kriteriums der notwendigen Bezogenheit von Frage und Antwort
aufeinander auch Konkretion zu gewinnen. Indem auf diese Weise religiöses
Bezugsproblem und religiöse Problemlösung unterschieden und gleichzeitig als
gegenstandskonstitutiv aufeinander bezogen sind, ist es möglich, den definierten
Gegenstandsbereich weit zu halten, wenn religionsnahe Phänomene, etwa
Formen ausserkirchlicher Religiosität oder ekklesialer Areligiosität, analysiert
werden sollen, und ihn zugleich zu verengen, wenn es gilt, Religion von
NichtReligion zu unterscheiden. Dem Aussenaspekt der Religion ist durch die
Verknüpfung der religiösen Inhalte und Formen mit der gesellschaftlichen und
individuellen Lebensproblematik, die sie bewältigen helfen, Rechnung getragen,
dem Innenaspekt der Religion durch die Berücksichtigung ihres Transzendenzbezuges

und der Veranschaulichungsformen der Transzendenz. Stellung zum
Geltungs- und Wahrheitsanspruch der Religionen wird insofern bezogen, als in
der notwendigen Relation von religiöser Frage und religiöser Antwort ein
Massstab für die Beurteilung von religiöser Wahrhaftigkeit gefunden werden
kann. Gleichzeitig werden aber auch die Zugänglichkeitsgrenzen wissenschaftlicher

Wirklichkeitserfassung respektiert, indem auf Aussagen über den
Realitätsgehalt transzendenzbezogener Vorstellungen und Praktiken verzichtet
wird.

Ob der entwickelte Religionsbegriff empirisch gefüllt oder auch korrigiert
werden kann, lässt sich nicht theoretisch klären. Deshalb gehen wir jetzt zur
empirischen Analyse über und wenden uns den allgemein als Formen
ausserkirchlicher Religiosität behandelten Phänomenen selbst zu, indem wir sie unter
Benutzung der aufgestellten Rcligionsdefinition auf ihren religiösen Charakter
hin untersuchen.

2. Kleine Phänomenologie von Formen ausserkirchlicher
Religiosität

Ich beschränke mich auf die Verhältnisse in Deutschland und gehe zunächst
anhand von drei ausgewählten Beispielen auf Formen außerkirchlicher
Religiosität in der Bundesrepublik ein.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 117

2.1. Drei Beispiele aus der BRD

2.1.1. Astrologie

Die Astrologie ist unserer Religionsdefinition zufolge ein religiöses
Phänomen im strengen Sinn. Hinter dem Interesse an den Voraussagen und
Deutungen der Horoskope steht die Frage des Menschen: Was wird aus meinem
Leben, was habe ich zu erwarten, was zu befürchten, wer bin ich, was kann ich
tun, was muss ich vermeiden, was wäre mir unter günstigen Umständen möglich,

worauf muss ich verzichten. Die Orientierung der Lebensgestaltung an der
Astrologie ist also bedingt durch die Erfahrung der Ungesichertheit des Daseins
und daraus resultierender Angst und Hoffnung. Insofern bezieht sich Astrologie,
aber auch Wahrsagerei, Kartenlesen, Tischrücken, Handlescn usw. auf das

Kontingenzproblem.

Die Lösung dieses Problems wird in der Astrologie durch Überschreitung der
alltäglichen Erfahrungswelt gegeben, durch Bezug auf das, was uns die Sterne
sagen. Dass die Sterne auf unser Leben einen Einfluss haben, lässt sich durch
unsere Alltagserfahrung nicht erhärten, aber auch nicht ausschliesscn. Deshalb
bedarf es zur Erkundung der geheimnisvollen Beziehung zwischen Mensch und
Kosmos eines Priesters: des Astrologen. Er besitzt ein Spezialwissen, dessen
Wirklichkeitsgehalt einerseits schwer überprüfbar ist, andererseits aber auch zu
relativ wirklichkeitshaltigen, hautnahen Aussagen führt: Die Aspekte des
Merkur zeugen von Sinnlichkeit, Spontaneität und Selbstbewusstsein;
versuchen Sie in Ihrer Partnerbeziehung, nicht nur Ihre eigenen Wünsche
durchzusetzen, sondern auch an die des andern zu denken. Oder: Die
Elementenverteilung in Ihrem Horoskop weist auf ein Defizit im Bereich des
Wasserelemcnts hin; achten Sie deshalb in Ihren beruflichen Entscheidungen
darauf, dass Sie nicht durch Rationalisierungen über ihre Gefühle hinweggehen;
besondere Vorsicht ist in der Zeit vom 15. bis 21. März geboten. Die
Kombination von Unbestimmtheit und Bestimmtheit, von transzendenzbezogenen

und immanenzbezogenen Aussagen, die wir als charakteristisch für
Religion herausgestellt hatten, ist also auch hier anzutreffen.

2.1.2. Zivilreligion

Weniger eindeutig ist der religiöse Charakter der sogenannten Zivilreligion.
Nach der Reaktualisierung des von Rousseau geprägten Begriffs durch Bellah
(Bellah, 1967) wird das Thema Zivilreligion seit etwa 10 Jahren auch in Europa
intensiv diskutiert (Luhmann, 1978; Lübbe, 1981; Moltmann, 1983; Eicher,
1983; Daibcr, 1986; Kleger/Müller, 1986; Schieder, 1987; epd Dokumentation,
18/87, 35/87, 47/87, 8/88; Mörth, 1989; Saurma, 1989). Theoretisch führt es
sofort in anspruchsvolle Fragestellungen hinein, die sich vor allem auf das



118 D. Pollack

Problem der Integration der Gesellschaft und der Legitimität des Staates
beziehen. Empirisch lässt sich Zivilreligion nur sehr schwer nachweisen, zum
einen da oft nicht klar ist, welche Phänomene dazuzuzählen sind, zum andern
weil sich der Gegenstand oft nicht explizit zeigt (Luhmann, 1978, 304). Im
allgemeinen versteht man unter Zivilreligion ein Geflecht von Symbolen,
Gedanken und Handlungsweisen, die in einem Gemeinwesen mehrheitlich von
den einzelnen akzeptiert werden und insofern den Grundkonsens einer
Gesellschaft bilden.14 Dieser Grundkonsens erfüllt für die Gesellschaft
Integrationsfunktionen und bezeichnet das, was sozial selbstverständlich ist.

In der Bundesrepublik ist diese 'Mehrheitsreligion' inhaltlich dadurch
gekennzeichnet, dass man an ein höheres Wesen glaubt (72% der Gesamtbevölkerung),
einmal im Jahr, nämlich am Heiligen Abend, in den Gottesdienst geht, dass

man sich bemüht, ein anständiger und zuverlässiger Mensch zu sein (79% der
Protestanten) und seinem Gewissen zu folgen (76% der Protestanten), und dass

man Interesse an der Inanspruchnahme kirchlicher Kasualien, insbesondere der
Beerdigung, anmeldet (Daiber, 1986, 178f; Köcher, 1987, 164ff). Diese Sozialform

von Religiosität ist also stark durch christliche oder gar kirchliche Inhalte
und Formen geprägt (Boos-Nünning, 1972,150ff), so dass man von fliessenden
Übergängen zwischen Kirchlichkeit und ausserkirchlicher Religiosität sprechen
kann. Die zentralen Gehalte des Christentums sind zwar verblasst und zu
unbestimmten Glaubensaussagen herabgesunken. An der weiten Verbreitung der
Kasualfrömmigkeit (Taufe, Beerdigung) kann man jedoch ersehen, welche
lebensbewältigende Bedeutung das Handeln der christlichen Gemeinde in krisenhaften

Lebenssituationen noch besitzt. Die moralische Orientierung, die in der
bundesrepublikanischen 'Mehrheitsreligion' anzutreffen ist, kann man durchaus
als eine Folge der neuzeitlichen Ethisierung des Christentums betrachten
(Rendtorff, 1969b; Pannenberg, 1972), wenn man auch bedenken muss, dass
sich in ihr gleichfalls Elemente einer bürgerlichen Welt- und Lebensanschauung
ausdrücken (Daiber, 1986, 1780-

Bei der Beurteilung der religiösen Qualität dieser 'Mehrheitsreligion' ist also
festzuhalten, dass ein Bezug zum Kontingenzproblem nur gelegentlich, in
Krisensituationen, auftritt und die akzeptierten religiösen Antworten nur eine
geringe Transzendenzspannweite und einen geringen Bestimmtheitsgrad aufweisen.

Die Bürger- oder Leutereligion in der Bundesrepublik liegt mithin nahe an
einer religionslosen Welthaltung, und man wird annehmen dürfen, dass sie sich
daher auch leicht in diese auflösen kann. Als integrierende Basis für die
Gesellschaft vermag dieser unprofilierte, von aufklärerischen und christlichen

Ob es ein Kennzeichen von Zivilreligion ist, dass dieses Geflecht von Symbolen,
Gedanken und Handlungsweisen mehrheitlich akzeptiert wird, oder ob die Funktion dieses
Geflechts lediglich darin besteht, "die Autorität von gesellschaftlichen Institutionen zu

legitimieren", während die "einzelnen Gesellschaftsmitglieder sich ihrer Civil Religion in
unterschiedlichem Masse bewusst" sein können (epd Dokumentation 47/87, 3f), ist umstritten.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 119

Traditionen inspirierte Minimalkonsens wohl immer weniger zu fungieren.
Allerdings ist nicht auszuschliessen, dass im Falle krisenhafter und bedrohlicher
gesellschaftlicher Entwicklungen - vergleichbar etwa der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg - zivilreligiöse Inhalte wieder grösseren Anklang in der Bevölkerung
finden.15

2.1.3. New Age

Die New-Age-Bewegung ist hervorgegangen aus der Hippiebewegung der
sechziger und der Protest- und Psychoszene der siebziger Jahre und kam Anfang
der achtziger Jahre aus den USA herüber nach Westeuropa.16 Sie stellt eine
Sammelbewegung dar, in der so unterschiedliche Strömungen wie Okkultismus
und humanistische Psychologie, Spiritualismus und Ökologie, archaische Kulte
und Naturwissenschaft, mittelalterliche Mystik und Bioenergetik, fernöstliche
Meditationspraktiken und Evolutionstheorie zu einer bunten Mischung zusam-
menfliessen. Das, was die unterschiedlichen Tendenzen eint, ist der Gedanke,
dass eine radikale Veränderung der abendländischen Kultur notwendig ist und
dass diese epochale 'Wende' heute ihren Anfang nimmt. Nach dem dunklen,
gewalttätigen Zeitalter der Fische, das mit der Zeit des Christentums identisch
ist, kommt nun im Zeichen des Wassermanns eine Aera des Lichts, der Liebe
und der Wahrheit (Ferguson, 1982, 22). Ein völlig neues Weltbild entsteht. An
die Stelle des cartesianischen Denkens mit seiner Trennung von Subjekt und
Objekt, mit seinem Materie-Geist-Dualismus, seiner linearen Kausalitätslogik
tritt nun ein synthetisches, ein ganzheitliches, systemisches Denken (Capra,
1985).

Das Ziel der Bewegung besteht zunächst nicht in der politischen,
wirtschaftlichen und kulturellen Umgestaltung der Gesellschaft, sondern in einer
Veränderung des herrschenden Bcwusstseins. Kommt es nicht bald zu einem
radikalen Bewusstseinswandel, droht der Menschheit eine Katastrophe von
universalem Ausmass. Um das zu verhindern, muss ein Welt-

Auf diesen Zusammenhang macht in seinen mit leichter Hand hingeworfenen und doch
scharfsichtigen Beobachtungen für den Fall der Schweiz auch Adalbert Saurma aufmerksam.
"Einzig in der Zeit der totalitären Bedrohung der 30er und 40er Jahre" kam es in diesem
Jahrhundert in der Schweiz "zur ziviltheologischen Homogenisierung von zuvor eher unver-
bundenen Teilen der nationalen Selbstverständigung" (Saurma, 1989, 293). Seitdem die
Bedrohung wegfällt, verfehlt die alte Ziviltheologie ihre Wirkung und erscheint den Jüngeren
dann oft nur noch als selbstgerechte Vergewisserung einer sich vom Schwur der Eidgenossen
1291 auf der Rütliwiese herleitenden nationalen Identität.

Einen guten Oberblick über die ausufernde Literatur zur New- Age-Bewegung gibt Hans-
Jürgen Ruppert (Ruppert, 1988). Vgl. auch Ruppert, 1985; Breidenstein, 1987; Sudbrack,
1987; Hemminger, 1987; Schorsch, 1988; Kehl, 1988; Höhn, 1989; Timm, 1989; Hummel,
1989; Pilger/Rink, 1989.



120 D. Pollack

Einheitsbewusstsein entwickelt werden, das den Menschen aus seiner
subjektivistischen Isolierung und Selbstbehauptungsmentalität befreit und ihn
in Einklang mit dem Kosmos bringt. Dieses globale Gesamtbewusstsein wird
dann auch die Schaffung einer synergetischen, kooperativen, friedlichen,
ökologischen und vielfältig dezentralen Weltgesellschaft ermöglichen, die
überlebensfähig ist (Breidenstein, 1987,489).

Dem vertretenen Ganzheitsideal entspricht es, dass eine neue Beziehung nicht
nur zum Kosmos, sondern auch zum eigenen Körper, zum Unbewussten und
allen anderen nicht-rationalen Erfahrungsbereichen aufgebaut werden soll. Die
Mittel, die zu einer solchen Bewusstseinstransformation führen sollen, werden
aus Psychotherapie, Biodynamik, Zcn-Meditation, Tai-Chi, Tarot, Theosophie,
Alchemie, Runenmagie, Drogengebrauch, fernöstlichen Weisheitslehren,
Keltcnmystik, Kristalltherapie und anderen Praktiken gewonnen. Unter
Benutzung dieser Methoden und Techniken werden Anweisungen zur Erlangung
eines neuen Selbst-, Körper- und Naturgefühls gegeben, Anweisungen zur
Erlangung von ausserordentlichen Bewusstseinserfahrungen, pränatalen,
postmortalen und anderen Transzendenzerlebnissen, aber auch Anweisungen, wie
man mit geringem Aufwand glücklich werden kann, schwierige Situationen
meistern, Erfolg haben, zu Geld, zu einer passenden Frau oder zu einem
einträglichen Job kommen kann. In einem masslosen Optimismus, der darauf
hinweist, dass New Age kein Widerspruch zur Aufklärung, sondern die
Fortschreibung ihres Programms mit anderen Mitteln ist (Hummel, 1989, 492;
Höhn, 1989, 102; Zahrnt, 1989), wird der Eindruck suggeriert, als sei dem
Menschen alles erreichbar, wenn er nur will und die gegebenen Anweisungen
befolgt. "Jetzt fühlen Sie sich schlapp und verzagt, bald aber werden Sie dem
Leben gewachsen und stark sein" - nach diesem Muster sind viele der
Lebenssülanweisungen der New-Age-Autoren gearbeitet.

Die Folgen dieses idealistischen Optimismus sind Konfliktverharmlosung,
Selbstüberschätzung, Unterschätzung menschlicher Grenzen und überindividueller

Machtverhältnisse, Verlust an Wirklichkeitssinn, Leugnung von Schuld
und damit die Vernachlässigung von menschlicher Verantwortung. Die
apolitische, ungeschichtliche, harmonisierende Tendenz der Ncw-Age-Bewegung
stösst immer wieder auf Kritik (Wilber, 1984, 371ff; Pestalozzi, 1985, 25, 51f).
Dabei muss man jedoch bedenken, dass sich die New-Age-Bewegung, auch wenn
sie sich aus der Welt der harten politischen Fakten in die Welt des Denkens,
Fühlens und Wollens zurückzieht, als eine Gegenkultur zur herrschenden
bürgerlichen Zivilisation versteht. Diese betrachtet sie als eine Illusion, an die
man sich nicht binden darf, da sie den Menschen in seinem subjektivistischen
Solipsismus und seiner verkopften Weltfremdheit gefangen hält. Deshalb muss
die bürgerliche Zivilisation ja auch überwunden werden. Die Vertreter des
"Neuen Zeitalters" erstreben die Wende, weil sie sich auf der Verliererseite des
Lebens wähnen. Sie gehören den bürgerlichen Zwischenschichten an, die ständig
vom Abstieg bedroht sind und aufsteigen wollen, oder es handelt sich um



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 121

Aussenseiter, die ihre Langeweile und ihren Überdruss am bürgerlichen Leben in
esoterischen Spielen zu vergessen suchen.17 So steht also hinter den

weltflüchtigen Beschönigungstendenzen nicht selten die Erfahrung von innerer
Leere oder sozialer Benachteiligung oder mangelnder sozialer Anerkennung. Die
erfahrene Kontingenzproblematik soll durch ihre Verdrängung gelöst werden.
Nur so scheint sie sich bewältigen zu lassen. Man schwingt sich auf und lässt
zurück, was einen schwer macht.

Bei der New-Age-Bcwegung handelt es sich also um eine Religionsform, die
den Ton auf die Seite der religiösen Antwort legt und den Aspekt der religiösen
Frage nahezu ausblendet. Aufgrund ihres methodisch erzeugten Enthusiasmus
neigt sie zu alltagsfcrncm Überschwang, der vielleicht eine gewisse Zeit lang
ansteckend sein kann, aber wohl auch schnell zu einem Verschleiss der Kräfte
führt.

2.2. Drei Beispiele aus der DDR

2.2.1. Demonstrationen

"Sehr früh schon ist von Soziologen und Historikern die quasi-religiöse
Struktur des Marxismus aufgespürt worden. Schon Anfang der fünfziger Jahre
konnte man bei Toynbee eine Aufzählung der pseudoreligiösen Elemente im
Marxismus finden: So wurden die Prozessionen von einst durch Demonstrationen

abgelöst, und die heiligen Ikonen wurden durch die Bilder der Regierenden
ersetzt, Losungsworte auf Spruchbändern wurden hochgehalten usw." (Krusche,
1987, 24) Ob die angeordneten Demonstrationen mit ihren staatlich vorgegebenen

Parolen, etwa zum 1. Mai, von den Beteiligten selber als religiöse Ereignisse

erlebt wurden, ist in der Mehrzahl der Fälle freilich eher fraglich. Die
meisten gingen wohl vor allem hin, um ihrer Pflicht zu genügen und nicht
unangenehm aufzufallen. Waren sie von ihren Vorgesetzten gesehen worden,
kehrten sie schnell nach Hause zurück. Wenn auch Demonstrationen Elemente
des religiösen Kultgeschehens enthalten, handelte es sich bei der Teilnahme an
ihnen also wohl kaum um einen religiösen Akt, allenfalls um eine ritualisierte
'Frömmigkeit', um eine Art 'Areligiosität in der Kirche'.

Anders verhielt sich das bei den Veranstaltern der Demonstrationen, bei den
"Erhabenen" (Heym, 1989, 74), die auf der Tribühne standen und an denen das

Volk jubelnd vorbeizuziehen hatte. Für sie symbolisierte sich in den
Demonstrationen die "politisch-moralische Einheit von Partei, Staat und Volk". Und

17 Nicht zufällig gibt es zwischen dem Lebensgefühl der New Ager und dem "Neuen Soziahsa-

tionstyp" viele Berührungspunkte. Sie treffen sich in dem Auf und Ab zwischen Apathie und
ozeanischem Allmachtsrausch und tiefer Depression. Vgl. Kohut, 1976; Kohut, 1981;
Schmidbaur, 1987. Auch darin zeigt sich, dass New Age und Moderne einander nicht
widersprechen, sondern miteinander verwandt sind.



122 D. Pollack

für sie erbrachten diese Demonstrationen auch eine Leistung zur Lösung eines

kontingenzbezogenen Problems: des Problems ihrer Machtlcgitimation. Die
Bewältigung dieses Problems erfolgte durch die sinnliche Veranschaulichung der
Einheit derer, die diesseits der Tribüne sassen und jenseits der Tribüne marschierten.

Das heisst, was für den einen religiös ist, muss es für den anderen nicht
sein. Die Phänomene sind nicht als solche religiös oder nicht religiös, sondern
aufgrund der menschlichen Beziehungen zu ihnen. Insofern ist Religion stets an
die menschliche Erlebnisfähigkcit gebunden. Wenn etwa der Funktionär die
Demonstrationen nur einsetzt, um einen Beweis für die Einheit von Volk und
Partei zu erbringen, ohne an diese Einheit auch zu glauben und sie zu erleben,
ist die Demonstration für ihn zu einem reinen Legitimationsinstrument
geworden. Eine konsequente Funktionalisierung der Religion löst diese auf. Ihr
Inhalt muss immer noch ernst gemeint sein, sonst handelt es sich nicht mehr
um Religion

Die hiermit vorgenommene Ergänzung unserer Religionsdefinition kann
noch einmal im Blick auf die Demonstrationen während der Herbstereignisse
1989 in der DDR erhärtet werden. Als Mittel zur Durchsetzung politischer
Ziele, wie sie von Ausreisewilligen und gesellschaftskritischcn Gruppen vor der
'Wende' und von politischen Bewegungen und Parteien nach der 'Wende'
eingesetzt wurden, waren Demonstrationen natürlich keine religiösen
Handlungen. Im Augenblick des Umbruchs jedoch, als die gedemütigten Massen,
indem sie auf die Strasse gingen, sich erstmals ihrer Macht bewusst wurden und
sich als Volk erkannten, erlebten viele die Demonstrationen als einen Akt der
Befreiung von der jahrzehntelangen staaüichen Bevormundung, der sie über sich
selbst erhob und mit allen geschundenen Kreaturen im Lande verband. "Wir sind
das Volk" lautete die drohende und Zukunft eröffnende Botschaft. Und das Meer
der Zehntausenden um einen herum gab einem die sinnliche Vergcwisscrung,
dass das Volk erwacht war und die Herrschaft der Funktionäre sich dem Ende
zuneigte. Nichts mehr würde so bleiben, wie es war. Ein ganz anderes Leben
schien möglich. Auch hier ist es also die konkret erlebbare Einheit des vorher
Getrennten, die in den Demonstrationen erlebte Einheit der vorher getrennten
einzelnen, die als die Lösung des Kontingcnzproblems erfahren wird, als die
Lösung des Problems, dass das Leben in der DDR jahrzehntelang keine
Alternative zuliess. Insofern kann man sagen, dass die Demonstrationen im
Herbst 1989 in der DDR kurzzeitig eine religiöse Qualität besassen.

2.2.2. Politisch alternative Gruppen

Aufgrund des gesellschaftlichen Umbruchs in der DDR befindet sich
natürlich auch die auf den SED-Staat bezogene Szene der politisch alternativen
Gruppen, wie sie sich innerhalb und in der Nähe der Kirche gebildet hat, in
einem tiefgreifenden Wandel. Viele der Gruppenmitglieder sind in den politischen

Bereich abgewandert, andere sind in den Gruppen geblieben. Die Situation



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 123

ist jetzt noch zu unübersichtlich, um zu klaren Aussagen kommen zu können.
Meine Bemerkungen beziehen sich daher auf die Verhältnisse vor der 'Wende'.

Jahrelang galt die Szene der Friedens-, Ökologie-, 2/3-Welt- und
Menschenrechtsgruppen als das bedeutsamste Phänomen ausserkirchlicher Religiosität in
der DDR. Ehrhart Neubert bezeichnete sie als sozialisierende Gruppen, die
aufgrund ihrer Orientierung an Kontingenzformeln wie Frieden, Gerechtigkeit,
Natur nicht nur in der Lage wären, gesellschaftliche Sozialisationsdefizite
aufzuarbeiten, sondern durch ihre Sozialisationsarbeit auch Religion reproduzierten

und dadurch den Säkularisierungsprozess in der DDR gestoppt hätten
(Neubert, 1985, lOOf; Neubert, 1986). Heino Falcke bemerkte eine Konvergenz
zwischen der politischen Vernunft, die die Gruppen vertraten, und der Ethik der
Bergpredigt und sprach die Gruppen deshalb als "Nachfolgegruppen" an, die im
aktuellen Bekennen der Kirche vorangehen (Falcke, 1985, 148ff).

Entstanden sind die autonomen Gruppen Ende der siebziger Jahre, als die
globalen Probleme der Menschheit, insbesondere die Friedensbedrohung, immer
mehr anwuchsen und diese Problcmverschärfung immer mehr Menschen
bewusst wurde (vgl. Knabe, 1988). Was die Gruppen konstituierte, war also das
hohe Mass an Betroffenheit durch die dramatische Zuspitzung menschheits-
bedrohender Probleme. Dieses Gefühl der Betroffenheit war es, das die
Gruppenmitglieder zusammenführte. Man hatte das Gefühl, so wie bisher kann es nicht
mehr weitergehen, weder im militärischen, noch im wirtschaftlichen, noch im
umweltpolitischcn oder im persönlichen Bereich. In einem Papier vom Olof-
Palme-Gedenkmarsch von 1987 heisst es: "Wer will, dass die Welt so bleibt,
wie sie ist, der will nicht, dass sie bleibt". Man lebt im Bewusstscin einer
drohenden Katastrophe, in dem apokalyptischen Bewusstsein, dass morgen das
nukleare Inferno losbrechen, das ökologische Gleichgewicht zusammenbrechen
und der Nord-Süd-Konflikt zu einem Desaster in der internationalen Finanzpolitik

führen kann. Es ist kurz vor zwölf. Deshalb gilt es zu handeln. Man will
nicht schweigen und tatenlos zusehen, wie alles nur noch schlimmer wird,
sondern eingreifen, warnen, verändern. Deshalb findet man sich zusammen (vgl.
Pollack, 1990).

Die Arbeit in den Gruppen war meist themabezogen. Mit Hilfe von Texten
verschaffte man sich Zugang zu Gegenstandsbereichen, die man für relevant
hielt, man tauschte Informationen aus und sammelte Material, man erstellte
Texte und diskutierte darüber. Mit dieser Arbeit wollte man freilich nicht im
engen Kreis der Gruppe bleiben, sondern hinaus in die Öffentlichkeit. Mit
Aufrufen, Mitteilungen, Ausstellungen, Veranstaltungen, Zeitschriften,
Dokumentationen oder auch mit Demonstrationen versuchte man, aufzurütteln und
aufzuklären und die Bevölkerung für die Wahrnehmung der weltweiten und auch
der nationalen Probleme zu sensibilisieren. Man warb um Unterstützung des
eigenen Anliegens, wandte sich an staatliche Stellen oder an kirchliche, schrieb
Eingaben, beteiligte sich an Diskussionsforen. In der Argumentation benutzte
man oft Zitate aus dem Alten und Neuen Testament oder aus kirchlichen



124 D. Pollack

Papieren, berief sich auf Jesus, der zu den Armen und Unterdrückten gehörte
und - ebenso wie die Gruppen heute - für deren Rechte eintrat. Genauso zog
man zur Untermauerung seines Anliegens aber auch Dichterworte, UNO-
Dokumente oder Aussagen von Erich Honecker und Michail Gorbatschow heran.
Der Berufung auf die Bibel kam also nur eine legitimatorische, der Berufung auf
Jesus allenfalls identifikatorische Bedeutung zu. Eine motivationale Funktion
von Religion lässt sich nicht erkennen.

Das Handlungsmotiv stammte vielmehr unmittelbar aus der Wahrnehmung
gesellschaftlicher Probleme, aus der Erfahrung von Ungerechtigkeit, Not,
Unterdrückung, Lebensbedrohung, Unwahrheit und Entfremdung. Um die anomischen
und depravierten Zustände nicht mitzuproduzieren, lehnte man sich gegen sie
auf. Das einschneidende und tiefe Erlebnis von Kontingenz führte also - wie so
oft - nicht zur Aktualisierung religiöser Antworten, sondern zum gesellschaftlichen

Engagement. Auch wenn man die Erfahrung machte, dass die Welt ganz
anders sein müsste, wollte sie menschlich sein, suchte man die Lösung des
erfahrenen Kontingenzproblcms nicht in der Religion, sondern in der
Gesellschaft.

Im Gegensatz zur New-Age-Bcwcgung, die auf die Probleme der Welt mit
eskapistischcn Bewusstscinstransformationen reagiert, drangen die politisch
alternativen Gruppen in der DDR auf ein Ernstnehmen der gesellschaftlichen
Probleme und lehnten jedes religiös-schwärmerische Ausweichen ab. Hinter
dieser Unerbittlichkeit stand ein hoher moralischer Anspruch, den die Gruppen
an sich und an die Gesellschaft richteten. Aufgrund der Bejahung dieser hohen
moralischen Werte und Ideale, an deren Vermittlung das Christentum mit seiner
humanisierenden Breiten- und Tiefenwirkung wohl in starkem Masse beteiligt
war, erlebten die Gruppenmitgliedcr gesellschaftliche Missstände als besonders
bedrängend. Und aufgrund dieser Bejahung prägte sich bei ihnen auch die
Sehnsucht nach Veränderung, die Hoffnung auf die Herstellung menschenwürdiger

Zustände besonders stark aus. Wenn man nach religiösen Dimensionen in
den gesellschaftlichen Aktivitäten der Basisgruppen sucht, wird man sie also am
ehesten in dem durch den ethischen Idealismus mitbedingten eschatologischcn
Kontingcnzerlcben, in der benannten apokalyptischen Untergangsangst, sowie in
der Sehnsucht nach gesellschaftsverändernder Wirklichkeitstranszendierung
finden können. Die Problemlösungsstrategicn sind, wenn sie auch hochemo-
tionalisiert vertreten wurden, überwiegend sachbezogen und arcligiös. Und auch
die ProblemWahrnehmung musste natürlich keinen religiösen Charakter tragen,
sondern konnte ebenso rational erfolgen wie der Versuch, etwas für die
Bewältigung des Problems zu tun.

Dass die politisch alternativen Gruppen die Nähe der Kirche gesucht haben,
hat nicht religiöse, sondern gesellschaftspolitische Gründe. Die Kirchen waren
jahrzehntelang der einzige öffentlich zugängliche Raum in der Gesellschaft, der
nicht in den offiziellen, durch die SED dominierten Staatsaufbau einbezogen
war. Nur unter ihrem Dach konnten gesellschaftliche Probleme, deren



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 125

Artikulation staatlich oft nicht zugelassen war, relativ offen angesprochen
werden. Deshalb nutzten die gesellschaftskritischen Gruppen den Raum der
Kirche, um wenigstens eine begrenzte Öffentlichkeitswirksamkeit zu erzielen.

Wenn daneben dennoch manchmal auch religiös christliche Motive für die
Hinwendung zu den Kirchen eine Rolle spielten, dann kam es meist zu starken
Spannungen zwischen Kirche und Gruppen. Denn diese Gruppen erwarteten
natürlich, dass die Kirche ihre gesellschaftskritischen Anliegen aktiv unterstützt.
Die Kirche dagegen, die ihre Aufgabe darin sieht, Menschen zu Christus zu führen,

wollte die alternativen Gruppen zwar nicht verlieren, aber sich gegenüber
dem Staat auch nicht in eine Oppositionsrolle drängen lassen (Krusche, 1988;
Leich, 1988). Mit einer solchen Haltung enttäuschte sie die Erwartungen vieler
Gruppen. Von ihnen musste sie es sich gefallen lassen, als "Hcrrschaftsinstitu-
tion" bezeichnet zu werden. Der aus der Kirchcngeschichte bekannte Konflikt
zwischen Amt und Charisma bzw. Institution und Geist brach hier also wieder
durch. Sofern es zu einem solchen Konflikt kam, wird man bei den politisch
engagierten Gruppen durchaus von religiösen Gruppen sprechen können. In den
meisten Fällen aber suchten die Gruppen bei der Kirche wohl nur rechtlichen
Schutz und institutionelle Unterstützung. Dies wird auch daran deutlich, dass die
meisten der Gruppenmitglieder jetzt, wo daraus für sie keine Nachteile mehr
entstehen, den Schutzraum Kirche verlassen haben und sich unmittelbar an den
politischen Auseinandersetzungen beteiligen.

2.2.3. Rockkultur

"Nichts hat die Massenkultur des 20. Jahrhunderts einschneidender verändert
als seinerzeit der kometenhafte Aufstieg der Beatles. Gegenwärtig gehören etwa
80% der auf Tonträgern verbreiteten Musik der einen oder anderen Spielart der
Rock- und Popmusik an." (Wicke, 1987, 9) Die Rockkultur ist seit ihren
Anfangszeiten, seit Elvis Presley, angelegt als ein Versuch, aus der Trostlosigkeit

der kleinbürgerlichen Alltagswclt auszubrechen und dem erdrückenden
Konformismus der Verhältnisse zu entkommen. Durch kraftvolle, sinnliche
Musik, durch aufpeitschende Rhythmen, provokante Texte, freien Bewegungstanz,

aber auch durch Auto- und Motorradkult sollen die Wertigkeiten der
tagtäglichen Verrichtungen aufgehoben und ein ausseralltägliches Lebensgefühl
vermittelt werden. Gleichzeitig macht die Überschreitung der Alltagswelt diese
auch erträglicher und integrierbarer. Wird Rock von den Jugendlichen als eine
Form der Lebensbewältigung benutzt und nicht nur aus Freude an Text, Musik
und Rhythmus, kann man die mit der Rock- und Popmusik verbundene Lebenskultur

durchaus als ein religiöses Phänomen ansprechen. Darauf weist auch die
Ausbildung eigener Verhallcnsnormcn und Rituale unter den Rockbegeisterten,
einer eigenen Kleiderordnung mit Sticker und Symbolen, einer eigengeprägten
Terminologie, sowie das Auftreten von Führerpersönlichkeiten, denen man
nacheifert und die man verehrt.



126 D. Pollack

Überraschenderweise zeichnet sich neben dem skizzierten Erscheinungsbild
seit einigen Jahren jedoch eine Veränderung in der Rockszene ab. Auf den heutigen

Diskos, vor allem in der Stadt, trifft man zuweilen auf folgendes Bild: Die
Musik läuft auf vollen Touren in ohrenbetäubender Lautstärke, man trinkt,
raucht, steht herum, unterhält sich, einige laufen in auffälliger Manier herum,
einige zeigen ihre Klamotten, das im Takt wechselnde Licht schafft die nötige
Atmosphäre, aber das Fest beginnt nicht: man tanzt nicht. Ein paar Mädchen
sieht man auf der Tanzfläche und einige der 25 bis 30jährigen. Die wesentliche
Aufgabe, die der Diskogänger zu erfüllen hat, scheint darin zu bestehen zu warten.

Er wartet darauf, dass etwas passiert. Er weiss schon, dass nichts passiert.
Er wartet trotzdem, vielleicht aufs Leben.18

Diesem äusseren Bild entsprechen teilweise auch die von den Rockbands
vertonten Texte. "Silly" - eine der bekanntesten Gruppen in der DDR, von der die
Langspielplatten des Jahres 1983 und 1985 stammen - singt:

"Schlohweisser Tag, du bist so jung ergraut
schlohweisser Tag, ich fühl mich hohl in meiner Haut
schlohweisser Tag, du leeres Blatt Papier
schlohweisser Tag, was fang ich an mit dir."!9

Und bei "Nena", deren Titel in der DDR viel gehört werden, heisst es:

"Ich stürz durch Raum und Zeit Richtung Unendlichkeit,
fliegen Motten durch das Licht, genau wie du und ich,
irgendwie fängt irgendwo die Zukunft an,
ich warte nicht mehr lang, Liebe wird aus Mut gemacht,
denk nicht lange nach, wir fahrn auf Feuerrädem Richtung Zukunft durch die
Nacht.
Gib mir die Hand, ich bau dir ein Schloss aus Sand, irgendwie, irgendwo,
irgendwann,
die Zeit ist reif für ein bisschcn Zärtlichkeit irgendwie, irgendwo,
irgendwann."20

Man befindet sich in einem geschichtslosen Raum ("ich stürz durch Raum
und Zeit"), tief überzeugt von der eigenen Belanglosigkeit ("fliegen Motten
durch das Licht, genau wie du und ich"), aber sehnt sich nach Liebe und Zukunft

1 8 Das Motiv des ereignislosen Wartens auf das Glück, der gelangweilten Hoffnung findet sich
sowohl in den Filmen wie in der Belletristik der DDR vielfach, etwa in dem Film "Solo Sunny"
von Konrad Wolf oder in den Werken von Christoph Hein, "Drachenblut" und "Die wahre
Geschichte des Ah Q".

^ Silly, Bataillon d'amour, Amiga-Schallplatte.

20 Nena, Irgendwie, Irgendwo, Irgendwann. Amiga-Schallplatte.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 127

("ich warte nicht mehr lang, Liebe wird aus Mut gemacht"), von denen man aber
nichts Genaues sagen kann ("irgendwie fängt irgendwann irgendwo die Zukunft
an") und an die man im Grunde auch gar nicht mehr glaubt ("ich bau dir ein
Schloss aus Sand"). Man sucht nach dem Sinn des Lebens, nach Erfüllung und
Glück. Aber man hält diese Suche für unerfüllbar und verbietet sich daher oft
schon das Verlangen. - Religiös ist das nicht. Aber hinter dem Gefühl der Leere
und Bedeutungslosigkeit des Lebens nimmt man einen Schimmer der Hoffnung
wahr, der nicht erloschen ist und der vielleicht sogar religiöse Züge trägt.

3. Versuch einer sozialwissenschaftlichen Erklärung des
Aufkommens ausserkirchlicher Religiosität: Thesen

3.1. Das Aufkommen von ausserkirchlicher Religiosität ist zum einen auf die
zunehmende Differenzierung der Gesellschaft zurückzuführen.

Aufgrund der wachsenden Verselbständigung von Teilsystemen wie
Wirtschaft, Politik, Wissenschaft, Recht, Kunst, Erziehung, die immer stärker
ihren eigenen Gesetzen folgen, nimmt der Bereich gesamtgesellschaftlich akzeptierter

Werte und Normen immer weiter ab. Für das Religionssystem bedeutet
das, dass es die selbständig operierenden Teilsysteme als säkularisiert erlebt und
selbst nur noch als ein Teil des Ganzen handelt, das von anderen Teilsystemen
aus beobachtet, kritisch hinterfragt oder auch übergangen werden kann
(Luhmann, 1977, 225ff). Aus der zunehmenden Differenzierung der Gesellschaft
erklärt sich einerseits der Prozess der Säkularisierung, andererseits der Versuch,
die auseinanderfallenden Wirklichkeitssegmente zu einer ganzheitlichen Weltsicht

zusammenzufügen. Typischerweise gelingt dies in der modernen Gesellschaft

nicht mehr auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene oder auf der Ebene
der offiziellen Institutionen, sondern nur noch im subkulturellen Bereich
(Jugendreligionen, New Age). Der Bereich des institutionsnahen Konsenses
bleibt dagegen minimal und inhaltlich disparat (Zivilreligion).

In der DDR gelang die gesamtgesellschaftliche Internalisierung der staatlich
vertretenen Ideologie ebenfalls nicht. Aber auch die sich gegen das staatliche
Einheitssystem auflehnenden Autonomiebestrebungen blieben zersplittert und
marginal. Nur im Augenblick des Umbruchs kam es zu einer die Massen
ergreifenden Protestbewegung (Demonstrationen). Nach der Wende zerfiel die im
Widerstand gegen das System entstandene Massenbewegung in unterschiedliche
politische Richtungen. Dies zeigt, dass sich auch in der DDR der Prozess der
gesellschaftlichen Differenzierung gegen die jahrzehntelang forcierten
Homogenisierungsbestrebungen durchgesetzt hat.



128 D. Pollack

3.2. Die Entstehung ausserkirchlicher Religionsformen ist weiterhin bedingt
durch ein Auseinanderziehen von individueller und institutioneller Ebene.

Während in früheren Gesellschaften sich Institution und Person weitgehend
entsprachen - aber es gab schon immer Ausnahmen -, sieht sich das Individuum
heute dem Einfluss einer Vielzahl von verschiedenartigen Institutionen (Familie,
Schule, Kirche, Staat, Medien) ausgesetzt, so dass es sein Leben zunehmend selber

wählen muss (Berger, 1980). Für das Verhältnis des Individuums zur
Religion bedeutet das, dass Religiosität und Kirchlichkeit nicht mehr durch ein
christliches Milieu abgesichert, sondern zur Privatsache geworden sind. Die
Entkirchlichung ist in der neuzeitlichen Entflechtung von Person und Institution
also ebenso angelegt wie das Aufkommen kirchenkritischer, subjektiviertcr
Religionsformen (New Age, Neue soziale Bewegungen). Gleichzeitig bedeutet
die Notwendigkeit, religiöse Sozialisation als individuelle Leistung zu erbringen,

für viele eine Überforderung, weshalb sie in religiöser Hinsicht vielfach
überhaupt keine Entscheidung treffen (weltanschaulicher Pragmatismus) oder
nach einem orientierenden Halt, also nach Autoritäten suchen, die einem die
persönliche Entscheidung dann doch wieder abnehmen (Jugendsekten, Funda-
mcntalismus).

In der DDR war die Kirche jahrzehntelang so weit von der staatsoffiziellcn
Gesellschaftsstruktur entfernt, dass sich diejenigen, die nach gesellschafüichen
Alternativen suchten, im Raum der Kirche ansiedelten (politisch alternative
Gruppen). Das hatte zur Folge, dass gesellschaftliche Spannungen und Spannungen

zwischen Kirche und ausscrkirchlich-religiösen Sozialformen nun innerhalb
der Kirche ausgetragen wurden. Die Alternativität kirchlicher Strukturen erklärt,
warum es in der DDR kaum zur Ausbildung fremdkultureller Religiosität
gekommen ist.

3.3. Eng verbunden mit den beiden benannten Entwicklungen ist der Prozess
einer immensen Erweiterung der gesellschaftlichen Verfügbarkeitsräume,
aus dem die Ausbreitung ausserkirchlicher Religionsformen ebenfalls
herzuleiten ist.

Die Erweiterung der gesellschaftlichen Verfügbarkeitshorizonte führt zu einer
Relativierung aller mit Unüberbietbarkeitsanspruch ausgestatteten Letztwcrle,
denn zum einen wird immer mehr in den gesellschaftlichen Erfassungsbercich
hineingezogen, zum andern kann alles gesellschaftlich Zugängliche befragt,
kritisiert und überboten werden. Für Religion und Kirche wird es daher immer
schwieriger, über das gesellschaftlich Selbstverständliche hinauszugehen und das

aussergescllschaftlich Begründete gesellschaftlich plausibel zu machen. Die vor
allem durch die Entwicklung von Wissenschaft, Medientechnik und Tourismus



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 129

bedingte Erweiterung des Welthorizontes zeigt dem Menschen zwangsläufig
immer deutlicher den Abstand zwischen dem, was sein Leben ist, und dem, was
sein Leben sein könnte. Mit der Ausdehnung des Welthorizontes ist also eine
Verschärfung des Kontingenzbewusstseins verbunden. Das verstärkte Aufkommen

einer Sehnsucht nach dem Ganzen und Wahren des Lebens und das gleichzeitig

häufige Ungcnügen dieser Sehnsucht an jedem konkreten Gegenstand ergeben

sich unmittelbar daraus. Die Zunahme der Suche nach Lebenssinn und die
zunehmende Erfahrung der Vergeblichkeit dieser Suche gehören insofern eng
zusammen.

Aufgrund der jahrzehntelangen Eingeschränktheit der gesellschaftlichen
Verhältnisse bei weitgehendem medialen Anschluss an die Weltzivilisation hat sich
die Erfahrung der Diskrepanz von Wirklichkeit und Möglichkeit in der DDR
wahrscheinlich noch stärker als in der BRD ausgebildet. Das Auftreten von Formen

weltflüchtigcr Wirklichkeitstranszendierungen im säkularen Bereich (Rockkultur)

lässt sich wohl vor allem auf diese Diskrepanzerfahrung zurückführen.

Sollte der hier gegebene sozialwissenschaftliche Erklärungsversuch zutreffen,
dann würde das heissen, dass zwischen Säkularisierung, Entkirchlichung und
dem Aufkommen ausserkirchlicher Religiosität ein enger Zusammenhang
besteht und der Bedeutungsrückgang der Religion und der Wandel ihrer Formen
(Privatisierung, Entspczifizicrung) einander entsprechen. Wenn der Aufschwung
alternativer Religiosität nicht als ein Ausdruck der 'Krise' der modernen
Industriegesellschaft, sondern als eine Folge ihrer zunehmenden Differenzierung
zu interpretieren ist, dann wird es fraglich, ob dieser Aufschwung als ein
Hinweis auf die gesellschaftliche Unvermeidbarkeit von Religion genommen
werden kann. Angesichts der offensichtlichen Zwangsläufigkeit des Ablaufs von
gesellschafüichcn Differenzierungsprozessen in der Moderne stellt sich vielmehr
die Frage, ob Religion unter modernen Bedingungen überhaupt noch möglich
ist. Die Entwicklung neuer Rcligionsformen widerlegt jedenfalls die Gültigkeit
der Säkularisicrungsthese noch nicht. Im Gegenteil. Sofern Säkularisierung als
ein Aspekt der zunehmenden Differenzierung der modernen Gesellschaft begriffen
wird, bestätigt sie sie sogar.

LITERATURVERZEICHNIS

BELL Daniel (1978), "The Return of the Sacred. The Argument about the Future of Religion",
Zygon 13, 187-208.

BELLAH Robert N. (1967), "Civil Religion in America", Daedalus 96, 1-21.

BERGER Peter L. (1973), Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer
soziologischen Theorie, Fischer, Frankfurt/M.

BERGER Peter L. (1974), "Some Second Thoughts on Substantive Versus Functional Defini¬
tions of Religion", Journal for the Scientific Study of Religion 13, 125-133.

BERGER Peter L. (1980), Der Zwang zur Häresie. Die Religion in der pluralistischen
Gesellschaft, Fischer, Frankfurt/M.



130 D. Pollack

BOOS-NÜNNING Ursula (1972), Dimensionen der Religiosität. Zur Operationalisierung und
Messung religiöser Einstellungen, Kaiser/Grünewald, München/Mainz.

BREIDENSTEIN Gerhard (1987), "Endzeit oder Wendezeit? Zur Auseinandersetzung mit der New-
Age-Strömung", Junge Kirche 48, 482-496.

BURI Fritz (1982), Der Buddha-Christus als Herr des wahren Selbst, Haupt, Bern.

CAPRA Fritjof (1985), Wendezeit. Bausteine für ein neues Weltbild, Scherz, München.

COLPE Carsten (1968), "Mythische und religiöse Aussagen ausserhalb und innerhalb des

Christentums", in COLPE Carsten (1980), Theologie, Ideologie, Religionsgeschichte.
Demonstrationen ihrer Unterscheidung, Kaiser, München, 85-106

DAIBER Karl-Fritz (1984), "Assoziationen beim Nachdenken über Volker Drehsens Aufsatz
über die 'neue Religiosität' (ZGP 5/84)", Zeitschrift für Gottesdienst und Predigt 2,
Heft 6, 1-6.

DAIBER Karl-Fritz (1986), "Suchen nach dem Sinn des Lebens. Zum Umgang mit der
Bürgerreligion und Volksreligiosität", Lutherische Monatshefte 25, 176-181.

DAIBER Karl-Fritz / LUCKMANN Thomas, Hrsg., (1983), Religion in den Gegenwartsströmun¬
gen der deutschen Soziologie, Kaiser, München.

DOBERT Rainer (1984), "Religiöse Erfahrung und Religionsbegriff", Religionspädagogische
Beiträge 14, 98-118.

DREHSEN Volker (1975), "Die Reprivatisierung des heiligen Kosmos. Peter L. Berger und
Thomas Luckmann", in DAUM Karl-Wilhelm/DREIISEN Volker/KEHRER Günter
(1975), Das Jenseits der Gesellschaft. Religion im Prozess sozialwissenschaftlicher
Kritik, Claudius, München, 235-268.

DREHSEN Volker (1983), "Kontinuität und Wandel der Religion. Die strukturell-funktionale
Analyse in der deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945. Versuch einer
problemgeschichtlich und systematisch orientierten Bestandsaufnahme", in DAIBER
Karl-Fritz/LUCKMANN Thomas, Hrsg., (1983), 86-135.

DREHSEN Volker (1984), "Neue Religiosität aus der Sicht eines Soziologen. Aspekte
homiletischer Prolegomena", Zeitschrift für Gottesdienst und Predigt 2, Heft 5, 2-9.

DUPRE Wilhelm (1985), Einführung in die Religionsphilosophie, Kohlhammer, Stuttgart.

EICHER Peter (1983), Bürgerliche Religion. Eine theologische Kritik, Kösel, München.

ELIADE Mircea (1988), Mythos und Wirklichkeit, Insel.

EPD DOKUMENTATION 18/87, 35/87, "Civil Religion" in Deutschland. Studientagung von
LWB und EKD über politisch wirksame religiöse Orientierungen.

EPD DOKUMENTATION 47/87, 8/88, Kirche und 'Zivilreligion' - weltweit. Die Bedeutung der

Religion und der Grundwerte für Nation und Staat. Internationale
Abschlusskonsullation des Studienprogramms des Lutherischen Weltbundes über
"Kirche und Zivilreligion".

FALCKE Heino (1985), "Unsere Kirche und ihre Gruppen. Lebendiges Bekennen heute?" Kirche
im Sozialismus 11, 145-152.

FERGUSON Marilyn (1982), Die sanfte Verschwörung. Persönliche und gesellschaftliche
Transformation im Zeilaller des Wassermanns, Sphinx, Basel.

FORSTER Karl, Hrsg., (1977), Religiös ohne Kirche? Eine Herausforderung für Glaube und
Kirche, Grünewald, Mainz.

FRANK Manfred (1982), Der kommende Gott. Vorlesungen über Neue Mythologie, Suhrkamp,
Frankfurt/M.

GÖPFERT Michael (1979), "Bürgerreligion und öffentliche Frömmigkeit", in RAHNER Karl
u.a., Hrsg., Volksreligion - Religion des Volkes, Kohlhammer, Stuttgart, 88-105.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 131

GOODY Jack (1961), "Religion and Ritual. The Definitional Problem", British Journal of
Sociology 12, 142-164.

HABERMAS Jürgen (1979), Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Suhrkamp,
Frankfurt/M.

HEMMINGER Hansjörg (1987), Die Rückkehr der Zauberer. New Age. Eine Kritik, Rowohlt,
Reinbek.

HEYM Stefan (1989), "Nach den Jahren der Dumpfheit. Rede auf dem Alexanderplatz", in DIE
TAGESZEITUNG, Hrsg., DDR Journal zur Novemberrevolution. Vom Ausreisen bis zum
Einreissen der Mauer, Henke, Berlin, 74.

HÖHN Hans-Joachim (1987), "Krise der Moderne - Krise der Vernunft? Motive und Perspektiven
der aktuellen Zivilisationskritik", Zeitschrift für Katholische Theologie 109, 20-47.

HÖHN Hans-Joachim (1989), "City Religion. Soziologische Glossen zur 'neuen' Religiosität",
Orientierung 53, 102-105.

HÜBNER Kurt (1985), Die Wahrheit des Mythos, Beck, München.

HUMMEL Reinhart (1989), "New Age und die Zukunft der Religion. Eine Antwort auf die
Vorschläge von Hermann Timm", Lutherische Monatshefte 28, 489-492.

KAEFER Herbert (1977), Reügion und Kirche als soziale Systeme. N. Luhmanns soziologische
Theorien und die Pastoraltheologie, Herder, Freiburg.

KAUFMANN Franz-Xaver (1989), Religion und Modernität. Sozialwissenschaftliche Perspek¬
tiven, Mohr, Tübingen.

KEHL Medard (1988), New Age oder Neuer Bund? Christen im Gespräch mit Wendezeit, Esoterik
und Okkultismus, Grünewald, Mainz.

KIPPENBERG Ilans G. (1983), "Diskursive Religionswissenschaft. Gedanken zu einer
Religionswissenschaft, die weder auf einer allgemein gültigen Definition von Religion
noch auf einer Überlegenheit von Wissenschaft basiert", in GLADIGOW
Burkhard/KIPPENBERG Hans G., Hrsg., Neue Ansätze in der Religionswissenschaft,
Kösel, München, 9-28.

KLEGER Heinz/MÜLLER Alois, Hrsg., (1986), Religion des Bürgers. Zivilreligion in Amerika
und Europa, Kaiser, München.

KNABE Hubertus (1988), "Neue soziale Bewegungen im Sozialismus. Zur Genesis alternativer
politischer Orientierungen in der DDR", Kölner Zeitschrift für Soziologie und
Sozialpsychologie 15, 551-569.

KÖCHER Renate (1988), "Religiös in einer säkularisierten Welt?", in NOELLE-NEUMANN
Elisabeth/KÖCHER Renate, Die verletzte Nation, Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart,
164-281.

KOHUT Heinz (1976), Narzissmus. Eine Theorie der psychoanalytischen Behandlung
narzisstischer Persönlichkeitsstömngen, Suhrkamp, Frankfurt/M.

KOHUT Heinz (1981), Die Ohnmacht der Helden. Unser alltäglicher Narzissmus, Rowohlt,
Reinbek.

KOLAKOWSKI Leszek (1974), Die Gegenwärtigkeit des Mythos, Piper, München.

KOLAKOWSKI Leszek (1989), Horror Metaphysicus, Piper, München.

KOSLOWSKI Peter, Hrsg., (1985), Die religiöse Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre
Theorien, Mohr, Tübingen.

KRUSCHE Günter (1987), "Civil Religion und Kirche in der DDR", epd Dokumentation
18/1987, 22-34.

KRUSCHE Günter (1988), "Gemeinden in der DDR sind beunruhigt. Wie soll die Kirche sich zu
den Gruppen stellen?" Lutherische Monatshefte 27, 494-497.



132 D. Pollack

LEHMANN Karl (1978), "Theologische Reflexionen zum Phänomen 'ausserkirchlicher
Religiosität'", in BERTSCH Ludwig/SCHLÖSSER Felix, Hrsg., Kirchliche und
nichtkirchliche Religiosität. Pastoraltheologische Perspektiven zum Phänomen der
Distanzierung von der Kirche, Herder, Freiburg, 49-69.

LEICH Werner (1988), "Ansprache auf der Begegnung mit dem Vorsitzenden des Staatsrates
Erich Honecker am 3. März 1988", Schnellinformation des Sekretariats des Bundes der
Evangelischen Kirchen in der DDR vom 3.3.1988.

LEUBA James H. (1921), The Psychological Origin and the Nature of Religion, repr., AMS,
New York 1969.

LUCKMANN Thomas (1963), Das Problem der Religion in der modernen Gesellschaft.
Institution, Person und Weltanschauung, Rombach, Freiburg.

LUCKMANN Thomas (1971), "Verfall, Fortbestand oder Verwandlung des Religiösen in der
modernen Gesellschaft?", in SCHATZ Oskar, Hrsg., Hat die Religion Zukunft?, Styria,
Graz, 69-82.

LUCKMANN Thomas (1972a), "Religion in der modernen Gesellschaft", in WÖSSNER Kurt,
Hrsg., Religion im Umbruch. Soziologische Beiträge zur Situation von Religion und
Kirche in der gegenwärtigen Gesellschaft, Enke, Stuttgart, 3-15.

LUCKMANN Thomas (1972b), "Zwänge und Freiheiten im Wandel der Gesellschaftsstruktur",
in GADAMER Hans-Georg/VOGLER Paul, Hrsg., Neue Anthropologie, Bd. 3:
Sozialanthropologie, Thieme/dtv, Stuttgart, 168-198.

LUCKMANN Thomas (1985), "Über die Funktion der Religion", in KOSLOWSKI Peter, Hrsg.,
1985, 26-41.

LÜBBE Hermann (1981), "Staat und Zivilreligion. Ein Aspekt politischer Legitimität", in
KLEGER Heinz/MÜLLER Alois, Hrsg., (1986), 195-220.

LÜBBE Hermann (1986), Religion nach der Aufklärung, Styria, Graz.

LUHMANN Niklas (1969), "Die Praxis der Theorie", in LUHMANN Niklas (1970),
Soziologische Aufklärung. Aufsätze zur Theorie sozialer Systeme, Westdeutscher
Verlag, Opladen, 253-267.

LUHMANN Niklas (1977), Funktion der Religion, Suhrkamp, Frankfurt/M.

LUHMANN Niklas (1978), "Grundwerte als Zivilreligion. Zur wissenschaftlichen Karriere eines

Themas", in LUHMANN Niklas (1981), Soziologische Aufklärung, Bd. 3: Soziales
System, Gesellschaft, Organisation, Westdeutscher Verlag, Opladen, 293-308.

LUHMANN Niklas (1985), "Society, Meaning, Religion - Based on Self-Reference",
Sociological Analysis 46, 5-20.

LUHMANN Niklas (1989), "Die Ausdifferenzierung der Religion", in LUHMANN Niklas,
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft, Bd. 3, Suhrkamp, Frankfurt/M., 259-357.

MARHOLD Wolfgang (1975), "Der wissenschaftliche Ertrag der Kirchensoziologie in der Bun¬

desrepublik Deutschland seit 1945", Zeitschrift für Evangelische Ethik 19, 297-313.

MARQUARD Odo (1985), "Religion und Skepsis. Kommentar zu R. Spaemann und Th.
Luckmann", in KOSLOWSKI Peter, Hrsg., (1985), 42-47.

MATTHES Joachim (1967), Religion und Gesellschaft. Einführung in die Religionssoziologie
I, Rowohlt, Reinbek.

MAURER Reinhart (1985), "Staat, Gesellschaft, Gesellschaftsreligion. Kommentar zu W.
Pannenberg und P. Koslowski", in KOSLOWSKI Peter, Hrsg., (1985), 97-110.

MÖRTH Ingo (1978), Die gesellschaftliche Wirklichkeit von Religion. Grundlegung einer
allgemeinen Religionstheorie, Kohlhammer, Stuttgart.



Vom Tischrücken zur Psychodynamik 133

MÖRTH Ingo (1989), "New Age - neue Religion? Theoretische Überlegungen und Hinweise zur
sozialen Bedeutung des Wendezeit-Syndroms", in HALLER Max u.a., Hrsg., Kultur und
Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen Soziologentags, des 11.
Österreichischen Soziologentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft für Soziologie in Zürich 1988, Campus, 1989, 297-320.

MOLTMANN Jürgen (1983), "Das Gespenst einer Zivilreligion", Evangelische Kommentare
16, 124-127.

NEUBERT Ehrhart (1985), "Religion in der DDR - Gesellschaft. Nicht-religiöse Gruppen in der
Kirche - ein Ausdruck der Säkularisierung?", Kirche im Sozialismus 11, 99-103.

NEUBERT Ehrhart (1986), Reproduktion von Religion in der DDR-Gesellschaft. Ein Beitrag
zum Problem der sozialisierenden Gruppen und ihrer Zuordnung zu den Kirchen,
Theologische Studienabteilung beim Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR,
Berlin.

OELMÜLLER Willi, Hrsg., (1984), Wiederkehr von Religion? Perspektiven, Argumente,
Fragen, Schöningh, Paderborn.

PANNENBERG Wolfhart (1970), Thesen zur Theologie der Kirche, Claudius, München.

PANNENBERG, Wolfhart (1972), Gottesgedanke und menschliche Freiheit, Vandenhoeck,
Göttingen.

PESTALOZZI Hans A. (1985), Die sanfte Verblödung. Gegen falsche New-Age-Heilslehren und
ihre Überbringer. Ein Pamphlet, Hermes, Düsseldorf.

PILGER Matthias/RINK Steffen, Hrsg., (1989), Zwischen den Zeiten. Das New Age in der
Diskussion, Rink, Marburg.

POLLACK Detlef (1990), "Sozialethisch engagierte Gruppen in der DDR. Eine religions-
soziologische Untersuchung", in POLLACK Detlef, Hrsg., (1990), Die Legitimität der
Freiheit. Politisch alternative Gruppen in der DDR unter dem Dach der Kirche, Lang,
Frankfurt/M., 105-154.

RENDTORFF Trutz (1966), "Zur Säkularisierungsproblematik. Über die Weiterentwicklung der
Kirchensoziologie zur Religionssoziologie", Internationales Jahrbuch für
Religionssoziologie 2, 51-70. Zit. nach RENDTORFF Trutz, (1972), Theorie des
Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung,
Mohn, Gütersloh, 116-139.

RENDTORFF Trutz (1969a), Christentum ausserhalb der Kirche. Konkreüoncn der Aufklärung,
Furche, Hamburg.

RENDTORFF Trutz (1969b), "Reformation oder Revolution? Ein theologischer Beitrag zur
politischen Verfassung der Neuzeit", in RENDTORFF Trutz, (1972), Theorie des
Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung,
Mohn, Gütersloh, 61-80.

RENDTORFF Trutz (1975), Gesellschaft ohne Religion? Theologische Aspekte einer
sozialtheoretischen Kontroverse (Luhmann/Habermas), Piper, München.

RENDTORFF Trutz, Hrsg., (1980), Religion als Problem der Aufklärung. Eine Bilanz aus der

religionstheoretischen Forschung, Vandenhoeck, Göttingen.

RENDTORFF Trutz (1985), "Die Religion in der Moderne - die Moderne in der Religion. Zur
religiösen Dimension der Neuzeit", Theologische Literaturzeitung 110, 561-574.

ROBERTSON Roland (1973), Einführung in die Religionssoziologie, Kaiser/Grünewald,
München/Hainz.

RUBEM Alves (1985), Was ist Religion?, Pendo, Zürich.

RUPPERT Hans-Jürgen 1985 New Age. Endzeit oder Wendezeit?, Coprint, Wiesbaden.



134 D. Pollack

RUPPERT Hans-Jürgen (1988), "New Age-Bewegung", Verkündigung und Forschung 33,
2/1988, 71-94.

SAURMA Adalbert (1989), "Zivilreligion: eine, mehrere oder keine mehr?", in HALLER Max
u.a., Hrsg., Kultur und Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen Soziologentags,
des 11. Österreichischen Soziologentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft für Soziologie in Zürich 1988, Campus, Frankfurt/M., 289-296.

SCHIEDER Rolf (1987), Civil Religion. Die religiöse Dimension der politischen Kultur,
Mohn, Gütersloh.

SCHMIDBAUR Wolfgang (1987), Alles oder Nichts. Über die Destruktivität von Idealen,
Rowohlt, Reinbek.

SCHORSCH Christoph (1988), Die New-Age-Bewegung. Utopie und Mythos der neuen Zeit,
Mohn, Gütersloh.

SPIRO Melford E. (1966), "Religion. Problems of Definition and Explanation", in BANTON
Michael, Ed., Anthropological Approaches to the Study of Religion, Tavistock,
London, 85-126.

SUDBRACK Josef (1987), Neue Religiosität. Herausforderung für die Christen, Grünewald,
Mainz.

TENBRUCK Friedrich H. (1972), "Geschichtserfahrung und Religion in der heutigen
Gesellschaft", in TENBRUCK Friedrich H. u.a., Spricht Gott in der Geschichte?, Herder,
Freiburg, 9-94.

TIMM Hermann (1989), "Zum Zauberstab der Analogie greifen. Querfragen an die
protestantische New-Age-Deutung", Lutherische Monatshefte 28, 448-452.

TROELTSCH Emst (1913), "Die Bedeutung des Begriffes der Konlingenz", in TROELTSCII
Emst, Gesammelte Schriften, Bd. 2, Mohr, Tübingen, 769-778.

WAARDENBURG Jacques (1986), Religionen und Religion. Systematische Einführung in die
Religionswissenschaft, de Gruyter, Berlin.

WAGNER Falk (1986), Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und
Gegenwart, Mohn, Gütersloh.

WICKE Peter (1987), Rockmusik. Zur Ästhetik und Soziologie eines Massenmediums, Reclam,
Leipzig.

WILBER Ken (1984), Halbzeit der Evolution. Der Mensch auf dem Weg vom animalischen zum
kosmischen Bewusstsein, Scherz, München.

ZAHRNT Heinz (1989), Gotteswende. Christ sein zwischen Atheismus und neuer Religiosität,
Piper, München.

ZULEHNER Paul M. (1986), "Ekklesialer Atheismus? Erste Ergebnisse einer Allensbacher
Umfrage 1986", Orientierung 50, 220-223.


	Vom Tischrücken zur Psychodynamik : Formen ausserkirchlicher Religiosität in Deutschland

