Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 16 (1990)

Heft: 1

Artikel: Vom Tischriicken zur Psychodynamik : Formen ausserkirchlicher
Religiositat in Deutschland

Autor: Pollack, Detlef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814241

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 1 (1990) 107-134 107

VOM TISCHRUCKEN ZUR PSYCHODYNAMIK

Formen ausserkirchlicher Religiositit in Deutschland

Dr. Detlef Pollack
Karl-Marx-Universitit, Fakultit fiir Theologie, Institut fiir Religionssoziologie
Emil-Fuchs-Str. 1, D-7010 Leipzig

In letzter Zeit hat das Interesse von Philosophen, Theologen und Soziologen
an Formen ausserkirchlicher Religiositit erheblich zugenommen. Man spricht
von "neuer Religiositit" (Sudbrack, 1987; Zahrnt, 1989), von der "Wiederkehr
von Religion" (Oelmiiller, 1984), von der "Wahrheit des Mythos" (Hiibner,
1985), von der "Riickkehr der Zauberer" (Hemminger, 1987), von "Neuer
Mythologie" (Frank, 1982). Die gegenwirtige Hochkonjunktur des Religions-
themas wird als Uberraschung ausgegeben. Man hatte, wird erklirt, das Thema
fiir iiberwunden gehalten und wundere sich nun iiber sein Wiederaufleben
(Rendtorff, 1984; Timm, 1989, 449). Vieles von dem, was man bisher iiber dic
gesellschaftliche Bedeutung von Religion gedacht habe, miisse man jetzt in
Zweifel zichen (Drehsen, 1984, 2). Offenbar soll diec "Wiederkehr des Reli-
giosen" auf dem Hintergrund der Sikularisierungsthese gesehen werden, damit
deren Giiltigkeit bestritten werden kann.

Das Argumentationsmuster, das bis heute Verwendung findet, stammt
bereits aus den sechziger Jahren. Wir finden es in idealtypischer Auspridgung bei
Thomas Luckmann. Luckmann bezweifelt, dal sich in der modernen Gesell-
schaft "eine Art individualpsychologischen Glaubensverlustes en masse” voll-
ziche (Luckmann, 1963; Luckmann, 1971, 78). In den industriellen Gesellschaf-
ten komme es vielmehr zu einer "Losung institutioneller Bereiche aus dem
Kosmos religitser Sinngebung" (Luckmann, 1971, 78), aufgrund derer die
institutionalisierten Funktionsbereiche der Gesellschaft, also auch die Kirche,
ihre "Relevanz fiir den Alltag der Bevilkerung” immer mehr verlieren (Luck-
mann, 1972a, 11). Der Geltungsanspruch der Sdkularisierungsthese begriinde
sich aus einer Identifizierung von Religion und Kirche (Luckmann, 1963, 14ff).
Den Vertretern dieser These unterlaufe deshalb der Fehler, den empirisch nach-
gewicsenen Schrumpfungsproze der Kirchen als Substanzverlust von Religion
iiberhaupt zu interpretieren. Tatsédchlich vollziehe sich nicht der Untergang der
Religion, sondern ihre Privatisierung. Vollig ncue Religionsformen seien im
Entstehen begriffen (Luckmann, 1963, 66ff) - Formen, die die traditionelle
Kirchlichkeit teilweise ablosen, teilweise sich in sie einlagern. Der Grundgehalt
dieser modernen Religiositiit stelle sich als Symbolisierung des autonomen
Individuums dar und mache sich an Themen wie Selbstverwirklichung,
Sexualitit, Familismus, Bewusstseinserweiterung und Gruppendynamik fest.



108 D. Pollack

Der SakularisierungsprozeB betreffe also nur die Kirche, nicht die individuelle
und auch nicht die allgemeine Sozialform von Religion. Die individuellen und
allgemeinen Formen von Religion kénnen gar nicht untergehen, denn Religion
sei "das, was den Menschen zum Menschen werden lisst”, was seinen biolo-
gischen Organismus transzendiert und ihn in einen iiberindividuellen Sinn-
zusammenhang einfiigt (Luckmann, 1963, 34ff, 44ff; Luckmann, 1972a, 5).

Es ist also die Unterscheidung von Religiositit und Kirchlichkeit, mit deren
Hilfe Luckmann die Giiltigkeit des Sidkularisierungstheorems relativiert. Dicses
Verfahren ist beliebt. In der Folgezeit wird es von Vertretern der Wissens-
soziologie ebenso angewendet wie von Vertretern der Christentumssoziologie
(Rendtorff, 1966, 119; Rendtorff, 1975, 10ff), der kritischen Theorie (Débert,
1984, 114) oder identititstheoretischer Konzeptionen (Drehsen, 1984, 3).
Nachdem man die Religion von ihren institutionalisierten, das heisst von ihren
kultischen, dogmatischen und organisatorischen Verwirklichungsformen
getrennt hat, kann man nun Religion iiberall in der Gesellschaft aufspiiren: in
dem symbolischen Gebrauch von emotional aufgeladenen Werten wie Frieden,
Gerechtigkeit oder Natur, in dem individuellen Streben nach Identitit und
Lebenssinnvermittlung, in den rituellen Akten der politischen Selbstverge-
wisserung des Staates, in dem individuellen Bewusstsein der sozialen Unbe-
rechenbarkeit des Subjekts, in der warenfetischistischen Aufrechterhaltung der
Kapitalzirkulation oder in dem aufgebrachten Protest dagegen, in der Begei-
sterung fiir Sport, Rock, Orgelmusik, intellektuelle Denkspiele oder Auto-
mobile oder in der Praktizierung schamanistischer Ekstasetechniken, 6stlicher
Meditationsformen oder psychodynamischer Therapien. Es scheint fast, als ob
jeder Gegenstand, den der Soziologe oder der Philosoph mit seinem analytischen
Instrumentarium beriihrt, sich nach kurzer Behandlung in Religion zu
verwandeln vermag. Und die Frage lautet nun, welches das Interesse ist, das der
Soziologe oder der Philosoph an einer solchen Allgemeinheit von Religion
haben kann,

Gehen wir noch einmal zuriick zum religionssoziologischen Ansatz Thomas
Luckmanns. Wenn Luckmann behauptet, dass Menschwerdung "ein religitser
Vorgang" sei (Luckmann, 1963, 34: Luckmann, 1985, 27), dann sagt er damit
zugleich, daB jeder Mensch in dem Masse, wie er sich sozialisiert, religids sei
und folglich auch jede Gesellschaft in dem Masse, wie sie Individuation befor-
dert, als religitse angesprochen werden miisse. Die allgemeine Grundform der
Religion stelle urspriinglich nichts anderes dar als das Sinngefiige der
Gesellschaftsordnung und bringe insofern die universalen Aspekte der Gesell-
schaft zur Erscheinung (Luckmann, 1963, 36, 43). Religion wird von
Luckmann also als eine Leistung angeschen, die die Individualisierung der



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 109

Person und die Einheit der Gesellschaft garantiert. Als eine solche Leistung
erfiillt sie eine fiir das Individuum und die Gesellschaft notwendige Funktion.!

Mit der Behauptung der Notwendigkeit von Religion trifft sich Luckmann
mit einer Vielzahl von Religionstheoretikern, die ebenfalls davon ausgehen, dass
die Gesellschaft bzw. das Individuum eines religiésen Fundaments oder einer
religiosen Durchdringung oder einer religiésen Ergénzung bedarf (z.B. Bellah,
1967; Tenbruck, 1972; Bell, 1978; Kolakowski, 1974; Koslowski, 1985;
Rendtorff, 1985; Liibbe, 1986; Neubert, 1986; Hohn, 1987). Der Verdacht liegt
nahe, daB es sich bei dieser Art von Religion nur um eine "postulierte Religion"
(Maurer, 1985, 103) handelt. Sollte dieser Verdacht berechtigt sein, dann wiire
das soziologische und philosophische Interesse an der Universalitdt von
Religion Ausdruck eines theoretisch vorformulierten Bedarfs an Religion.2 Reli-
gion, so kénnte man sagen, muss es einfach geben, da sonst die schwierigen
AbschluBprobleme, mit denen jede Theorie zu kiimpfen hat, nicht 16sbar wéren
und konzeptionell vorgeschene Funktionsstellen der theoretischen Konstruktion
leer blicben.3

Ob diese Unterstellung freilich wirklich berechtigt ist, bedarf der Uberprii-
fung. Die funktionalistischen Ansiitze, die von der Unvermeidbarkeit von Reli-
gion ausgchen, beziehen Religion auf ein Problem, das nur sie zu l6sen vermag.
Bei Luckmann ist dies das Problem der Personkonstitution des Menschen. In der

1 Ob es sich bei Luckmanns Religionsbestimmung um eine funktionale Definition handelt, ist
in der Sekundirliteratur umstritten. Kaefer (Kaefer, 1977, 141f) meint, Luckmann gebe nur eine
Ornsbestimmung von Religion, aber keine Funktionsanalyse. Marquard spricht von einem
"umgekehrten Funktionalismus" (Marquard, 1985, 42). Wenn die Spezifik der funktionalen
Methode freilich darin besteht, etwas Gegebenes in bezug auf ein mit ihm gelostes Problem zu
analysieren (Luhmann, 1969, 260), dann liegt Luckmanns Religionsbegriff eindeutig ein funk-
tionales Herangehen zugrunde. Religion bezieht sich in Luckmanns Ansatz auf das Problem der
Menschwerdung und erbringt eine dafiir unverzichtbare Leistung. Den funktionalen Charakter
von Luckmanns Religionsauffassung bestitigen: Robertson, 1973, 57; Drehsen, 1975, 258.

21y diesem Falle degenerieren die konkreten historischen Religionsformen zu einem ormamen -
talen Illustrationsmaterial von Funktionsbestimmungen, die bereits vor der Analyse dieser
Religionsformen gewonnen wurden, und es erhebt sich die Frage, welcher Wirklichkeitswert
dieser konstruierten Religion zukommt. Wenn aber das funktionalistische Interesse der
Soziologie an Religion (vgl. dazu die scharfsichtigen Argumentationen von Drehsen, 1983,
106f, sowie Luhmann 1978, 302; Kaufmann, 1989, 80) zu einer religionsproduzierenden
Instanz wird, dann nimmt die Soziologie, wihrend sie gleichzeitig die Wirklichkeit der
Religion verfehlt, selber religiose Ziige an.

3 Aus strukturell ganz dhnlichen Griinden kénnte man auch das Interesse der Theologie an einer
in Kirchlichkeit aufgehenden Religiositat nicht erkliren. Nur ist dieser Grund nicht theoreti-
scher, sondemn praktischer Natur. Auffillig ist jedenfalls, dass das Interesse an Formen ausser-
kirchlicher Religiositit unter den Theologen in der Bundesrepublik genau zu dem Zeitpunkt auf-
kommt, als die Mitgliederzahlen in den Kirchen sinken: Mitte/Ende der sechziger Jahre (vgl.
Rendtorff, 1966; Rendtorff, 1969a; Pannenberg, 1970).



110 D. Pollack

modernen Gesellschaft, erkldrt Luckmann, ist das Schicksal der Person
gefihrdet, denn auf der einen Seite wird das Handeln des Individuums von den
zweckrationalen Normen der aus dem religiosen Kosmos herausgefallenen
Institutionen "sukzessive unter unausweichlichen Zwang gestellt” (Luckmann,
1963, 57), auf der anderen Seite sind die gesellschaftlichen Institutionen, gerade
weil sie der Integration durch einen religiosen Kosmos entbehren, unfihig, fiir
das Individuum einen nachvollziehbaren Sinnzusammenhang zu stiften
(Luckmann, 1963, 66), so daB der Aufbau seiner personalen Identitdt "in
héherem Masse als je zuvor von institutionellen Zwingen freigesetzt" ist
(Luckmann, 1972b, 189, 196). Fiir die Gewinnung seiner personalen Identitit
ist der einzelne auf die Vermittlung religioser Sinngehalte jedoch angewiesen.
Es ist klar, dass diese Vermittlung in der modernen Gesellschaft nicht mehr
vorrangig durch die institutionalisierten Sozialformen der Religion zu erbringen
ist, sondern vor allem durch ausserkirchliche Formen von Religion. Das
Aufkommen einer an der Autonomie des Individuums orientierten institutions-
freien Religiositiit hat also in der Spezifik der Moderne liegende Ursachen. Ob
man diese Spezifik nun durch die zunehmende Gefahrdung der Autonomie des
Individuums oder die zunehmende Pluralisierung weltanschaulicher Orientie-
rungsmuster oder durch die zunehmende Profanisierung der Kultur bis hin zur
Zerstorung aller Bindungen und Werte gekennzeichnet sieht, in jedem der Fille
fiihrt man die Entstehung neuer Religionsformen auf die sogenannte 'Krise' der
Moderne zuriick. Das heisst, es ist der sozialstrukturelle Wandel in den moder-
nen Industriegesellschaften, der es erforderlich macht, das gingige Religions-
verstindnis aufzubrechen und die religionssoziologische Analyse auch auf solche
Phinomene wie Selbstverwirklichungsstreben, Sinnsuche oder Bewusstseins-
erweiterung auszudehnen, mit denen man auf den ersten Blick Religion gar nicht
assoziiert.

Wenn wir das Argumentationsmuster Luckmanns und seiner soziologischen
bzw. philosophischen Nachfolger auf seine Berechtigung priifen wollen, miissen
wir uns also zundchst um eine Kldrung des Religionsbegriffes bemiihen, dann
einige der neureligitsen Phinomene auf ihre religiose Qualitit hin untersuchen
und uns schliesslich der Frage nach den sozialstrukturellen Ursachen des
Syndroms ausserkirchlicher Religiositit stellen - sei es nun rekonstruiert oder
konstruiert.

1. Was ist Religion?

Der Versuch einer Beantwortung dieser Frage fiihrt zwangslidufig ins
Uferlose. Schon allecin die uniibersehbare Vielzahl der bereits gegebenen



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 111

Religionsdefinitionen kénnte entmutigen.4 Es scheint, dass die Erorterung des
Religionsbegriffes zu jenen Fragestellungen gehort, deren Diskussion prinzipiell
unbeendbar ist.

Hier soll es denn auch gar nicht darum gehen, den Religions-Diskurs mit
einem fertigen Begriff abzubrechen und den Ort, den man in seinem Denken
erreicht hat, fiir das Land auszugeben, das man auf seiner Irrfahrt iiber die Meere
der religionswissenschaftlichen Begriffsbildung insgeheim immer gesucht hatte.
Vielmehr geht es um die Erstellung einer brauchbaren Arbeitshypothese, die es
erlaubt, mehr zu sehen, als man ohne sie sicht, auch wenn sie das, was man
dann sicht, typologisch verkiirzt. Die hochkomplexe, vielschichtige Wirklich-
keit der Religionen ldsst sich begrifflich ohnehin nicht vollstéindig abbilden.
Aber - das ist zu betonen - eine Reduktion muB} keine Verfilschung sein.

Dabei hat einc heutigen Anspriichen geniigende Religionsdefinition zumin-
dest vier Forderungen zu erfiillen. Sie muss erstens so weit gefasst sein, dass sie
sich nicht nur auf die historisch gewachsenen Religionen, sondern auch auf
quasireligiose Phinomene wie Astrologie, New Age, neuec Innerlichkeit,
Sinnsuche, Okkultismus, Tischriicken, Wahrsagerei oder Telepathie, also genau
auf das hier in Frage stehende Syndrom religionsartiger Phinomene zu bezichen
vermag. Andererseits muf sie in der Lage scin, der damit entstchenden Gefahr
der Beliebigkeit und Unbestimmtheit zu entgehen.S Sie hat also die Aufgabe,
Universalitit und Konkretion miteinander zu verbinden.

Zweitens muss si¢ als eine universale Definition das jeweilige Selbstver-
standnis der Religionen iiberschreiten und im Riicken der Religionsangehorigen
liegende, unreflektierte Umstiéinde mitberiicksichtigen. Andererseits wird sie die
Eigenperspektive der Religionen, wenn sich die Glaubigen in den Darstellungen
der Wissenschaftler noch wiedererkennen kénnen sollen, nicht einfach iibergehen
koénnen.6 Auch hier kommt es wieder auf eine Kombination, auf die Kombi-

4 Zur Tllustration der Schwierigkeiten bezieht man sich auf oft auf Leuba, der schon 1921 48
verschiedenartige Definitionsversuche zusammenstellte (Leuba, 1921). Die Situation ist heute
natiirlich nicht einfacher, weshalb viele Religionstheoretiker auf die Erarbeitung eines allge-
meingiiltigen Religionsbegriffes iiberhaupt verzichten, so: Matthes, 1967, 89ff, 117; Colpe,
1968, 86ff; Kippenberg, 1983, 10ff; Kaufmann, 1989, 84. Dass der vielfach gegebene Rat, auf
weitere Versuche zu verzichten, auf wenig fruchtbaren Boden fillt, zeigt die Fiille der Literatur
zum Religionsthema. Vgl. an neueren Arbeiten: Rendtorff, 1980; Daiber/LLuckmann, 1983;
Oelmiiller, 1984; Dupré, 1985; Koslowski, 1985; Rubem, 1985; Wagner, 1986; Liibbe, 1986;
Waardenburg, 1986; Eliade, 1988; Luhmann, 1989; Kaufmann, 1989.

5 Das Problem der Allgemeinheit und Abgrenzbarkeit der Religionsdefinition ist breit disku-
tiert. Vgl. Goody, 1961; Spiro, 1966, bes. 95f; Matthes, 1967, bes. 19f; Savramis, 1973;
Berger, 1973; Berger, 1974; Luhmann, 1977, bes. 9f; Kaufmann, 1989, 15ff.

6 Wihrend etwa Marhold die Auffassung vertritt, Religion lasse sich "schlecht von aussen
betrachten” und miisse daher von dem jeweils subjektiv gemeinten Sinn, {iber den "allein die zu




112 D. Pollack

nation von Innen- und Aussenperspektive der Religion an. Diese Kombination
wird wohl nur zu erreichen sein, wenn man die auf Aussenanschliisse bedachte
funktionale Analysetechnik mit der substantiellen Defintionsmethode, die mehr
die von den Religionsangehorigen selbst vertretenen Inhalte beriicksichtigt, zu
koppeln versucht.

Drittens stellt jede Religion einen verbindlichen Geltungs- und Wahrheits-
anspruch, dem man sich als Mensch und Wissenschaftler nicht verschliessen
kann.” Die Wissenschaft ist jedoch andererseits aufgrund ihres eingeschrinkten
Erfassungsbereiches nicht in der Lage, den religidsen Geltungsanspruch zu veri-
fizieren oder zu falsifizieren. Sie kann mit ihren Methoden nur bearbeiten, was
sich intersubjektiv iiberpriifen ldsst. Will der Religionsforscher sowohl dem
existentiellen Anspruch der Religionen wie der Forderung nach wissenschaft-
licher Redlichkeit geniigen, wird er also auch bei diesem Problem einen Aus-
gleich zwischen religionskritischem bzw. -affirmativem Engagement und
wissenschaftlicher Neutralitéit finden miissen.

Und viertens muss die zu erstellende Religionsdefinition die uniiberschreit-
bare Zirkularitit von theoretischer und empirischer Arbeit beriicksichtigen.
Selbstverstindlich wird man bei der Bestimmung der Eigenart von Religion von
theoretischen Uberlegungen ausgehen miissen. Der theoretisch gewonnene
Religionsbegriff muss aber so aufgestellt sein, dass er sich der empirischen
Uberpriifbarkeit nicht entzieht. Er muss also als "problemanzeigender Begriff”
(Kaufmann, 1989, 71), als heuristische Hypothese formuliert sein, die sich
empirisch fiillen oder auch korrigieren lisst.

Um nun auf die Definition selbst zu sprechen zu kommen, so versuche ich,
einerseits an systemtheoretische Uberlegungen anzuschliessen, andererseits aber
auch religionswissenschaftliche Erkenntnisse aufzunehmen. Uber die auf diese
Weise angestrebte Verbindung von funktionaler Methode und substantieller
Argumentation hoffe ich, den vier aufgestellten Forderungen entsprechen zu
konnen. Im Anschluss an die funktionale Analyse meine ich, dass sich jede
Religion zum einen auf e¢in bestimmtes Problem bezieht; im Anschluss an
substantielle Religionsdefinitionen behaupte ich, dass Religion gleichzeitig eine
spezifische Art der Losung dieses Problems bietet.

Befragenden Auskunft geben kénnen", erschlossen werden (Marhold, 1975, 312f), stellt
Drehsen heraus, dass ein Verstindnis von Religion nicht aus den Ingredenzien des religitsen
Selbstverstidndnisses gewonnen werden kann (Drehsen, 1983, 101).

7 Kaufmann spricht davon, dass jede emstzunehmende Religion "verbindliche, alle rationalen
Diskurse in paradoxer Weise verweigernde Anspriiche” stellt (Kaufmann, 1989, 71f).



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 113

1.1. Das religiose Bezugsproblem

Das Bezugsproblem der Religion besteht, so nehme ich in Ubereinstimmung
mit vielen anderen Religionstheoretikern (Luhmann, 1977; Morth, 1978, 156ff;
Habermas, 1979, 163ff; Moritz, 1985, 582f; Neubert, 1986, 54ff; Liibbe, 1986)
an, im Problem der Kontingenz. Kontingenz meint, daB etwas so ist, wie es ist,
und doch anders sein kénnte, dass etwas zwar moglich, aber nicht notwendig
ist.® Wenn die Frage auftaucht, warum etwas so ist, wie es ist, wenn die Frage
nach dem Grund und Sinn des Geschehens gestellt wird, dann handelt es sich um
eine religiose Frage. Das Problem der Religion besteht also in der Ungesichert-
heit des Daseins. Daher ist Religion immer mit Angst und Hoffnung verkniipft.
Angst und Hoffnung sind die religiésen Grundgefiihle. Ihnen entsprechen auf der
anderen, auf der Problemlésungsseite, auf die wir sogleich zu sprechen kommen,
Dankbarkeit und Vertrauen.

Die Erfahrung von Kontingenz 16st eine Suche nach dem Gewissmachenden
im Leben, nach verlisslichen Orientierungen (Forster, 1977, 36), nach heil- und
trostvollen Sicherheiten aus. Hinter dieser Suche steht die Erfahrung einer
Differenz zwischen Mensch und Welt. Das heisst, das religiése Bezugsproblem
entziindet sich nicht einfach an der Kontingenz als einer Eigenschaft von Welt
und Weltereignissen als solchen. Sein Aufkommen ist vielmehr daran gebunden,
dass der Mensch Welt als kontingent erfihrt.® Es setzt also voraus, dass der
Mensch die Wirklichkeit nicht mehr als selbstverstdndlich erlebt, dass er sich als
aus der Normalitit des Alltags herausgefallen begreift. Wenn der Mensch die
Erfahrung von Uberraschendem, Ausseralltiglichem macht, wenn Gefiihle der
Angst und der Hoffnung aufbrechen und die Suche nach der Verankerung des
Kontingenten im Konsistenten einsetzt, signalisiert das Religion. Damit
vertrete ich einen weiten Ansatz, der viel unter den Religionsbegriff zu
subsumieren erlaubt.

In einem eingeschrinkteren Verstdndnis spreche ich dann von religidser
Frage, wenn sich das Kontingenzproblem zum Paradoxieproblem verschérft

8 Diese Definition findet sich bereits bei Aristoteles, der Kontingenz als den Fall bestimmt,

"dass etwas moglich ist zu sein, aber nicht ist, und dass etwas moglich ist, nicht zu sein, und
doch ist" (Aristoteles Met IX 3, 1047a, 20-26).

9 Wann das geschieht, ist abhingig vom Welthorizont des Menschen, von seinem Daseins-
verstindnis, seiner Selbst- und Weltinterpretation, seiner Erwartungshaltung, die historisch
und biographisch variieren. Im vorsoziologischen Denken stand an der Stelle des Begriffs der
sozial gepridgten Lebens- und Erfahrungswelt der Begriff der moralischen und natiirlichen
Ordnung. Insofern hat Emst Troeltsch recht, wenn er behauptet, dass der Kontingenzbegniff nur
in seinem Verhiltnis zum Begriff einer vorausgesetzien allgemeinverstindlichen und allge-

meingiiltigen Ordnung, zum Begriff des Rationalismus, bestimmt werden kann (Troeltsch,
1913, bes. 777f).



114 D. Pollack

(Luhmann, 1985, 7ff). Paradoxie tritt immer dann auf, wenn der Mensch die
Erfahrung der Notwendigkeit der Kontingenz macht, wenn er sein Leben als
grundsitzlich ungesichert und im Tiefsten heillos erlebt, wenn er die Erfahrung
macht, dass er das gegliickte Ganze scines Lebens verloren hat. Dann dussert
sich die religitse Frage als Sehnsucht nach der Erlosung von diesem Leben, das
gar kein Leben mehr ist, als Sehnsucht nach der Neuertffnung verlorener
Lebenschancen (Lehmann, 1978, 58).

1.2. Die religiose Problemlisung

Die Kontingenz- oder Sinnproblematik lédsst sich auf ganz unterschiedliche
Weise bewiltigen, durch die Ubernahme philosophischer Welt- und Selbst-
deutungen, durch Anwendung psychotherapeutischer Methoden, durch sublimie-
rende Verdringung in der Arbeit, durch Anderung der Erwartungshaltung.10 Dic
Religion bictet nur eine Problemlésung unter anderen, die auch mdéglich sind.
Thre Antwort zeichnet sich wiederum durch zwei Momente aus: einmal durch den
Akt der Uberschreitung der verfiigbaren Lebenswelt des Menschen, zum anderen
durch die gleichzeitige Bezugnahme auf diese Lebenswelt.

Im Akt der Transzendierung des alltéiglichen Erfahrungsraumes wird der dem
Menschen zugiédngliche Bereich iiberschritten. Nur in dem, was dem Menschen
nicht zugiinglich ist, kann er Sicherheit finden. Was er mit seinen Mitteln zu
erreichen vermag, das vermag er auch zu hinterfragen, zu relativieren und zu
bestreiten. Die Bewiltigung des Kontingenzproblems kann also nur durch Bezug
auf das Unerfassbare erfolgen.

Das Jenseitige ist fiir den Menschen aber immer zugleich auch das
Irrelevante, Unanschauliche, Lebensferne.!1 Niemals wird es ihm moglich sein,
das Absolute als das Absolute zu begreifen. Deshalb sind in jeder Religion die
unerreichbaren Letztgrossen mit relativ lebensnahen, konkreten, anschaulichen
Vorstellungen und Praktiken verbunden und im Kult und Mythos immanent
erlebbar. Die geheimnisvolle Gemeinschaft zwischen Mensch und Gott wird fiir
den Glidubigen im Abendmahl, in dem er etwas von der himmlischen Herrlich-

10 Anders Herrmann Liibbe, der davon ausgeht, dass allein Religion in der Lage sei, ein
verniinftiges Verhiltnis zu dem herzustellen, "was uns in der Kontingenz unseres Daseins
schlechthin abhingig sein ldsst": zum Unverfiigbaren (Liibbe, 1986, 230f). Da Kontingenz-
bewiltigung nur durch Religion geleistet werden konne, gebe es fiir Religion keine funktio-
nalen Aquivalente (Liibbe, 1986, 220).

11" Schon allein deshalb iiberrascht es nicht, wenn viele das Kontingenzproblem fiir unlsbar
halten (Luhmann, 1977, 207, zum Beispiel) und angebotene Losungsformen nicht iiberzeugen.
Das Kontingenzproblem ist aber auch deshalb prinzipiell unlosbar, weil auch jede Losung
wieder als kontingent erscheinen kann und damit selber kontingenzbewiltigender Mecha-
nismen bedarf.



Yom Tischriicken zur Psychodynamik 115

keit schmecken kann, sinnlich erfahrbar. Die Ikone stellt in den Augen der
orthodoxen Christen einen menschlich wahrnehmbaren Abglanz des Géttlichen
dar. Im Koran hat der Moslem die Offenbarung Allahs Wort fiir Wort. Appollon
ist anwesend im Tempel zu Delphi, und seine Weisheit spricht aus den horba-
ren, wenn auch unverstindlichen, gleichwohl iibersetzbaren Lauten der Sphinx.
Die Verbindung von Bestimmtheit und Unbestimmtheit, von Zugénglichem und
Unzugénglichem, von Immanenz und Transzendenz ist eine Grundstruktur aller
Religionen. Durch sie gewinnen sie Alltagsrelevanz, Verstindlichkeit, Anschau-
lichkeit und Kommunikabilitt.

Im strengen Sinn ist von Religion nur zu sprechen, wenn Problem und
Losung aufeinander bezogen sind. Beide Momente sind konstitutiv fiir Religion.
Fehlt der Bezug zur religiésen Frage, kommt es zu orthodoxierten, ritualisierten,
routinierten Vollzugsformen von Religion. Man kdnnte dies als areligitse
Kirchlichkeit oder Areligiositit in der Kirchel2 bezeichnen. Fillt der Bezug auf
die religidse Antwort aus, werden nur religitse Sehnsiichte und Bediirfnisse for-
muliert. Diese konnen zwar zur Religion hinfiihren, sind aber noch nicht Reli-
gion, da ihnen die Akzeptanz religioser Antworten mangelt.13 Wahrhafte
Religiositit ist dadurch gekennzeichnet, dass in ihr zwischen dem Vertrauen in
die Giiltigkeit religitser Inhalte und Formen und der stets neu zu machenden
Erfahrung der Fraglichkeit des Lebens eine Spannung besteht, die beide Sciten
lebendig hilt. Kommt es weder zur Aktualisierung religitser Fragen noch zur
Ubernahme religiser Antworten, kénnte man von einer pragmatischen Welt-
haltung sprechen. Der entweder gleichgiiltig-laufenlassende oder tatkriftig-
lebensfrohe Pragmatismus wire der hier entwickelten Auffassung zufolge der
Religion am weitesten entgegengesetzt.

12 Diese Areligiositit ldsst sich nicht durch Befragungen ermitteln. Wenn man wie das Allens-
bacher Institut (vgl. Zulehner, 1986) ekklesialen Atheismus erfassen will, indem man die
Kirchenmitglieder danach befragt, ob sie glauben, dass Gott heute in der Kirche lebendig ist,
dann wird natilirlich auch der routinierte und innerlich entfremdete Kirchenginger mit Ja
antworten. Gerade eine verneinende Antwort kénnte dagegen auch Ausdruck einer emsthaften
und innerlich hochengagierten Frémmigkeit sein.

13 "Die heute wieder stirker gestellie Sinnfrage fiihrt nicht schon von selbst in den Bereich des
Religiosen”, sie kann auch Orientierungsmuster generieren, die sich innergeschichtlich begren-
zen, "nur ein namenloses und stummes 'Jenseits' zulassen und sich in einer vagen Hoffnung
erschopfen" (Forster, 1977, 37). Dass - wie Forster meint - das "Kriterium fiir die Offnung der
Sinnfrage zur Religion hin" in der "Erfahrung der Erlésungsbediirftigkeit des Menschen
(Forster, 1977, 37) bzw. - wie Lehmann erklirt - in dem "Bewusstsein der Verlorenheit und
radikalen Fraglichkeit der eigenen Existenz" (Lehmann, 1978, 58) liegt, méchte ich bezwei-
feln, denn auch das Verlorenheitsgefiihl kann hoffnungslos in sich selbst gefangen bleiben,
und selbst dort, wo aus diesem Gefiihl die Suche nach dem verlorenen Heil resultiert, kann diese
Suche ohne Ergebnis bleiben und in Resignation oder auch in Zynismus enden. Das Kriterium
fiir die Offnung der Sinnfrage zur Religion hin besteht meines Erachtens in der Bejahung oder
Vemeinung religiéser Formen und Inhalte, die auf die Sinnsuche und Erlésungssehnsucht des
Menschen reagieren.




116 D. Pollack

Was leistet nun diese Religionsdefinition? Einerseits vermag sie sich auf-
grund der Bezugnahme auf die Kontingenz- und Sinnfrage, die sich ja an jedem
Gegenstand und Geschehen entziinden kann, fiir sehr viele religiése oder auch
religionséhnliche Phdnomene zu 6ffnen. Andererseits vermag sie durch die
Einfiihrung des Kriteriums der notwendigen Bezogenheit von Frage und Antwort
aufeinander auch Konkretion zu gewinnen. Indem auf diese Weise religioses
Bezugsproblem und religiése Problemldsung unterschieden und gleichzeitig als
gegenstandskonstitutiv aufeinander bezogen sind, ist es moglich, den definierten
Gegenstandsbereich weit zu halten, wenn religionsnahe Phinomene, etwa
Formen ausserkirchlicher Religiositit oder ekklesialer Areligiositit, analysiert
werden sollen, und ihn zugleich zu verengen, wenn es gilt, Religion von Nicht-
Religion zu unterscheiden. Dem Aussenaspekt der Religion ist durch die
Verkniipfung der religiésen Inhalte und Formen mit der gesellschaftlichen und
individuellen Lebensproblematik, die sie bewiltigen helfen, Rechnung getragen,
dem Innenaspekt der Religion durch die Beriicksichtigung ihres Transzendenz-
bezuges und der Veranschaulichungsformen der Transzendenz. Stellung zum
Geltungs- und Wahrheitsanspruch der Religionen wird insofern bezogen, als in
der notwendigen Relation von religioser Frage und religidser Antwort ein
Massstab fiir die Beurteilung von religioser Wahrhaftigkeit gefunden werden
kann. Gleichzeitig werden aber auch die Zuginglichkeitsgrenzen wissenschaft-
licher Wirklichkeitserfassung respektiert, indem auf Aussagen iiber den
Realititsgehalt transzendenzbezogener Vorstellungen und Praktiken verzichtet
wird.

Ob der entwickelte Religionsbegriff empirisch gefiillt oder auch korrigiert
werden kann, 1dsst sich nicht theoretisch kldren. Deshalb gehen wir jetzt zur
empirischen Analyse iiber und wenden uns den allgemein als Formen ausser-
kirchlicher Religiositit behandelten Phianomenen selbst zu, indem wir sie unter
Benutzung der aufgestellten Religionsdefinition auf ihren religiosen Charakter
hin untersuchen.

2. Kleine Phinomenologie von Formen ausserkirchlicher
Religiositat

Ich beschrinke mich auf die Verhiltisse in Deutschland und gehe zunéchst
anhand von drei ausgewihlten Beispielen auf Formen auBerkirchlicher
Religiositit in der Bundesrepublik ein.



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 117

2.1. Drei Beispiele aus der BRD
2.1.1. Astrologie

Die Astrologie ist unserer Religionsdefinition zufolge ein religidses
Phinomen im strengen Sinn. Hinter dem Interesse an den Voraussagen und
Deutungen der Horoskope steht die Frage des Menschen: Was wird aus meinem
Leben, was habe ich zu erwarten, was zu befiirchten, wer bin ich, was kann ich
tun, was muss ich vermeiden, was wire mir unter giinstigen Umstiinden mog-
lich, worauf muss ich verzichten. Die Orientierung der Lebensgestaltung an der
Astrologie ist also bedingt durch die Erfahrung der Ungesichertheit des Daseins
und daraus resultierender Angst und Hoffnung. Insofern bezicht sich Astrologie,
aber auch Wahrsagerei, Kartenlesen, Tischriicken, Handlesen usw. auf das
Kontingenzproblem.

Die Losung dieses Problems wird in der Astrologie durch Uberschreitung der
alltdglichen Erfahrungswelt gegeben, durch Bezug auf das, was uns die Sterne
sagen. Dass die Sterne auf unser Leben einen Einfluss haben, ldsst sich durch
unsere Alltagserfahrung nicht erhirten, aber auch nicht ausschliessen. Deshalb
bedarf es zur Erkundung der geheimnisvollen Bezichung zwischen Mensch und
Kosmos eines Priesters: des Astrologen. Er besitzt ein Spezialwissen, dessen
Wirklichkeitsgehalt einerseits schwer iiberpriifbar ist, andererseits aber auch zu
relativ wirklichkeitshaltigen, hautnahen Aussagen fiihrt: Die Aspekte des
Merkur zeugen von Sinnlichkeit, Spontaneitit und Selbstbewusstsein;
versuchen Sie in Ihrer Partnerbezichung, nicht nur Ihre eigenen Wiinsche
durchzusetzen, sondern auch an die des andern zu denken. Oder: Die
Elementenverteilung in IThrem Horoskop weist auf ein Defizit im Bereich des
Wasserelements hin; achten Sie deshalb in Thren beruflichen Entscheidungen
darauf, dass Sie nicht durch Rationalisierungen iiber ihre Gefiihle hinweggehen;
besondere Vorsicht ist in der Zeit vom 15. bis 21. Mirz geboten. Die
Kombination von Unbestimmtheit und Bestimmtheit, von transzendenzbezo-
genen und immanenzbezogenen Aussagen, die wir als charakteristisch fiir
Religion herausgestellt hatten, ist also auch hier anzutreffen.

2.1.2. Zivilreligion

Weniger eindeutig ist der religiése Charakter der sogenannten Zivilreligion.
Nach der Reaktualisierung des von Rousseau geprigten Begriffs durch Bellah
(Bellah, 1967) wird das Thema Zivilreligion seit etwa 10 Jahren auch in Europa
intensiv diskutiert (Luhmann, 1978; Liibbe, 1981; Moltmann, 1983; Eicher,
1983; Daiber, 1986; Kleger/Miiller, 1986; Schieder, 1987; epd Dokumentation,
18/87, 35/87, 47/87, 8/88; Morth, 1989; Saurma, 1989). Theoretisch fiihrt es
sofort in anspruchsvolle Fragestellungen hinein, dic sich vor allem auf das



118 D. Pollack

Problem der Integration der Gesellschaft und der Legitimitit des Staates
bezichen. Empirisch ldsst sich Zivilreligion nur sehr schwer nachweisen, zum
einen da oft nicht klar ist, welche Phinomene dazuzuzihlen sind, zum andern
weil sich der Gegenstand oft nicht explizit zeigt (Luhmann, 1978, 304). Im
allgemeinen versteht man unter Zivilreligion ein Geflecht von Symbolen,
Gedanken und Handlungsweisen, die in einem Gemeinwesen mehrheitlich von
den einzelnen akzeptiert werden und insofern den Grundkonsens einer
Gesellschaft bilden.14 Dieser Grundkonsens erfiillt fiir die Gesellschaft
Integrationsfunktionen und bezeichnet das, was sozial selbstverstdndlich ist.

In der Bundesrepublik ist diese ‘Mehrheitsreligion' inhaltlich dadurch gekenn-
zeichnet, dass man an ein h6heres Wesen glaubt (72% der Gesamtbevolkerung),
einmal im Jahr, nimlich am Heiligen Abend, in den Gottesdienst geht, dass
man sich bemiiht, ein anstiindiger und zuverldssiger Mensch zu sein (79% der
Protestanten) und seinem Gewissen zu folgen (76% der Protestanten), und dass
man Interesse an der Inanspruchnahme kirchlicher Kasualien, insbesondere der
Beerdigung, anmeldet (Daiber, 1986, 178f; Kocher, 1987, 164ff). Diese Sozial-
form von Religiositit ist also stark durch christliche oder gar kirchliche Inhalte
und Formen geprégt (Boos-Niinning, 1972, 150ff), so dass man von fliessenden
Ubergingen zwischen Kirchlichkeit und ausserkirchlicher Religiositiit sprechen
kann. Die zentralen Gehalte des Christentums sind zwar verblasst und zu unbe-
stimmten Glaubensaussagen herabgesunken. An der weiten Verbreitung der
Kasualfrommigkeit (Taufe, Beerdigung) kann man jedoch ersehen, welche
lebensbewiltigende Bedeutung das Handeln der christlichen Gemeinde in krisen-
haften Lebenssituationen noch besitzt. Die moralische Orientierung, die in der
bundesrepublikanischen 'Mehrheitsreligion' anzutreffen ist, kann man durchaus
als eine Folge der neuzeitlichen Ethisierung des Christentums betrachten
(Rendtorff, 1969b; Pannenberg, 1972), wenn man auch bedenken muss, dass
sich in ihr gleichfalls Elemente einer biirgerlichen Welt- und Lebensanschauung
ausdriicken (Daiber, 1986, 178f).

Bei der Beurteilung der religiésen Qualitiit dieser 'Mehrheitsreligion' ist also
festzuhalten, dass ein Bezug zum Kontingenzproblem nur gelegentlich, in
Krisensituationen, auftritt und die akzeptierten religiésen Antworten nur eine
geringe Transzendenzspannweite und einen geringen Bestimmtheitsgrad aufwei-
sen. Die Biirger- oder Leutereligion in der Bundesrepublik liegt mithin nahe an
einer religionslosen Welthaltung, und man wird annehmen diirfen, dass sie sich
daher auch leicht in diese auflésen kann. Als integrierende Basis fiir die
Gesellschaft vermag dieser unprofilierte, von aufklérerischen und christlichen

14 Ob es ein Kennzeichen von Zivilreligion ist, dass dieses Geflecht von Symbolen,
Gedanken und Handlungsweisen mehrheitlich akzeptiert wird, oder ob die Funktion dieses
Geflechts lediglich darin besteht, "die Autoritit von gesellschaftlichen Institutionen m
legitimieren", wihrend die "einzelnen Gesellschaftsmitglieder sich ihrer Civil Religion in
unterschiedlichem Masse bewusst” sein konnen (epd Dokumentation 47/87, 3f), ist umstritten.



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 119

Traditionen inspirierte Minimalkonsens wohl immer weniger zu fungicren.
Allerdings ist nicht auszuschliessen, dass im Falle krisenhafter und bedrohlicher
gesellschaftlicher Entwicklungen - vergleichbar etwa der Zeit nach dem Zweiten
Weltkrieg - zivilreligiose Inhalte wieder grosseren Anklang in der Bevoélkerung
finden.15

2.1.3. New Age

Die New-Age-Bewegung ist hervorgegangen aus der Hippiebewegung der
sechziger und der Protest- und Psychoszene der siebziger Jahre und kam Anfang
der achtziger Jahre aus den USA heriiber nach Westeuropa.l6 Sie stellt einc
Sammelbewegung dar, in der so unterschiedliche Strémungen wie Okkultismus
und humanistische Psychologie, Spiritualismus und Okologie, archaische Kulte
und Naturwissenschaft, mittelalterliche Mystik und Bioenergetik, fernéstliche
Meditationspraktiken und Evolutionstheorie zu einer bunten Mischung zusam-
menfliessen. Das, was die unterschiedlichen Tendenzen eint, ist der Gedanke,
dass eine radikale Verdnderung der abendldndischen Kultur notwendig ist und
dass diese epochale "Wende' heute ihren Anfang nimmt. Nach dem dunklen,
gewalttdtigen Zeitalter der Fische, das mit der Zeit des Christentums identisch
ist, kommt nun im Zeichen des Wassermanns eine Aera des Lichts, der Liebe
und der Wahrheit (Ferguson, 1982, 22). Ein vollig neues Weltbild entsteht. An
die Stelle des cartesianischen Denkens mit seiner Trennung von Subjekt und
Objekt, mit scinem Materie-Geist-Dualismus, seiner linearen Kausalititslogik
tritt nun ein synthetisches, ein ganzheitliches, systemisches Denken (Capra,
1985).

Das Ziel der Bewegung besteht zunichst nicht in der politischen,
wirtschaftlichen und kulturellen Umgestaltung der Gesellschaft, sondern in einer
Verédnderung des herrschenden Bewusstseins. Kommt es nicht bald zu einem
radikalen Bewusstseinswandel, droht der Menschheit eine Katastrophe von
universalem Ausmass. Um das zu verhindern, muss ein Welt-

15 Auf diesen Zusammenhang macht in seinen mit leichter Hand hingeworfenen und doch
scharfsichtigen Beobachtungen fiir den Fall der Schweiz auch Adalbert Saurma aufmerksam.
"Einzig in der Zeit der totalitiren Bedrohung der 30er und 40er Jahre" kam es in diesem
Jahrhundert in der Schweiz "zur ziviltheologischen Homogenisierung von zuvor eher unver-
bundenen Teilen der nationalen Selbstverstindigung"” (Saurma, 1989, 293). Seitdem die
Bedrohung wegfillt, verfehlt die alte Ziviltheologie ihre Wirkung und erscheint den Jiingeren
dann oft nur noch als selbstgerechte Vergewisserung einer sich vom Schwur der Eidgenossen
1291 auf der Riitliwiese herleitenden nationalen Identitit.

16 Einen guten Uberblick iiber die ausufernde Literatur zur New- Age-Bewegung gibt Hans -
Jirgen Ruppert (Ruppert, 1988). Vgl. auch Ruppert, 1985; Breidenstein, 1987; Sudbrack,
1987, Hemminger, 1987; Schorsch, 1988; Kehl, 1988; Hoéhn, 1989; Timm, 1989; Hummel,
1989; Pilger/Rink, 1989.



120 D. Pollack

Einheitsbewusstsein entwickelt werden, das den Menschen aus seiner
subjektivistischen Isolierung und Selbstbehauptungsmentalitit befreit und ihn
in Einklang mit dem Kosmos bringt. Dieses globale Gesamtbewusstsein wird
dann auch die Schaffung einer synergetischen, kooperativen, friedlichen,
okologischen und vielfiltig dezentralen Weltgesellschaft erméglichen, die
iiberlebensfihig ist (Breidenstein, 1987, 489).

Dem vertretenen Ganzheitsideal entspricht es, dass eine neue Bezichung nicht
nur zum Kosmos, sondern auch zum eigenen Korper, zum Unbewussten und
allen anderen nicht-rationalen Erfahrungsbereichen aufgebaut werden soll. Die
Mittel, die zu einer solchen Bewusstseinstransformation fiihren sollen, werden
aus Psychotherapie, Biodynamik, Zen-Meditation, Tai-Chi, Tarot, Theosophie,
Alchemie, Runenmagie, Drogengebrauch, ferndstlichen Weisheitslehren,
Keltenmystik, Kristalltherapie und anderen Praktiken gewonnen. Unter
Benutzung dieser Methoden und Techniken werden Anweisungen zur Erlangung
eines neuen Selbst-, Korper- und Naturgefiihls gegeben, Anweisungen zur
Erlangung von ausserordentlichen Bewusstseinserfahrungen, prédnatalen,
postmortalen und anderen Transzendenzerlebnissen, aber auch Anweisungen, wie
man mit geringem Aufwand gliicklich werden kann, schwierige Situationen
meistern, Erfolg haben, zu Geld, zu einer passenden Frau oder zu einem
eintraglichen Job kommen kann. In einem masslosen Optimismus, der darauf
hinweist, dass New Age kein Widerspruch zur Aufklirung, sondern die
Fortschreibung ihres Programms mit anderen Mitteln ist (Hummel, 1989, 492;
Ho6hn, 1989, 102; Zahrnt, 1989), wird der Eindruck suggeriert, als sei dem
Menschen alles erreichbar, wenn er nur will und die gegebenen Anweisungen
befolgt. "Jetzt fiihlen Sie sich schlapp und verzagt, bald aber werden Sie dem
Leben gewachsen und stark sein” - nach diesem Muster sind viele der
Lebensstilanweisungen der New-Age-Autoren gearbeitet.

Die Folgen dieses idealistischen Optimismus sind Konfliktverharmlosung,
Selbstiiberschitzung, Unterschitzung menschlicher Grenzen und iiberindivi-
dueller Machtverhiltnisse, Verlust an Wirklichkeitssinn, Leugnung von Schuld
und damit die Vernachldssigung von menschlicher Verantwortung. Die
apolitische, ungeschichtliche, harmonisierende Tendenz der New-Age-Bewegung
stosst immer wieder auf Kritik (Wilber, 1984, 371{f; Pestalozzi, 1985, 25, 51f).
Dabei muss man jedoch bedenken, dass sich die New-Age-Bewegung, auch wenn
sie sich aus der Welt der harten politischen Fakten in die Welt des Denkens,
Fiihlens und Wollens zuriickzieht, als eine Gegenkultur zur herrschenden
biirgerlichen Zivilisation versteht. Diese betrachtet sie als eine Illusion, an die
man sich nicht binden darf, da sie den Menschen in seinem subjektivistischen
Solipsismus und seiner verkopften Weltfremdheit gefangen hilt. Deshalb muss
die biirgerliche Zivilisation ja auch tiberwunden werden. Die Vertreter des
"Neuen Zeitalters" erstreben die Wende, weil sie sich auf der Verliererseite des
Lebens wihnen. Sie gehoren den biirgerlichen Zwischenschichten an, die stindig
vom Absticg bedroht sind und aufsteigen wollen, oder es handelt sich um



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 121

Aussenseiter, die ihre Langeweile und ihren Uberdruss am biirgerlichen Leben in
esoterischen Spielen zu vergessen suchen.l7 So steht also hinter den
weltfliichtigen Beschonigungstendenzen nicht selten die Erfahrung von innerer
Leere oder sozialer Benachteiligung oder mangelnder sozialer Anerkennung. Die
erfahrene Kontingenzproblematik soll durch ihre Verdringung geldst werden.
Nur so scheint sie sich bewiltigen zu lassen. Man schwingt sich auf und lasst
zuriick, was einen schwer macht.

Bei der New-Age-Bewegung handelt es sich also um eine Religionsform, die
den Ton auf die Seite der religiésen Antwort legt und den Aspekt der religitsen
Frage nahezu ausblendet. Aufgrund ihres methodisch erzeugten Enthusiasmus
neigt sie zu alltagsfernem Uberschwang, der vielleicht eine gewisse Zeit lang
ansteckend sein kann, aber wohl auch schnell zu einem Verschleiss der Kriifte
fiihrt.

2.2.  Drei Beispiele aus der DDR
2.2.1. Demonstrationen

"Sehr friih schon ist von Soziologen und Historikern die quasi-religitse
Struktur des Marxismus aufgespiirt worden. Schon Anfang der fiinfziger Jahre
konnte man bei Toynbee eine Aufzihlung der pseudoreligitsen Elemente im
Marxismus finden: So wurden die Prozessionen von einst durch Demonstra-
tionen abgeldst, und die heiligen Ikonen wurden durch die Bilder der Regierenden
ersetzt, Losungsworte auf Spruchbdndern wurden hochgehalten usw." (Krusche,
1987, 24) Ob dic angeordneten Demonstrationen mit ihren staatlich vorgegebe-
nen Parolen, etwa zum 1. Mai, von den Beteiligten selber als religiose Ereig-
nisse erlebt wurden, ist in der Mehrzahl der Fille freilich eher fraglich. Die
meisten gingen wohl vor allem hin, um ihrer Pflicht zu geniigen und nicht
unangenchm aufzufallen. Waren sie von ihren Vorgesetzten gesehen worden,
kehrten sie schnell nach Hause zuriick. Wenn auch Demonstrationen Elemente
des religiosen Kultgeschehens enthalten, handelte es sich bei der Teilnahme an
ihnen also wohl kaum um einen religiésen Akt, allenfalls um eine ritualisierte
Frommigkeit', um eine Art 'Areligiositét in der Kirche'.

Anders verhiclt sich das bei den Veranstaltern der Demonstrationen, bei den
"Erhabenen” (Heym, 1989, 74), die auf der Tribiihne standen und an denen das
Volk jubelnd vorbeizuzichen hatte. Fiir sie symbolisierte sich in den Demon-
strationen die "politisch-moralische Einheit von Partei, Staat und Volk". Und

17 Nicht zufillig gibt es zwischen dem Lebensgefiihl der New Ager und dem "Neuen Sozialisa-
tionstyp" viele Beriihrungspunkte. Sie treffen sich in dem Auf und Ab zwischen Apathie und
ozeanischem Allmachtsrausch und tiefer Depression. Vgl. Kohut, 1976; Kohut, 1981;
Schmidbaur, 1987. Auch darin zeigt sich, dass New Age und Modeme einander nicht wider-
sprechen, sondem miteinander verwandt sind.




122 D. Pollack

fiir sie erbrachten diese Demonstrationen auch eine Leistung zur LOsung eines
kontingenzbezogenen Problems: des Problems ihrer Machtlegitimation. Die
Bewiiltigung dieses Problems erfolgte durch die sinnliche Veranschaulichung der
Einheit derer, die diesseits der Tribiine sassen und jenseits der Tribiine marschier-
ten. Das heisst, was fiir den einen religiés ist, muss es fiir den anderen nicht
sein. Die Phinomene sind nicht als solche religios oder nicht religids, sondern
aufgrund der menschlichen Bezichungen zu ihnen. Insofern ist Religion stets an
die menschliche Erlebnisfihigkeit gebunden. Wenn etwa der Funktionir die
Demonstrationen nur einsetzt, um einen Beweis fiir die Einheit von Volk und
Partei zu erbringen, ohne an diese Einheit auch zu glauben und sie zu erleben,
ist die Demonstration fiir ihn zu einem reinen Legitimationsinstrument
geworden. Eine konsequente Funktionalisierung der Religion 16st diese auf. Ihr
Inhalt muss immer noch ernst gemeint sein, sonst handelt es sich nicht mehr
um Religion .

Die hiermit vorgenommene Erginzung unserer Religionsdefinition kann
noch einmal im Blick auf dic Demonstrationen wihrend der Herbstereignisse
1989 in der DDR erhirtet werden. Als Mittel zur Durchsetzung politischer
Ziele, wie sie von Ausreisewilligen und gesellschaftskritischen Gruppen vor der
'Wende' und von politischen Bewegungen und Parteien nach der "'Wende'
eingesetzt wurden, waren Demonstrationen natiirlich keine religiésen Hand-
lungen. Im Augenblick des Umbruchs jedoch, als die gedemiitigten Massen,
indem sie auf die Strasse gingen, sich erstmals ihrer Macht bewusst wurden und
sich als Volk erkannten, erlebten viele dic Demonstrationen als einen Akt der
Befreiung von der jahrzehntelangen staatlichen Bevormundung, der sie iiber sich
selbst erhob und mit allen geschundenen Kreaturen im Lande verband. "Wir sind
das Volk" lautete die drohende und Zukunft erdffnende Botschaft. Und das Meer
der Zehntausenden um einen herum gab cinem die sinnliche Vergewisserung,
dass das Volk erwacht war und die Herrschaft der Funktionire sich dem Ende
zuneigte. Nichts mehr wiirde so bleiben, wie es war. Ein ganz anderes Leben
schien moglich. Auch hier ist es also die konkret erlebbare Einheit des vorher
Getrennten, die in den Demonstrationen erlebte Einheit der vorher getrennten
einzelnen, die als die Losung des Kontingenzproblems erfahren wird, als die
Losung des Problems, dass das Leben in der DDR jahrzehntelang keine
Alternative zuliess. Insofern kann man sagen, dass die Demonstrationen im
Herbst 1989 in der DDR kurzzeitig eine religiose Qualitiit besassen.

2.2.2. Politisch alternative Gruppen

Aufgrund des gesellschaftlichen Umbruchs in der DDR befindet sich
natiirlich auch die auf den SED-Staat bezogene Szene der politisch alternativen
Gruppen, wie sie sich innerhalb und in der Nihe der Kirche gebildet hat, in
cinem tiefgreifenden Wandel. Viele der Gruppenmitglieder sind in den politi-
schen Bereich abgewandert, andere sind in den Gruppen geblieben. Die Situation



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 123

ist jetzt noch zu uniibersichtlich, um zu klaren Aussagen kommen zu kénnen.
Meine Bemerkungen bezichen sich daher auf die Verhéltnisse vor der 'Wende'.

Jahrelang galt die Szene der Friedens-, Okologie-, 2/3-Welt- und Menschen-
rechtsgruppen als das bedeutsamste Phinomen ausserkirchlicher Religiositiit in
der DDR. Ehrhart Neubert bezeichnete sie als sozialisierende Gruppen, die
aufgrund ihrer Orientierung an Kontingenzformeln wie Frieden, Gerechtigkeit,
Natur nicht nur in der Lage wiren, gesellschaftliche Sozialisationsdefizite
aufzuarbeiten, sondern durch ihre Sozialisationsarbeit auch Religion reproduzier-
ten und dadurch den Sikularisierungsprozess in der DDR gestoppt hétten
(Neubert, 1985, 100f; Neubert, 1986). Heino Falcke bemerkte eine Konvergenz
zwischen der politischen Vernunft, die die Gruppen vertraten, und der Ethik der
Bergpredigt und sprach die Gruppen deshalb als "Nachfolgegruppen" an, die im
aktuellen Bekennen der Kirche vorangehen (Falcke, 1985, 148ff).

Entstanden sind die autonomen Gruppen Ende der siebziger Jahre, als die glo-
balen Probleme der Menschheit, insbesondere die Friedensbedrohung, immer
mehr anwuchsen und diese Problemverschirfung immer mehr Menschen
bewusst wurde (vgl. Knabe, 1988). Was die Gruppen konstituicrte, war also das
hohe Mass an Betroffenheit durch die dramatische Zuspitzung menschheits-
bedrohender Probleme. Dieses Gefiihl der Betroffenheit war es, das die Gruppen-
mitglieder zusammenfiihrte. Man hatte das Gefiihl, so wie bisher kann es nicht
mehr weitergehen, weder im militirischen, noch im wirtschaftlichen, noch im
umweltpolitischen oder im personlichen Bereich. In einem Papier vom Olof-
Palme-Gedenkmarsch von 1987 heisst es: "Wer will, dass die Welt so bleibt,
wie sie ist, der will nicht, dass sie bleibt". Man lebt im Bewusstsein einer
drohenden Katastrophe, in dem apokalyptischen Bewusstsein, dass morgen das
nukleare Infemo losbrechen, das 6kologische Gleichgewicht zusammenbrechen
und der Nord-Siid-Konflikt zu einem Desaster in der internationalen Finanz-
politik fiihren kann. Es ist kurz vor zw6lf. Deshalb gilt es zu handeln. Man will
nicht schweigen und tatenlos zuschen, wie alles nur noch schlimmer wird,
sondern eingreifen, warnen, verindern. Deshalb findet man sich zusammen (vgl.
Pollack, 1990).

Die Arbeit in den Gruppen war meist themabezogen. Mit Hilfe von Texten
verschaffte man sich Zugang zu Gegenstandsbereichen, die man fiir relevant
hielt, man tauschte Informationen aus und sammelte Material, man erstellte
Texte und diskutierte dariiber. Mit dieser Arbeit wollte man freilich nicht im
engen Kreis der Gruppe bleiben, sondern hinaus in die Offentlichkeit. Mit
Aufrufen, Mitteilungen, Ausstellungen, Veranstaltungen, Zeitschriften, Doku-
mentationen oder auch mit Demonstrationen versuchte man, aufzuriitteln und
aufzukldren und die Bevolkerung fiir die Wahmehmung der weltweiten und auch
der nationalen Probleme zu sensibilisieren. Man warb um Unterstiitzung des
eigenen Anliegens, wandte sich an staatliche Stellen oder an kirchliche, schrieb
Eingaben, beteiligte sich an Diskussionsforen. In der Argumentation benutzte
man oft Zitate aus dem Alten und Neuen Testament oder aus kirchlichen



124 D. Pollack

Papieren, berief sich auf Jesus, der zu den Armen und Unterdriickten gehorte
und - ebenso wie die Gruppen heute - fiir deren Rechte eintrat. Genauso zog
man zur Untermauerung seines Anliegens aber auch Dichterworte, UNO-
Dokumente oder Aussagen von Erich Honecker und Michail Gorbatschow heran.,
Der Berufung auf die Bibel kam also nur eine legitimatorische, der Berufung auf
Jesus allenfalls identifikatorische Bedeutung zu. Eine motivationale Funktion
von Religion ldsst sich nicht erkennen.

Das Handlungsmotiv stammte vielmehr unmittelbar aus der Wahrnehmung
gesellschaftlicher Probleme, aus der Erfahrung von Ungerechtigkeit, Not, Unter-
driickung, Lebensbedrohung, Unwahrheit und Entfremdung. Um die anomischen
und depravierten Zustinde nicht mitzuproduzieren, Iehnte man sich gegen sie
auf. Das einschneidende und tiefe Erlebnis von Kontingenz fiihrte also - wie so
oft - nicht zur Aktualisierung religitser Antworten, sondern zum gesellschaft-
lichen Engagement. Auch wenn man die Erfahrung machte, dass die Welt ganz
anders sein miisste, wollte sie menschlich sein, suchte man die Lésung des
erfahrenen Kontingenzproblems nicht in der Religion, sondern in der
Gesellschaft.

Im Gegensatz zur New-Age-Bewegung, die auf die Probleme der Welt mit
eskapistischen Bewusstseinstransformationen reagiert, drangen die politisch
alternativen Gruppen in der DDR auf ein Ernstnehmen der gesellschaftlichen
Probleme und lehnten jedes religios-schwidrmerische Ausweichen ab. Hinter
dieser Unerbittlichkeit stand ein hoher moralischer Anspruch, den die Gruppen
an sich und an die Gesellschaft richteten. Aufgrund der Bejahung dieser hohen
moralischen Werte und Ideale, an deren Vermittlung das Christentum mit seiner
humanisierenden Breiten- und Tiefenwirkung wohl in starkem Masse beteiligt
war, erlebten die Gruppenmitglieder gesellschaftliche Missstinde als besonders
bedrdngend. Und aufgrund dieser Bejahung prigte sich bei ihnen auch die
Sehnsucht nach Verdnderung, die Hoffnung auf die Herstellung menschenwiir-
diger Zustinde besonders stark aus. Wenn man nach religiésen Dimensionen in
den gesellschaftlichen Aktivititen der Basisgruppen sucht, wird man sie also am
chesten in dem durch den ethischen Idealismus mitbedingten eschatologischen
Kontingenzerleben, in der benannten apokalyptischen Untergangsangst, sowie in
der Sehnsucht nach gesellschaftsverdndernder Wirklichkeitstranszendierung
finden konnen. Die Problemldsungsstrategien sind, wenn sie auch hochemo-
tionalisiert vertreten wurden, liberwiegend sachbezogen und areligiés. Und auch
die Problemwahrnehmung musste natiirlich keinen religiésen Charakter tragen,
sondern konnte ebenso rational erfolgen wie der Versuch, etwas fiir die
Bewiiltigung des Problems zu tun.

Dass die politisch alternativen Gruppen die Nihe der Kirche gesucht haben,
hat nicht religiése, sondern gesellschaftspolitische Griinde. Die Kirchen waren
jahrzchntelang der einzige 6ffentlich zugéngliche Raum in der Gesellschaft, der
nicht in den offiziellen, durch die SED dominierten Staatsaufbau einbezogen
war. Nur unter ihrem Dach konnten gesellschaftliche Probleme, deren



Yom Tischriicken zur Psychodynamik 125

Artikulation staatlich oft nicht zugelassen war, relativ offen angesprochen
werden. Deshalb nutzten die gesellschaftskritischen Gruppen den Raum der
Kirche, um wenigstens eine begrenzte Offentlichkeitswirksamkeit zu erzielen.

Wenn daneben dennoch manchmal auch religios christliche Motive fiir die
Hinwendung zu den Kirchen eine Rolle spielten, dann kam es meist zu starken
Spannungen zwischen Kirche und Gruppen. Denn diese Gruppen erwarteten
natiirlich, dass die Kirche ihre gesellschaftskritischen Anliegen aktiv unterstiitzt.
Die Kirche dagegen, die ihre Aufgabe darin sieht, Menschen zu Christus zu fiih-
ren, wollte die alternativen Gruppen zwar nicht verlieren, aber sich gegeniiber
dem Staat auch nicht in eine Oppositionsrolle driangen lassen (Krusche, 1988;
Leich, 1988). Mit einer solchen Haltung enttiuschte sie die Erwartungen vieler
Gruppen. Von ihnen musste sie es sich gefallen lassen, als "Herrschaftsinstitu-
tion" bezeichnet zu werden. Der aus der Kirchengeschichte bekannte Konflikt
zwischen Amt und Charisma bzw. Institution und Geist brach hier also wieder
durch. Sofern es zu einem solchen Konflikt kam, wird man bei den politisch
engagierten Gruppen durchaus von religiésen Gruppen sprechen kénnen. In den
meisten Fillen aber suchten die Gruppen bei der Kirche wohl nur rechtlichen
Schutz und institutionelle Unterstiitzung. Dies wird auch daran deutlich, dass die
meisten der Gruppenmitglieder jetzt, wo daraus fiir sic keine Nachteile mehr
entstchen, den Schutzraum Kirche verlassen haben und sich unmittelbar an den
politischen Auseinandersetzungen beteiligen.

2.2.3. Rockkultur

"Nichts hat dic Massenkultur des 20. Jahrhunderts einschneidender verdndert
als seinerzeit der kometenhafte Aufstieg der Beatles. Gegenwiirtig gehdren etwa
80% der auf Tontrdgern verbreiteten Musik der einen oder anderen Spielart der
Rock- und Popmusik an." (Wicke, 1987, 9) Die Rockkultur ist seit ihren
Anfangszeiten, seit Elvis Presley, angelegt als ein Versuch, aus der Trostlosig-
keit der kleinbiirgerlichen Alltagswelt auszubrechen und dem erdriickenden
Konformismus der Verhiltnisse zu entkommen. Durch kraftvolle, sinnliche
Musik, durch aufpeitschende Rhythmen, provokante Texte, freien Bewegungs-
tanz, aber auch durch Auto- und Motorradkult sollen die Wertigkeiten der tag-
taglichen Verrichtungen aufgehoben und ein ausseralltigliches Lebensgefiihl
vermittelt werden. Gleichzeitig macht die Uberschreitung der Alltagswelt diese
auch ertriglicher und integrierbarer. Wird Rock von den Jugendlichen als eine
Form der Lebensbewiltigung benutzt und nicht nur aus Freude an Text, Musik
und Rhythmus, kann man die mit der Rock- und Popmusik verbundene Lebens-
kultur durchaus als ein religiéses Phdanomen ansprechen. Darauf weist auch die
Ausbildung eigener Verhaltensnormen und Rituale unter den Rockbegeisterten,
einer eigenen Kleiderordnung mit Sticker und Symbolen, einer eigengeprigten
Terminologie, sowie das Auftreten von Fiihrerpersonlichkeiten, denen man
nacheifert und die man verehrt.



126 D. Pollack

Uberraschenderweise zeichnet sich neben dem skizzierten Erscheinungsbild
seit einigen Jahren jedoch eine Verinderung in der Rockszene ab. Auf den heuti-
gen Diskos, vor allem in der Stadt, trifft man zuweilen auf folgendes Bild: Die
Musik lduft auf vollen Touren in ohrenbetiubender Lautstirke, man trinkt,
raucht, steht herum, unterhilt sich, einige laufen in auffilliger Manier herum,
einige zeigen ihre Klamotten, das im Takt wechselnde Licht schafft die nétige
Atmosphire, aber das Fest beginnt nicht: man tanzt nicht. Ein paar Méddchen
sicht man auf der Tanzfldche und einige der 25 bis 30j4hrigen. Die wesentliche
Aufgabe, die der Diskoginger zu erfiillen hat, scheint darin zu bestehen zu war-
ten. Er wartet darauf, dass etwas passiert. Er weiss schon, dass nichts passiert.
Er wartet trotzdem, vielleicht aufs Leben.18

Diesem dusseren Bild entsprechen teilweise auch die von den Rockbands ver-
tonten Texte. "Silly" - eine der bekanntesten Gruppen in der DDR, von der die
Langspielplatten des Jahres 1983 und 1985 stammen - singt:

"Schlohweisser Tag, du bist so jung ergraut
schlohweisser Tag, ich fiihl mich hohl in meiner Haut
schlohweisser Tag, du leeres Blatt Papier
schlohweisser Tag, was fang ich an mit dir."19

Und bei "Nena", deren Titel in der DDR viel gehort werden, heisst es:

"Ich stiirz durch Raum und Zeit Richtung Unendlichkeit,

fliegen Motten durch das Licht, genau wie du und ich,

irgendwie fiangt irgendwo die Zukunft an,

ich warte nicht mehr lang, Licbe wird aus Mut gemacht,

denk nicht lange nach, wir fahrn auf Feuerrddern Richtung Zukunft durch die
Nacht.

Gib mir die Hand, ich bau dir ein Schloss aus Sand, irgendwie, irgendwo,
irgendwann,

die Zeit ist reif fiir ein bisschen Zirtlichkeit irgendwie, irgendwo,
irgendwann,"20

Man befindet sich in einem geschichtslosen Raum ("ich stiirz durch Raum
und Zeit"), tief iiberzeugt von der eigenen Belanglosigkeit ("fliegen Motten
durch das Licht, genau wie du und ich"), aber sehnt sich nach Liebe und Zukunft

18 Das Motiv des ereignislosen Wartens auf das Gliick, der gelangweilten Hoffnung findet sich
sowohl in den Filmen wie in der Belletristik der DDR vielfach, etwa in dem Film "Solo Sunny"
von Konrad Wolf oder in den Werken von Christoph Hein, "Drachenblut” und "Die wahre
Geschichte des Ah Q".

19 Silly, Bataillon d'amour, Amiga-Schallplatte.

20 Nena, Irgendwie, Irgendwo, Irgendwann. Amiga-Schallplatte.




Vom Tischriicken zur Psychodynamik 127

("ich warte nicht mehr lang, Liebe wird aus Mut gemacht"), von denen man aber
nichts Genaues sagen kann ("irgendwie fangt irgendwann irgendwo die Zukunft
an") und an die man im Grunde auch gar nicht mehr glaubt ("ich bau dir ein
Schloss aus Sand"). Man sucht nach dem Sinn des Lebens, nach Erfiillung und
Gliick. Aber man hilt diese Suche fiir unerfiillbar und verbietet sich daher oft
schon das Verlangen. - Religi6s ist das nicht. Aber hinter dem Gefiihl der Leere
und Bedeutungslosigkeit des Lebens nimmt man einen Schimmer der Hoffnung
wahr, der nicht erloschen ist und der vielleicht sogar religitse Ziige trigt.

3. Versuch einer sozialwissenschaftlichen Erklarung des
Aufkommens ausserkirchlicher Religiositat: Thesen

3.1. Das Aufkommen von ausserkirchlicher Religiositdt ist zum einen auf die
zunehmende Differenzierung der Gesellschaft zuriickzufiihren.

Aufgrund der wachsenden Verselbstindigung von Teilsystemen wie
Wirtschaft, Politik, Wissenschaft, Recht, Kunst, Erzichung, dic immer stirker
ihren eigenen Gesetzen folgen, nimmt der Bereich gesamtgesellschaftlich akzep-
tierter Werte und Normen immer weiter ab. Fiir das Religionssystem bedeutet
das, dass es die selbstiindig operierenden Teilsysteme als sdkularisiert erlebt und
selbst nur noch als ein Teil des Ganzen handelt, das von anderen Teilsystemen
aus beobachtet, kritisch hinterfragt oder auch iibergangen werden kann
(Luhmann, 1977, 225ff). Aus der zunechmenden Differenzierung der Gesellschaft
erklirt sich einerseits der Prozess der Sékularisierung, andererseits der Versuch,
die auseinanderfallenden Wirklichkeitssegmente zu einer ganzheitlichen Welt-
sicht zusammenzufiigen. Typischerweise gelingt dies in der modernen Gesell-
schaft nicht mehr auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene oder auf der Ebene
der offiziellen Institutionen, sondern nur noch im subkulturellen Bereich
(Jugendreligionen, New Age). Der Bereich des institutionsnahen Konsenses
bleibt dagegen minimal und inhaltlich disparat (Zivilreligion).

In der DDR gelang die gesamtgesellschaftliche Internalisierung der staatlich
vertretenen Ideologie ebenfalls nicht. Aber auch die sich gegen das staatliche
Einheitssystem auflehnenden Autonomiebestrebungen blicben zersplittert und
marginal. Nur im Augenblick des Umbruchs kam es zu einer die Massen ergrei-
fenden Protestbewegung (Demonstrationen). Nach der Wende zerficl die im
Widerstand gegen das System entstandene Massenbewegung in unterschiedliche
politische Richtungen. Dies zeigt, dass sich auch in der DDR der Prozess der
gesellschaftlichen Differenzierung gegen die jahrzehntelang forcierten Homo-
genisierungsbestrebungen durchgesetzt hat.



128 D. Pollack

3.2. Die Entstehung ausserkirchlicher Religionsformen ist weiterhin bedingt
durch ein Auseinanderziehen von individueller und institutioneller Ebene.

Waihrend in friiheren Gesellschaften sich Institution und Person weitgehend
entsprachen - aber es gab schon immer Ausnahmen -, sieht sich das Individuum
heute dem Einfluss einer Vielzahl von verschiedenartigen Institutionen (Familie,
Schule, Kirche, Staat, Medien) ausgesetzt, so dass es sein Leben zunehmend sel-
ber wihlen muss (Berger, 1980). Fiir das Verhiltnis des Individuums zur
Religion bedeutet das, dass Religiositit und Kirchlichkeit nicht mehr durch ein
christliches Milieu abgesichert, sondern zur Privatsache geworden sind. Die
Entkirchlichung ist in der neuzeitlichen Entflechtung von Person und Institution
also ebenso angelegt wie das Aufkommen kirchenkritischer, subjektivierter
Religionsformen (New Age, Neue soziale Bewegungen). Gleichzeitig bedeutet
die Notwendigkeit, religitse Sozialisation als individuelle Leistung zu erbrin-
gen, fiir vicle eine Uberforderung, weshalb sie in religitser Hinsicht vielfach
tiberhaupt keine Entscheidung treffen (weltanschaulicher Pragmatismus) oder
nach einem orienticrenden Halt, also nach Autorititen suchen, die einem die
personliche Entscheidung dann doch wieder abnehmen (Jugendsekten, Funda-
mentalismus).

In der DDR war die Kirche jahrzehntelang so weit von der staatsoffiziellen
Gesellschaftsstruktur entfernt, dass sich diejenigen, die nach gesellschaftlichen
Alternativen suchten, im Raum der Kirche ansiedelten (politisch alternative
Gruppen). Das hatte zur Folge, dass gesellschaftliche Spannungen und Spannun-
gen zwischen Kirche und ausserkirchlich-religiosen Sozialformen nun innerhalb
der Kirche ausgetragen wurden. Die Alternativitit kirchlicher Strukturen erklirt,
warum es in der DDR kaum zur Ausbildung fremdkultureller Religiositit
gekommen ist.

3.3. Engverbunden mit den beiden benannten Entwicklungen ist der Prozess
einer immensen Erweiterung der gesellschaftlichen Verfiigbarkeitsrdume,
aus dem die Ausbreitung ausserkirchlicher Religionsformen ebenfalls
herzuleiten ist.

Die Erweiterung der gesellschaftlichen Verfiigbarkeitshorizonte fiihrt zu einer
Relativierung aller mit Uniiberbietbarkeitsanspruch ausgestatteten Letztwerte,
denn zum einen wird immer mehr in den gesellschaftlichen Erfassungsbereich
hincingezogen, zum andern kann alles gesellschaftlich Zugéangliche befragt,
kritisiert und iiberboten werden. Fiir Religion und Kirche wird es daher immer
schwieriger, iiber das gesellschaftlich Selbstverstindliche hinauszugehen und das
aussergesellschaftlich Begriindete gesellschaftlich plausibel zu machen. Die vor
allem durch die Entwicklung von Wissenschaft, Medientechnik und Tourismus



Vom Tischriicken zur Psychodynamik 129

bedingte Erweiterung des Welthorizontes zeigt dem Menschen zwangsldufig
immer deutlicher den Abstand zwischen dem, was sein Leben ist, und dem, was
sein Leben sein konnte. Mit der Ausdehnung des Welthorizontes ist also eine
Verschirfung des Kontingenzbewusstseins verbunden. Das verstirkte Aufkom-
men einer Sehnsucht nach dem Ganzen und Wahren des Lebens und das gleich-
zeitig hdufige Ungeniigen dieser Sehnsucht an jedem konkreten Gegenstand erge-
ben sich unmittelbar daraus. Die Zunahme der Suche nach Lebenssinn und die
zunchmende Erfahrung der Vergeblichkeit dieser Suche gehéren insofern eng
zusammen.

Aufgrund der jahrzehntelangen Eingeschrinktheit der gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse bei weitgehendem medialen Anschluss an die Weltzivilisation hat sich
die Erfahrung der Diskrepanz von Wirklichkeit und Mdglichkeit in der DDR
wahrscheinlich noch stirker als in der BRD ausgebildet. Das Auftreten von For-
men weltfliichtiger Wirklichkeitstranszendierungen im sékularen Bereich (Rock-
kultur) 1dsst sich wohl vor allem auf diese Diskrepanzerfahrung zuriickfiihren.

Sollte der hier gegebene sozialwissenschaftliche Erklarungsversuch zutreffen,
dann wiirde das heissen, dass zwischen Sikularisierung, Entkirchlichung und
dem Aufkommen ausserkirchlicher Religiositit ein enger Zusammenhang
besteht und der Bedeutungsriickgang der Religion und der Wandel ihrer Formen
(Privatisierung, Entspezifizicrung) einander entsprechen. Wenn der Aufschwung
alternativer Religiositit nicht als ein Ausdruck der 'Krise' der modernen
Industriegesellschaft, sondern als eine Folge ihrer zunchmenden Differenzierung
zu interpretieren ist, dann wird es fraglich, ob dieser Aufschwung als ein
Hinweis auf die gesellschaftliche Unvermeidbarkeit von Religion genommen
werden kann. Angesichts der offensichtlichen Zwangsliufigkeit des Ablaufs von
gesellschaftlichen Differenzierungsprozessen in der Moderne stellt sich vielmehr
die Frage, ob Religion unter modernen Bedingungen iiberhaupt noch méglich
ist. Die Entwicklung neuer Religionsformen widerlegt jedenfalls die Giiltigkeit
der Sikularisierungsthese noch nicht. Im Gegenteil. Sofern Sdkularisierung als
ein Aspekt der zunehmenden Differenzierung der modernen Gesellschaft begriffen
wird, bestitigt sie sie sogar.

LITERATURVERZEICHNIS

BELL Daniel (1978), "The Return of the Sacred. The Argument about the Future of Religion",
Zygon 13, 187-208.

BELLAH Robert N. (1967), "Civil Religion in America", Daedalus 96, 1-21.

BERGER Peter L. (1973), Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Elemente einer
soziologischen Theorie, Fischer, Frankfurt/M.

BERGER Peter L. (1974), "Some Second Thoughts on Substantive Versus Functional Defini-
tions of Religion", Joumal for the Scientific Study of Religion 13, 125-133.

BERGER Peter L. (1980), Der Zwang zur Hiresie. Die Religion in der pluralistischen
Gesellschaft, Fischer, Frankfurt/M.



130 D. Pollack

BOOS-NUNNING Ursula (1972), Dimensionen der Religiositit. Zur Operationalisierung und
Messung religioser Einstellungen, Kaiser/Griinewald, Miinchen/Mainz.

BREIDENSTEIN Gerhard (1987), "Endzeit oder Wendezeit? Zur Auseinandersetzung mit der New-
Age-Stromung”, Junge Kirche 48, 482-496.

BURI Fritz (1982), Der Buddha-Christus als Herr des wahren Selbst, Haupt, Bem.
CAPRA Fritjof (1985), Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild, Scherz, Miinchen.

COLPE Carsten (1968), "Mythische und religiése Aussagen ausserhalb und innerhalb des
Christentums”, in COLPE Carsten (1980), Theologie, Ideologie, Religionsgeschichte.
Demonstrationen ihrer Unterscheidung, Kaiser, Miinchen, 85-106

DAIBER Karl-Fritz (1984), "Assoziationen beim Nachdenken iiber Volker Drehsens Aufsatz
iiber die 'neue Religiositdt' (ZGP 5/84)", Zeitschrift fiir Gottesdienst und Predigt 2,
Heft 6, 1-6.

DAIBER Karl-Fritz (1986), "Suchen nach dem Sinn des Lebens. Zum Umgang mit der
Biirgerreligion und Volksreligiositit", Lutherische Monatshefte 25, 176-181.

DAIBER Karl-Fritz / LUCKMANN Thomas, Hrsg., (1983), Religion in den Gegenwartsstrémun -
gen der deutschen Soziologie, Kaiser, Miinchen.

DOBERT Rainer (1984), "Religitse Erfahrung und Religionsbegriff”, Religionspidagogische
Beitrige 14, 98-118.

DREHSEN Volker (1975), "Die Reprivatisierung des heiligen Kosmos. Peter L. Berger und
Thomas Luckmann"”, in DAHM Karl-Wilhelm/DREHSEN Volker/KEHRER Giinter

(1975), Das Jenseits der Gesellschaft. Religion im Prozess sozialwissenschaftlicher
Kritik, Claudius, Miinchen, 235-268.

DREHSEN Volker (1983), "Kontinuitit und Wandel der Religion. Die strukturell-funktionale
Analyse in der deutschen Religions- und Kirchensoziologie nach 1945. Versuch einer

problemgeschichtlich und systematisch orientierten Bestandsaufnahme", in DAIBER
Karl-Fritz/LUCKMANN Thomas, Hrsg., (1983), 86-135.

DREHSEN Volker (1984), "Neue Religiositit aus der Sicht eines Soziologen. Aspekte
homiletischer Prolegomena", Zeitschrift fiir Gottesdienst und Predigt 2, Heft 5, 2-9.

DUPRE Wilhelm (1985), Einfilhrung in die Religionsphilosophie, Kohlhammer, Stuttgart.

EICHER Peter (1983), Biirgerliche Religion. Eine theologische Kritik, Kdsel, Miinchen.

ELIADE Mircea (1988), Mythos und Wirklichkeit, Insel.

EPD DOKUMENTATION 18/87, 35/87, "Civil Religion" in Deutschland. Studientagung von
LWB und EKD iiber politisch wirksame religiose Orientierungen.

EPD DOKUMENTATION 47/87, 8/88, Kirche und Zivilreligion' - weltweit. Die Bedeutung der
Religion wund der Grundwerte fiir Nation und Staat. Internationale
Abschlusskonsultation des Studienprogramms des Lutherischen Weltbundes tber
"Kirche und Zivilreligion".

FALCKE Heino (1985), "Unsere Kirche und ihre Gruppen. Lebendiges Bekennen heute?" Kirche
im Sozialismus 11, 145-152.

FERGUSON Marilyn (1982), Die sanfte Verschworung. Personliche und gesellschaftliche
Transformation im Zeitalter des Wassermanns, Sphinx, Basel.

FORSTER Karl, Hrsg., (1977), Religiés ohne Kirche? Eine Herausforderung fiir Glaube und
Kirche, Griinewald, Mainz.

FRANK Manfred (1982), Der kommende Gott. Vorlesungen iliber Neue Mythologie, Suhrkamp,
Frankfurt/M.

GOPFERT Michael (1979), "Biirgerreligion und &ffentliche Frommigkeit”, in RAHNER Karl
u.a., Hrsg., Volksreligion - Religion des Volkes, Kohlhammer, Stuttgart, 88-105.




Vom Tischriicken zur Psychodynamik 131

GOODY Jack (1961), "Religion and Ritual. The Definitional Problem", British Journal of
Sociology 12, 142-164.

HABERMAS IJiirgen (1979), Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus, Suhrkamp,
Frankfurt/M.

HEMMINGER Hansjérg (1987), Die Riickkehr der Zauberer. New Age. Eine Kritik, Rowohlt,
Reinbek.

HEYM Stefan (1989), "Nach den Jahren der Dumpfheit. Rede auf dem Alexanderplatz”, in DIE
TAGESZEITUNG, Hrsg., DDR Journal zur Novemberrevolution. Vom Ausreisen bis zum
Einreissen der Mauer, Henke, Berlin, 74.

HOHN Hans-Joachim (1987), "Krise der Modemne - Krise der Vernunft? Motive und Perspektiven
der aktuellen Zivilisationskritik", Zeitschrift fiir Katholische Theologie 109, 20-47.

HOHN Hans-Joachim (1989), "City Religion. Soziologische Glossen zur 'neuen’ Religiositit",
Orientierung 53, 102-105.

HUBNER Kurt (1985), Die Wahrheit des Mythos, Beck, Miinchen.

HUMMEL Reinhart (1989), "New Age und die Zukunft der Religion. Eine Antwort auf die
Vorschlidge von Hermann Timm", Lutherische Monatshefte 28, 489-492.

KAEFER Herbert (1977), Religion und Kirche als soziale Systeme. N. Luhmanns soziologische
Theorien und die Pastoraltheologie, Herder, Freiburg.

KAUFMANN Franz-Xaver (1989), Religion und Modemitit. Sozialwissenschaftliche Perspek -
tiven, Mohr, Tiibingen.

KEHL Medard (1988), New Age oder Neuer Bund? Christen im Gespriach mit Wendezeit, Esoterik
und Okkultismus, Griinewald, Mainz.

KIPPENBERG Hans G. (1983), "Diskursive Religionswissenschaft. Gedanken zu einer
Religionswissenschaft, die weder auf einer allgemein giiltigen Definition von Religion
noch auf einer Uberlegenheit von Wissenschaft basiert", in GLADIGOW
Burkhard/KIPPENBERG Hans G., Hrsg., Neue Ansitze in der Religionswissenschaft,
Kosel, Miinchen, 9-28.

KLEGER Heinz/MULLER Alois, Hrsg., (1986), Religion des Biirgers. Zivilreligion in Amerika
und Europa, Kaiser, Miinchen.

KNABE Hubertus (1988), "Neue soziale Bewegungen im Sozialismus. Zur Genesis altemativer

politischer Orientierungen in der DDR", Koélner Zeitschrift fiir Soziologie und
Sozialpsychologie 15, 551-569.

KOCHER Renate (1988), "Religids in einer sikularisierten Welt?", in NOELLE-NEUMANN
Elisabeth/KOCHER Renate, Die verletzte Nation, Deutsche Verlags-Anstalt, Stuttgart,
164-281.

KOHUT Heinz (1976), Narzissmus. Eine Theorie der psychoanalytischen Behandlung
narzisstischer Persdnlichkeitssiérungen, Suhrkamp, Frankfurt/M.

KOHUT Heinz (1981), Die Ohnmacht der Helden. Unser alltiglicher Narzissmus, Rowohlt,
Reinbek.

KOLAKOWSKI Leszek (1974), Die Gegenwirtigkeit des Mythos, Piper, Miinchen.
KOLAKOWSKI Leszek (1989), Horror Metaphysicus, Piper, Miinchen.

KOSLOWSKI Peter, Hrsg., (1985), Die religiose Dimension der Gesellschaft. Religion und ihre
Theorien, Mohr, Tiibingen.

KRUSCHE Giinter (1987), "Civil Religion und Kirche in der DDR", epd Dokumentation
18/1987, 22-34.

KRUSCHE Giinter (1988), "Gemeinden in der DDR sind beunruhigt. Wie soll die Kirche sich zu
den Gruppen stellen?" Lutherische Monatshefte 27, 494-497.



132 D. Pollack

LEHMANN Karl (1978), "Theologische Reflexionen zum Phinomen ‘ausserkirchlicher
Religiositat™, in BERTSCH Ludwig/SCHLOSSER Felix, Hrsg., Kirchliche und
nichtkirchliche Religiositit. Pastoraltheologische Perspektiven zum Phinomen der
Distanzierung von der Kirche, Herder, Freiburg, 49-69.

LEICH Wemer (1988), "Ansprache auf der Begegnung mit dem Vorsitzenden des Staatsrates
Erich Honecker am 3. Mirz 1988", Schnellinformation des Sekretariats des Bundes der
Evangelischen Kirchen in der DDR vom 3.3.1988.

LEUBA James H. (1921), The Psychological Origin and the Nature of Religion, repr., AMS,
New York 1969.

LUCKMANN Thomas (1963), Das Problem der Religion in der modemen Gesellschaft.
Institution, Person und Weltanschauung, Rombach, Freiburg.

LUCKMANN Thomas (1971), "Verfall, Fortbestand oder Verwandlung des Religitsen in der
modemen Gesellschaft?", in SCHATZ Oskar, Hrsg., Hat die Religion Zukunft?, Styria,
Graz, 69-82.

LUCKMANN Thomas (1972a), "Religion in der modernen Gesellschaft", in WOSSNER Kurt,
Hrsg., Religion im Umbruch. Soziologische Beitrdge zur Situation von Religion und
Kirche in der gegenwirtigen Gesellschaft, Enke, Stuttgart, 3-15.

LUCKMANN Thomas (1972b), "Zwinge und Freiheiten im Wandel der Gesellschaftsstruktur”,
in GADAMER Hans-Georg/VOGLER Paul, Hrsg., Neue Anthropologie, Bd. 3:
Sozialanthropologie, Thieme/dtv, Stuttgart, 168-198.

LUCKMANN Thomas (1985), "Uber die Funktion der Religion", in KOSLOWSKI Peter, Hrsg.,
1985, 26-41.

LUBBE Hermann (1981), "Staat und Zivilreligion. Ein Aspekt politischer Legitimitdt”, in
KLEGER Heinz/MULLER Alois, Hrsg., (1986), 195-220.

LUBBE Hermann (1986), Religion nach der Aufklirung, Styria, Graz.

LUHMANN Niklas (1969), "Die Praxis der Theorie”, in LUHMANN Niklas (1970),
Soziologische Aufklirung. Aufsitze zur Theorie sozialer Systeme, Westdeutscher
Verlag, Opladen, 253-267.

LUHMANN Niklas (1977), Funktion der Religion, Suhrkamp, Frankfurt/M.

LUHMANN Niklas (1978), "Grundwerte als Zivilreligion. Zur wissenschaftlichen Karriere eines
Themas", in LUHMANN Niklas (1981), Soziologische Aufklirung, Bd. 3: Soziales
System, Gesellschaft, Organisation, Westdeutscher Verlag, Opladen, 293-308.

LUHMANN Niklas (1985), "Society, Meaning, Religion - Based on Self-Reference",
Sociological Analysis 46, 5-20.

LUHMANN Niklas (1989), "Die Ausdifferenzierung der Religion”, in LUHMANN Niklas,
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen
Gesellschaft, Bd. 3, Suhrkamp, Frankfurt/M., 259-357.

MARHOLD Wolfgang (1975), "Der wissenschaftliche Ertrag der Kirchensoziologie in der Bun-
desrepublik Deutschland seit 1945", Zeitschrift fiir Evangelische Ethik 19, 297-313.

MARQUARD Odo (1985), "Religion und Skepsis. Kommentar zu R. Spaemann und Th.
Luckmann", in KOSLOWSKI Peter, Hrsg., (1985), 42-47.

MATTHES Joachim (1967), Religion und Gesellschaft. Einfiihrung in die Religionssoziologie
I, Rowohlt, Reinbek.

MAURER Reinhart (1985), "Staat, Gesellschaft, Gesellschaftsreligion. Kommentar zu W.
Pannenberg und P. Koslowski", in KOSLOWSKI Peter, Hrsg., (1985), 97-110.

MORTH Ingo (1978), Die gesellschaftliche Wirklichkeit von Religion. Grundlegung einer
allgemeinen Religionstheorie, Kohlhammer, Stuttgart.




Vom Tischriicken zur Psychodynamik 133

MORTH Ingo (1989), "New Age - neue Religion? Theoretische Uberlegungen und Hinweise zur
sozialen Bedeutung des Wendezeit-Syndroms", in HALLER Max u.a., Hrsg., Kultur und
Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen Soziologentags, des 11.
Osterreichischen Soziologentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Soziologie in Ziirich 1988, Campus, 1989, 297-320.

MOLTMANN Jiirgen (1983), "Das Gespenst einer Zivilreligion", Evangelische Kommentare
16, 124-127.

NEUBERT Ehrhart (1985), "Religion in der DDR - Gesellschaft. Nicht-religiose Gruppen in der
Kirche - ein Ausdruck der Sikularisierung?”, Kirche im Sozialismus 11, 99-103.

NEUBERT Ehrhart (1986), Reproduktion von Religion in der DDR-Gesellschaft. Ein Beitrag
zum Problem der sozialisierenden Gruppen und ihrer Zuordnung zu den Kirchen,
Theologische Studienabteilung beim Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR,
Berlin.

OELMULLER Willi, Hrsg., (1984), Wiederkehr von Religion? Perspektiven, Argumente,
Fragen, Schoningh, Paderborn.

PANNENBERG Wolfhart (1970), Thesen zur Theologie der Kirche, Claudius, Miinchen.

PANNENBERG, Wolfhart (1972), Gottesgedanke und menschliche Freiheit, Vandenhoeck,
Géttingen.

PESTALOZZI Hans A. (1985), Die sanfte Verblodung. Gegen falsche New-Age-Heilslehren und
ihre Uberbringer. Ein Pamphlet, Hermes, Diisseldorf.

PILGER Matthias/RINK Steffen, Hrsg., (1989), Zwischen den Zeiten. Das New Age in der
Diskussion, Rink, Marburg.

POLLACK Detlef (1990), "Sozialethisch engagierte Gruppen in der DDR. Eine religions-
soziologische Untersuchung”, in POLLACK Detlef, Hrsg., (1990), Die Legitimitit der
Freiheit. Politisch alternative Gruppen in der DDR unter dem Dach der Kirche, Lang,
Frankfurt/M., 105-154.

RENDTORFF Trutz (1966), "Zur Sikularisierungsproblematik. Uber die Weiterentwicklung der
Kirchensoziologie zur Religionssoziologie", Internationales Jahrbuch fiir
Religionssoziologie 2, 51-70. Zit. nach RENDTORFF Trutz, (1972), Theorie des
Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung,
Mohn, Giitersloh, 116-139.

RENDTORFF Trutz (1969a), Christentum ausserhalb der Kirche. Konkretionen der Aufklirung,
Furche, Hamburg.

RENDTORFF Trutz (1969b), "Reformation oder Revolution? Ein theologischer Beitrag zur
politischen Verfassung der Neuzeit", in RENDTORFF Trutz, (1972), Theorie des
Christentums. Historisch-theologische Studien zu seiner neuzeitlichen Verfassung,
Mohn, Giitersloh, 61-80.

RENDTORFF Trutz (1975), Gesellschaft ohne Religion? Theologische Aspekte einer
sozialtheoretischen Kontroverse (Luhmann/Habermas), Piper, Miinchen.

RENDTORFF Trutz, Hrsg., (1980), Religion als Problem der Aufklirung. Eine Bilanz aus der
religionstheoretischen Forschung, Vandenhoeck, Géttingen.

RENDTORFF Trutz (1985), "Die Religion in der Modeme - die Modeme in der Religion. Zur
religiosen Dimension der Neuzeit", Theologische Literaturzeitung 110, 561-574.

ROBERTSON Roland (1973), Einfiihrung in die Religionssoziologie, Kaiser/Griinewald,
Miinchen/Hainz.

RUBEM Alves (1985), Was ist Religion?, Pendo, Ziirich.

RUPPERT Hans-Jiirgen ( 1985 ). New Age. Endzeit oder Wendezeit?, Coprint, Wiesbaden.



134 D. Pollack

RUPPERT Hans-Jiirgen (1988), "New Age-Bewegung", Verkiindigung und Forschung 33,
2/1988, 71-94.

SAURMA Adalbert (1989), "Zivilreligion: eine, mehrere oder keine mehr?", in HALLER Max
u.a., Hrsg., Kultur und Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen Soziologentags,
des 11. Osterreichischen Soziologentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Soziologie in Ziirich 1988, Campus, Frankfurt/M., 289-296.

SCHIEDER Rolf (1987), Civil Religion. Die religiose Dimension der politischen Kultur,
Mohn, Giitersloh.

SCHMIDBAUR Wolfgang (1987), Alles oder Nichts. Uber die Destruktivitit von Idealen,
Rowohlt, Reinbek.

SCHORSCH Christoph (1988), Die New-Age-Bewegung. Utopie und Mythos der neuen Zeit,
Mohn, Giitersloh.

SPIRO Melford E. (1966), "Religion. Problems of Definition and Explanation", in BANTON
Michael, Ed., Anthropological Approaches to the Study of Religion, Tavistock,
London, 85-126.

SUDBRACK Josef (1987), Neue Religiositdt. Herausforderung fiir die Christen, Griinewald,
Mainz.

TENBRUCK Friedrich H. (1972), "Geschichtserfahrung und Religion in der heutigen
Gesellschaft”, in TENBRUCK Friedrich H. v.a., Spricht Gott in der Geschichte?, Herder,
Freiburg, 9-94.

TIMM Hermann (1989), "Zum Zauberstab der Analogie greifen. Querfragen an die
protestantische New-Age-Deutung", Lutherische Monatshefte 28, 448-452.

TROELTSCH Emst (1913), "Die Bedeutung des Begriffes der Kontingenz", in TROELTSCH
Emst, Gesammelte Schriften, Bd. 2, Mohr, Tiibingen, 769-778.

WAARDENBURG Jacques (1986), Religionen und Religion. Systematische Einfiithrung in die
Religionswissenschaft, de Gruyter, Berlin.

WAGNER Falk (1986), Was ist Religion? Studien zu ihrem Begriff und Thema in Geschichte und
Gegenwart, Mohn, Giitersloh.

WICKE Peter (1987), Rockmusik. Zur Asthetik und Soziologie eines Massenmediums, Reclam,
Leipzig.

WILBER Ken (1984), Halbzeit der Evolution. Der Mensch auf dem Weg vom animalischen zum
kosmischen Bewusstsein, Scherz, Miinchen.

ZAHRNT Heinz (1989), Gotteswende. Christ sein zwischen Atheismus und neuer Religiositit,
Piper, Miinchen.

ZULEHNER Paul M. (1986), "Ekklesialer Atheismus? Erste Ergebnisse einer Allensbacher
Umfrage 1986", Orientierung 50, 220-223.



	Vom Tischrücken zur Psychodynamik : Formen ausserkirchlicher Religiosität in Deutschland

