
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 16 (1990)

Heft: 1

Artikel: Organisationskultur statt Systemhygiene

Autor: Bardmann, Theodor M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 1 (1990) 47-78 47

ORGANISATIONSKULTUR STATT SYSTEMHYGIENE

Theodor M. Bardmann
Institut für Soziologie, RWTH Aachen, Kârman-Forum, D-5100 Aachen

"Wo der Mensch war, an jedem Ort, den er verliess, blieb Müll. Selbst auf
der Suche nach letzter Wahrheit und seinem Gott auf den Fersen, machte er
Müll. An seinem Müll, der Schicht auf Schicht lagert, war er, sobald man
ihm nachgrub, jederzeit zu erkennen; denn langlebiger als der Mensch ist
sein Abfall" (Günter Grass).

Wer die moderne Gesellschaft charakterisieren will, kommt heute nicht mehr
daran vorbei, ihre Gefährdung durch sclbstproduziertc Abfälle als einen ihrer
tragischen Wesenszüge herauszustellen. Die entwickelte Industriegesellschaft ist
nicht einfach nur eine "Arbcitsgesellschaft", die ungeheuren Reichtum produziert,
sie ist zugleich auch eine sich selbst und ihre Umwelt mit ungeheurem Schmutz
belastende "Abfallgesellschaft". Dies gilt unabhängig davon, ob sie ihre Arbeit
nach sozialistischen oder nach kapitalistischen Prinzipien strukturiert. Auch die
Organisationen, die diese Gesellschaft tragen und die wir bisher ebenfalls nur als
"Arbeitsorganisationen" titulierten, lassen sich heule nicht mehr angemessen
darstellen und begreifen, wenn aus ihrer Beschreibung der Aspekt ihrer
Abfallproduktion ausgeschlossen wird. Mithin sind gerade diese Organisationen, die
unsere Gesellschaft mit Produkten und Dienstleistungen versorgen, gesellschaftliche

Verschmutzungszentren und Abfallproduzenten ersten Ranges, und mithin
liegt in der Abfallproblematik, in der Form, wie Arbeitsorganisationen Abfälle
hervorbringen und der Art und Weise, wie sie mit ihnen umgehen, ein Zugang
zum Verständnis ihrer Struktur und ihrer Dynamik. Wir wollen uns im
Folgenden organisationssoziologischen Fragen zuwenden und dabei der These
folgen, dass Abfall nicht länger "abfällig" behandelt werden kann, dass er nicht
länger durch ein produktivistisches, einseitig auf Rationalität, Effizienz und
Leistung hin ausgerichtetes Arbeitsverständnis verdeckt werden darf, dass er
vielmehr als ein Schlüsselbegriff zum Verständnis organisatorischer Zusammenhänge

ernst zu nehmen ist.

Sich der Abfallproblematik zu stellen und Organisationen aus einer
Abfallperspektive heraus zu betrachten, erfordert zunächst einen Begriff von Abfall, der
über das gängige Alltagsverständnis hinausgeht und sozialwissenschaftlichen
Ansprüchen genügt. Ein solcher Abfallbegriff soll im ersten Abschnitt
entwickelt werden (1). In einem zweiten Schritt wird das in Theorie und Praxis
aktuell unter dem Titel "Organisalionskultur" diskutierte Organisationsverständnis

vorgestellt, um es daraufhin zu befragen, welches Verhältnis es zur
Abfallproblematik einzunehmen vermag (2). Unsere Überlegungen zielen schliesslich
darauf, nicht nur die Vertreter des Managements, sondern auch ihre kritischen,



48 T.M. Bardmann

sozialwissenschaftlichen Beobachter mit einer Abfallperspektive zu konfrontieren,

um gegebenenfalls auch sie zu einer Umorientierung ihrer bisherigen
Sichtweise anzuregen. Dazu stellen wir im dritten Abschnitt die arbeits- und
industriesoziologische Kritik in pointierter Weise vor (3) und richten auch an sie
die Frage, ob sie mit ihren Grundkategorien, vor allem ihrem Begriff von Arbeit,
den Anfall von Abfall hinreichend anzusprechen vermag (4).

1. Abfall als eine kulturelle Kategorie

Abfall lädt von sich aus nicht gerade ein, sich mit ihm zu beschäftigen, ihn
genauer zu betrachten, anzufassen, ihn zu wenden, auseinanderzunehmen, zu
beschnüffeln, ihn zu wiegen und zu messen, ihn eingehender zu untersuchen.
Abfall ist nach herrschendem Verständnis eine unliebsame Sache, um die man
einen Bogen macht, die man meidet, wenn es eben geht. Abfall sendet ein Signal
aus, das uns rät, uns von ihm fernzuhalten. "Wende dich ab", oder: "Schaff mich
weg!". Den Imperativen des Abfalls folgend, bemühen wir uns unentwegt, ihn
verschwinden zu lassen, ihn beiseite zu schaffen, ihn aus unseren Gesichtskreis
zu verbannen, ihn wegzuspülen, einzugraben, zu verbrennen und, wenn möglich,
ganz einfach zu vergessen.

Abfall ruft nach Distanzierung, doch diesem Aufruf ist trotz aller Bemühungen

in letzter Konsequenz nicht nachzukommen. Wir müssen tagtäglich erfahren,
dass Abfälle uns allgegenwärtig begleiten. Sie finden sich nicht nur neben uns,
in unseren Wohnungen, in den Aschenbechern, Papierkörben, Abfalleimern und
Mülltonnen, nicht nur unter uns, in der Kanalisation oder gelagert in
unterirdischen Deponien, Abfälle sind ebenso über uns, in der Luft, die wir atmen, in
der Atmosphäre, die uns umgibt, sie sind in den Seen, Flüssen und Meeren, in
denen wir schwimmen und deren Wasser wir trinken. Abfall ist also auf unserer
Haut, er ist in uns, in unseren Lungen, Nieren, in unseren Mägen, er ist in den
Zellen und Geweben unseres Körpers. All unsere in Reinlichkeits- und
Sauberkeitsbestrebungen kultivierten und ritualisierten Distanzierungsversuche
gegenüber dem Abfall, unser Waschen, Scheuern, Putzen und Polieren, das

Spülen, Kehren, Räumen und Wegwerfen findet niemals ein Ende. Schlimmer
noch: bei den Versuchen, die Abfälle unter Einsatz moderner Mittel verschwinden
zu lassen, entstehen Abfälle, die wir versuchen, unter Einsatz moderner Mittel
verschwinden zu lassen, wobei Abfälle entstehen, die wir unter Einsatz... Was
wir verdrängen möchten, fällt auf uns zurück und alle Bemühungen, den Abfall
auf Distanz zu bringen, verringern schliesslich noch die Aussicht auf die
Erfüllung unserer Hoffnung, irgendwann einmal im Sauberen daheim zu sein.

Wir können also nicht einfach behaupten, Abfall rufe nach Distanz, "Wende
dich ab, schaff mich weg!", sondern müssen hinzufügen, dass er in seiner
Allgegenwärtigkeit und penetranten Aufdringlichkeit gleichzeitig beachtet und bear-



Organisationskultur statt Systemhygiene 49

bcitet sein will: "Wende dich mir zu, beschäftige dich mit mir!". Der Abfall
instruiert uns in einer paradoxen Art und Weise, will fallen gelassen und begriffen

sein, verstanden als ausgeschlossen wie eingeschlossen, als eingeschlossen
Ausgeschlossenes. Ein "Parasit" im Sinne von Michel Serres (1984)? Der
ausgeschlossene Dritte? Ein ungebetener Gast, den man nicht einfach fortschicken
kann, der sich nicht einfach abwimmeln lässt? Ein Nassauer, der schmarotzend an
und in den Verhältnissen, die ihn bewirten, gedeiht? Ein störendes Etwas, das den
Raum, in den es eindringt, irritiert und erregt? Bringt der Abfall das System, das
ihn bewirtet, aus dem Gleichgewicht oder gar zum Erliegen? Oder treibt er es zu
einer Art Hyperaktivität, die zu neuartigen Zuständen führt? Ist es ein bös- oder
gutartiges Gewächs?

Dies sind ungewöhnliche Fragen, die sich nicht stellen, wenn wir dem
gewohnten Abfallverständnis folgen, das Abfall materialistisch definiert als
"Reste, die bei der Zubereitung oder Herstellung von etwas entstehen; unbrauchbare

Überreste" (Duden Universalwörterbuch, 1989, 54) oder als "in Haushalt,
Büro, Industrie oder allgemein bei der Produktion anfallende Nebenprodukte
(Reste), die infolge ihrer Grösse, Zusammensetzung, Konzentration, Gefährlichkeit

usw. nicht mehr oder erst nach erneuter Aufbereitung (Recycling) verwertbar
sind" (Meyers Grosses Taschenlcxikon, 1983, 1-30). Unser Blick wird mit
solchen Definitionen auf feste, stoffliche Substanzen, d.h. auf Müll gelenkt,
wie er in bestimmten Behältern gesammelt und abtransportiert, weiterverarbeitet,
verbrannt oder abgelagert wird. Sodann aber denken wir ebenso an Flüssigkeiten
(Abwässer), Gase (Abgase) und neuerlich auch an verseuchtes, vergiftetes und
radioaktiv verstrahltes Material.

Mit einem materialistischen, unterschiedliche Aggregatformen unterscheidenden

Abfallverständnis, lassen sich einige Problemaspekte des Abfalls verdeutlichen:

etwa, dass Abfall "Material am falschen Ort" ist, dass man also nach dem
"richtigen" Ort zu suchen bzw. ihn einzurichten habe, um den Abfall dorthin zu
transportieren; oder auch, dass es quantitativ zu viel oder qualitativ zu gefährliche
Abfallstoffe gibt, dass man also grundsätzlich versuchen sollte, Abfall zu
vermeiden und mit dem Unvermeidlichen umsichtiger als bisher umzugehen;
nicht zuletzt bringt uns ein materialistisches Abfallversländnis die Einsicht nahe,
dass sich von allem im Produktions- und Reproduktionsprozess eingesetzten
Material immer nur ein Teil im Endprodukt wiederfindet, dass andere Teile, man
sagt Reste, notgedrungen anfallen und mithin unwiederbringlich verloren gehen.
Man habe deshalb nach möglichst abfallarmen Produktionsverfahren zu suchen.

Mit den nützlichen Dingen entsteht immer auch Nutzloses. Mit jedem
Gewinn an Gütern geht Materie als für uns Menschen nicht mehr verfügbare
verloren. Etwas schert stets aus dem Verwertungszusammenhang aus, ohne dass
wir es je wieder zurückholen könnten. Es geht deshalb niemals nur um
"Mehrwert-", sondern immer auch um "Minderwertproduktion". Der "Kreislauf'
der Wirtschaft hat ein Leck, durch das stets etwas abfliesst. Die Produktion ist
ein von materiellen Verlusten gekennzeichneter Prozess der Umwandlung von



50 T.M. Bardmann

Rohstoffen in Gebrauchs- und unter kapitalistischen Verhältnissen vor allem
Tauschgüter. (Hier ein erster Hinweis auf den Parasiten "Abfall": bei jedem
Schaffen, schafft er sich seinen Anteil auf die Seite, den die Produzenten als
Verlust und Schwund zu verbuchen haben).

Der Sinn für die Verlustproblematik lässt sich weiter vertiefen, indem wir
uns klar machen, dass für die Umwandlung der Materie in Gebrauchs- und
Tauschgegenslände Energie benötigt wird, die wir zu einem Grossteil aus der
Materie, aus fossilen Brennstoffen wie Erdöl, Erdgas und Kohle gewinnen. (Dass
man seit Einstein Materie als eine Sonderform von Energie betrachtet, soll uns
hier nicht weiter interessieren). Durch die Verbrennung von Brennstoffen in
technischen Anlagen entstehen Wärmedifferenzen, die wir zur Erzeugung von
elektrischer oder kinetischer Energie nutzen. Bei diesen Vorgängen entstehen
nicht nur die Abfälle im üblichen materiellen Sinne, etwa Rauchgase, es entsteht
auch Abfall in der Form von Abwärme, die bekanntlich als Niedertemperaturwärme

nicht mehr nutzbare Energie darstellt. Für diese Form des Abfalls steht in
der Sprache der Thermodynamik der Begriff "Entropie". Als Entropie bezeichnen
Thermodynamiker "denjenigen Teil der Wärmeenergie, der in Wärmekraftmaschinen

nicht in mechanische Energie umgewandelt werden kann, sondern zu
Abwärme auf niederem Niveau wird" (Schütze 1989, 12). Die bei
Energieumwandlungsprozessen erzeugte Abwärme trägt zur Aufheizung der Atmosphäre bei,
und da es sich hier um irreversible Prozesse handelt, muss nach einschlägiger
Meinung unser Universum früher oder später den "Wärmetod" sterben, d.h. wir
bewegen uns unaufhaltsam auf einen Zustand unendlich grosser Entropie zu, in
dem nutzbare Energiepotentiale fehlen werden.

Der erste Hauptsatz der Thermodynamik (Energieerhaltungssatz) lehrt uns
zwar, dass in einem geschlossenen System der Energieinhalt konstant bleibt,
dass also keine Energie im Universum verloren geht und es deshalb auch auf das

Ganze gesehen keine Energieabfälle gibt; doch der zweite Hauptsatz (Entropiesatz)

besagt, dass jede Umwandlung von Energie von der einen in die andere
Form einen Verlust an verfügbarer Energie impliziert, bzw. zu einem Anstieg der
(nach gegebenem Kenntnisstand) für keine Art von Arbeit mehr nutzbar zu
machenden Energie führt. Der zweite Hauptsatz der Thermodynamik beschreibt
m.a.W. den Qualitätsverlust der Energie beim Versuch ihrer Umwandlung. Er
beschreibt die notwendige Zunahme der Unordnung, den unvermeidlichen Anstieg
der Gesamtentropie (oder, wenn wir so wollen, das Gedeihen unseres Parasiten).

Bezieht man die Grundsätze der Thermodynamik in eine materialistische
Weltsicht ein, wird deutlich, dass unser Wirtschaftshandeln die Energie wie die
Materie demselben Schicksal ausliefert: Es führt die Energie zum Qualitätsverlust

und analog die Materie zum Entschwinden in die Unverfügbarkeit (vgl.
Georgescu-Roegen, 1982). Dem "Wärmetod" des Universums entspräche demnach

die gleichmässige Durchmischung und Verteilung der Materie unseres
Planeten. Am Anfang eines Produktionsprozesses stehen nach dieser Sichtweise
Reservoirs negativer oder niedriger Entropie (Ölquellen, Kohlegrubcn, Erzadern



Organisationskultur statt Systemhygiene 51

etc.), auf die sich eine Kaskade verlustreicher Umwandlungsprozesse aufbaut. Das
Ende dieses Prozesses scheinen die Mülltonnen und Deponien, die verschmutze
Luft, die verschmutzten Gewässer und Böden zu sein, Orte hoher Entropie. Da
Entropie ein Ordnungsmass darstellt, könnte man auch sagen, dass Produktionsprozesse

aus Inseln hoher Ordnung Inseln hoher Unordnung machen. "Die Welt
brennt wie ein Ofen; die Energie wird zwar erhalten, wird aber zerstreut"
(Prigogine & Stengers, 1980, 120).

So wie einst der Energieerhaltungssatz die durch den Entropiesatz Beunruhigten

beruhigen konnte, weil er den verschwenderischen Umgang mit natürlichen
Ressourcen nicht als Verlust abbildete, so schöpft man heute Hoffnung aus der
Beobachtung natürlicher "Selbstorganisationsprozesse", die dem Entropieprozess
entgegenwirken. Sie können Ordnungen (Negentropie) jenseits des Gleichgewichts

spontan erzeugen und evolutiv entwickeln. Die Entropie, die wir erzeugen,

die materielle und energetische Unordnung, die unser Handeln bewirkt,
führte demnach nicht zwangsläufig zur Vernichtung allen Lebens, sondern
enthielte durchaus konstruktive Momente, die bei einem veränderten Umgang
mit dem Prinzip der Selbstorganisation in lebensfördernde Bahnen zu lenken
wäre.

Abgesehen von den Überlegungen zur Selbstorganisation, sind wir mit der
Unterscheidung von Materie und Energie dem hier und heute herrschenden
Abfallverständnis gefolgt, so wie es die breite öffentliche Diskussion bestimmt. Ginge
man über dieses Verständnis nicht hinaus, könnte man glauben, das
Abfallproblem gehöre vordringlich in den Zuständigkeitsbereich naturwissenschaftlichtechnischer

Disziplinen, von denen man Konzepte besserer Ausnutzung von
Rohstoffen und Energien, Verfahren zur Abfallverminderung, -Vermeidung, -ent-
sorgung und Recyclings erwarten sollte. Dies jedoch ist - und ein Blick auf die
Selbstorganisation der Materie könnte uns dies schon anzeigen - eine sehr
verengte Sichtweise, die das Abfallproblem tendenziell auf Mengen-, Sammel-,
Sortierungs-, Transport-, Lagerungs- und technische Verarbeitungsprobleme
reduziert. Wir wissen aber, dass das Abfallproblem längst die Grenzen technischrationaler

Bearbeitbarkeit überschritten hat, dass Abfall m.a.W. dem Diskurs
über Mess- und Grenzwerte, physikalisch-chemische Formeln und statistische
Hochrechnungen entwachsen und in typischerweise nicht technisierte Kontexte
vorgedrungen ist, wo es vor allem um die Veränderung von Denk- und
Handlungsweisen geht.

Es gilt hier, die Metamorphose des Abfalls zu begreifen: wie die Haufen von
Müll und die Verluste an Energie ins Bewusstsein eindringen, zu problembe-
ladenen Gedanken werden, wie sie in die Sprache eindringen und ein ganzes Set
an Vokabeln binden, und wie sie schliesslich zum "Erreger" sozialer
Kommunikationszusammenhänge werden: wie Abfälle im politischen Diskurs als ein
brisantes Streitobjekt auftauchen, an dem sich die politischen Lager neu formieren;

wie Abfälle in der Sphäre des Rechts zur fieberhaften Suche nach neuen
Gesetzen und neuen Formen der Rechtsprechung führen; wie sie in den Verwal-



52 T.M. Bardmann

tungen zum Basteln an brauchbaren Abfallprogrammen anregen; wie die Abfälle
im ökonomischen Diskurs einmal als eine lästige, weil kostenträchtige Angelegenheit

erscheinen und sich zugleich aber auch als eine Ware entdecken lassen,
mit der gehörige Gewinne zu erwirtschaften sind; auch in der massenmedialen
Kommunikation füllen die Abfälle die Schlagzeilen: Presse, Rundfunk und
Fernsehen alarmieren tagtäglich ihre Rezipienten mit neuen Abfallskandalen,
berichten über den aktuellen Stand unserer "Entsorgungsnöte" und künden den
unausweichlichen "Müllinfarkt" an; schliesslich geraten Abfälle in die
Zusammenhängen der Wissenschaft und binden hier in wachsendem Masse
wissenschaftliche Forschungs- und- technische Entwicklungsprojekte. Abfälle tragen
Irritationen in die gesellschaftlichen Kommunikationszusammenhänge, sie lassen
sich nicht mehr einfach beiseite schieben, sondern regen die Kommunikation an
und manches Bewusstsein auf. Von diesem Gesichtspunkt aus ist nun auch
"rückwärts zu denken": dass mit der sozialen Kommunikation und mit den
Bewusstseinsakten, auch denen, die sich anheischig machen, den Abfall zu
bekämpfen, Abfall in jedwedem Sinne hervorgebracht wird. Wir lenken damit den
Blick von den Bereichen des Materiellen und Energetischen auf den Bereich des

Sinnhaften. Das Verhältnis von Sinn- und Abfallproduktion wird durch die
Konzentration auf materielle und energetische Aspekte leichtfertig ausgeblendet.
Abfälle entstehen, so wollen wir hier behaupten, weniger in den Küchen,
Fabriken und Produktionshallen, als vielmehr in den Köpfen derer, die an diesen
Orten agieren, sie entstehen in den Kommunikationszirkeln, die sich hier
entfalten. Abfall ist ein "Sinnprodukt".

Historisch gesehen hat sich denn auch die Bedeutung von Abfall als nicht
mehr verfügbare oder nur durch den erneuten Einsatz von Arbeit wieder nutzbar
zu machende Materie oder Energie erst spät und allmählich entwickelt. Ein Blick
auf die Geschichte des Abfallbegriffs verdeutlicht, dass sich seine heutige Bedeutung

relativ späten gesellschaftlichen Differenzierungsprozessen verdankt, in
deren Verlauf sich die Belange der wirtschaftlichen Produktion gegenüber
religiösen, politischen und anderen sozialen Belangen verselbständigten. Die
Produktionsabfälle, die wir heute meinen, wenn wir von Abfällen reden, schoben sich
erst im Zuge der Industrialisierung und der Verwissenschaftlichung der Produktion

ins Zentrum des Sinnfeldes "Abfall" und verdrängten ein AbfallVerständnis,
das die Problemlagen einer vorindustriellen Gesellschaft reflektierte und den
Abfall weniger auf die industrielle Produktion von Waren bezog, als vielmehr
mit sozialen Sinnkonstruktionen verband.

Noch vor etwa 250 Jahren war beim Wort "Abfall" zunächst und vor allem an
die Abtrünnigkeit gegenüber Gott oder einem weltlichen Fürsten zu denken. Der
Abfall, das war das Lossagen von einer früher ausgesprochenen Überzeugung,
einer angelobten und tatsächlich kundgetanen Ergebenheit gegen eine Person oder
Sache (vgl. Kuchenbuch, 1988). So wurde in Zedlers "Grossem vollständigen
Universallexicon aller Wissenschaften und Künste" von 1732 unter dem Stichwort

"Abfall" als erste die Bedeutung "Untreue gegen dem, welchem man mit



Organisationskultur statt Systemhygiene 53

Pflichten verbunden ist" aufgeführt. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts stand ein
religiös-politischer, und das hiess: geistig-ideeller wie sozialer Bedeutungsgehalt
im Vordergrund. Der Abfallbegriff enthielt eine deutliche moralische Komponente,

denn Abfall im Sinne von Apostasie (Religion) und Empörung (Politik)
sollte als eine "eigenmächtige Verhaltensweise" von Menschen verurteilt und
abgelehnt werden. Erst Anfang des 20. Jahrhunderts wird eine Trennung zwischen
dem politischen bzw. konfessionellen Abfall einerseits und den ständig
wachsenden Produktionsabfällen andererseits gezogen. Während letztere mit dem
Siegeszug der industriellen Produktion alle Aufmerksamkeit auf sich zogen,
wandelte sich im Zuge allgemeiner Pluralisierungs- und Demokratisierungsprozesse

die einstmals verfehmte und verfolgte Häresie zur typisch religiösen
Einstellung des modernen Menschen, so wie der politische Protest und die Lossagung

von einer einmal gewählten politischen Führung oder Partei durch die
Institution des demokratischen Oppositions- und Wahlrechts zum konstitutiven
Bestandteil der politischen Kultur wurde (vgl. Berger, 1980).

Der "alte" Abfall, der Abfall im religiös-politischen Sinne, der einstmals den
ßedeutungskern ausmachte und als eine Besonderheit rebellischer Einzelgänger
und Innovatoren zu betrachten war, ist in den Industrienationen Westeuropas und
Nordamerikas zu einer kaum beachteten, weil jedermann verfügbaren Normalität
geworden. Die "alte" Form des Abfall ist auf "Abweichung" hin verallgemeinert
und normalisiert worden und taucht keineswegs mehr nur oder vordringlich in den
Sektoren religiöser und/oder politischer Überzeugungen auf, sondern überall dort,
wo sozialer Sinn konstituiert wird. Mit Abfall wollen wir deshalb nicht nur den
Müll im materiellen Sinne oder die Abwärme im energetischen Sinne
bezeichnen, sondern auch die Abweichung im sozialen Sinne, das meint die
Abweichung von Vorstellungen und Verhaltensweisen, die in gegebenen sozialen
Kontexten als "normal" unterstellt werden und als solche die herrschende
Ordnung tragen, das meint die Störung der geltenden Ordnung. Die alte, vernachlässigte

Sinndimension, die Dimension der sozialen Abweichung, gewinnt in
dieser vervollständigten Betrachtungsweise erneute Beachtung, was sich aus
soziologischer Sicht zweifach begründen lässt:

1. Weil der "alte" Abfall, die Abweichung im sozialen Sinne, in dem Masse
wieder an Bedeutung gewinnt, wie der "neue" Abfall, die physikalischen
Reste, sozial definierte Toleranzgrenzen verletzt; und

2. weil der "neue" wie der "alte" Abfall einen gemeinsamen Ursprung haben,
nämlich die soziale Konstruktion von Realität. Beides lässt sich nur in
einem soziologischen Diskurs angemessen entfalten.

Unser erstes Argument ist an einem Beispiel recht einfach zu erläutern. Mit
der Industrialisierung der Produktion wuchsen die Abfallproblemc in einem
Masse, dass eine privat-anarchistische Abfallbcarbeitung nicht mehr ausreichte
und der Staat das Abfallproblem in seine Zuständigkeit bringen musste. Er
übernahm damit Vorsorge- ("Abfallvermeidung") wie Entsorgefunktionen ("Abfall-



54 T.M. Bardmann

beseitigung"). Soweit der Staat nun aber diesen Funktionen nur ungenügend oder

gar nicht nachzukommen vermag - und dies zeigt sich bei Sonderabfällen heute
in aller Deutlichkeit - wird die in den Hintergrund getretene Bedeutung von
Abfall, nämlich die Empörung, wieder an Bedeutung gewinnen: man muss es
nicht wieder mit dem Wort "Abfall" bezeichnen, doch man wird genau das
meinen, wenn man von Bürgerprotesten angesichts der Verwaltungsgefährdung
durch die Gcfahrenverwaltung, von Legitimations- und Motivationskrisen in der
Risikogesellschaft (Beck, 1986, 1988) redet. Der in unserem modernen, verkürzten

Abfallverständnis unkenntlich gemachte geistig-ideelle und soziale Abfall
zeigt sich nicht nur bei politischen Grossveranstaltungen und Massenkundgebungen,

er tritt wieder hervor in einer gesteigerten ökologischen Sensibilität auf
individueller Ebene, in einem von den Sozialwissenschaften nicht vorausgesehenen

Bcwusstsein für Umweltfragen, das an der Substanz einer durchrationalisierten

Technologie- und Industriegesellschaft nagt, die sich einer kapitalistisch-
materialistischen Weltanschauung und einem zerstörerischen Umgang mit der
Natur verschrieben hat.

Unser zweites Argument verlangt, grundsätzlichere Überlegungen cinfliessen
zu lassen. Ausgangspunkt soll die erkenntnistheoretisch formulierte These sein,
dass uns die Welt nicht als eine "objektive" vorgegeben ist, so dass wir sie durch
ausgefeilte Methoden erkennen und "richtig abbilden" könnten, sondern dass wir
sie durch Sprache, d. h. durch die auf soziale Interaktionen gegründete Produktion

von Sinn und Bedeutung erst erzeugen. Wir verwerfen damit die vor allem in
den klassischen Naturwissenschaften vertretene Korrespondenztheorie, die eine
Entsprechung von Aussage und Sachverhalt unterstellt, und entsprechend auch
von der prinzipiellen Möglichkeit ausgehen würde, Abfall "objektiv" bestimmen
zu können. Dagegen behaupten wir, dass Abfall als etwas Absolutes und
objektiv Gegebenes nicht zu denken ist. Abfall ist vielmehr zu verstehen als ein
soziales Konstrukt, als eine kulturelle Kategorie, die in Kommunikationszusammenhängen

bezugsgruppen-, problem- und situationsspezifisch konstituiert
wird, um etwas zu bezeichnen, das durch diese Bezeichnung disqualifiziert und der
Verachtung, dem Desinteresse, der Indifferenz oder auch der rücksichtslosen
Vernichtung preisgegeben wird. Bei dem Bezeichneten muss es sich nicht allein
um Dinge, Stoffe oder Substanzen handeln, auch Menschen, ihre Verhaltensweisen

und der Sinn, den sie erzeugen, können als Abfälle kategorisiert werden.
Abfall ist eine kontextbedingte und damit stets relative Kategorie, d. h. Abfälle
sind nur aus einer jeweiligen Perspektive heraus wirklich Abfälle. Abfälle entstehen

erst in den Beschreibungen eines Beobachters.

Jeder soziale Kontext, ob eine umfassende Kultur oder eine Teileinheit, wie
etwa eine Arbeitsorganisation, erzeugt relativ eindeutige Kategorisierungen, die
Wertvolles von Unwertem trennen und darüber eine allgemeine Sicht der sozialen
Ordnung zum Ausdruck bringen (vgl. Douglas, 1985, 14). Hinter den Ritualen
des "richtigen Umgangs" mit Abfällen wie dem Müll, den sozialen Aussenseitern
oder den vielfältigen Erscheinungen des Unsinns stecken nicht nur reine



Organisationskultur statt Systemhygiene 55

Vernunftsmomente eines über Ansteckungs-, Verbreitungs- und Vergiftungsgefahren

aufgeklärten Menschen, sondern das Anliegen der sozialen Kontexte
(z. B. der Gesellschaft, ihrer Teilkulturen, Funktionssysteme oder Organisationen)

sich als Einheit darzustellen und als solche erlebt zu werden. Diese Einheit
aber kann nicht anders als selektiv gebildet werden, d. h. Einheit entsteht erst
durch Auswahl, Aussonderung, durch Differenzierung. Wo es keine Differenzen
gibt, gibt es auch keine Abfälle, und wo es keine Abfälle gibt, gibt es auch
keine Ordnung. Abfälle sind das unvermeidbare "Nebenprodukt eines systematischen

Ordnens und Klassifizierens von Sachen, und zwar deshalb, weil Ordnen
das Verwerfen ungeeigneter Elemente einschliesst" (Douglas, 1985, 53).
Sauberkeit und Reinheit sind nur durch Aussondern zu erlangen.

Bevor diese Gedanken auf Arbeitsorganisationen anzuwenden sind, verknüpfen
wir sie mit gesellschaftstheoretischen Überlegungen, die besagen, dass es im
Laufe gesellschaftlicher Differenzierungs- und Pluralisierungsprozesse zu kon-
textuellen Fraktionierungen und Partialisierungen gekommen ist, was sich in
einem Klassen- oder Schichtenmodell nicht mehr hinreichend erfassen lässt. Aus
den differenten gesellschaftlichen Teilkontexten heraus werden je spezifische
Wert- und entsprechende Unwertvorstellungen formuliert. Die moderne Gesellschaft

erzeugt danach keine einheitlichen, unumstösslichen, allgemein verbindlichen

Kategorisierungssysteme mehr. Im Zuge der "Modernisierung der Moderne"
(Beck, 1986) kommt es zu einem "postmodernen Wertepluralismus" (Welsch,
1987), der auch die herrschenden Abfallvorstellungen aus dem Bereich der
Allgemeingültigkeit in die Selbstreferenzialität geschlossener sozialer
Teilbereiche verlagert. In einem sehr grundsätzlichen Sinne gibt es keine eindeutige
Wirklichkeit mehr ausser der, "die zwischen Partnern in Form eines Konsenses
über Erkenntnisse und Verpflichtungen verabredet wird" (Lyotard, 1988,198).

In der postmodernen Moderne erfahren es nicht mehr nur Avantgardisten,
sondern nahezu alle Menschen als normal, wenn sich beim Überschreiten von
sozialen Grenzen die "verabredeten Wirklichkeiten" radikal ändern. Jenseits der
Grenzen wechseln nicht nur Moralvorstellungen und Wahrheitswerte vom Für
zum Wider, es verkehrt sich auch alles, was Menschen erfreut und was ihnen
Ekel bereitet, es transformieren sich Werte zu Abfällen und Abfälle zu Werten
(vgl. Serres, 1984, 214). Entsprechend betont auch Thompson (1981, 26f.):
"Nur wenn man innerhalb strenger kultureller und zeitlicher Grenzen bleibt, kann
man den dem gesunden Menschenverstand entspringenden Glauben aufrechterhalten,

Abfall werde durch innere physikalische Eigenschaften bestimmt.
Überschreitet man diese Grenzen, so erkennt man, dass die Abgrenzung zwischen
Abfall und nicht-Abfall sich entsprechend dem sozialen Druck verändert".

Konsequent zu Ende gedacht führt uns dieser Gedanke zu der Einsicht, dass die
moderne Gesellschaft, die ihre Ordnung nicht mehr aus einem und nur einem
Zentrum heraus entwirft, sondern sie polyzentrisch, in vielen ineinander
verschachtelten, jeweils relativ autonom operierenden Teilsystemen erzeugen lässt,
unvergleichlich viel Abfall im Sinne der Abweichung von geltenden Wertvorstel-



56 T.M. Bardmann

lungen produziert. Gerade indem sie ihren Subsystemen und schliesslich auch den
Individuen einen autonom-selbstreferentiellen Umgang mit Werten und
Rationalitäten gewährt, schafft sie die Bedingungen der Möglichkeit, dass überall dort,
wo an Vorstellungen und Überzeugungen gebastelt wird, wo Sinnsysteme
entworfen werden, auch ideelle Abfälle produziert werden, die die Produzenten wie
ihre Umwelt empfindlich stören können. Mithin erscheint uns gesellschaftliche
Kommunikation deshalb - wo sie nicht schmeichelhaft ist - zuweilen wie eine
Art "Schlammschlacht", ein mehr oder weniger ernst zu nehmendes Spiel, bei
dem die Agenten den jeweils anderen ihren "Schmutz" vorhalten, ein Spiel, aus
dem so gut wie nichts und niemand mehr unbefleckt hervorgeht. Das Ganze
macht nicht nur Schmutz, sondern auch Lärm, die Urteile und Verurteilungen,
Vorwürfe und Tadel, Rede und Gegenrede, Benotungen und Gutachten,
Kommentare und Kritiken, Vermittlungen und Abweisungen besetzen den Raum und
hindern mithin die Produzenten am Produzieren (vgl. Serres, 1984, 222ff.).

Damit aber sind wir auf die Grundfunklion des Abfalls gestossen: auf die
Störung. Störung ist nach Serres (1984) die ausgezeichnete Aufgabe eines Parasiten.

Durch Störung erwirkt er sich Aufmerksamkeit und wo könnte der Abfall
seiner parasitären Störfunktion in der modernen Arbeitsgesellschaft besser
nachkommen als "hinter dem Rücken der Produzenten", im "Nacken der Arbeit", die
ihrerseits - so Luhmann (1988b, 212ff.) - das System parasitär befallen hat.
Dürfen wir sagen, der Abfall stört die ungezügelte Zerstörung einer kapitalistischen

wie sozialistischen Produktionsweise? Oder sollte es heissen: Er stört die
Übersichtlichkeit, Eindeutigkeit, Klarheit und Durchschaubarkeit einer modernen
Gesellschaft?

Obwohl die Abfallkategorie, wie wir in der gebotenen Kürze angedeutet
haben, nicht einsinnig zu verwenden ist, obwohl in einem erweiterten Verständnis

unterschiedliche Abfallformen erscheinen, wobei noch das, was diese
verschiedenen Formen bezeichnen, sich über zeitliche und soziale Grenzen hinweg
verändert, obwohl Abfall also nur als eine amorphe, relativistische, diffuse,
vielfältige Wandlungen zulasssende Kategorie zu begreifen ist (und hierfür steht
der Begriff "Parasit"), können wir in unseren Beschreibungen der Realität nicht
auf sie verzichten und sollten es auch nicht, denn die Unscharfe der Kategorie
lässt sich positiv wenden und als ein heuristisches Moment nutzen, um
Ausschnitte der Wirklichkeit zu beschreiben, die selbst nie so "sauber" sind und
waren, wie unsere Theoretiker es sich gewünscht hätten. Wir wollen im folgenden

unsere Abfallreflexionen (samt ihren Unscharfen) in organisationstheoretische

Zusammenhänge tragen und der Frage nachgehen, ob und inwieweit die von
uns zu konstatierende Abfallproblematik im herrschenden Organisationsverständnis

Berücksichtigung findet. Wir richten unseren Blick zu diesem Zweck auf
die neueren Entwicklungen in der Management- und Organisationstheorie,
speziell auf das Konzept der "Organisationskultur".



Organisationskultur statt Systemhygiene 57

2. Organisation als eine soziale Konstruktion von Wirklichkeit

Unter dem Titel "Organisationskultur" werden in den Managementetagen
moderner Grossunternehmen und in den Zirkeln der Unternehmensberater
gegenwärtig Prinzipien des Organisierens entwickelt und angewandt, die in aller
Deutlichkeit mit hergebrachten Managementformen brechen und sich in einer
überraschenden Weise am Stand sozialwissenschaftlicher Theoriebildung
orientieren. Als ein Auslöser für das Interesse an Organisationskulturfragen wird
häufig die Arbeit von Peters und Waterman (1986) betrachtet. Ihren verkündeten
Ratschlägen zufolge soll das "neue Management"

nicht länger versuchen, einen "one best way" rigide durchzusetzen. Es soll
vielmehr "experimentierfreudig" nach verschiedenen, unterschiedlich
brauchbaren Wegen suchen.

Es soll statt eines "top-down-Modells" der Kommunikation abgeschliffene
Hierarchien und ebenenübergreifende Kommunikationsnetze einrichten.

Es soll nicht mehr danach streben, alles weitestgehend zu kontrollieren,
sondern sich um die Installierung von Autonomie-, Kreativitäts- und
Selbstorganisationsspielräumen bemühen.

Es wird nicht mehr angehalten, eigene und fremde Fehler streng zu bestrafen.

Fehler sollen erlaubt sein, um aus ihnen lernen zu können.

Statt den Mitarbeiter maschinengleich in ein determiniertes Funktions-
gefüge zu zwingen, soll das "neue Management" die Individualität,
Wertorientierungen, Sensibilitäten, Vorlieben, Abneigungen und Ängste der
Mitarbeiter respektieren und produktiv verwerten.

Schliesslich soll man sich von dem Vorurteil frei machen, kulturelle
Momente seien für eine brauchbare Unternehmensführung zu "weich" und
sich statt dessen der Idee öffnen, dass das "Weiche (Kultur) stahlhart" und
das vermeintlich "Harte (Struktur) geschmeidig und flexibel" gehandhabt
werden kann.

Ein solches Praxisverständnis war in der Organisationstheorie bereits vorbereitet

von all jenen Autoren, die an der Revision klassischer Rationalitätsvorstellungen

arbeiteten, indem sie die Rationalität der Organisation als begrenzt und
vielfach gebrochen, die Organisationsrealität als anarchisch und chaotisch, ihre
Zwecksetzungen als mehr oder weniger beliebig darstellten (als kritischen Überblick

siehe: Becker, Küpper & Ortmann, 1988). Die Versuche der Ordnungsstiftung,

an denen die Rationalisierer und Vertreter eines zweckrationalen
Unternehmensmodells in voller Überzeugung bastel(te)n, wurden lange vor dem
Erscheinen des Bestsellers von Peters und Waterman bereits als bloss "rationale



58 T.M. Bardmann

Fassade", als Mythenbeschwörung, als moderne Formen des Rituals und als
symbolisch verschlüsselte Zeremonien beschrieben.

Die Organisationskulturbewegung ist ausgesprochen uneinheitlich (vgl.
Ebers, 1985; Smircich, 1983) und wir wollen uns hier nur jenem Strang zuwenden,

der sich in dem Kerngedanken orientiert, dass die gelebten Muster gemeinsamer

Wahrnehmungen und Überzeugungen nicht nur einen entscheidenden
Einfluss auf den Unternehmenserfolg haben, sondern dass sie in einem sehr
basalen Sinne selbst erst das erzeugen, was wir "Organisation" (und schliesslich
auch "Erfolg") nennen. Deshalb muss auch das Bild, das man sich als Akteur
oder Beobachter von der Organisation macht und aufgrund dessen man in der
Organisation handelt bzw. seine Beschreibungen über die Organisation anfertigt,
durch diese Wahrnehmungsmuster, Einstellungen, Werthaltungen und Überzeugungen

begründet werden. Dem ist Rechnung getragen, wenn davon ausgegangen
wird, dass eine Organisation nichts anderes ist als das sich stets wandelnde
Produkt tagtäglicher Interpretations- und Aushandlungsprozesse. Organisation ist
das Ergebnis sozialer Konstruktionsleistungen. Organisatoren wie Beobachter
haben es immer mit bereits interpretierten Realitäten zu tun, Realitäten, die
durch diejenigen interpretiert sind, die als handelnde Personen selbst Bestandteil
der Organisationsrealität sind (vgl. Schütz, 1972).

Der hier angesprochene "social-construction-Ansatz" bildet Organisationen als
einen gewachsenen und sich ständig verändernden Sinnzusammenhang ab, als ein
mehr oder weniger dynamisches Netzwerk von Deutungen, Wertungen,
Normierungen, Überzeugungen, Annahmen, Phantasien, Ängsten und Wünschen
(vgl. Holleis, 1987; Neubörger & Kompa, 1986, 1987; Rüttinger, 1986;
Sackmann, 1983; Schein, 1984, 1985; Ulrich, 1984; v. Rosenstiel, 1986). Man redet
von der "Organisationskultur", weil in Organisationen wie in anderen kulturellen
Kontexten auch, Sinn erarbeitet wird, Bedeutungen und Urteile entwickelt
werden, Strukturen und Prozesse des sinnhaften und symbolischen Zusammenwirkens

erzeugt werden.

Mit dem Begriff "Organisationskultur" wird die Aufmerksamkeit der
Organisationsgestalter und -bcobachter auf die formellen wie informellen, die sichtbaren
wie unsichtbaren, die bewussten wie unbewussten, die rationalen wie affektiven,
die geplanten wie spontanen, die gewollten wie nichtintendierten Elemente einer
Organisation gerichtet, die direkt oder indirekt das Verhalten beeinflussen und für
das tatsächliche alltägliche Tun Bedeutung haben (vgl. Weick, 1985). Damit wird
Organisationskultur zur Metapher für ein soziales Sinn-Netz, das eine
ganzheitliche bzw. systemischc Betrachtungsweise verlangt.

Die Metapher hebt den sprunghaften Komplexitätszuwachs des Erkenntnisobjekts

"Organisation" hervor und verbietet einen reduktionistischen, den Gegenstand

trivialisierendcn und instrumentalisierenden Zugriff. Den Vertretern dieses
Ansatzes kann es nicht mehr darum gehen, Organisation als ein rational
beherrschbares, formal programmierbares und technokratisch verwaltbarcs



Organisationskultur statt Systemhygiene 59

System anzusehen. Vielmehr erscheinen all diese Eigenschaften als Zuschreibun-
gen und Einredungen, die neben anderen Deutungen den Organisationsalltag
ausfüllen. Unter der Bezeichnung "Kultur" stellen sich Organisationen als
komplexe, sich jeder deterministischen Fremdsteuerung entziehende Zusammenhänge

vor, die selbst bei Perfektionierung technokratischer Methoden und
Instrumente nicht beherrschbar werden. Die root metaphor "Kultur" wird auf
Organisationssysteme angewandt, eben weil davon ausgegangen wird, dass

Organisaüonen als Kulturen nicht durch Fremd-, sondern durch Selbstorganisationsprinzipien

gekennzeichnet und deshalb auch als autopoietische Systeme zu
begreifen sind (vgl. Luhmann, 1988a).

Die konstruktivistische Linie der Organisationskulturbewegung zielt
m.a.W. auf die komplexe Sinnhaftigkeit des Handelns und Erlebens im
organisatorischen Zusammenhang. Darin steckt auch - wie schwer zu übersehen
ist - ein Stück vom Geist Max Webers, der betonte, Kultur sei "ein vom
Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Bedeutung bedachter endlicher
Ausschnitt aus der sinnlosen Unendlichkeit des Weltgeschehens" (Weber, 1973,
180; vgl. Thum, 1979, 439). Organisationswirklichkeit wird also nicht mehr
zurückgeführt auf ein vermeintlich menschen- und kulturunabhängiges "So-
Sein", sondern begriffen als das Ergebnis einer in die Welt hineinkonstruierte
Ordnung. In diesem Sinne "erinnert" der Begriff der Organisationskultur das

Management daran, dass Organisationen Sinnweltcn darstellen, die über die
Deutungs- und Intcrpretationsleistungen der in ihnen lebenden Menschen
hervorgebracht und reproduziert werden. Organisationswirklichkeit ist eine in
Interaktionen "gemachte", "erfundene", "ausgehandelte", "erschaffene", "konstruierte"

Wirklichkeit, in der die Erzeuger und die Erzeugnisse in einem Verhältnis
der wechselseitigen Beeinflussung (vgl. Ulrich & Probst, 1988) zueinander
stehen. Vor allen den Organisatoren hält eine Kulturperspektive die
Rückbezüglichkeit des eigenen Verhaltens vor.

Einer konstruktivistischen Managementperspektive verbietet es sich, das

Management als "Spitze" der Unternehmenshierarchie oder auch als "Zentrum"
der Organisation zu verstehen und das System in instrumentalistischcr Manier
"von Oben herab" oder "zentralistisch" programmieren und steuern zu wollen.
Der alte Herrschafts-, Kontroll- und Steuerungsanspruch wird zurückgeschraubt
auf den Versuch, mitzuspielen, Anstösse zu geben, zu facilitieren (vgl. Probst,
1987). Der in einem instrumentalistischen Management, etwa bei Deal und
Kennedy (1987) wiedergeborene Heldenkult, die Wiederbelebungsversuche des

Managers als charismatische Führerpersönlichkeit werden als anachronistische
Zeremonie verworfen (Neubcrgcr, 1989). Die "Exzellenz" des Managements soll
nicht mehr im Festhalten an rigiden Machtstrategien und der Beherrschung der
Situation gesucht, sondern über Situationssensibilität, Augenmass, Gespür,
Einfühlungsvermögen, politisches und taktisches Geschick, Erfahrung,
Konüngenzbewusstsein und Flexibilität entwickelt werden.



60 T.M. Bardmann

Als normative Vision steht diesem Management und seinen Beratern die
Organisation als ein "lebendiger und offener Kommunikations- und
Interaktionszusammenhang" (vgl. Ulrich, 1984; Lutz, 1986; Bretz, 1988) vor Augen, in dem
der Mensch als Sinnproduzent und Sinnrezipient im Mittelpunkt zu stehen habe.
Die Organisatoren haben demnach sensibler als bisher auf die symbolisch-
ideellen Aspekte des Gestaltens zu achten und die Organisation als einen durch
Ambivalenzen, Paradoxien, Antagonismen, Konflikte oder schlicht: durch
Komplexität und Kontingenz gekennzeichneten Sinnzusammenhang zu begreifen.
Managen wird vordringlich als "kreative Sinn- und Deutungsarbeit" verstanden.

Eine kompromisslose Anwendung dieser Sichtweise hat einerseits auf die
bekannten Formen der Disziplinierung, Rigidität, Pazifierung und formalen
Rationalisierung zu verzichten. Andererseits hat sie Autonomicspiclräume zu
eröffnen, die Vielfalt von Meinungen und Perspektiven im Unternehmen zu
fördern, für die Institutionalisierung eines "fehlerfreundlichen Klimas" zu sorgen
und entbürokratisierte, ad-hoc-kratische Entscheidungsverfahren, sowie gezielte
Dezentralisierungs- und Dcregulierungsmassnahmcn zu vertreten (vgl. Lutz,
1986; Exncr, Königswieser & Titscher, 1987; Bretz, 1988; Wever, 1989). Sie
hätte darüber hinaus als radikale Sichtweise stets aufs Neue zu verhandeln, was
überhaupt "Erfolg" bedeuten soll, und dies würde unweigerlich auch bedeuten, die
Grundprämissen der gegenwärtigen Berufsarbeit in Frage zu stellen und an ihrer
wie selbstverständlich gegebenen Sinnhaftigkeit Zweifel anzumelden.

Stellen wir nun nach dem kurzen Abriss des Organisationskultur-Ansatzes die
den Abfallthcorctiker interessierende Frage: Behandelt das "neue" Management
Abfälle als eine vernachlässigbare und störende Angelegenheit, versucht es
Abfälle zu cxternalisieren und vor anderen und noch vor sich selbst zu
verstecken, oder stellt es sich ihnen und akzeptiert Abfallproduktion als ein
Grundprinzip systemischer Verhältnisse? Im Vergleich zu älteren Ansätzen
wollen wir dem konstruktivistischen Management eine gesteigerte Offenheit
gegenüber den Abfällen bescheinigen. Es wird, so konnte man bereits an den
oben formulierten Prinzipien ablesen, mit der "Ideologie des sauberen Systems"
gebrochen, es werden die Scheuklappen, mit denen man den materiellen wie
ideellen Abfall bisher auszublenden versuchte, abgelegt. Man macht sich
geradezu programmatisch sensibel für den Abfall, indem man von der Prämisse
ausgeht, "dass der Versuch der Herstellung einer störungsfreien Welt eine
maximal gestörte Wirklichkeit erzeugt" (Watzlawick, 1985, 373). Taylors Traum
vom Betrieb als ein sauberes, harmonisch und reibungsfrei funktionierendes
System scheint damit ausgeträumt. Abfalltheorctisch formuliert: Organisationen
werden nun als "schmutzige", von ständigen Störungen und Abweichungen
heimgesuchte Zusammenhänge begriffen; Organisatoren sehen ihre Rolle
nunmehr darin, die Organisation immer wieder von anfallendem Abfall zu
reinigen, dabei sich und die Umwelt verschmutzend, wohl wissend, die Organisation

nie endgültig "sauber" zu bekommen. Organisieren ist aus der
Abfallperspektive Bearbeitung des Abfallproblems, ein unermüdliches und dabei



Organisationskultur statt Systemhygiene 61

aussichtsloses Bestreben zur Verhinderung und Verminderung des Schmutzes, der
Säuberung und Reinigung. Wir beobachten, dass die Idee der "Systemhygiene"
als eine weltfremde, aber vor allem unbrauchbare Fiktion zurückgewiesen wird,
dass man sich der Unvermeidbarkeit von "Organisationsabfällen" stellt und sich
bereit erklärt, die "verworfenen" Elemente in das eigene Bild der Organisation
zurückzunehmen. Gerade das vom System Ausgeschlossene, Verdeckte und
Verdrängte soll wieder eingeschlossen werden, soll genutzt werden, um zu
irritieren, um das Festgefügte, gleichsam von selbst Laufende zu lockern, um die
eingefahrenen Sichtweisen aufzubrechen und Alternativen erscheinen zu lassen.
Offenheit gegenüber Störungen soll Flexibilität garantieren. Was gerät den
Vertretern des konstruktivistischen Organisationskulturansatzes nach dem
Ablegen der "Meister-Proper-Mentalität" in den Blick?

Zunächst ist festzustellen, dass man auch im Management die dem
materialistischen Verständnis geläufigen Abfälle, die unsere Umwelt verschmutzen,
nicht mehr übersieht. So erklärt etwa der "Praktiker" Wever: "Allein im
Sommer 1988 berichteten die Medien über folgende Hiobsbotschaften:
Badeverbot vor der Nordseeinsel Norderney, Irrfahrt des Giftfrachters 'Karin
B', Robbensterben in der Nord- und Ostsee, Grundwasserschädigung in
Süddeutschland durch landwirtschaftliche Überdüngung, Algentod in der
Adria, Waldsterben in unseren Mittelgebirgen und Ozonloch über der
Antarktis. Der wichtige Unterschied zwischen früher und heute besteht
darin, dass Anzahl und Ausmass der Pannen und 'Umweltvergchen' eine
neue Dimension erreicht haben. Es geht nicht mehr um Einzelfälle, um
Kleinigkeiten oder Kavaliersdelikte, sondern um die Vergiftung unserer
Umwelt" (Wever, 1989, 18). Die als ökologische Kosten bezifferbaren,
negativen externen Effekte "privaten" Wirtschaftens, sind nach Ulrich
(1987, 98), nicht mehr als Randerscheinung abzutun, sondern als "der
massgebliche zeitgenössische Erfahrungshintergrund" unternehmerischen
Handelns zu werten. Vor allem industrielle Grossunternehmen werden
angehalten, sich selbst als "Dreckschleudern" zu begreifen und endlich eine
ökologisch orientierte Unlernehmcnsführung anzusteuern.

Eng verknüpft mit den materiellen Abfällen und ökologischen "Unfällen"
ist der Abfall im Sinne von Vertraucnsschwund, Loyalitätsverlust, sinkender

Arbeitsmoral, brüchig werdendem Leistungswillen, innerer Kündigung,
Unmut, Unlust und Unbehagen. Das "neue Management" stellt fest, dass
sich vor allem auch an den "Umweltvergchen" derzeit Kritiken, abweichende
Meinungen, konträre Standpunkten, Vorwürfe, Skepsis, Verdächtigungen
und Beschuldigungen knüpfen. Sie selbst sind Teil eines Wertewandcls, der
sich im Unternehmen über die Äusserungen der Mitarbeiter vernehmlich zu
machen weiss und für Irritation, Verwirrung und Beunruhigung sorgt. Man
will sich nicht mehr taub stellen und - statt gegen - mit den konfluierenden,

widersprüchlichen und konkurrierenden Einstellungen arbeilen.



T.M. Bardmann

Ein konstruktivistisches Management empfiehlt, Proteste und Widerstände,
die ältere Ansätze übergangen, geleugnet, unterdrückt oder weginterpretiert
haben, ernst zu nehmen. All jene, die sich gegen die herrschenden Vorstellungen

und geltenden Ordnungen wenden, die Revolutionäre, Systemkritiker,

Sektierer, Ketzer, Unruhestifter und sonstigen "Protestanten" sollen
nicht mehr abfällig behandelt werden, sondern ganz im Gegenteil als
"Avantgarde" im weitesten Sinne des Wortes ihren Platz in der Organisation
bekommen: "Avantgardisten" sind in einer offenen Gesellschaft, in der Politik,

in der Wirtschaft sowie in Wirtschaftsunternehmen "zwar immer
unbequem, aber von unschätzbarem Wert, weil sie ständig herausfordern und
vor Erstarrung und Sattheit bewahren" (Wever, 1989, 94). Man sollte den
"Skunks" (Stinktieren), den unkonventionellen Querdenkern und ihrer
Kreativität im Unternehmen eine "Spielwiese" zur Verfügung stellen, "die
sich vielleicht einmal als Brutstätte einer bahnbrechenden Neuerung
erweist" (Wever, 1989, 94). So wird die Bereitschaft bekundet, sich auch
den Stimmen zu stellen, die nach herkömmlichem betriebswirtschaftlichen
Denken buchstäblich "nichts zu sagen" hatten. Man will auf den Beitrag der
"Aussenseiter" nicht verzichten, weil die bisherigen Methoden, die
hauptsächlich auf ein durch eigene Erfahrungen gestütztes Weltbild aufbauten,
nicht die "hinreichende Vielfalt", nicht die "notwendige Eigcnkomplexität"
erzeugt, um auf die aktuellen unvorhergesehenen und unvorhersehbaren
Irritationen aus der Umwelt zu reagieren.

Neben der umweltbelastcnden Müllproduktion, den beobachtbaren Dcmoti-
vationen und den Aussenseitern werden alle "störenden" Verhaltensweisen
notiert, die hinter der glatten Fassade eines Unternehmens bewusst inszeniert

werden oder sich unbemerkt einschleichen. Anzusprechen sind "Foul-
spicle" aller Art, Klatsch, Tratsch, Klüngel und Mauschelei, Intrigen,
Schikanen bis hin zum "Stühlesägen". Unter der Kategorie "Vcrhaltcns-
schrott" rangieren weiter Schwindel, Lüge und Täuschung,
Informationsvorenthaltung, -Überlastung und Desinformation, Radfahren, Kriechen,
Schmeicheln, Runtermachen und Hochjubeln. Unter dem "Deckel der
Sachlichkeit" erscheinen die Kleinkriege, Cliquenbildungen, Seilschaften,
Verschwörungen, Kollaborationen, Sabotagen und Resistancen. Unter einer
konstruktivistischen Kulturpcrspektive werden all diese Verhaltcnsformen
nicht mehr als "psychische Defekte" behandelt, die durch Betriebspsychologen

zu kurrieren sind, sondern als das Ergebnis des Funktionicrens der
tradierten, eingelebten Untcrnehmenskultur. Sie erscheinen als Verhaltensweisen,

die auf die herrschenden Beziehungsmuster und geltenden
Auslegungsschemata aller Beteiligten, also auf den Organisationszusammenhang

als Ganzen zurückverweisen. Manager werden zu Mitverursachcrn
des abweichenden Verhaltens ihrer Mitarbeiter und Kollegen.

Weiterhin öffnet sich das "neue Management" nach eigenen Angaben auch
den "Altlasten", den Fehlern ihrer Väter. Sie sehen vor sich den



Organisationskultur statt Systemhygiene 63

"Schrotthaufen der Geschichte", auf dem sich tradierte Vorstellungen und
Sichtweisen, überkommene Wertmassstäbe, obsolet gewordenes
organisatorisches Wissen, ein Wust an ausgedienten Routinen, veralteten
Symbolen und Ritualen, überholte Prinzipien und Maximen finden. Es wird
eine "paradigmatische Wende", die "Umwertung alter Werte" angekündigt,
die sich nicht in der Politur der Fassade und in kosmetischen
Einzelmassnahmen erschöpfen soll, sondern auf die Veränderung der basalen
Denk- und Deutungsmuster zielt: "Einer Änderung unseres Denkens und
Handelns steht weniger der Mangel an geistigen und technischen
Möglichkeiten entgegen," so Vester (1980, 456), "als vielmehr ein
ungeheurer Ballast an Traditionen und Tabus, an Lehrmeinungen und Dogmen".
Die von Generation zu Generation als unverrückbare "Wahrheiten"
weitergegeben Normen, "die - abgesehen von der Tatsache, dass sie unsere
festgefahrene Situation zum Teil mitverschuldet haben - mit unserer
heutigen Realität nicht mehr das geringste zu tun haben", (Vester, 1980,
456) sollen über Bord geworfen werden, unter ihnen vor allem die Normen
der Reglemenüerung, Standardisierung, Formalisierung, der Hang zur klaren
Zieldefinition, zu rigiden Leitlinien, zu eindeutigen Autoritätsstrukluren, zu
strukturierten Kommunikationskanälen, zur Anwendung expliziter Ent-
scheidungskritcrien und zu konsequentem Handeln (vgl. Kasper, 1987, 16).
Dagegen setzt dieser Strang der Organisationskulturbewegung Prinzipien
wie Mehrdeutigkeit, Unklarheit und Unschärfe, Inkonsequenz, Unbeständigkeit

und Widerspruch. Diese Prinzipien "weichen nicht nur deuüich von
herkömmlichen Organisationsidealen ab, sondern sehen bisher als negativ
interpretierte Systemcharakteristika nunmehr als durchaus positiv an"
(Kasper, 1987, 17).

Veränderte gesellschaftliche Bedingungen drängen das Management von
Organisationen dazu, nicht zuletzt auch die eigenen Werte- und
Abfallschemata im sozialen Verkehr mit der Umwelt, mit Mitarbeitern, Kunden
oder kommentierenden Dritten, zu relativieren. Organisatoren sollen lernen,
damit umzugehen, dass aus anderen Zusammenhängen heraus selbst in
bezug auf ihre "Wertschöpfungen" der Vorwurf formuliert wird, sie erzeugten

nichts weiter als störenden Abfall: von lärmenden Autos bis hin zu
lähmenden Reglements. Die selbstgefällige Gewissheit, zum Nutzen und
Wohl der Allgemeinheit zu produzieren, von der der Pionier der wissen-
schafüichen Betriebsführung, Frederick W. Taylor, noch in eindrucksvoller
Weise beseelt war, wird überfällig und inakzeptabel. Ebenso unzeitgemäss
wird es zu glauben (und womöglich auch noch zu behaupten), die
Wirtschaft diene der Befriedigung menschlicher Bedürfnisse. Man muss sich und
anderen eingestehen, mit den eigenen Gütern, Werten und Leistungen die
Welt anderer zu verstellen und zu belasten, ihre Bedürfnisbefriedigung zu
behindern, vielleicht sogar zu verhindern. Das wohlgefällige Eigene kann
anderen ein Graus sein, und eben dies ist nach neuer Lehrmeinung im eigenen

Deutungskontext abzubilden. Die "Anderen", das sind nicht nur die



64 T.M. Bardmann

Wirtschaftspartner (Eigentümer, Gewerkschaften, Lieferanten, Kunden,
Banken und Regierung), sondern auch gesellschaftliche Gruppen wie
Verbraucherverbände, Umweltschützer und eine Vielzahl von Bürgerinitiativen,

aus denen heraus Zweifel an der Kompetenz der Wirtschaftsführer oder
noch grundsätzlicher an der Legitimität des Privatunternehmertums formuliert

werden. Es stellt sich die Frage, inwieweit das "neue Management"
Konflikte, Spannungen, Ambivalenzen und Paradoxien, die sich hier
zwangsläufig ergeben, zulassen und ertragen kann.

Schliesslich gesteht man mit Blick auf das eigene Handeln Fehler und
Schwächen ein, dass es Irrtümern und Trugschlüssen aufsitzt, dass es zuweilen

ziel- und planlos abläuft. Vieles von dem, was das Management tut, ist
entgegen seiner Überzeugung blankes Zeremoniell, das nichts wirklich
bewirkt, nichts wirklich verändert. "In vielen Organisationen geschieht
Vernünftiges nicht wegen, sondern trotz des Managements" (Malik, 1984,
52). Man gibt die Neigung zu, das "Primat der Tat" zu feiern: "Es wird
etwas Eindrucksvolles gemacht, um sich selbst davon abzulenken, dass man
imgrunde nicht weiss, was zu tun ist" (Neuberger, 1989, 41). Ins
Grundsätzliche getrieben verknüpft sich hiermit der Abschied des
"Wahrheitsanspruchs" für die eigenen Sichtweisen, das Eingeständnis der eigenen
Ohnmacht in vielen Fällen. Es gibt "keine mörderischere Idee, als den
Wahn aller Ideologien, die Endlösung gefunden zu haben" (Watzlawick,
1985, 367). Dieser Wahn stecke in allen Organisationsphilosophien, die
einen "one best way" gefunden zu haben glauben, die vorgeben, "richtiges"
von "falschem" Organisationsverhalten unterscheiden zu können und die so
tun, als wüssten sie, wo es "lang geht", wie eine "gesunde Organisation"
und "reine Funktionalität" auszusehen haben. Das "neue Management" ruft
m.a. W. zu einer ständigen kritischen Auseinandersetzung mit derartigen
Gewissheiten auf, wohlgemerkt, ohne von sich aus angeben zu wollen oder
zu können, was als "sinnvoll" und was als "Sinnschrott" zu behandeln ist.
Dies ist vielmehr stets aufs Neue diskursiv auszuhandeln, statt diktatorisch
zu setzen. Es räumt ein: "Moderne Unternehmen sind - intern und extern -
konfrontiert mit rasant zunehmender Differenzierung, Komplexitätssteigerung,

Widersprüchlichkeit, Mehrdeutigkeit, Unsteuerbarkeit, turbulentem

Wandel etc. Auf der Seite der Handelnden führt dies zu Desorientierung,
Unsicherheit, Hilflosigkeit und Angst" (Neuberger, 1989, 38). Dies sind
Erfahrungen, die im alten Management keinen Platz beanspruchen konnten
und noch heute unter einer instrumentalistischen Führung zum Schaden der
Betroffenen geleugnet und bekämpft werden.

Abfälle in der angedeuteten Weise in die organisatorische Selbstthematisie-

rung miteinzubeziehen, wurde vom Management bisher nicht für schicklich,
nötig oder strategisch sinnvoll gehalten und galt vielmehr als schändliche "Nest-
beschmutzung". Abfälle sollten im Namen einer vermeintlichen Systemhygiene
"draussen" bleiben, waren gegen Veröffentlichung abzuschirmen, zu externali-



Organisationskultur statt Systemhygiene 65

sieren, zu unterdrücken, zu verdrängen oder latent zu halten. Mit eben diesen
Mechanismen der Unterdrückung, Ausgrenzung, Verdrängung und Latenz
versuchen "neue Managementansätze" zu brechen. Sie registrieren und gestehen
ein, dass ihr Rückgrat nicht so stark und ihre Westen nicht so weiss sind, wie sie
sein sollten oder könnten. Es scheint sich die Einsicht durchzusetzen, dass die
alte "Saubermann-Philosophie" für ein Unternehmen kontraproduktive Effekte
haben kann und dass es in erweiterten Begriffen von wirtschafüicher Rationalität,
Effizienz und unternehmerischem Erfolg durchaus sinnvoll ist, sich den eigenen
Abfällen zu stellen (vgl. Ulrich, 1989). Dies betrifft nicht nur jene Organisationen,

die Abfälle im engeren Sinne produzieren (industrielle Produktionsunternehmen),

sondern auch die, die die Produktion organisieren (Dienstleistungsunternehmen)

und finanzieren (Banken) helfen, die am Vertrieb der Produkte sich
beteiligen (Werbung, Handel), die all dies kommentieren und beratend begleiten
(Consulting-Firmen) sowie die, die es per politischer Entscheidung zulassen
(Regierung, Parteien, Verbände). Die alte Abfallverleugnungs- und -verdrän-
gungshaltung soll abgelegt, Abfall im erweiterten Sinne nicht länger nur
"abfällig" behandelt werden. Seine "positiven", "kreativen", und "generativen"
Aspekte sollen zukünftig berücksichtigt werden. Abfall verstösst zwar gegen eine
gewünschte Ordnung, er stört, verunsichert, perturbiert; doch Störungen,
Irritationen, Verunsicherungen und Perturbationen werden als Grundelemente einer
"lebendigen" Organisation gewertet und in den Dienst der eigenen Korrektur
genommen. Sie sollen für Entwicklung und Veränderung sorgen, sie sollen auf
Umdenken und Lernen drängen, sie sollen innovative und kreative Handlungen
initiieren, zu offenen Suchprozessen anregen. Sie können zwar Organisationen
schwächen oder gar ruinieren, sie können sie aber auch zu dynamischen
Entwicklungen anregen und sie letztendlich dadurch stärken. Es verkehren sich
hier wieder einmal alte Ordnungsprinzipien: so wie man einst lernte, dass eine
Formalstruktur auf Informalität angewiesen ist, dass Bestand eher durch
Flexibilität als durch Starrheit zu gewähren ist, so begreift man augenscheinlich nun,
dass man nur durch die Annahme des Schmutzes "sauber" werden kann. Auch
dies gehört zur verqueren Logik der "paradigmatischen Wende", dass die Sauberen
die Schmutzigen und die Schmutzigen die Sauberen sein werden.

Die neue, konstruktivistische Managergeneration scheint dem Verlust der
Meta-Erzählung vom "sauberen System" nicht nachzutrauern und bereit zu sein,
sich vom alten Ideal reibungslosen Funktionierens, determinierter Geordnetheit,
redundanter Präzision und bedingungsloser Effizienz zu lösen. Unter dem Titel
"Organisationskultur" soll eine kommunikative Atmosphäre geschaffen werden,
in der Irritationen, Paradoxien und Perturbationen nicht mehr einfach unterdrückt,
verboten, verhindert oder beflissentlich übersehen, sondern ernst genommen
werden. In einem dezentral strukturierten, durch diskursive Vielfalt
gekennzeichneten organisatorischen Kommunikationszusammmenhang will man sich
auch Überraschungen und Abweichungen gegenüber öffnen und den
unangenehmen, störenden und belastenden Themen stellen. Die "Organisationsabfälle"
sollen im Konzept der Organisationskultur nicht mehr verworfen, verdrängt,



66 T.M. Bardmann

geleugnet oder "herrschaftlich entsorgt" werden, wie es der Taylorismus wollte,
oder in einen produktionsneutralen und separierten Kommunikationszusammenhang

überführt werden, wie es die Human-Relation-Bewegung versuchte (vgl.
Kern, Kern & Schumann, 1988), sondern sie sollen in die Selbstthematisierung
zurückgenommen und "veredelt" werden. So wie aus Blechdosen Nägel und aus
Altpapier Briefbögen werden, so sollen in einer Art "Ideen-Recycling" aus den
Beschwerden und Protesten, den Vorwürfen und Verweigerungen neue Perspektiven

entworfen werden.

Die hier formulierten Ansprüche sind hoch angesetzt und wir wollen uns
deshalb im Folgenden der Frage zuwenden, in welcher Weise die Arbeits- und
Industriesoziologie, der traditionell die Rolle der Kritikerin der Managementtheorie

und -praxis zusteht, auf diese Stimmen aus den Managementetagen
reagiert.

3. Ausbeutung als Generalnenner der industriesoziologischen
Kritik

Die Beschreibungen, die vor allem von einer im weitesten Sinne marxistisch
orientierten Industriesoziologie von Arbeitsorganisationen angefertigt werden,
konfrontieren das Management zunächst und vor allem mit dem Vorwurf der
Ausbeutung: Die Grundstrukturen kapitalistischer Unternehmen werden als
Ausbeutungsverhältnissc interpretiert, in denen eine Minderheit einer Mehrheit
von Menschen nicht nur die Freiheit nimmt, über eigenes Handeln selbst zu
entscheiden, sondern sich auch einen Teil ihrer Arbeit entschädigungslos aneignet
(Der Parasit ist hier eindeutig und unverwechselbar der Kapitalist bzw. seine
Handlanger!). Die Arbeitswelt erscheint als zutiefst geprägt von asymmetrischen
Macht- und ungerechten Verteilungsstrukturen. Die Kritik ergreift Position für
die Ausgebeuteten und begreift sich deshalb auch immer schon in krasser
Gegenposition zum Management. Das Management bemühe sich, die betriebliche
Arbeitsorganisation als eine soziale Einheit darzustellen, die in all ihren Elementen

auf ein gemeinsames Ziel hin ausgerichtet sei und sich durch eine prinzipielle
Interessenharmonie auszeichne. Es verstehe sich als "Kopf" bzw. "Spitze" des
Unternehmens und beanspruche entsprechend, die Organisation "zu repräsentieren".

Dem Management könne nur daran gelegen sein, im Interesse des Kapitals
die Mitarbeiter ins Unternehmen zu integrieren und auf die Unternehmensziele
einzuschwören, die bestehenden Verhältnisse abzusichern und ideologisch zu
verklären.

Mit den Konzepten der "Organisationskultur", "corporate culture" oder
"corporate identity" versuche das Management die "wahren Strukturen" zu
verschleiern und unkenntlich zu machen, dass unter kapitalistischen Verhältnissen

ein Unternehmen aus jenen, die arbeiten und jenen, die arbeiten lassen, jenen,



Organisationskultur statt Systemhygiene 67

die befehlen und jenen, die gehorchen müssen, jenen, die kontrollieren und jenen,
die kontrolliert werden, besteht. Die Arbeitsorganisation teilt sich nach Ansicht
der Ausbeutungstheoretiker in antagonistische politische Lager. Jede Veränderung
gerät zwangsläufig ins Spannungsfeld sich widerstreitender Strategien. "Der
Arbeitsplatz wird zum Kampfplatz, weil die Arbeitgeber ihre Beschäftigten zur
Höchstleistung antreiben wollen, während die Arbeiter sich diesen Versuchen
zwangsläufig widersetzen" (Edwards, 1981, 22). Die "objektiven" Interessen der
einen geraten in Konfrontation zu den "objektiven" Interessen der anderen. Beide
Seiten behandeln "ihre Wirklichkeit" als "die Wirklichkeit schlechthin".

Dem Management, dem "alten" wie dem "neuen", gehe es um nichts Anderes,
als sich die Kontrolle im Unternehmen zu sichern (vgl. Rammert, 1982;
Jürgens, 1983; Müller-Jentsch, 1986) und der Arbeitskraft den grösstmöglichen
Vorteil für den Kapitalisten abzuringen (vgl. Braverman, 1977, 62). Dieses
Urteil gelte nicht nur für eindeutig tayloristische und fordistische Organisationskonzepte,

sondern auch für jene, die sich selbst als Erweiterungen oder
Gegenbewegungen zur Taylorisierung verstehen. Die zeitlich aufeinander folgenden
individual-, gruppen- und aktionswissenschaftlichen Ansätze schwächten zwar
tayloristische bzw. fordistische Prinzipien ab, sie folgten gleichwohl den
bekannten Mustern der Kapitalverwertung (vgl. Volpert, 1974).

Selbst die "neuen Produktionskonzepte" heben, obwohl in ihnen die extreme
Zerteilung der Arbeit, die minutiösen Zeitdiktate, die akribischen Bewegungsvorschriften

und die kurzzyklischen Taktvorgaben zu einem guten Teil zugunsten
einer "ganzheitlichen Nutzung" der Arbeitskraft zurückgenommen werden, das

grundlegende Ausbeutungsverhältnis nicht wirklich auf. Die neuen Konzepte
deuten zwar das "Ende des Fordismus" (Säbel, 1984) bzw. das "Ende der Arbeitsteilung"

(Kern & Schumann, 1984) an, doch sie brechen nicht mit der Leitorientierung

der Kapitalverwertung und dem hergebrachten Gefüge der industriellen
Beziehungen. So interpretiert etwa Burawoy (1985) die Eröffnung selbstregulierter

Handlungsmöglichkeiten im "post-fordistischen" Management als ein
"Betriebsspiel", das letztendlich doch nur für die Reproduktion und für die
historische Erneuerung der (systemrationalen) Prinzipien kapitalistischer Lohnarbeit

sorgt. Sich auf das "konscnsuelle Management" einzulassen, sei zwar in
mancher Hinsicht rational, letztendlich mache man sich damit aber doch nur zum
"Komplizen der eigenen Ausbeutung". Das Management gestehe dem Arbeiter
nur deshalb Status, Autonomie und Verantworüichkeit zu, weil es dafür von ihm
- im Gegenzug - Loyalität, Anpassungsbereitschaft und Akzeptanz produktionstechnischer

Veränderungen erwarte (vgl. Müller-Jentsch, 1986,212).

Auch der hier zur Debatte stehende Strang der Organisationskulturbewegung
findet sich in die Tradition der Befriedungs-, Integrations- und Intensivierungsstrategien

eingereiht. Das massive Interesse an Kultur wird allgemein interpretiert

als ein Kompensationsversuch für die Folgen der Modernisierung, speziell
als "Hankenschutz für die dritte industrielle Revolution" (Müller-Jentsch, 1989,
232). Die betrieblichen Bemühungen zur Belebung der Unternehmcnskultur



68 T.M. Bardmann

werden nach dem Muster der "Kolonialisierung der Lebenswelt" (Habermas)
begriffen und wie folgt kommentiert: "Nach dem allgemeinen gesellschaftlichen
Traditionsverlust und dem Versiegen der solidarischen Orientierungen der alten
Arbeiterbewegung muss das Management erkennen, dass - zumal unter den
gegenwärtigen Herausforderungen der neuen Technologien und verstärkten
Marktstrategien - die ökonomischen Anreizsysteme nicht ausreichen, um
Motivation, kreatives Verhalten, Akzeptanz und Engagement der Beschäftigten
zu sichern. Als Ersatz für verlorene 'Gemeinschaften' und aus Einsicht in die
Grenzen der Machbarkeit und Steuerbarkeit von Organisationen arbeitet das

Personalmanagement grosser Firmen ganz bewusst mit dem Instrument der
Untcrnehmenskultur als 'Werkzeug der Mitarbeiterführung'. Die derzeitigen
Tendenzen sind darauf gerichtet, die Kultur zum Tranquilizer und den Betrieb zur
'moralischen Anstalt' zu machen, damit die Menschen die Modernisierungsfolgcn
aushalten können" (Müller-Jcntsch, 1989,233).

Das Ausbeutungsparadigma in der Arbeits- und Industriesoziologie begründet,
wie damit hinreichend deutlich gemacht ist, ein scheinbar unüberwindliches
Misstrauen gegenüber den Verlautbarungen und neuartigen Praktiken des

Managements. Man weigert sich, die Stimmen auf den Managementetagen ernst
zu nehmen und tut sie als "letzte Finte des Kapitals" oder gar als "Trainer-
Rhetorik" ab. Mit einer solchen Haltung machen Arbeits- und Industriesoziologen

sich blind für die wie auch immer zaghaften Umorientierungcn des

Managements und schreiben ihr Gegenüber auf eine technokratisch-instrumen-
talistische Rolle fest. Sie leisten damit ihren Beitrag zur Stabilisierung einer
"Wirklichkeit", die sie doch eigentlich verändern wollen, indem sie ihren
Gegnern keinen Raum für Veränderungen zugestehen. Sie trauen dem
Management zugleich zu viel und zu wenig zu; zu viel, weil sie nicht an die
bekundete Verwirrung und Verunsicherung in den Reihen der "Entscheider"
glauben und immer noch davon ausgehen, klassische "Macher" vor sich zu
haben; zu wenig, weil sie dem Management nicht abnehmen, dass es "die Zügel
aus der Hand gibt", dass es seine Herrschafts-, Kontroll- und Steuerungsansprüche

der Komplexität und Kontingcnz des organisatorischen Sinnzusammenhangs

unterordnet. Vielleicht liegt dies daran, dass Ausbeutungstheoretiker in
ihrem eigenen Gedankengebäude keine Verwirrung und Verunsicherung zulassen
wollen, dass sie die Komplexität und Kontingenz des Gegenstandes nicht
registrieren und selbst noch insgeheim Stcucrungsambitionen hegen, dass sie
ihren Gegenstand und Gegenspieler nicht loslassen können und ihn partout in
ihren alten Denkschemen festhalten wollen. Oder wollen sie gar von der
Revisionsbedürftigkeit ihrer Denkprämissen ablenken? (Ich, der Autor, bin der
Parasit, der auf den Schultern der Kritiker hockt und ketzerische Fragen ersinnt!).

Wie immer es auch um die Ernsthaftigkeit und Glaubwürdigkeit einer "neuen
Managementphilosophie" bestellt sein mag, wie selten und wie verdünnt ihre
hochgestochenen Ansprüche in der alltäglichen Praxis auch nur wiederzufinden
sein mögen, wie berechtigt also die Skepsis der industriesoziologischen Kritik



Organisationskultur statt Systemhygiene 69

"de facto" auch sein mag, sie passt in erschreckender Weise zur alten
Managementposition und teilt insgeheim mit ihr den Mythos "rationalen Organisierens":
"Obwohl schon das ökonomische Rationalverhalten den einen als Vollzug
technischer und ökonomischer Sachzwänge gilt, den anderen dagegen als Ausübung
und Reproduktion der im Besitz an Produktionsmitteln wurzelnden Macht, steht
doch das ökonomische Rationalverhalten als solches beiden ausser Frage. Dieser
gemeinsamen Grundannahme entsprechend erscheinen die Entscheider, 'das

Management' oder 'die Unternehmensleitung' in beiden Kontexten als einheitlich
handelndes, monolithisches Vollzugsorgan des Unternehmcnszwecks, oder, in
Marxschen Begriffen, als 'Personifikation' bzw. 'Charaktermasken des Kapitals'"
(Berger, 1988, 115). Beide behaupten, die Verhältnisse prinzipiell durchschauen
zu können, und beide konstruieren ihre Ordnungsmuster in die Arbeitswelt
hinein, die sie für "die Wirklichkeit schlechthin", für "objektiv" und
"beobachterunabhängig existierend" auffassen. Alle Managementaktivitäten werden
demselben Interpretationsmuster unterworfen und man könnte in der Tat so
weitermachen, "bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs verheizt ist". Die Kritik
droht in paradoxer und nichtintendierter Weise selbst zum Komplizen - weil
Komplement - eines instrumentalistischtechnokratischcn Managements zu
werden und die Chancen zur Veränderung, die ein konstruktivistischer Ansatz
bieten könnte, leichtfertig zu verspielen.

Sollte es die Aufgabe der Kritik sein, die herrschende Praxis durch die eigenen
Konstrukte zu stören, so haben die Vertreter des Ausbeutungsansatzes zumindest
dies zu registrieren: dass ihre "Wahrheit" die Dinge nicht "zum Tanzen" bringt,
dass sie in unseren Tagen und unseren Breiten nicht effektiv zu stören vermag.
Soweit die Kritik trotzdem an ihrer "Wahrheit" festhält, hat dies mithin den
Sinn, sich selbst einer anderen "Wahrheit" zu verschliessen, die wir zum Zwecke
der Irritation sowohl der industriesoziologischen Kritik als auch des instrumen-
talistischcn Managements abschliessend ansprechen wollen.

4. Arbeit als Parasit und der Abfall als Parasit des Parasiten

"Freiheit wäre da, wo wir an einer Grenze sagten: Es ist genug. Es reicht
uns. Dies ist meine Utopie, und sie ist so gut wie jede andere" (Alfred
Andersch).

Ausbeutungstheoretiker wie technokratische Manager schöpfen in gleicher
Weise aus dem Erbe der klassischen politischen Ökonomie. Sie pflegen
überraschend ähnliche Vorstellungen über die Arbeit, die als zentrale Grundkategorie
die jeweiligen Theoriegebäude stützen. Die verfeindeten Lager tradieren eine in
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts geborene, von Adam Ferguson und John
Miliar, Adam Smith und David Ricardo, Karl Marx und Friedrich Engels bis in
die heutige Betriebswirtschaftslehre und Arbeitssoziologie hincinpropagicrtc Idee



70 T.M. Bardmann

von Arbeit (vgl. Rohbeck, 1987). Wir wollen die wesentlichen Momente dieser
Arbeitsidee kurz vorstellen und anschliessend ihre Einseitigkeiten offen legen.

1. Arbeit wurde und wird als ein anthropologisch konstanter Wesenszug des
Menschen angesehen, als "allgemeine Bedingung des Stoffwechsels
zwischen Mensch und Natur, ewige Naturbedingung des menschlichen
Lebens und daher unabhängig von jeder Form dieses Lebens, vielmehr allen
seinen Gesellschaftsformen gleich gemeinsam" (MEW, 23, 192). Arbeit
scheint dem Menschen (nach seiner Vertreibung aus dem Paradies bzw. seit
dem Verschwinden des Schlaraffenlandes) alternativlos aufgegeben zu sein.

2. Arbeit erschien und erscheint als werteschaffend, als schöpferisch und
produktiv. Auf eine kurze Formel gebracht: als "Quelle allen Reichtums
und aller Kultur" (Gothacr Programm). Zusammen mit den Vertretern der
Bourgeoisie liessen die Vertreter des Proletariats sich von den historischen
Erfolgen der produktiven Arbeit blenden und propagierten das Bild der
Arbeit als ergiebige, Werte schaffende, menschliche Tätigkeit (vgl.
Clausen, 1988).

3. Arbeit wurde und wird weiterhin als eine bewusste, planvolle, Zwecke
setzende und zielorientierte Tätigkeit begriffen. In der Arbeit lege der
Mensch Erwartungs-, Vergleichs-, Ziel- und Zweckperspektiven an sein
Handeln an und mache es somit sinnvoll und sinnhaft nachvollziehbar.
Arbeit darf demnach auch immer schon eine gewisse "Rationalität" für sich
in Anspruch nehmen.

4. Arbeit wurde und wird auch heute noch als eine Aktivität interpretiert, als
der vernehmbare Vollzug körperlicher Abläufe (vom Hämmern bis hin zum
Reden), wodurch der Mensch in seiner Umwelt erfahrbare physikalische und
kulturelle Bewirkungen erzeugt. Die eben genannten Vorstellungsmomente
bündelnd, erklären Arbeitssoziologen heute immer noch, Arbeit sei eine
"bewusste, planvolle und zielgerichtete Tätigkeit in der sich Menschen
aktiv mit der Natur auseinandersetzen und sich diese für ihre Zwecke
aneignen" (Jäger & Riemer, 1987, 35), so wie vor etwa hundert Jahren
schon zu lesen war, Arbeit sei die "zweckmässige Tätigkeit zur Herstellung
von Gebrauchswerten, Aneignung des Natürlichen für menschliche
Bedürfnisse, allgemeine Bedingung des Stoffwechsels zwischen Mensch und
Natur" (MEW, 23, 192).

5. Mit ihren Gegnern teilen Arbeits- und Industriesoziologen schliesslich auch
die Ansicht, Arbeit sei als die ausgezeichnete fortschrittstragende Aktivität
zu begreifen. Man glaubt, die technisch-organisatorisch-induslrielle
Entwicklung der Arbeit könne als Brücke zu "besseren", "glücklicheren",
"menschlicheren" sozialen Verhältnissen dienen, Verhältnisse, in denen
z.B. Armut, Hunger und Not überwunden werden, in denen die Erfolge der
Arbeit die Mühen und Plagen überwinden oder in denen die Ausbeutung
einer Mehrheit durch eine Minderheit endlich abgeschafft werden kann. Die



Organisationskultur statt Systemhygiene 71

Arbeit wurde so zu einem "Heiland der neuen Zeit", zum "Mittler zukünftiger

Emanzipation", zum "Tor zum Reich der Freiheit".

Es ist hier nicht nur die Nähe des arbeits- und industriesoziologischen
Arbeitsbegriffs zu betriebswirtschaftlichen Vorstellungen hervorzuheben, es
sollten auch die enormen Einseitigkeiten ins Auge fallen. Der Arbeitsbegriff lebt
von Halbwahrheiten, die ihre Plausibilität den Erfahrungen des 18. Jahrhunderts
verdanken, von denen wir uns jedoch zu verabschieden haben. Angesichts einer
Arbeitswelt, die die Menschen in der entwickelten, modernen Industriegesellschaft

nicht nur mit Fortschritt, Sicherheit und Wohlstand, sondern mit
massiven Schädigungen, enormen Unsicherheiten, unbeschreiblichen Risiko-
potcntialen und ganz "normalen Katastrophen" (vgl. Perrow, 1987) konfrontiert,
hat auch die Arbeits- und Industriesoziologie über ihren Arbeitsbegriff neu
nachzudenken. Die entwickelte Arbeitsgesellschaft ist nicht mehr nur
Wohlstands- und Konsumgesellschaft, nicht mehr nur Klassen- oder
Schichtengesellschaft, sondern zugleich und vordringlich "Abfallgesellschaft" geworden.
Damit ändern sich auch die Plausibilitätsgrundlagen, aufgrund derer wir unser
Bild von Arbeit entwerfen können. Wir gehen davon aus, dass hier Serres (1984)
mit seinem Arbeitsbegriff weiterhelfen und die Voraussetzungen dazu liefern
kann, die arbeits- und industriesoziologischen "Halbwahrhciten" zu ergänzen.

Arbeit ist nach Serres in einem sehr allgemeinen Sinne "Transformation von
Unordnung in Ordnung". Arbeit ist allen lebenden Organismen, also allen
zerbrechlichen und dem Zerfall nahen Ordnungen, nicht nur der Spezies Mensch,
alternativlos aufgetragen. "Die Arbeit hat eine objektive Grundlage. Ohne sie
verliefe die zeitliche Abtrift in Richtung Unordnung oder Komplexität rascher.
Entgegen allem, was in der klassischen und zeitgenössischen Philosophie dazu

gesagt wird, sind die Menschen nicht die einzigen, die arbeiten. Wir sind
überhaupt nie so aussergewöhnlich. Die Tiere arbeiten und die lebenden Organismen
ebenfalls. Ich will sagen, das Leben arbeitet; es ist Leben, insofern es Kampf
gegen den Hang zum Tode, insofern es Auswahl ist; es ist Leben aufgrund der
Aktivität des Maxwellschen Dämons. Der Organismus nimmt Ordnung und
Energie auf; er zersetzt beides, sortiert, ordnet und bildet daraus seine eigene
Ordnung und seine eigene Energie, die Abfälle scheidet er sodann aus. Die
lebenden Systeme sind in Arbeit, sie sind Arbeit" (Serres, 1984, 132f.).

Zunächst einmal erklärt Serres, dass Arbeit nicht mehr nur "die erste
Grundbedingung allen menschlichen Lebens" (MEW, 20, 444), sondern Grundbedingung

allen kreatürlichen Lebens ist. Der Mensch erscheint nicht mehr als ein
exponiertes, sondern als ein integriertes Lebewesen unter anderen. Er verliert
seine selbstkonstruierte, exponierte Sonderstellung in der Welt, ist nicht mehr
allein dazu berufen oder einzig dazu verdammt, sich durch Arbeit die Natur
anzueignen und die Welt zu seinen Zielen und Zwecken, zur Befriedigung seiner
Bedürfnisse, zu unterwerfen, vielmehr ist der Mensch als ein Lebe- bzw.
Arbeitswesen unter anderen zu einem "Dialog mit der Natur" aufgerufen. Mit



72 T.M. Bardmann

Serres wird der "Wille zur Weltbeherrschung", der auch noch im
industriesoziologischen Arbeitsbegriff steckt, zurückgewiesen.

Serres verdeutlicht mit seinem Arbeitsbegriff weiter, dass Produktion nicht
ohne die Zerstörung anderer Ordnungen zu denken ist: "Die Arbeit des Lebens ist
ein Werk und eine Ordnung, aber sie vollzieht sich nur soweit, wie es von
anderswoher Ordnung aufnimmt. Sie schafft eine Ordnung hier, aber auf Kosten
einer anderen dort" (Serres, 1984, 135). Serres verweist radikal auf die Abfälle
und ihre Unvermeidbarkeit. Er attackiert damit jeden Produktivismus, sprich: jede
einseitige Würdigung der Arbeit als ausschliesslich schöpferisch und
werteschaffend. Es mag zwar immer noch die Arbeit sein, die den "Schlüssel zum
Verständnis der gesamten Geschichte der Gesellschaft" (MEW, 21, 307) liefert,
doch nicht mehr deshalb, weil sie vor allem produktiv ist, sondern ganz im
Gegenteil, weil sie Destruktives mitproduziert und auch Produktives destruiert,
weil sie - entgegen menschlichen Bedürfnissen - das Natürliche zu zerstören und
zu vernichten droht, weil sie zunehmend die Bedingungen des "Stoffwechsels
zwischen Mensch und Natur" (und zwischen Menschen und Menschen) pervertiert
und ruiniert. "Arbeit ist nicht allein schöpferisch, sie ist immer auch
zerstörerisch. Einzubeziehen sind (1) Naturzerstörung, (2) Mitmenschenzerstörung, (3)
Selbstzerstörung" (Clausen, 1988, 55).

Wo durch Arbeit eine "feindliche" Natur überwältigt wird, wird diese Arbeit
noch als produktiv getarnt: bei der Vernichtung von Ungeziefer und Unkraut
(Säuberung), beim Eindämmen von Küstenstreifen und Flussläufen (Sicherung),
bei der Rodung von Wäldern (Siedlung) bei der medizinischen Tötung von Viren
und Bakterien (Heilung) etc. Wo "störende" Menschen bekämpft werden, soll
auch dieser Kampf als "produktiv" erscheinen: bei der (Androhung der) Tötung
der Feinde im Krieg (Sicherheit, Gerechtigkeit und Ehre), beim Abschneiden
krimineller Handlungschancen (Sicherheit und Ordnung), beim Ausschlagen von
Konkurrenten auf dem Markt (Belebung) etc. Wo schliesslich jemand einsam
Werte erstellt, soll man an Produktion denken, obwohl dieser immer auch an
sich Destruktion übt: der Arbeitende schafft ein Werk (Leistung), doch das Werk
schafft ihn. Die Vorstellung, Arbeit sei produktiv, ist zwar ganz nützlich
(gewesen), aber leider nur halb wahr. Die volle Wahrheit lautet: "Alle Arbeit ist
zugleich produktiv und destruktiv" (Clausen, 1988,61).

Einem Ausbeutungstheoretiker könnten diese Überlegungen ein Hinweis
sein, dass die Ausbeutung der Lohnarbeiter durch das Kapital nur ein (wenn auch

wesentlicher) Spezialfall eines weit grundsätzlicher angelegten Ausbeutungs-
mechanismuses ist. Ausbeutung im Sinne des "Aufnehmens von Ordnung
anderswoher" ist nicht zu begrenzen auf kapitalistische, selbst nicht auf
ökonomische Verhältnisse, sondern Ausbeutung stellt ein Grundprinzip des sozialen
Lebens schlechthin dar. Die Problemsicht einer "Kritik der politischen Ökonomie",

die sich zu leicht auf die Anprangerung einer (für irgendwann einmal
überwindbar gehaltenen) kapitalistischen Unternehmerpraxis reduziert, läuft
Gefahr, die Ausbeutung als Grundmechanismus jedweder Systembildung aus dem



Organisationskultur statt Systemhygiene 73

Blick zu verlieren, andere als ökonomische Ausbeutung zu bagatellisieren und
das Ausmass der parasitären Ausbeutungsverhältnisse zu unterschätzen.

Mit Serres ist nicht nur die profitorientierte Wirtschaft, sondern die Gesellschaft

als Ganze als ein riesiges parasitäres Gefüge zu betrachten. "Der Mensch
ist des Menschen Laus" (Serres, 1984,14). Jeder schmarotzt an jedem und alle an
der Gesellschaft und der Natur. In der Arbeit aber wird der Mensch zum
Universalparasiten. Die Arbeit ist der Deckmantel des Schmarotzertums. In ihrem
Schutz und durch sie, bauen die Menschen nie enden wollende Parasitenkaskaden
auf, in denen jeder dafür sorgt, dass etwas für ihn abfällt Mit Arbeit versuchen

sie, die überall lauernden Parasiten zu vertreiben, doch diese Arbeit findet
nie ein Ende, denn sie selbst ist Parasit am menschlichen Leben. Der Ausbeutung

im Sinne der entschädigungslosen Ausnutzung fremder Ordnungen zum
Zwecke des Aufbaus einer eigenen Ordnung ist unter diesen Gesichtspunkten
nicht einfach durch die Überwindung der kapitalistischen Produktionsweise
beizukommen. Die Ausbeutung als ein parasitärer Akt steckt in der Funktionslogik,
oder besser: in der paradoxen Funktionsweise der Systeme selbst begründet, tiefer
als dies im gängigen Ausbeutungsparadigma angezeigt ist.

Arbeit ist nach Serres der Versuch, eine Ordnung zu schaffen. Doch jede
Arbeit ist dabei nicht nur auf die Ausbeulung anderer Ordnungen angewiesen, sie

vergrössert im Grossen und Ganzen die Unordnung (vgl. Serres, 1984, 135).
Damit ist der Fortschrittsidee, wie sie den gängigen Arbeitsbegriff beseelt,
widersprochen. Arbeit führt niemals dazu, dass "die Welt sich unserem Gebrauch und
unserem Mass fügt", dass wir "endlich zu Hause sind" (vgl. Serres, 1984, 142),
dass wir dort ankommen, wohin wir aufgebrochen sind, im "gelobten Land", bei
Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit, Gerechtigkeit, Menschlichkeit etc. Dass
wissen die Parasiten, das wissen die Anderen durch ihre Arbeit, zu verhindern.

Die Arbeit, an der Linke wie Rechte ihre Fortschrittshoffnungen gebunden
hatten, offenbart im ausgehenden 20. Jahrhundert in aller Deutlichkeit ihre
Janusköpfigkeit. Die alten, optimistischen Hoffnungen prallen auf apokalyptische

Visionen. Die Arbeits- und Industriesoziologie wird nicht umhin
kommen, ihre Fortschrittsidee neu zu überdenken. Wenn sie auch unter
Fortschritt etwas ganz anderes verstehen als technokratische Instrumentalisten,
nämlich nicht die ungebrochene Forcicrung technologischer Innovationen und die
beschleunigte Ausnutzung aller technischen Möglichkeiten, sondern letztendlich
die "Abschaffung der Herrschaft von Menschen über Menschen", so reicht dies
doch nicht aus, um dem Umstand Rechnung zu tragen, dass sich heute der "Ruin
eines Planeten" auf der Problemskala moderner Gesellschaften vor die
"Verelendung und Ausbeutung einer sozialen Klassen" geschoben hat. Der
Fortschritt ist begleitet vom "Fortschrott". Der "Entwicklungsträger" Arbeit
zerstört mithin die Bedingungen der Möglichkeit, Fortschritt, wie immer er zu
denken ist, irgendwann einmal "gemessen" zu können. Nicht, dass es mit Blick
auf den Fortschritt nicht auch um die "Abschaffung der Herrschaft von Menschen
über Menschen" gehe, nur ist die Lösung dieses Problems nicht die Lösung aller



74 T.M. Bardmann

Probleme. Und nicht zu vergessen: die Arbeit ist mithin eine üble Partnerin,
vielleicht sogar die Erzfeindin dessen, was Fortschritt meinen könnte.
Schliesslich wurde durch sie die Welt an den Rand des Ruins gebracht. Wie sollte
sie sie retten können?

Damit kommen wir zu der im allgemeinen viel zu wenig beachteten Idee,
dass Arbeit nur als Aktivität, als Tätigsein zu begreifen sei. Dieser Vorstellung
ist es wohl geschuldet, dass auf Probleme wie selbstverständlich mit Taten
reagiert wird, auch da, wo es einer Problemlösung besser täte, dass man nichts
tut, still hält, schweigt und sich ruhig und untätig verhält. Wer immer noch auf
einen aktivistischen Arbeitsbegriff setzt und den "Primat der Tat" feiert, verkennt
mithin, dass die Abfallproblemc genau hier ihren Ursprung nehmen und effektiv
nur zu bearbeiten sind, wenn wir lernen zu verzichten, zu unterlassen, aufzuhören,

zurückzunehmen, nein zu sagen, uns der Tat zu verweigern. Hier lauern
grösste Schwierigkeiten nicht nur für die Praktiker, sondern auch für die
Sozialwissenschaftler, die es versäumten, auch dem Dulden, Unterlassen und Nicht-
handcln (vgl. Geser, 1986) einen respektablen Platz in der Theorie einzuräumen.
Sie leisteten damit der Arbeit und mit ihr dem Aktivismus und Produktivismus,
wie auch dem Rationalismus des technokratischen Zweckdenkens und einem all
zu optimistischem Fortschrittsglauben, vor deren Abfällen wir heute stehen,
enormen Vorschub. Auch sie haben sich, wenn man so will, ihre "Hände
schmutzig gemacht". Die Arbeit hat es geschafft, die Gesellschaft in totaler
Weise zu befallen, die Menschen wie die Natur bis zur Erschöpfung auszusaugen,
nicht zuletzt weil es jene gab, die nur die "halbe Wahrheit" über die Arbeit
verkündeten. Um die Arbeitsgesellschaft auf wachsenden Wohlstand und
Fortschritt hin interpretieren zu können, hatte auch die Arbeits- und
Industriesoziologie gerade das ausgeschlossen, was im unmittelbarsten Verhältnis
zum "Quell allen Reichtums und aller Entwicklung", d.h. zur Arbeit steht: den
Abfall. Nur mit dem Ausschluss der Abfälle, mit der systematisch betriebenen
Blindheit gegenüber den Verlusten, konnte die Arbeit ihren Siegeszug antreten
und die historische Illusion verbreiten, sie sei die Mittlerin zwischen irdischer
Leistung und himmlischem Gnadenstand, zwischen Nicht-Haben und Haben,
Armut und Reichtum, zwischen (schlechten) vergangenen und gegenwärtigen
gesellschaftlichen Verhältnissen einerseits und (besseren) zukünftigen
andererseits. Weil aber das Ausgeschlossene, der Abfall, nicht ruht, weil er
wächst, stinkt, bedroht, belästigt und stört, muss er wieder ins System
eingeschlossen werden. Wie kann das Ausgeschlossene, so fragt Serres, sich dann im
System arrangieren? Der Parasit "Arbeil" schaffte es u.a., indem er sich in den
Geldnexus einbettete und damit zunächst knapp und schliesslich begehrenswert
machte (vgl. Luhmann, 1988b, 212 ff.). Der Parasit "Abfall" scheint einen
anderen Weg zu gehen: er sucht sich nicht über Knapphcitsformeln seine
Attraktivität zu erwirken, sondern sich über Gefahren- und Risikoformcln seinen
Platz in der Gesellschaft sichern zu wollen.



Organisationskultur statt Systemhygiene 75

Die Kosten (auch die, die sich nicht in Preisen ausdrücken lassen) des Abfalls
(auch dessen, der nicht auf den Deponien und in den Verbrennungsanlagen landet,
sondern durch unser Bewusstsein und unsere Kommunikation geistert) steigen.
Im Rücken des Parasiten Arbeit taucht der Parasit Abfall auf. Er stört die Arbeit.
Er ist der Parasit des Parasiten. Er verunsichert und verwirrt nicht zuletzt auch
einen Teil des Managements, das seine Schläue darin beweist, dass es mit dem

Konzept der Organisationskultur das alte Ideal des sauberen, hygienisch reinen
Systems verabschiedet, sich dem Abfall stellt und dabei selbst zum Parasiten am
Parasiten des Parasiten wird. Das hat nicht nur Kultur, das ist Kultur!

Die Kritiker des Managements machen es sich zu einfach, wenn sie das, was
sich gegenwärtig in den oberen Etagen von Grossunternehmen tut, als

"Verdinglichung und Instrumentalisierung von Kultur", als "cleveren Führungstrick"

oder als "alte Herrschaftsstrategie in neuem Gewände" kommentieren. Sie
drohen am Impetus des konstruktivistischen Managements vorbeizugehen, das

seine Stärke im Eingeständnis der eigenen Schwächen findet, das zugibt, für
bestimmte Probleme keine Lösungen mehr zu haben und einräumt, dass auch
sein Weg von Abfällen gesäumt sein wird. Eben dies zu begreifen, gibt uns eine
abfalltheoretische Sichtweise auf: dass es keine "sauberen Lösungen" mehr gibt
und dass die Hoffnung auf verlustlose und nebenwirkungsfreie Konversion von
Stoffen, Energie- und Sinnformen eine grosse Illusion darstellt. Was geschähe,
wenn auch die induslriesoziologische Kritik, die immer noch der schmutzigen
Wirklichkeit ihr Ideal einer Systemhygiene vorhält, das begriffe?

LJTERATURVERZEia INIS

BECK U. (1986), Risikogesellschaft. Auf dem Weg in die andere Moderne, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

BECK U. (1988), Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Suhrkamp,
Frankfurt/Main.

BECKER A., KÜPPER W. & ORTMANN G. (1988), "Revisionen der Rationalität", in KÜPPER
W. & ORTMANN G. (Hrsg.), Mikropolitik. Rationalität, Macht und Spiele in
Organisationen, Westdeutscher Verlag, Opladen, 89-113.

BERGER P.L. (1980), Der Zwang zur Häresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft,
Fischer, Frankfurt/Main.

BERGER U. (1988), "Rationalität, Macht und Mythen", in KÜPPER W. & ORTMANN G.

(Hrsg.), Mikropolitik. Rationalität, Macht und Spiele in Organisationen,
Westdeutscher Verlag, Opladen, 115-130.

BRAVERMAN H. (1977), Die Arbeit im modernen Produktionsprozess, Campus,
Frankfurt/Main, New York.

BRETZ H. (1988), "Führung in der Postmodeme oder: wie Paradoxien zum Motor des Fortschritts
werden können", GDI-Impuls, Heft Nr. 4, 6, 53-63.

BURAWOY M. (1985), The Politics of Production. Factory Regimes under Capitalism and
Socialism, Routledge Chapman & Hall, London.

CLAUSEN L. (1988), Produktive Arbeit, destruktive Arbeit, Walter de Gruyter, Berlin, New
York.



76 T.M. Bardmann

DEAL T. & KENNEDY A. (1987), Unternehmenserfolg durch Unternehmenskultur, Norman
Rentrop, Bonn, Bad Godesberg.

DOUGLAS M. (1985), Reinheit und Gefährdung. Eine Studie zu Vorstellungen von
Verunreinigung und Tabu, Dietrich Reimer, Berlin.

EBERS M. (1985), Organisationskultur: Ein neues Forschungsprogramm?, Gabler, Wiesbaden.

EDWARDS R. (1981), Herrschaft im modernen Produktionsprozess, Campus, Frankfurt/Main,
New York.

EXNER A„ KÖNIGSWIESER R. & TITSCHER St. (1987), "Unternehmensberatung -

systemisch. Theoretische Annahmen und Interventionen im Vergleich zu anderen

Ansätzen", Die Betriebswirtschaft, 47, 265-284.

GESER H. (1986), "Über die wachsende Bedeutung des Unterlassens in der 'aktiven
Gesellschaft'", Schweizerische Zeitschrift für Soziologie, 12, 71-90.

HOLLEIS W. (1987), Untemehmenskultur und moderne Psyche, Campus, Frankfurt/Main, New
York.

JÄGER W. & RIEMER D. (1987), Aufwertung der Arbeit? Alternative Arbeitsformen und Wandel
der Industriearbeit, Leske und Budrich, Opladen.

JÜRGENS U. (1984), "Die Entwicklung von Macht, Herrschaft und Kontrolle im Betrieb als

politischer Prozess. Eine Problemskizze zur Arbeitspolitik", Leviathan, Sonderheft
5/1983, 58-91.

KASPER H. (1987), Organisationskultur. Über den Stand der Forschung, Service-Fachverlag Uni
Wien, Wien.

KERN B., KERN H. & SCHUMANN M. (1988), "Industriesoziologie als Katharsis", Soziale
Welt, 39, 86-98.

KERN II. & SCHUMANN M. (1984), Das Ende der Arbeitsteilung?, Beck, München.

KUCHENBUC1I L. (1988), "Abfall. Eine Stichwortgeschichte", Soziale Welt, Sonderband 6,
155-170.

LUIIMANN N. (1988a), "Organisation", in KÜPPER W. & ORTMANN G. (Hrsg.), Mikropolilik.
Rationalität, Macht und Spiele in Organisationen, Westdeutscher Verlag, Opladen, 165-
185.

LUIIMANN N. (1988b), Die Wirtschaft der Gesellschaft, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

LUTZ C. (1986), "Visionen einer Kommunikationskultur", GDI-Impuls, Heft Nr. 3, 4, 23-31.

LYOTARD J.-F. (1988), "Beantwortung der Frage: Was ist postmodem?", in WELSCH W.
(Hrsg.), Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmodeme-Diskussion, VCH, Acta
Humaniora, Weinheim, 193-203.

MALIK F. (1984), "Sclbstorganisation, Evolution und Unternehmensführung", GDI-Impuls,
Heft Nr. 2, 2, 44-54.

MARX K. & ENGELS F. (1971), Werke (MEW), Band 23, Das Kapital. Kritik der politischen
Ökonomie, Erster Band, Dietz, Berlin.

MARX K. & ENGELS F. (1972), Werke (MEW), Band 20, Dialektik der Natur, Dietz, Berlin.

MARX K. & ENGELS F. (1972), Werke (MEW), Band 21, Mai 1883 bis Dezember 1889, Dietz,
Berlin.

MÜLLER-JENTSCII W. (1986), Soziologie der industriellen Beziehungen, Campus,
Frankfurt/Main, New York.

MÜLLER-JENTSCH W. (1989), "Management und Industriekultur", Gewerkschaftliche Monats¬

hefte, 40, 223-234.



Organisationskultur statt Systemhygiene 77

NEUBERGER O. (1989), "Hexenwahn und Führerkult", Augsburger Beiträge zu Organisations¬
psychologie und Personalwesen, Heft 4, 37-41.

NEUBERGER O. & KOMPA A. (1986), Serie Finnenkultur (I-IV), Psychologie heule, Heft Nr. 6,
61-69; Heft Nr. 7, 58-65; Heft Nr. 8, 62-68.

NEUBERGER O. & KOMPA A. (1987), Wir die Firma. Der Kult um die Unternehmenskultur,
Beltz, Weinheim.

PERROW C. (1987), Normale Katastrophen. Die unvermeidbaren Risiken der Grosstechnik,
Campus, Frankfurt/Main, New York.

PETERS TJ. & WATERMAN R.H. Jr. (1986), Auf der Suche nach Spitzenleistungen. Was man
von den bestgeführten Unternehmen lernen kann, Moderne Industrie, Landsberg am
Lech.

PRIGOGINE I. & " I. (1980), Dialog mit der Natur. Neue Wege naturwissenschaftlichen Denkens,
R. Piper & Co, München, Zürich.

PROBST G.J.B. (1987), Selbst-Organisation. Ordnungsprozesse in sozialen Systemen aus

ganzheitlicher Sicht, Paul Parey, Berlin, Hamburg.

RAMMERT W. (1982), "Kapitalistische Rationalität und Organisierung der Arbeit", in LITTEK
W., RAMMERT W. & WACHTLER G. (Hrsg.), Einführung in die Arbeits- und
Industriesoziologie, Campus, Frankfurt/Main, New York, 37-61.

ROHBECK J. (1987), Die Fortschrittstheorie der Aufklärung, Campus, Frankfurt/Main, New
York.

ROSENSTIEL L. von (1986), "Führungskräfte nach dem Wertewandel: Zielkonflikte und
Identifikationskrisen?", Zeitschrift Führung und Organisation, Nr. 2, 89-96.

RÜTTINGER R. (1986), Untemehmenskultur. Erfolge durch Vision und Wandel, Econ,
Düsseldorf, Wien.

SÄBEL C.F. (1984), Work and Politics. The Division of Labour in Industry, University Press,

Cambridge.

SACKMANN S. (1983), "Organisationskultur: Die unsichtbare Einflussgrösse",
Gruppendynamik, 14, 393-406.

SCHEIN E.H. (1984), "Soll und kann man eine Organisationskultur verändern?", GDI-Impuls,
Heft Nr. 2, 2,31-43.

SCHÜTZ A. (1972), "Der Fremde", ders.: Gesammelte Aufsätze, Band 1, Martinus Nijhoff, Den
Haag, 53-69.

SCHÜTZE C. (1989), Das Grundgesetz vom Niedergang. Arbeit ruiniert die Welt, Hanser,
München, Wien.

SERRES M. (1984), Der Parasit, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

SMIRCICH L. (1983), "Concepts of Culture and Organizational Analysis", Administrative
Science Quarterly, 28, 339-358.

THOMPSON M. (1981), Die Theorie des Abfalls. Über die Schaffung und Vernichtung von
Werten, Klett-Cotta, Stuttgart.

THURN IIP. (1979), "Kultursoziologie. Zur Begriffsgeschichte der Disziplin", Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 31, 422-449.

ULRICH II. & PROBST G.J.B. (1988), Anleitung zum ganzheitlichen Denken. Ein Brevier für
Führungskräfte, Haupt, Bern, Stuttgart.

ULRICH P. (1984), "Systemsteuerung und Kulturentwicklung. Auf der Suche nach einem
ganzheitlichen Paradigma der Managementlehre", Die Unternehmung, 38, 303-325.



78 T.M. Bardmann

ULRICH P. (1988), "Unternehmensethik - Diesseits oder jenseits der betriebswirtschaftlichen
Vernunft", in LATTMANN C. (Hrsg.), Ethik und Untemehmensführung, Physica,
Heidelberg, 96-116.

ULRICH P. (1989), "Der ökologische Pionier macht das Geschäft", Psychologie heute, Nr. 10,
38-45.

VESTER F. (1980), Neuland des Denkens, Stuttgart.

VOLPERT W. (1974), "Die 'Humanisierung der Arbeit' und die Arbeitswissenschaft", Blätter für
deutsche und internationale Politik, 19, 602-619, 709-719.

WATZLAWICK P. (1985), "Management - Konstruktion von Wirklichkeiten", in PROBST
G.J.B. & SIEGWART H. (Hrsg.), Integriertes Management: Bausteine des

systemorientierten Managements, Festschrift zum 65. Geburtstag von Prof. Dr. Dr. h.c.
Hans Ulrich, Haupt, Bern, Stuttgart, 365-376.

WEBER M. (1973), Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftstheorie. 4. erneut durchgesehene
Auflage, hrsg. von J. Winckelmann, Mohr, Tübingen.

WEICK K.E. (1985), Der Prozess des Organisierens, Suhrkamp, Frankfurt/Main.

WELSCH W. (1987), Unsere postmodeme Moderne. VCH, Acta Humaniora, Weinheim.

WEVER U.A. (1989), Unternehmenskultur in der Praxis. Erfahrungen eines Insiders bei zwei
Spitzenunternehmen, Campus, Frankfurt/Main, New York.


	Organisationskultur statt Systemhygiene

