
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 15 (1989)

Heft: 2

Artikel: Temps et perception, la problematique durkheimienne

Autor: Wallemacq, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 2 (1989) 275-285 275

TEMPS ET PERCEPTION, LA PROBLEMATIQUE DURKHEIMIENNE

Anne Wallemacq
Chargé de recherches du Fonds National Belge de la Recherche Scientifique

Université Catholique de Louvain, Unité de Sociologie
Place Montesquieu 1, Boîte 13, B -1348 Louvain-La-Neuve

1. Introduction

Alors que la préoccupation relative au temps n'est pas neuve en sociologie,

elle ne s'était jamais, jusqu'il y a peu, constituée comme un "domaine" de
la sociologie ou comme une de ses "spécialités", à la différence de l'espace,
de la religion, de l'école ou de l'entreprise par exemple.

Or le temps apparaît depuis quelques années comme un thème spécifique
de recherche au sein de la sociologie. Les nombreux colloques, associations
et publications qui s'articulent explicitement autour de ce thème en témoignent

: une certaine "sociologie du temps" est en train de se structurer.

Sans doute, une telle convergence n'est-elle pas sans rapport avec le
contexte socio-économique et idéologique de nos sociétés où le temps apparaît
de plus en plus comme un objet crucial de gestion, d'organisation et de
revendications. Dans cette ligne, l'émergence d'une sociologie du temps répond
à une demande sociale et peut développer des schémas intellectuels utiles au
vu des enjeux sociétaux que recèle l'intérêt pour la question du temps.

Mais, en se structurant de la sorte autour d'un thème spécifique, le

temps, la sociologie du temps se construit comme une réflexion sociologique
sur un objet qui est constitué comme objet bien davantage au départ du
découpage social que du découpage sociologique de la réalité. La sociologie du
temps s'interroge sur un objet qui lui est donné comme objet et non qui
serait constitué comme objet par le regard que la sociologie elle-même pose
sur la réalité 1.

Ceci, qui n'est peut-être pas problématique en soi, n'est pas sans incidence

sur la façon dont il va pouvoir être traité du temps au sein de ce nouveau
domaine de la sociologie.

On objectera à ceci que les sociologues se forgent sur le temps un regard proprement
sociologique et, par là, construisent le temps comme objet d'investigation. Certes, mais il reste que
cette reconstruction s'émancipe difficilement de la préconstruction (sociale) qui désigne le
temps comme ce qu'il faut reconstruire par le regard sociologique.



276 A. Wallemacq

Ainsi, la forme substantive du mot temps, comme le pointait déjà Elias, a
des conséquences importantes quant à la façon dont le discours sociologique
va pouvoir se construire autour de cet objet. Tout se passe en quelque sorte
comme si, en faisant du temps un objet d'investigation, la sociologie du
temps était amenée à en faire de facto un "objet tout court", un "quelque chose",

alors qu'on pourrait aussi bien le penser, en suivant Elias (1985), comme
relation de signification.

Dans la même ligne - et ceci est lié à cela - il nous est difficile de penser
sociologiquement le temps sans en appeler dans l'analyse à l'existence d'un
temps naturel qui serait reconstruit culturellement. On est placé devant ce
paradoxe que pour poser la construction sociale du temps, point qui définit
l'entrée propre aux sociologues, on est amené à devoir la référer à une sorte
de substrat dont le statut est pour le moins ambigu. L'on est tenté d'admettre,

souvent implicitement, l'irréductibilité d'un temps "donné" ou naturel en
deçà des différentes lectures culturelles qui peuvent en être faites et que la
sociologie du temps se donne souvent pour projet de mettre à jour.

Ces deux points (temps comme un "quelque chose" et référence même
purement analytique à une forme de substrat) forment en quelque sorte des
termes de référence usuels de la sociologie du temps, devant lesquels on est
toujours peu ou prou amené à se situer.

L'intérêt de la perspective durkheimienne consiste en ceci pour nous
qu'elle pose la question du temps à l'intérieur de termes de référence
différents. Ils indiquent ce faisant non seulement d'autres modes de compréhension

mais aussi, ils ouvrent à l'analyse un registre de faits qui reste à notre
connaissance peu exploités

Comme nous tenterons de le montrer, les durkheimiens eux-mêmes
cependant, ne tirent pas d'après nous tout le parti que l'on peut retirer de leur
intuition.

Dans la présentation qui va suivre, nous avons pris le parti de retenir
surtout ce qui fait pour nous les lignes de force de la perspective durkheimienne.

Il nous importait avant tout d'isoler des principes de raisonnement
qui, transposés, permettent d'amorcer une réflexion créative sur nos
principes d'interrogation relativement à la question du temps. Il résulte de ceci

que nous avons été parfois conduits à accentuer certains traits et à en laisser
d'autres dans l'ombre, à privilégier certains aspects au détriment d'autres -
jugés parfois centraux. La présentation qui va suivre est donc loin d'être
neutre. Il convient de la prendre non comme un compte rendu "passif' mais

Si cette voie a pû être indiquée, c'est probablement que la question du temps, pour les
durkheimiens, prenait place à rinterieur d'une préoccupation beaucoup plus large : celle qui
touche globalement a ce que Mauss appelait l'histoire sociale des catégories de pensée. Moins
directement focalisés sur l'objet "temps qui ne l'est "la sociologie du temps", les durkheimiens
étaient moins directement tributaires de la préconstruction sociale du mot temps.



Temps et perception, la problématique durkheimienne 277

comme une tentative de reprendre la perspective durkheimienne en vue
d'une réutilisation analytique.

2. La perspective générique des durkheimiens : Le temps comme catégorie
de l'entendement socialement produite

En deçà même des développements qu'il en a fait (et sur lesquels nous
revenons dans un instant) l'intuition fondamentale de Dürkheim consiste à

proposer de penser, au départ de Kant, le temps comme une catégorie de
l'entendement qui, comme toutes les catégories, serait socialement produite.

En reprenant à Kant l'idée de catégorie de l'entendement, Dürkheim se
détache des perspectives qui, globalement dit, font du temps un "quelque
chose", qui placent le temps "dans le monde". Dürkheim procède de la sorte
à un déplacement de perspective. Le temps, comme l'espace, est pour lui un
cadre fondamental de la pensée. Celle-ci ne peut s'en passer sans se détruire.
On ne peut saisir - ni a fortiori penser - un objet en dehors du temps et de
l'espace car notre perception du monde est conformée par ces catégories,
catégories dont on ne peut sortir. Et en effet, dire en dehors, au-delà, en deçà,
du temps ou de l'espace c'est encore utiliser des codes spatiaux et temporels

Mais alors que Kant faisait de ces cadres des données inhérentes à la
nature humaine, des cadres "a priori" préalables à toute expérience (et même
condition de cette expérience), pour Dürkheim ceux-ci sont le résultat d'une
production sociale.

Une telle conception présente l'avantage, et il s'en explique, de quitter les
termes du débat apriorisme/empirisme qui traverse toute réflexion sur le
temps. Le temps pour Dürkheim est au sens fort une production ("intellectuelle"

ou "symbolique") de la société comprise comme un tout sui generis.
On pourrait utiliser, après Schutz, l'expression "nature intersubjective du
temps" pour qualifier cette perspective.

Penser le temps comme une catégorie de l'entendement socialement
produite renouvelle d'après nous nos façons habituelles de penser le temps en ce

que cette production sociale n'est pas pensée comme une simple relecture
d'un temps "naturel" pas plus que le temps n'est pensé comme un "quelque
chose".

C'est en général essentiellement la dimension "production sociale" du
temps que l'on retient de Dürkheim et ce à notre avis au détriment de l'idée

3
C'est d'ailleurs ce qui conduira Kant à poser que, si monde des noumènes (le monde des

choses "en soi") il y a, l'homme n'a jamais accès qu'au monde des phénomènes c'est-à-dire au
monde tel qu'il suppose toujours la mise en oeuvre de ces principes d'appréhension.



278 A. Wallemacq

de catégorie de l'entendement. Ceci tient sans doute entre autres à ce que
dans le cours même du propos, Dürkheim aura recours à des termes de
référence dont la relation avec l'idée même de catégorie de l'entendement est

peu explicitée. Quels sont-ils

Si l'on se penche sur les écrits de Dürkheim, mais aussi sur ceux de
Hubert et Mauss, ceux de Leach et de Halbwachs, la notion de temps est
appréhendée au départ de la notion de division de la durée. Au-delà des accentuations

propres à chacun, on peut observer ici une grande convergence dans la
manière d'aborder la question du temps. Que ce soit Dürkheim lorsqu'il
montre que "ce qui fixe les points de repères par rapport auxquels elle (la
durée) est divisée et organisée, ce sont les mouvements de concentration et de
dispersion de la société" (Dürkheim, 1968, 631). Que ce soit Leach (1968,
228) lorsqu'il insiste sur l'importance des fêtes dans la fonction d'ordonner le
temps : "L'intervalle qui existe entre deux fêtes successives du même type est
une 'période', habituellement une période nommée, par exemple 'semaine',
'année'". Que ce soit Hubert et Mauss (1929) quand ils montrent que les
divisions en jours, semaines, mois, années, etc. correspondent à la périodicité des
rites, fêtes et cérémonies publiques. Que ce soit enfin Halbwachs lorsqu'il
affirme que "Le temps est divisé de la même manière pour tous les membres
de la société" (Halbwachs, 1968, 80).

Opérationaliser la notion de temps, et plus largement celle de catégorie
de l'entendement pour Dürkheim, au départ de cette notion de divisions de
la durée ne va pas sans entraîner quelques difficultés. On peut se demander
en effet d'une part si parler des divisions de la durée ou de catégorie de
l'entendement revient au même. D'autre part, on peut se demander quel est le
statut d'une telle durée qui préexisterait de la sorte aux divisions 4.

En opérationalisant "de fait" la notion de catégorie de l'entendement en
termes de divisions de la durée, on a parfois l'impression que les durkhei-
miens restent en mineure par rapport à leur intuition de base, qui comme
nous tenterons de le montrer rapidement plus loin, est d'après nous extrêmement

féconde.

Nous pouvons à présent entrer plus avant dans les analyses des durkhei-
miens.

On peut globalement distinguer deux directions qui organisent les réflexions

de Dürkheim et de ceux qui s'inscrivent dans sa mouvance. D'une part,
et c'est celle qui est semble-t-il prépondérante, ils s'attachent à faire, selon
l'expression de Mauss, L'histoire sociale des catégories humaines". Il s'agit,
en quelque sorte de remonter en amont de la catégorie de temps et de décri-

Dans la ligne de ce que nous avançons plus haut relativement au débat objectivisme/subjecti-
visme, il semble bien que pour les Durkneimiens une telle durée ne s'appréhende pas comme
un substrat. C'est sans doute Leach, sur lequel nous reviendrons, qui est le plus explicite sur ce
point : pour lui en effet, le temps n'est pas un "déjà là" qui attendrait qu'on le mesure. Nous
créons le temps en créant des intervalles dans la vie sociale.



Temps et perception, la problématique durkheimienne 279

re les formes qu'elle peut prendre dans diverses sociétés. D'autre part, et ce
de façon plus allusive, ils abordent la question de ce que l'on pourrait appeler
la "performativité" de la catégorie de temps, où le propos est d'investiguer, en
aval de la catégorie, son caractère opératoire.

3. Les deux ordres de préoccupation des durkheimiens

3.1. "L'amont" ou l'histoire sociale de la catégorie de temps

Si Kant a déplacé le problème du temps en montrant qu'il fallait le considérer

moins comme une propriété du monde que comme une catégorie de
notre esprit percevant, pour lui les catégories sont en quelque sorte innées.
Elles ne peuvent dériver de l'expérience : elles en sont les conditions de
possibilité. Pour Dürkheim par contre, il faut considérer les catégories "comme
de savants instruments de pensée que les groupes humains ont laborieusement

forgés au cours des siècles et où ils ont accumulé le meilleur de leur
capital intellectuel" (Dürkheim, 1968, 27). Ainsi, pour Dürkheim, les catégories,

et par là le temps, ne sont-elles pas comme pour Kant, inhérentes à la
nature de l'homme, elles sont socialement produites.

L'école française de sociologie va certes penser cette production sociale
contre l'apriorisme (i.e. la position de Kant) mais le contexte intellectuel
dans lequel prennent place ses analyses va la conduire surtout à défendre
l'idée d'une conception sociale du temps contre celle d'une nature individuelle
du temps. Pour les Durkheimiens, le temps (social) ne résulte pas du temps
individuel. A l'inverse, le temps de l'individu dérive du temps social.

D'entrée de jeu, Dürkheim insiste sur le fait que c'est au départ de la
société saisie "comme réalité sui generis" (1968, 22) qu'il faut rechercher l'origine

du temps car c'est elle qui est au principe de la création des catégories.
L'individu, dans cette ligne, ne constitue pas une unité d'analyse pertinente :

"pour savoir comment sont faites ces conceptions que nous n'avons pas faites
nous-mêmes, il ne saurait suffire que nous interrogions notre conscience"
(Dürkheim, 1968, 27). Au contraire, "du moment que l'on a reconnu qu'au-
dessus de l'individu, il y a la société, et que celle-ci n'est pas un être nominal
et de raison, mais un système de forces agissantes, une nouvelle façon
d'expliquer l'homme devient possible" (Dürkheim, 1968, 638).

De même, dans sa critique du subjectivisme bergsonnien qui voit l'origine
des divisions conventionnelles du temps dans les pensées individuelles, Halb-
wachs affirme la dynamique propre au social qui ne saurait se réduire à un
ensemble de conventions qu'auraient prises les individus de commun accord :

"on ne peut dire, en effet, qu'elle (la division de la durée) résulte d'un accord
conclu entre tous les groupes, ce qui impliquerait qu'à un moment donné ils



280 A. Wallemacq

suppriment les barrières qui les séparent et se fondent pour quelque temps
en une seule société qui aurait pour objet de fixer un système de division de
la durée" (Halbwachs, 1968, 106). Pour lui, la conscience individuelle n'est

que le point de rencontre des temps collectifs qui trouvent leur origine dans
la dynamique sociale prise dans son ensemble.

Ainsi, pour l'un comme pour l'autre c'est la société et non l'individu qui
est à l'origine du temps, et c'est par là, la société elle-même, comme ensemble

de forces agissantes, qui constitue l'unité d'analyse pertinente pour
reconstituer l'histoire sociale de la catégorie de temps. Encore faut-il préciser
sous quelles modalités ils envisagent le jeu de ces forces agissantes dans la
constitution de la catégorie de temps. Voyons ce qu'il en est.

Pour Dürkheim (1968), "un calendrier exprime le rythme des activités
collectives" (p. 15) ; "c'est le rythme social qui est à la base de la catégorie de
temps" (p. 628) ; "ce qui fixe les points de repères par rapport auxquels elle
(la durée) est divisée et organisée, ce sont les mouvements de concentration
et de dispersion de la société, plus généralement ce sont les nécessités
périodiques de la réfection collective " (p. 631). Pour Leach, ce sont les fêtes qui,
en créant des intervalles dans la vie sociale, créent le temps. Pour Hubert et
Mauss, il y a correspondance entre la périodicité de la vie collective et les
divisions de la durée. Pour Halbwachs (1968, 80), "les divisions du temps, la
durée des parties ainsi fixées résultent de conventions et de coutumes et
elles expriment l'ordre inéluctable aussi suivant lequel se succèdent les
diverses phases de la vie sociale".

Pour reprendre l'image organiciste, ce sont donc en quelque sorte les
"respirations" propres à la vie collective qui déterminent les divisions de la
durée qui servent de repères à tous et, en tout cas pour Dürkheim et Leach,
construisent la catégorie de temps. Nous avons insisté sur le fait que pour les
durkheimiens ces respirations doivent être ramenées à la logique propre du
social c'est-à-dire au fonctionnement de la société saisie comme un tout sui
generis - fonctionnement qui dans l'optique des durkheimiens est autonome
par rapport aux individus en ce qu'il agit sur eux bien plus qu'eux n'agissent
sur lui.

Ce qui est en question ici semble bien être davantage les divisions de la
durée que l'idée de catégorie de l'entendement. Il reste que la notion de
rythme qu'avancent les durkheimiens, mais aussi surtout celle d'intervalle
que propose plus directement Leach sont pour nous particulièrement
intéressantes en ce qu'elles indiquent une façon d'opérationaliser la notion de
temps, si ce n'est en termes de catégories de l'entendement, en tous cas en
dehors de la référence à cette sorte de substrat dont nous parlions plus haut.

L'idée de division de la durée implique une forme de raisonnement "vertical"

; on pose une continuité, la durée (dont le statut reste quelque peu ambigu)

que les divisions viennent découper introduisant une discontinuité. Les
notions de rythme et d'intervalle par contre procèdent d'un mode de
raisonnement plus "latéral". Elles impliquent de penser la discontinuité et la conti-



Temps et perception, la problématique durkheimienne 281

nuité ensemble, l'une par l'autre, comme les deux faces d'un même système
de rapports. La notion d'intervalle, comme celle de rythme, porte en elle à la
fois un principe de discontinuité (la limite de l'intervalle) et un principe de
continuité (l'intérieur de l'intervalle). Par rapport à la simple idée de division
de la durée, l'intervalle ne définit pas seulement une discontinuité dans une
continuité mais une continuité dans la discontinuité. Autrement dit pas plus
que les divisions ne sont pensées comme naturelles, la durée elle-même ne
peut être pensée comme naturelle.

Pour Leach, le temps ne préexiste pas aux intervalles, il se constitue, il se
crée dans la constitution des intervalles, comme système de rapports entre
discontinuité et continuité.

Certes, en raisonnant de la sorte, nous ne retrouvons pas à proprement
parler l'idée de catégorie de l'entendement. Mais nous avons cependant celle
de voir le temps comme un système de différences/identité, ce que l'on pourrait

appeler un "opérateur symbolique". Ni "dans les choses", ni "dans l'homme",

le temps comme cadre général et, comme le dit Dürkheim, en quelque
sorte impersonnel, est une création sociale au sens fort, qui n'est pas une
simple relecture d'un temps naturel. Dürkheim insistera en effet sur le rôle
créateur de la société. Le mot "opérateur symbolique" que nous avons utilisé,
ne doit pas laisser supposer que pour les durkheimiens, le temps soit une
création "hors tout". Dürkheim montre en effet, dans la ligne des "respirations"

dont nous parlions plus haut, que "ces cadres, elle (la société) ne les
crée pas artificiellement ; elle les trouve en elle ; elle ne fait qu'en prendre
conscience" (Dürkheim, 1968, 634). C'est un cadre de pensée qui s'est constitué

non comme une relecture des divisions naturelles de la durée mais
comme une élaboration des divisions sociales d'une durée, elle aussi sociale.
Ainsi peut être opérationalisée l'idée de création sociale du temps dans toute
sa force. Si les divisions se rattachent le plus souvent à quelque phénomène
matériel, comme la récurrence régulière d'un astre ou comme les saisons, dira

Dürkheim, c'est seulement parce que des signes objectifs sont nécessaires

pour rendre sensible cette organisation essentiellement sociale. L'ordre des
priorités analytiques est inversé : le temps n'est pas relecture d'un temps
naturel. Le temps est d'abord social

3.2. La question de L'aval"

A côté des préoccupations relatives à l'origine du (de la catégorie de)
temps, l'école française de sociologie s'est encore intéressée à ce que nous
appelions "l'aval". Le terme est à dessein assez vague car c'est moins à
proprement parler de la catégorie de l'entendement qu'il va être question ici que

^
On notera cependant que pour Dürkheim nature et social ne s'opposent pas. Voir Dürkheim,

1968, page 25 et note 3 page 26.



282 A. Wallemacq

de l'action des divisions de la durée et de la représentation collective du
temps sur l'ordre social

En deçà des modalités diverses selon lesquelles cette question est
développée, on peut à nouveau déceler à l'intérieur de la perspective durkhei-
mienne, une grande convergence dans la manière dont elle est posée. Pour
les durkheimiens, on s'en sera douté, l'action "du temps" est traitée en termes
de "fonction" : les divisions de la durée remplissent une fonction cruciale
dans le maintien de l'ordre social.

Pour Dürkheim en effet, si un calendrier exprime le rythme des activités
collectives, il a aussi pour fonction d'en assurer la régularité. Halbwachs
reprenant Dürkheim indique que, pour celui-ci, "la vie en société implique que
tous les hommes s'accordent sur les temps et les durées et connaissent bien
les conventions dont ils sont l'objet. C'est pourquoi il y a une représentation
collective du temps" (Halbwachs, 1968, 80). Pour Leach, une des fonctions
les plus importantes des fêtes est d'ordonner le temps ; sans celles-ci les
périodes qu'elles créent "n'existeraient pas et l'ordre disparaîtrait de la vie
sociale" (Leach, 1968, 228).

Comme précédemment, l'unité de réflexion est d'abord "la société" saisie
comme un tout dont les divisions de la durée, en tant qu'elles ordonnent la
vie collective, assurent la régulation. Ici deux idées se superposent. C'est
d'abord l'idée que la représentation du temps (ici les divisions de la durée
saisies au plan des représentations) remplit une fonction sociale (cf. supra).
Mais c'est aussi et surtout, de façon sous-jacente, l'idée que les divisions
"effectives" de la durée induisent une synchronisation de la vie collective,
synchronisation qui, comme on vient de l'évoquer, est vue comme une condition
de l'ordre social.

Sur la manière dont s'opère cette synchronisation au départ des divisions
conventionnelles de la durée, les durkheimiens sont en général peu explicites.
Et c'est assez normal : dans la mesure où l'unité d'analyse est la société prise
comme un tout, qui a ses règles de fonctionnement propres, le problème ne
se pose pas vraiment puisque, dans leur conception, divisions de la durée et
synchronisation s'impliquent mutuellement dans l'autoproduction de la
société.

Cependant, en insistant sur l'irréductibilité du temps social au temps
individuel, Dürkheim et surtout Halbwachs indiquent en quelques traits corn-

La dimension "catégorie de l'entendement" n'est pas complètement absente : "Pour pouvoir
vivre, elle (la société)^ n'a pas seulement besoin d'un suffisant conformisme moral ; il y a un
minimum de conformisme logique dont elle ne peut se passer. Pour cette raison, elle pese de
toute son autorité sur ses membres afin de prévenir les dissidences. Un esprit déroge-t-il
ostensiblement à ces normes de toute pensée tille ne le considère plus comme un esprit humain
dans le plein sens du mot, et elle le traite en conséquence. C'est pourquoi, quand, même dans
notre for intérieur, nous essayons de nous affranchir de ces notions fondamentales, nous
sentons que nous ne sommes pas complètement libres, que quelque chose nous résiste, en nous et
hors de nous" (Dürkheim, 1968, 24).



Temps et perception, la problématique durkheimienne 283

ment, si l'on prend pour unité d'analyse l'individu et non plus la société, se

pose alors la question qui nous occupe pour l'instant, de savoir comment
s'opère in concreto la synchronisation au départ des divisions de la durée. Les
individus, pour eux, sont soumis aux divisions de la durée qui ordonnent la
vie collective et qui par là garantissent l'ordre social. Et ce, sur deux plans
différents : d'abord celui de la représentation du temps ensuite celui des

comportements.

1. Pour Halbwachs, la conscience individuelle n'est que le point de ren¬
contre des temps collectifs. Dürkheim, lui, affirme que "le rythme de la
vie collective domine et embrasse les rythmes variés de toutes les vies
élémentaires dont il résulte ; par suite, le temps qu'il exprime domine et
embrasse toutes les durées particulières" (Dürkheim, 1968, 632). Dans
cette ligne, le temps tel que le perçoit l'individu dérive du temps social.
Dürkheim insistera sur ce que cette nature sociale du temps explique la
"nécessité" avec laquelle celui-ci s'impose aux individus, nécessité que la
philosophie rapportait au caractère "a priori" des catégories de
l'entendement (Dürkheim, 1968, 23).

2. Halbwachs, et ce plus explicitement que les autres, montre que les com¬
portements individuels eux-mêmes et non plus seulement la perception
que l'on a du temps, sont contraints par les divisions de la durée socialement

établies. "Le temps fait souvent peser sur nous une dure contrainte"

(Halbwachs, 1968, 80) ; il parlera dans la même ligne de discipline
sociale à laquelle l'individu est obligé de se plier dans ses occupations et
distractions. Il est difficile de déterminer si cette contrainte relève
d'abord pour lui de ce que l'on pourrait appeler pour reprendre l'expression

courante "des normes temporelles" ou s'il s'agit plutôt d'une
contrainte de fait. Nous pencherions cependant pour la seconde position.
Halbwachs en effet s'attache à montrer combien la synchronisation
appelle la synchronisation : "Si je veux aller à mon bureau, je ne puis m'y
rendre au moment où le travail est interrompu Il faut bien que j'arrive

à l'heure, si je veux assister à un concert, ou à une pièce de théâtre,
ne pas faire attendre les convives du dîner où je suis invité, ne pas manquer

mon train" (Halbwachs, 1968, 81). Si les divisions de la durée sont
contraignantes, Halbwachs indique que nous nous y résignons, et même
que nous nous en accommodons assez bien. Et ce du fait qu'elles sont
traditionnelles, qu'elles résultent de conventions et de coutumes et
qu'elles expriment, comme on l'a signalé, l'ordre inéluctable suivant
lequel se succèdent les diverses phases de la vie sociale.

On retiendra surtout de cette analyse de "l'aval" que, pour ce qui est du
plan "de la représentation", les durkheimicns insistent sur l'efficace du temps
social sur l'individu : la structuration interne de la durée personnelle n'est

Nous laissons intentionnellement de côté ici les analyses passionnantes d'IIalbwachs sur la
mémoire, qui pourraient trouver place ici. Le sujet demanderait à lui seul tout un travail.



284 A. Wallemacq

pas individuelle ou personnelle, elle a une origine sociale. Outre cet aspect
"représentation", l'efficace du temps social s'appréhende encore, pour les
durkheimiens en termes de conformité des comportements dans le temps.

4. Conclusion

On aurait pû s'attendre à ce qu'ayant posé le temps comme une catégorie
de l'entendement, les durkheimiens se soient davantage intéressés, pour ce
qui est de "l'aval", à la relation entre temps et signification. Si cette dimension

n'est certes pas absente - puisqu'ils s'intéressent à l'aspect "représentation"

- il semble que les durkheimiens, en tout cas pour ce qui est de "l'aval",
soient restés en mineure par rapport à leur intuition.

Pour notre part, nous pensons que revenir à l'idée même de catégorie de
l'entendement (avec l'addition de Dürkheim : "socialement produite") peut
ouvrir à l'interprétation un champ et une voie d'investigation qui à notre sens
restent peu exploités par la sociologie du temps. Ce champ peut être décrit
comme celui de la constitution symbolique de notre réalité.

La relation temps/signification n'est certes pas absente au sein de la
sociologie du temps. Mais elle se formule en général comme une interrogation
sur la signification du temps ou sur les diverses significations qui se greffent
sur les différentes temporalités. La perspective durkheimienne nous invite à

un léger déplacement de point de vue. En proposant de voir le temps comme
une catégorie de l'entendement - socialement produite s'entend - elle invite à

penser le temps, dans la ligne de Leach, comme un "opérateur symbolique"
qui participe à la constitution de notre univers de sens, et, bien plus, de notre
réalité.

Pour pousser à bout, cependant, l'intuition de Dürkheim et entrer dans ce
champ que nous indiquons, que d'après nous elle ouvre à l'interprétation, il
faut revenir à Kant.

Kant ne parlait pas à propos du temps de catégories de l'entendement,
mais de "conditions de possibilités de toute expérience a priori". Pour Kant,
le temps comme l'espace sont des formes de notre sensibilité ou de ce qu'il
appelle l'intuition. Nous parlerions plutôt aujourd'hui de perception. Pour
Kant, la façon dont nous intuitionnons les choses, la façon dont elles nous
apparaissent est "conformée" par ces cadres de perception que sont l'espace et
le temps. Le monde dans lequel nous vivons, la réalité qui est la nôtre ne
peut donc être celui des choses en soi (le monde des noumènes), c'est la
réalité telle qu'elle est toujours conformée par ces cadres au départ desquels
nous l'appréhendons (le monde des phénomènes).

II y a en quelque sorte immédiateté du monde perçu et de la perception.
Alors que la notion de catégorie de l'entendement conçoit le temps comme
un principe d'intelligibilité des choses préconstituées, la notion de perception



Temps et perception, la problématique durkheimienne 285

permet de penser le temps, non pas comme "dans les choses" ni "sur les
choses", mais comme un de ces codes incontournables avec lequel notre réalité
nous apparaît telle que déjà constituée comme univers de sens et qui participe

de sa constitution. Le temps de la sorte est conçu non comme un principe

d'intelligibilité d'une réalité préexistante mais comme un critère culturel
(si l'on admet qu'il est socialement produit) constitutif de notre réalité, de ce
qui nous apparaît comme réalité, de notre univers de sens.

Le rapport entre temps et sens qu'invite à investiguer cette ouverture
théorique conduit à penser le symbolique non comme greffé sur les choses
mais comme constitutif des choses, comme constitutif de notre réalité, de ce
que Kant appelait le monde des phénomènes. Il invite à penser le temps non
en référence à un substrat naturel ou en soi susceptible de faire l'objet de
multiples relectures culturelles mais comme un produit culturel au sens fort,
qui constitue notre réalité comme déjà une réalité de sens. Il invite à s'interroger

moins sur la signification du temps qu'à la manière dont le temps intervient

dans la constitution (symbolique) de notre réalité.

C'est en quelque sorte à un changement de paradigme que nous invite
l'intuition durkheimienne, changement de paradigme qui renouvelle nos
façons de penser et nos questions, et qui peut, par là, renouveler aussi notre
connaissance.

BIBLIOGRAPHIE
BASTIDE R. (1970), "Mémoire collective et sociologie du bricolage", L'Année sociologique,

21, 65-108.

COSER L.A. & COSER R.L. (1963), "Time Perspectives and Social Structure" in GOULD-
NER & GOULDNER (Eds.), Modem Sociology, Burlingame : Hacourt, Brace and
World, New York, 638-647.

DÜRKHEIM E. (1968), Les formes élémentaires de la vie religieuse, PUE, Paris, pp. 12-28,
627-635 (1912).

ELCHARDUS M. (1985), "Hct sociale Substraat van de tijd", Tijdschrift voor Sociologie, 4,
317-354.

ELIAS N. (1985), Ecn Essay over tijd, Meulenhoff, Amsterdam.

HALBWACHS M. (1968), La mémoire collective, PUF, Paris.

HUBERT H. & MAUSS M. (1929), Etude sommaire de la représentation du temps dans la re¬

ligion et la magie, Mélanges d'Histoire des religions, Alcan, Paris.

KOLAJA J. (1969), Social System and Time and Space. An introduction to the Theory of Re¬

current Behavior, Pittsburg, Louvain.

LEACH E.R. (1968), Critique de l'Anthropologie, PUF, Paris.




	Temps et perception, la problematique durkheimienne

