
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 14 (1988)

Heft: 2

Artikel: Tod, Phantasmen und Gesellschaft

Autor: Thomas, Louis Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse socio!., 2 (1988) 303-324 303

TOD, PHANTASMEN UND GESELLSCHAFT 1

Louis Vincent Thomas
Université René Descartes - Paris V

Avenue St. Mande 63, F - 75012 Paris

Der Tod, biologisches Ereignis, Verursacher des Leichnams, der Verwesung,
stellt durch die Vorstellungen, die man sich von ihm macht, die Gründe, die
ihn erklären sollen, die Bilder, Haltungen und Glaubensüberzeugungen, die
er hervorruft, auch eine kulturelle Tatsache dar. Daher interessieren unserer
Meinung nach drei Themenkreise den Thanatalogen :

1) Die Schwierigkeiten, den Tod genau zu definieren,

2) Die Suche nach den Phantasmen und Invarianten, die auf das Unbe-
wusste verweisen,

3) Die Bemühung, Haltungen und Glaubensüberzeugungen in diesem Zu¬
sammenhang aus dem sozialen Kontext zu erklären.

1. Die Thanalogie und ihre Schwierigkeiten

a) Der Tod ist in Mode

Zu allen Zeiten und überall hat man Betrachtungen über den Tod angestellt.

Mit den wissenschaftlichen Fortschritten und der Beunruhigung (oder
den Ängsten), die die Gefahr einer nuklearen Apokalypse hervorruft, erhalten

diese Betrachtungen einen unleugbaren Aufschwung. Die Thanatologie
fasst alles Wissen über den Tod, das Sterben und das nachtodliche Sein
zusammen.

Wie lässt sich die Häufigkeit dieser Diskurse über den Tod erklären
Wie kommt est, dass sich nach und nach ein Konsensus über die Notwendigkeit,

den Tod und das Sterben zu studieren, entwickelt hat Ein Konsensus
auch über die Dringlichkeit, etwas mehr über die Begleitung des Todes des
Nächsten zu lernen

Gab es je einen Verlust oder ein Veralten des Wissens über den Tod
und das Sterben

* Übersetzt von Elisabeth Dünner, Zürich.



304 L. V. Thomas

Oder ist es gar so, dass wir nicht mehr wissen, wie man selbst stirbt und
wie man den Tod des Nächsten ertragen soll

Oder ist dies alles nur deswegen so schwierig, weil der Atomkrieg eine
immer grössere Todesdrohung darstellt

Es fehlt nicht an Gründen, um über den Tod, das Sterben und das nach-
todliche Sein nachzudenken.

Der Tod est eine allumfassende und unvermeidliche Tatsache, die alles
Lebendige betrifft, ja selbst alles, was dem Gesetz der Zeit unterliegt.
Ein Leben vollendet sich notwendigerweise im Tod. Der Tod bleibt das
einzige Mittel, um das Leben zu erneuern und ihm neue
Ausdrucksmöglichkeiten zu verschaffen. Es ist daher unmöglich, dem Tod nicht zu
begegnen.

Ausserdem bedeutet das Sterben eine menschliche Handlung, die letzte,
die wir erleben, oder wie es Ph. Ariès formulierte : Den Tod zu studieren

hat nichts Morbides an sich. Pathologisch aber ist es, ihm nicht ins
Gesicht schauen zu wollen.

Der Tod bleibt auch ein durchaus soziales Ereignis, das alle Komponenten
der Gruppen, ihrer Institutionen, Mitglieder, Hierarchien,

Meinungsströmungen, Werte, Spielregeln betrifft. Der Tod ist daher Teil
der Alltäglichkeit.

Der Tod wird seinerseits zur reichhaltigen Quelle in der Erforschung von
Kulturen und Gesellchaften, obwohl sie in ihrer Einfachheit beinahe
banal anmutet, entbehrt folgende Aussage, die man Gladstone
zuschreibt, keineswegs der Grundlage : "Zeigen Sie mir, wie eine Nation
sich mit ihren Toten beschäftigt, und ich sage Ihnen mit vernünftiger
Sicherheit, wie es um das Feingefühl des Volkes und seine Treue zu
einem höheren Ideal steht".

Die Thanatologie, die sich mit dem Tod als Objekt befasst, mag wie ein
kühnes Unterfangen anmuten. Vielleicht ist sie aber letzten Endes nur ein
nutzloses intellektuelles Spiel, eine neue Spielart, um sich den Tod vom
Leibe zu halten, ihn hinter einen Wall von gelehrten Gesprächen zu stellen.
Ferner bleibt dies - obwohl es sich eigentlich nur um eine Umgruppierung
von Wissensbereichen über den Tod handelt - trotz allem ein junges Lehrgebiet,

das sich noch nicht seine eigene Epistemologie zu schaffen wusste, das
noch nicht seine eigenen Methoden wirklich beherrscht und das - ausser in
den U.SA. - in den wissenschaftlichen Instanzen und Universitätsbehörden
noch nicht die offizielle Anerkennung gefunden hat. Die Thanatologie spielt
auf so verschiedenen Registern wie Biologie, Medizin, Physik, den
Humanwissenschaften (Demographie, Soziologie, Anthropologie, Psychologie und
Psychoanalyse, Geschichte, Wirtschaftswissenschaften, Linguistik, Sémiologie)

und letztlich auch Theologie, Metaphysik, Literatur und Ästhetik. Umso
mehr zeigt sich, wie komplex und paradox der Gegenstand "Tod" ist.



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 305

b) Der Tod zwischen Unbestimmtheit und Überbestimmung

Es gäbe keine rechtliche Definition des Sterbens, wenn es nicht für die
Entnahme von Organen oder für die Erd- bzw. Feuerbestattung so wichtig wäre,
den genauen Moment zu bestimmen.

Ist der Tod nicht eigentlich das Nichts, das Beinahe-Nichts, das kein
einziger wissenschaftlicher Schritt weder auf der Ebene der Kriterien noch
der Definition zu bestimmen vermag Je mehr wissenschaftliche
Erkenntnisse wir über den Tod haben, je weniger ist man imstande, genau
zu sagen, wann und wie er eintritt. Gerade auf dieses Nichts konzentrieren

sich alle Ängste, werden alle Energien mobilisiert, um es Zurückzu-
stossen, zu vernebeln, zu unterdrücken oder umzuwandeln.

Der Tod hört nicht auf, uns aus der Fassung zu bringen, er ist alltäglich,
natürlich, ungewiss, universal, aber alles auch nur teilweise. Der Tod ist
alltäglich. Und trotzdem erscheint er immer ferne, vor allem wenn man
jung ist. Es sind die anderen, die sterben, auch wenn immer ich es bin,
der immerzu vom Tod bedroht ist. "Es braucht nichts, ein Blutklümp-
chen nur in einer Arterie, eine kleine Zuckung im Herz, und schon ist
das Jenseits sogleich hier" (W. Jankelevitch, 1977, La mort, Flammarion).

Der Tod ist natürlich. Und doch erscheint er wie eine Aggression, ein
Angriff. Er wird als willkürlicher und brutaler Überfall erlebt, er schlägt
unversehens zu. Der Tod ist "unmenschlich, irrational, sinnlos, wie die Natur,
wenn sie nicht domestiziert ist. Der Tod ist nur gut, wenn er besiegt und dem
Gesetz unterstellt ist" (J. Baudrillard, 1976, L'échange symbolique et la mort,
Gallimard).

Der Tod bleibt unbestimmbar. Der Gewissheit, dass man sterben muss,
steht die Ungewissheit über das Ereignis gegenüber. Es geht um den "nie
vorhergesehenen Tod", den Tod, "der immer überflüssig ist". "Ihr wisst weder
den Tag noch die Stunde noch den Ort", sagt der Evangelist. Und nun soll
sich der Tod dank den Fortschritten der Statistik und der medizinischen
Technik, dank der Verbreitung von biologischen und epidemiologischen
Kenntnissen wissenschaftlich bestimmen lassen, ob es sich nun um den
natürlichen Tod, den tödlichen Unfall oder den Freitod handelt.

Der Tod ist allumfassend. Das Sterben banalisierend kann man sagen
Alles was lebt, alles was existiert, ist dazu bestimmt, zu vergehen, zu verwesen.

Der Tod ist aber auch einzigartig, denn wenn einmal meine Stunde da
ist, kann niemand dabei meinen Platz einnehmen, und nie werde ich auf die
Art und Weise eines anderen sterben. "Jeder von uns ist der erste im Sterben"

(E. Ionesco, ungedruckt).

Zusammenfassend sei gesagt dass der Tod ausserhalb aller Kategorien
steht : "Er ist nicht klassifizierbar, er ist ein Ereignis schlechthin ohne
Vergleich, das einzigartig in seiner Art ist, ein Ereignis von einsamer Grauen-



306 L. V. Thomas

haftigkeit, ohne Zusammenhang zu allen anderen Ereignissen, die sich
allesamt ins Leben einflechten lassen" (W. Jankelevitch).

Wo ist der Tod zu orten Nirgendwo und überall

In seiner Wesenheit : nirgendwo, denn er ist nur Schnitt, Lücke, Übergang
zwischen dem Lebenden und dem Leichnam. Da er nicht auf einem
bestimmten Territorium geortet werden kann, bleibt er unbestimmbar auf der
Ebene der Zeit : Es gibt keinen ganz bestimmten Moment des Hinscheidens.
Man stirbt immer allmählich (der Tod ist ein Prozess) und etappenweise (die
letzte Etappe ist der Gehirntod).

Als Prozess ist der Tod überall, "allgegenwärtig und gebilligt" (Ph. Ariès) :

Das Sterben beginnt mit der Geburt, beschleunigt sich mit dem zunehmenden

Alter und dauert über den klinischen und biologischen Tod hinaus. Und
wenn man sich daran erinnert, dass jeder Bezug zum Tod - wie jeder Bezug
zum Geschlecht - in der Pluralität der sozialen Beziehungen mediatisiert
wird, so sieht man, dass der Tod auf allen Ebenen des täglichen Lebens
gegenwärtig ist. Das Leben ist nichts anderes als dieZeit, die man bis zum
Tod benötigt.

Wie sich der Tod überall befindet, im Laufe der Existenz, so ist er ein
Hauptthema in Kunst, Philosophie und Religion. Aber es lässt sich nur in
enzyklopädischer, heterogener Weise - nie aber erschöpfend - über ihn
diskutieren.

Wie der Tod nirgendwo ist, hört er auf, ein empirischer Gegenstand zu
sein : Er ist ein unfassbarer Punkt, über den man nicht mehr sagen kann, als
dass es ein Vorher gibt (Haltung gegenüber dem Greis, Betreuung des
Sterbenden) und ein Nachher (Bestattungsriten, Trauer, Totenkult, Ahnenkult).

c) Der Tod in Pluralform

Der Begriff des Todes ist zum Teil überdeterminiert. Es gibt so heterogene

Ausdrücke, dass man sich fragt, ob man wirklich immer denselben
Gegenstand meint. Gewiss lassen sich gemeinsame Züge erkennen. Auch
wenn der Tod unfassbar ist, so täuschen auf der dreifachen Ebene des

Wahrgenommenen, des Erlebten und des Imaginierten doch die todbringenden,
irreversiblen Prozesse nicht über die Realität des Todes hinweg :

Abnahme der Kräfte, Abkühlung, radikale Zustandsveränderungen. "Jeden Tag
betrachte ich im Spiegel das Werk des Todes", sagte J. Cocteau. Die Lebenden

altern, erleiden den Todeskampf, sterben; die Leichen verwesen. Der
Tod berührt alles, was in die Zeit eingeflochten ist : die Gesellschaften, die
zerbröckeln, die kulturellen Systeme, die untergehen, die Gegenstände, die
sich abnutzen, zu Überresten und Tuinen werden...



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 307

Nur auf der menschlichen Ebene gibt es mehrere Arten, den Tod zu
erfassen :

derphysische Tod oder Fall in die Homogenität, in die Entropie

der biologische Tod, der zum Leichnam führt und sich an spezifischen
Indikatoren erkennen lässt : Stillstand der Atmung, der Blutzirkulation
und der Herztätigkeit, zerebrale Anoxie, Leichenstarre.

der geistige Tod : der Tod der Seele im Falle der Todsünde

der psychische Tod : der Tod des Irren, der in seinem Autismus
eingemauert ist

der soziale Tod bei Inhaftierung, Psychiatrisierung, Pensionierung
(defunetus), Vernachlässigung in Heim oder Sterbeabteilung.

Diese Bilder des Todes haben ein Gemeinsames. Man findet immer das
Thema des Einschnittes. So sind die Toten und die Trauernden physisch und
gesellschaftlich aus der Welt der Lebenden ausgeschlossen. Der Sünder, der
nicht bereut, ist aus der Kirche ausgeschlossen. Der Geisteskranke ist symbolisch

auf der Ebene der Sprache gefangen (indem er zum Beispiel als schizophren

etikettiert wird) und wird in die psychiatrische Klinik eingeschlossen.
Das unproduktive Individuum wird links liegen gelassen. Der Kriminelle, der
Delinquent sind Marginalexistenzen, die es zu neutralisieren gilt, indem man
die Todesstrafe über sie verhängt. Diese Schaffung von räumlicher Distanz
setzt einen Vollzugsträger voraus : die Krankheit, die das organische
Gleichgewicht stört, der Mensch, der sich oder andere tötet, die Gesellschaft, die
jemanden ausschliesst. Und das Opfer : der biologische Leichnam, der auf
dem Friedhof verwest, die verdammte Seele, die Sozialleiche...

So ist nichts unfassbarer als der Tod, weniger Substanz als Peripetie.
Zudem bedeutet der Tod nichts. Es gibt keinen Tod. Es gibt nur etwas, das

tötet, bzw. irgendwelche, die töten. Und jene, die getötet wurden, die sterben
werden oder jene, die schon tot sind.

d) Für eine Definition des Todes

Es ist und bleibt ein schwieriges Unterfangen, den biologischen Tod zu
lokalisieren, auch wenn man hierzu immer mehr und immer ausgeklügeltere
Merkmale findet.

Und doch erweist es sich aus folgenden Gründen als notwendig, den
Moment des Todes im sozialen und juristischen Sinn zu definieren :

die Erlaubnis zum Begräbnis muss erteilt werden können aufgrund der
Feststellung des natürlichen Todes

die immer wieder befürchtete Möglichkeit, lebendig begraben zu werden,

muss ausgeschlossen werden



308 L. V. Thomas

dies ermöglicht, Organe für die Transplantation zu entnehmen.

Ob es sich nun um das Recht zur Abtreibung oder zur Entnahme von
Organen handelt, es ist immer eine Konvention der Entscheidung über den
richtigen Moment, die verhindert, dass dieser Akt kriminell ist.

Die Todesmerkmale

Es ist äusserst kompliziert, den Todeseintritt medizinisch zu definieren,
da beim heutigen Stand der Kenntnisse der Tod nicht einen plötzlichen
Stillstand aller Funktionen des Organismus darstellt, sondern sich vielmehr aus
einer progressiven Serie von definitiven Stillständen der verschiedenen
Lebensfunktionen zusammensetzt (man stribt allmählich und stückweise, wie
schon Bichat sagte). So kommt es zur notwendigen Vielzahl von
wissenschaftlichen Tests, die die impressionistischen Zeichen von gestern ergänzen
(Stillstand des Pulses, der Atmung, des Herzens, Totenstarre, Petechien,
Abkühlung, Areflexie). Der wichtigste Test ist das flache und isoelektrische
Elektroenzephalogramm, gültig bei " ", vorausgesetzt, der Patient hat vorher
keine Barbiturate zu sich genommen und keine starke oder längere
Unterkühlung erlitten

Abgesehen von gewissen Vorzeichen drückt sich der Tod als Prozess
dadurch aus, dass die komplexeste Funktion, die Regulierung des Organismus
als Ganzheit mit Sitz im Gehirn, ausfällt. Dadurch werden die verschiedenen
Systeme wie Nervensystem, Herz- und Gefässystem, Atmungssystem, Ver-
dauungssyslem, Urogenitalsystem, Bewegungssystem und schliesslich die
zellulären und subzellulären Elemente von der Nekrose befallen. Aber noch
heute schreibt L. Schwartzenberg : "Man muss vorsichtig sein, denn es bleiben

viele Ungewissheiten über die medizinische Definition des Todes bestehen.

Ein Konsensus wächst jedoch dahingehend, dass der Mensch dann
schon als tot zu betrachten ist, wenn sich der vollständige und irreversible
Mangel an Gehirntätigkeit (Gehirntod) feststellen lässt. So erklärt man einen
Menschen dann als tot, wenn er während 24 oder 36 Stunden drei flache
Elektroenzephalogramme aufweist. Sein Gehirn muss somit nicht mehr ein
eigentliches Trauma aufweisen".

Diese neue Definition des Todes ist nach L. Schwartzenberg "weder eine
medizinische Definition noch eine biologische oder wissenschaftliche. Es ist
keine medizinische Definition, weil das Herz noch schlägt, die Lungen noch
atmen, das Blut noch zirkuliert. Es ist so wenig eine medizinische Definition
als das Herz oder die Niere, die man zur Transplantation entnimmt, nicht

2
Es gibt weitereausgeklügclte Tests, die als Ergänzung anderer Tests Gültigkeit haben : keine

Augenbewegung bei Wärmetest, keine Tachykardie nach intravenöser Verabreichung von 2 mg
Atropin, kein Echopuls bei der Echoenzephalographie, Gehirnscanning, intrathekale Injektion
von RISA, verschiedene Arteriographien von Vertebralis und Karotiden...



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 309

ihrerseits ein anderes Lebewesen für eine Reihe von Jahren am Leben
erhalten 3.

Dies ist ebenso wenig eine biologische Definition, weil die Zellen im
Innern des Organismus unter sich in Austausch stehen - Stoffwechsel,
Austausch von Leben nennt sich das.

Es ist auch keine wissenschaftliche Definition, denn vom wissenschaftlichen

Standpunkt aus ist der Tod die absolute Immobilität. Selbst wenn sich
ein liegender Körper nicht mehr willentlich bewegen kann, so gibt es in ihm
gewisse Bewegungen, die noch fortdauern.

Ich gebe zu, dass die neue Definition des Todes weder medizinisch noch
biologisch, noch wissenschaftlich ist. Es ist eine metaphysische Definition.
Man setzt den Tod eines menschlichen Wesens bei dem Moment fest, wo
sein Bewusstsein tot ist. Man erklärt einen Menschen nicht als tot, weil seine
Organe aufgehört hätten zu leben, sondern weil er ab nun für die Menschheit

tot ist.

Man macht damit einen Unterschied zwischen dem Menschen und allen
anderen Lebewesen. Diesen Unterschied bildet das Bewusstsein" (1985,
Requiem pour la vie, Le Pré aux Clercs).

2. Suche nach Invarianten (Phantasmen, Modelle)

a) Von den Phantasmen zu den Modellen

Für den Thanatalogen zeigt sich der Tod in mehreren Dimensionen.

Der klinische Tod, der sich durch klare Symptome zeigt und zum Leichnam

führt. Er beschäftigt vor allem den Biologen und den Arzt - nicht
zuletzt aber auch den Städteplaner (Friedhöfe).

Der erlittene Tod als Gesamtheit von statistisch quantifizierbaren Daten
über Todesursachen, Todesumstände, Bezug zu Geschlecht, Alter, Ort,
sozialen Kategorien. Hiermit beschäftigen sich vor allem die
Demographen, Historiker, Soziologen, Ökonomen, insbesondere indem sie
räumliche oder zeitliche Vergleiche herstellen. Ihre Aufmerksamkeit
richtet sich auf Änderungen, Entwicklungen, Stagnationen oder
Rückschritte, die aus diesem Datenmaterial ersichtlich werden.

Der Tod, den man wahrnimmt, bespricht, darstellt mit Hilfe seiner
Symbolgewebe, seiner Verhaltenssysteme. Dieses metaempirische Ereignis,

3
Wenn eine Person nach Bewusstlosigkeit als tot erklärt wird (Gehirntod), bleibt ein Kranker

in fortdauernder Bewusstlosigkeit somit im Besitz aller seiner Rechte einer lebenen Person.



310 L. V. Thomas

dieses Zuviel, das der Tod ist, das abseits von allen Erfahrungen steht,
offenbart sich als System von Darstellungen, die aus unseren Trieben
und Verteidigungsmechanismen stammen. Daher auch diese Entfaltung
einer Symbolik, dieser privilegierten Sprache, die das Drama des
Menschen schlechthin ausdrückt. Nur die Symbolik kann diesen immer
wieder von neuem aufgenommene Kampf zwischen Leben und Tod -
mit der verrückten Hoffnung, das Leben werde obsiegen - ausdrücken.
Wenn auch die Erkenntnisse der Wissenschaft die Bedingungen des
Wissens über den Tod umwälzen (Übergleiten vom Theologischen und
Metaphysischen zum Positivistischen ; Übergang vom definitiv Mystischen

zum provisorisch Unbekannten), so scheint hingegen das System
der Invarianten dadurch nicht gestört zu werden. Auf dieser Stufe
mischen sich vor allem die Sozial- und Kulturanthropologie, die Psychoanalyse

(oder alle Formen der Tiefenpsychologie) ein, indem sie sich
auf die klinischen Erkenntnisse, die literarischen und künstlerischen
Beispiele (Malerei, Musik, Bildhauerei, Zeichnungen) und die ethnologischen

Realitäten abstützen.

Die Grundlage der verschiedenen Bestattunsgverhalten verweist auf unbe-
wusste Vorgänge, die den Individuen oder den kulturellen Aggregaten
innewohnen (L.V. Thomas, 1984, Fantasmes au quotidien, Librairie du
Méridien).

Dabei lassen sich folgende Ebenen aufdecken :

Die Triebe oder Ausdrucksformen des biologischen Instinkts (nach
Freud) in der seelischen Struktur definieren die dynamischen Prozesse,
die den Spannungen (körperlichen Erregungen) ein Ende setzen. Sie
stimmen überein mit den Fixierungen auf ein Organ, insbesondere auf
sein gewohnheitsmässiges Funktionieren, seine Genussfähigkeit. Es
handelt sich dabei um Mund, Geschlechtsorgan, Anus, Haut, Muskeln,
"intellektuelles Organ", innere Organe.

Die Phantasmen oder eingebildeten Szenarios, die das Individuum als
Teilnehmer oder Betrachter beinhalten und die - durch Abwehrprozesse

mehr oder weniger verfremdet - die Erfüllung eines meist unbewuss-
ten Wunsches darstellen. Genauer gesagt, muss man hier eine Art von
Kompromiss zwischen Wunsch und Verbot sehen, etwas wie das psychische

Negativ eines realen Verhaltens, dessen Equivalent die Sprache
(Mythen, verschiedene Erzählungen, Glaubensüberzeugungen) oder die
Handlung (Sitte, Verhalten, Ritual) betrifft.

Die Abwehrmechanismen, die gegen alles ankämpfen, was die Integrität
und Beständigkeit des Individuums oder der Gruppe gefährdet. Hier
seien vor allem Verdrängung, Regression, Projektion, Umkehr ins
Gegenteil, Identifikation, Fixierung, Symbolisierung genannt.

Glaubensüberzeugungen und Haltungen, die auf diese Weise animiert
werden, bilden Musterorganisationen, die mehr als nur einfache Grundmuster



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 311

oder Modelle im kulturalistischen Sinne sind, obwohl sie vom strukturalisti-
schen Standpunkt aus gesehen Modelle darstellen. Dieses Arsenal bleibt sich
eigentlich immer gleich, auch wenn je nach Ort, Milieu, Epoche ihre
Ausdrucksweisen ändern. Der Verteilmodus gehorcht genauen individuellen
oder kollektiven Bestimmungen, weshalb wir von gelebten und erläuternden
Modellen sprechen.

Wir fügen zur Illustrierung einige Beispiele bei, deren Reihe bei weitem
nicht vollständig ist :

b Die drei Modelle des erlebten Todes

Unsere Todesvorstellungen sind mit den Beiträgen aus dem alltäglichen
Leben verwoben. Der Tod ist Teil des Lebens, indem das Leben dem Tod
sein äusseres Aussehen gibt. Wenn man sich somit auf den affektiven Kontext

bezieht und die Kenntnisse des Psychoanalyse berücksichtigt, lassen sich
drei Typen von unbewussten Bildern des Sterbens feststellen : der mütterliche

Tod, Tod als Aggression, Tod als Sanktion.

Der mütterliche Tod

Kunst, Literatur und Mythos enthalten zahlreiche Darstellungen des
mütterlichen Todes. Die christliche Ikonographie bietet wunderschöne Pietà
an, "wo die majestätische Königin der Schmerzen auf ihren Knien den Körper

ihres toten Kindes hält" (Baudelaire).

Uns näherliegend transponierte J. Bergman auf eindrückliche Weise
dieses Bild der Mater dolorosa ins Ende seines Filmes "Schreie und
Geflüster" : Anna, die barmherzige Dienerin wiegt zärtlich Agnes, die
Sterbenskranke, in ihren Armen und birgt sie mütterlich an ihre üppigen Brüste.
Und die Heldin von J. Hyvrard Mère la Mort) fürchtet den Tod nicht,
denn sie weiss, dass er einen mütterlichen Schoss hat, in dem man wiedergeboren

werden kann : "Die Wasserströme umfluten mich. Ich bin in seiner
Gebärmutter (...)" Und so umschreibt J. L. Bory den Tod seines Onkels
Marc Tous nés d'une femme) : "(...) Wie wenn der Onkel in seiner
zusammengerollten Position als Kind in den Mutterschoss zurückkehren,
nochmals alles bei Null anfangen wollte, weil alles nur das Ergebnis eines
falschen Anfangs gewesen war Dies dauert sehr lange, sehr behutsam
rollt sich der Onkel zusammen, er blickt mich wie aus staunenden Kinderaugen

an, wie wenn an meiner Stelle die Todesmutter bereitstände, um ihr
neues Kind zu stillen". Dieses Thema findet sich häufig in dem Mythologien
der archaischen Gesellschaften.

Die Rückkehr zur Mutter Erde mit der Perspektive der Wiedergeburt im
Schoss einer Frau desselben Stammes verleiht dem Tod eine ambivalente
Tonart : Furcht und Trennung, gewiss, aber auch Vertrauen und Frieden,



312 L. V. Thomas

Tod und Geburg sind nurmehr entumgekehrte Übergänge vom Jenseits zum
Hier.

Der erotische Aspekt dieser Verbindung mit der Erde erscheint sehr klar
in einem Text von D. Walther Coeur moite et autre maladie moderne) :

"Und nun lag der Mann, den er so sehr geliebt hatte, in der kalten Erde,
zwischen den weichen und klebrigen Lippen des Morastes. Er schmolz langsam

dahin zwischen den schlammigen Zärtlichkeiten Er verging wie all
jene, die die Freiheit des Feuers verweigern, langsam aber sicher verschlungen

von der nachtschwarzen Erde. Hinweggleitend im Sumpf. Das Alpha
und das Omega".

Man mag sich auch daran erinnern, dass seit prähistorischen Zeiten die
Leichen in Foetusstellung in Höhlenmulden beigesetzt wurden, was die
mütterliche Konnotation des Todes bestätigt. Oder analytisch ausgedrückt :

Der mütterliche Tod stammt aus dem instinktiven Es : Rückkehr zur Mutter,
Eingang in Ruhe und Sicherheit, aber auch Trennung von der Mutter in
Einsamheit und Angst.

Der Tod als Aggression

Der Tod als Aggression ist ein Phantasma, um das meist sehr heftige
Emotionen kreisen. Die Bilder und Assoziationen, die er weckt, sind oft
makaber und erschreckend. Sie handeln von Blut, von Morden, Unfällen,
verstümmelten Leichen, Torturen, kannibalischen Szenen. Eine solche Art
des Todeserlebnisses webt sich zu einem Bild von tiefen Ängsten und
Aversionen zusammen : zu aggressiven Wünschen, Ängsten vor wirklicher oder
eingebildeter Gefahr.

Das Traumthema des Doppelgängers ist ein Typisches Beispiel des
Phantasmas über den aggressiven Tod. Nach O. Rank ist die Verdoppelung
des Ichs in der Form des Schattens oder des Spiegelbildes des Ausdruck des

primitiven Narzissmus, der den Tod widerlegen will. Der Doppelgänger
hemmt die Sexualität des Originals, das er vor der Möglichkeit schützt, daran
zu sterben. Lazuli, der Held in "L'Herbe Rouge" von Boris Vian sieht, "einen
dunkel gekleideten Mann aufrecht vor sich stehen, der mit trauriger Miene
zusieht, wenn er mit Folavril im Liebesspiel vereint ist. Dadurch gerät er in
unbändige Wut und tötet jenan, der ihm wie ein Bruder gleicht, fünf Mal
hintereinander mit seinem Messer aus der Pfadfinderzeit". Bald bleibt von
Lazuli nur ein Leichman übrig, der alle jene Wunden auf sich trägt, die er
dem Doppelgänger zugefügt hatte. Aus Angst, getötet zu werden, d.h. das
Ich zu verlieren, und im Bewusstsein der Todeswünsche gegenüber andern,
bezieht sich diese Wahnvorstellung auf das Ich oder auf das schlechte Bild
des Ichs, das wir auf andere projizieren.

Es scheint, dass J. Bergman gerade diese Darstellung des Todes der jüngsten

Schwester in "Schreie und Geflüster" zugrundelegte : ist es nicht der un-



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 313

bewusste Hass gegen ihren Gatten, der ihr das Bild vermittelt, er hätte sich
durch einen Schuss aus seinem Revolver selbst umgebracht

Der Tod als Sanktion

Der Tod als Sanktion geht offensichtlich vom Überich aus, denn ohne
normative oder verbietende Instanz gäbe es kein Schuldefühl. R. Menahem
betonte den Anteil der ödipalen Schuld in der Todesangst : "Die Angst vor
dem Tod könnte auf die Angst vor der Überschreitung der Inzestschranke
hinweisen : die Rückkehr zum gewünschten aber verbotenen Tod, denn er ist
eine Form der lebenbringenden Urmutter. Auf diese Weise konnte die
todbringende Lust viele Christen verwirren : Adam wurde nicht als Sterblicher
geschaffen, sondern die Geschlechtslust erst tötete ihn - sofern man
Johannes Chrisostomos Glauben schenken will. So Hesse sich auch die
Kastrationsangst erklären" (La mort apprivoisée, Edition Universitaire, 1973). Aber
wenn der Tod eine Strafe ist, nämlich für die Erbsünde, so kann er auch als
Tilgung interpretiert werden, wie dies beim Tod Christi der Fall war : "Felix
culpa", sangen die ersten Christen, "die uns einen solchen Erlöser brachte".

c) Das Jenseits

Obwohl der moderne Mensch unter dem Einfluss der Wissenschaft mehr
die Unsterblichkeit hienieden - im Sinne eines verlängerten Lebens - als die
Unsterblichkeit im Jenseits anstrebt, behält die traditionelle Typologie der
eschatologischen Auffassungen ihren Wert.

M. Hulin (1985, La face cachée du temps, Fayard) legt vier Modelle vor :

Das nahe Jenseits versetzt die Üverlebenden in ein Universum gleich
demjenigen der Lebenden, mit den Möglichkeiten der Reinkarnation.
Ein solches Universum erscheint in der Welt des Schamanismus in
Zentralasien, Sibirien, Nordamerika und in den traditionellen negro-
afrikanischen Religionen.

Das Jenseits ohne Rückkehr verweist das Land der Toten in eine andersartige

und ferne Welt. Diese Auffassung von Jenseits findet sich in den
weiträumigen Territorien unter zentralistischer Macht von Mesopotamien

und im Ägypten der Pharaonen.

Die Auferstehung des Fleisches ermöglichte die Vereinigung der Welt
der Lebenden mit der Welt der Verstorbenen, bzw. die kollektive Rückkehr

der Wiederauferstandenen. Dies wird möglich, indem der Mythos
der zyklischen Zeit durch die lineare und irreversible Zeit ersetzt wird,
wie dies in den Religionen des alten Persiens (Religion des Zarathustra,
Mazdaismus) und den auf einer heiligen Schrift bzw. der Familie Abrahams

beruhenden Religionen (Judentum, Islam, Christentum) der Fall



314 L. V. Thomas

ist. Im Christentum wurde in zweierlei Hinsicht sehr tiefgründig über
des Jenseits geforscht : einerseits über seine Ausdrucksmittel (Visionen,
Erbauungsliteratur, Predigt) un über seine grundlegende eschatologi-
sche Position von Augustinus bis Thomas von Aquin, "den zwei Stützen
der christlichen Dogmatik".

Indien als Besonderheit. Hier erscheint das Jenseits "nicht mehr im
wesentlichen in der Form eines Raumes, einer anderen Welt, in die der
Mensch bei seinem Tod eintreten würde, um sie nie mehr zu verlassen,
sondern dieses Jenseits ist rein zeitlich zu verstehen. Es bietet sich als
eine Folge von zeitlichen Intervallen dar, die von Reinkarnationen
desselben geistigen Prinzips voneinander getrennt sind". M. Hulin untersucht

in dieser Hinsicht auch das Jenseits des Veda und der Upanischa-
den, die vedantische Auffassung der Wiedergeburten sowie die
ethischen und religiösen Probleme, die aus der Seelenwanderung entstehen.

Diese verschiedenen Systeme gliedern sich nach vier grundlegende
logischen Achsen :

Das erste Dilemma betrifft die Unterscheidung in nahe und fern : ist
das Jenseits eine nahe Welt, die der unsrigen gleicht, oder ist es im
Gegenteil ein weit entferntes Universum; etwas wie das "unbeschreibliche
Absolute"

Das zweite betrifft die Daseinsweise der Bewohner des Totenreiches.
Besitzen sie noch (ihren) Körper Oder sind sie nur Seelen

Am schwierigsten ist das dritte Dilemma zu beleuchten. Hier stehen
sich der Gedanke des absoluten und einzigen Anfangs (Empfängnis
oder Geburt) - das eschatologische Schicksal ist hier ein für alle Male
mit dem Moment des Todes verbunden - und das orientalische Thema
der wiederholten Geburten (und Tode) gegenüber : Die gegenwärtige
Existenz geht aus einer vorhergehenden Existenz hervor, die nicht
notwendigerweise menschlich war, und führt zu einer weiteren Existenz,
die vielleicht nicht mehr dieselbe Form annimmt.

Das vierte Dilemma ist ethischer oder religiöser Natur. Werden die
Ungerechtigkeiten dieser Welt im Jenseits vergolten oder nicht

Für M. Hulin sind diese antithetischen Antworten allesamt legitim und
allesamt ungenügend. Jede Position und sein Gegenteil entsprechen innerstem

Streben nach Wahrheit - und doch hat jede Position etwas Falsches an
sich. Es ist richtig und zweckmässig, daran zu denken, dass die göttliche
Macht nicht einer menschlichen oder menschenzentrierten Moral oder gar
Buchhaltung unterstellt ist.

Um dies noch klarer zu sehen, schlägt M. Hulin eine originelle Hypothese

vor. Die Auffassung des Jenseits könnte nichts anderes sein als eine
Verformung, eine Anpassung, eine eingebildete Transponierung einer realen
Erfahrung, nämlich derjenigen des Nicht-Todes. Wenn nun der Mensch die



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 315

Grenzen seiner Individualität, seines zeitlichen Egos, seines kleinen
geschwätzigen Ichs überschreitet, fände er dann nicht die immobile Gegenwart,

die Ewigkeit Das Jenseits wäre dann nicht mehr das Anderswo,
sondern ein Hier ; es wäre nicht mehr die Zukunft, sondern das Jetzt. Die
Berichte von Verunfallten oder Bewusslosen, die vorübergehend für tot
gehalten wurden, und die Erfahrungen von Ausserkörperlichkeit (OBE der
Angelsachsen) könnten Beweise für eine solche Interpretation sein. Der
wissenschaftlich-technische Gedanke bestätigt und erhärtet den Sinn unserer
getrennten Individualität und negiert die spirituelle Erfahrung : "Es ist im
Gegenteil der magische Gedanke der Emotion, der ungestüme Gedanke der
Bestürzung, der Verlust der Anpassung, die Auflösung des Ichs, die uns eine
flüchtige Chance geben, sie wiederzufinden". Ist es nicht dieselbe Lektion,
die uns der Buddhismus, der islamitische Sufismus, das Christentum von
Meister Eckhart, kurz alle grossen mystischen Anlagen vermitteln Für sie
besteht der wesentliche Bestandteil des Lebens im Sterben, "um im Jenseits
einzugehen", auf die Gefahr hin, dass man erkennt, dass das andere Ufer
nirgendwo anders als im Hier und Jetzt ist, ohne Hoffnung, ohne Wunsch.
Es ist (wie der Buchtitel "La face cachée du temps" in wörtlicher deutscher
Übersetzung Üb.) "das versteckte Gesicht der Zeit", das der Vernunft nicht
zugänglich ist. Dies meint auch Prinz Andrej, wie er auf dem Schlachtfeld
von Austerlitz von einer Kugel getroffen wird ; sie versetzt ihn in eine
"extatische Offenbarung dieses Friedens, der den Menschenverstand
übersteigt" (L. N. Tolstoj, Krieg und Frieden).

d) Das Werden des Leichnams

Da ich aus Mangel an Platz und Zeit die Invarianten der Bestattungsriten
(Opferriten wie Übergangsriten) nicht eingehend behandeln kann, werde ich
lediglich einige Verhaltensarten gegenüber dem Leichnam streifen.

Keine Zivilisation - von der primitivsten zur höchstentwickelten - konnte
je dem dramatischen Aspekt des Entstehens des Leichnams entgehen. Seine
Hässlichkeit, seine üblen Gerüche als Vorzeichen der Verwesung besiegeln
in der Tat die Auflösung allen Seins.

Überall wird der Versuch unternommen, zuerst eine Weile das Bild des
Lebenden zu erhalten. Dies beweist zum Beispiel die weit verbreitete Sitte,
den Toten einzukleiden und herzurichten. Aber sehr schnell befasst man sich
mit der Verwesung, die schrecklich und faszinierend zugleich ist und alle
Totenriten lenkt.

Gemäss der symbolischen Reise - dieses Bild wohnt jeder Kultur im
Zusammenhang mit dem Sterben und dem Tod inne - ist alles vorgesehen,
um die Verwesung :

zu zähmen : durch Zurschaustellung des Leichnams,



316 L. V. Thomas

zu akzeptieren : indem man den Leichnam versteckt : Leichentuch,
Totenhemd, Sarkophag, Beerdigung. Der Friedhof ist zugleich Bewah-
rungs- und Verhüllungsort,

zu verbieten : sei es durch Konservierung der sterblichen Überreste
(Einbalsamierung, Mumifizierung, Räucherung, Einfrieren), sei es
durch Zerstörung (Einverleibung, Essen, Kannibalismus, Kremation)
oder durch blosses Verzögern (Thanatopraxie),

zu fördern : als Strafe (Verweigerung der Bestattung) oder, indem das
Stadium der Zersetzung beschleunigt wird (Aussetzen des Leichnams,
Auslegen in bestimmten Totentürmen).

Hinter all diesen Gebräuchen zeichnet sich eine universale Forderung ab :

Das Wesen des Verstorbenen soll in klarer und reiner, unantechtbarer Form
stabilisiert werden. Dieses Stadium kennzeichnet die Aussöhnung der
Gemeinschaft mit dem Tod und mit ihren Toten. Eine solche ausgesöhnte
und friedliche Gemeinschaft kann nun vergessen, dass sterben verderben
heisst (L. V. Thomas, 1980, Le cadavre : de la biologie à l'anthropologie,
Complexe).

3. Die Rechtfertigung der Wahl

Alles hängt vom Erkennen der kulturellen Invarianten ab. Wenn die
Phantasmen und Modelle zugleich archaisch und universal sind, stellt sich
die Frage, weshalb diese oder jene Sitte (natürlich unbewusst) hier und jetzt
gewählt wurde Dies herauszufinden ist eine umso schwierigere Aufgabe,
als die Phantasmen sich immer nach der Mode des Ortes und der Zeit kleiden,

so dass sie oft als solche nicht sogleich erkannt werden. Desgleichen
weisen die Modelle so grosse Abweichungen auf, dass eine gemeinsame Spur
oft kaum auszumachen ist.

a) Die klinischen Angaben

Selbstverständlich spielen in diesem Bereich Alter, Geschlecht, sozialer
Status und mehr noch die psychischen Merkmale eine wesentliche Rolle. Um
dich davon zu überzeugen, muss man die Ungleichheit vor dem Tod (wo es
im übrigen gilt, die soziale Klasse, die Lebensweise, den Zugang zu den
Gesundheitsdiensten etc. zu beachten) und die Etappen der Trauer zu
analysieren. Nur die klinischen Analysen (Psychologie, Psychoanalyse, Sozial-

4
Es heisst die Gründe für die Wahl eines Modells und seine Abweichungen zu finden, die

Entwicklungsmechanismen und die Periodizität zu verstehen, die heutigen Tendenzen anschaulich
zu machen, ohne jedoch zu vorschnellen Amalgamen und Vergleichen zu gelangen.



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 317

psychologie) bringen hier die erforderliche Klärung. Hier seien lediglich
einige pathologische Trauerverhalten erwähnt.

Die absolute Verneinung mit delirischem, verwirrtem, schizophrenem,
paranoischem Trauerverhalten. Hier ist der Verstorbene für die Hinterbliebenen

immer noch am Leben. Die Depression kennzeichnet die melancholische

Trauer : Die Trennung wird narzisstisch erlebt als Verlust eines Teil
seiner selbst. Die Trauer kann manisch sein : Der Schmerz wird als unnütz
beurteilt, denn "der Tod hat keine Bedeutung", der Tote war zu Lebzeiten
nicht von Interesse. Das Schuldgefühl erzeugt zwangshafte Trauer : der
Überlebende lebt in seiner eigenen Schreckenswelt, fühlt sich unwürdig, wird
aggressiv gegen sich selbst und gegen andere. Die Identifikation stellt bei
hysterischen Traueräusserungen eine noch dramatischere Form das : Der
Verschiedene nimmt die ganze Gedankenwelt des Überlebenden in
Anspruch ; der Trauernde identifiziert sich mit dem Entschwundenen, erlebt
selbst seine Krankheit und seinen Tod, verwechselt sich mit dem Toten,
versucht, ihm zu gleichen (M. Hanus, 1976, La pathologie du deuil, Masson).

Aber auch der Bezug zum Soziokulturellen (Ethnologie, Soziologie,
Geschichte, Ökonomie) ist von grosser Bedeutung.

b) Die Typen von Gesellschaften und Zivilisationen

Hier drängt sich u.E. gleich zu Anfang eine wesentliche Unterscheidung
auf (L.V. Thomas, 1975, Anthropologie de la mort, Payot)

Es gibt Gesellschaften derAnhäufung von Menschen.

Sie sind reicher an Symbolen als an techniken und Werkzeugen, sie
tendieren zum Kosmomorphismus (der Mensch als wertvollstes steht im
Zentrum einer Welt, die nach seinem Bild geformt ist) und zum Gemeinschaftlichen

(die Gruppe übernimmt die Verpflichtung für den einzelnen). Die
zyklische Zeit hat den Vorrang vor der linearen Zeitauffassung. Der Tod wird
dadurch zu einem notwendigen Moment im lebenszyklus, es ist ein Übergang,
der sowohl gebilligt wie auch wohl vorbereitet ist. Die Bestattungsriten
nehmen einen wichtigen Platz ein, die Ahnen werden verehrt.

Im Gegensatz dazu die Gesellschaften der Anhäufung von Gütern, wo die
Werkzeuge und Techniken sowie die Marktwerte triumphieren. Sie sichern
das Primat des individuellen Wettbewerbs, der Wirtschaftlichkeit und des
Profits, sie beruhen auf der linearen und kumulativen Zeitauffassung. Hier
ist die Natur nicht mehr Sprache (mit dem Menschen als privilegiertem
Sprecher), sondern ein Netz von abstrakten Gesetzen, eine Summe von
ausbeutbaren Reserven. Der Tod wird als Skandal oder Obszönität abgelehnt
(verneint). Man bereitet sich nicht mehr darauf vor. Der Tod wird büro-
kratisiert und institutionalisiert, die Bestattungsriten verringern sich auf ein
Minimum, die Verstorbenen werden schnell vergessen.



318 L. V. Thomas

Auf der Ebene der traditionellen Zivilisationen lassen sich zudem die
Gesellschaften mit progressiver Bereicherung der Persönlichkeit erwähnen.
Bei diesem Typus durchläuft man die niedrige Stellung des Heranwachsenden,

die Stellung des Greises bis zum höchsten Grad der Stellung der Ahnen.
In diesem Zusammenhang ist der Tod nur eine obligatorische Etappe in der
Entwicklung des einzelnen Menschen. Der gute Tod ist jener des an Jahren
gesättigten Greises, der im Einklang mit den Gesetzen der Ahnen gelebt hat
und nun inmitten der Dorfgemein schaft, im Kreise der seinen entschlummert.

Im Gegensatz dazu schlägt in den kriegerischen Gesellschaften der
ersehnte Tod inmitten des Erwachsenenalters während eines Kampfes zu.
Nur der Krieger kann hier faktisch die Stellung des Unsterblichen erringen.
Wenn er dem Tod entkommt, kann sein Status mit dem Älterwerden nur
abnehmen. Auf alle Fälle bleiben jedoch selbst in diesen militärischen
Gesellschaften wie etwa den Zulus in Afrika jene, die durch Unfall, Verbrechen
oder Suizid sterben, als umherirrende Seelen auf der Erde, dazu verdammt,
die Lebenden mit ihrem Hass zu verfolgen (L.V. Thomas, 1972, La mort
africaine, Payot).

Das Theater von Sophokles stellte oft den jungen, reinen und schönen
Helden dar, der auf dem Schlachtfeld dahingerafft wird. Er wird zu den
Göttern eingehen.

Der obige Vergleich (1975, Anthropologie de la mort, Payot) zwischen
technischen und nichttechnischen Zivilisationen erweist sich als gänzlich
heuristisch.

jene, die man üblicherweise (und fälschlicherweise) als "Primitive"
bezeichnet, leben meistens nicht in der Furcht vor dem Tod, weil sie - im
Gegensatz zum Menschen von heute - der Individualisierung der Person
nicht eine so überragende Rolle beimessen. Wie P. L. Landsberg (1951, Essai

sur l'expérience de la mort, Seuil) betonte, verhindert es ihre partizipative
Mentalität, "den Tod unter der Kategorie der Trennung und Dereliktion" zu
sehen. Dies könnte ihr gesundes psychologisches Gleichgewicht, die Seltenheit

von Neurosen und Suiziden erklären. Zudem weckt in den archaischen
Gesellschaften der Tod nicht das Gefühl der Abwesenheit und vor allem
nicht von Unersetzbarkeit, denn der Mensch lebt in einer Verbindung mit
verschiedenartig ersetzbaren Gliedern : Annahme des Verbrechers anstelle
des Opfers, Levirat, Sororat, Reinkarnation, erweiterte Familie, Scheinheirat,

um dem Verstorbenen Nachkommenschaft zu verschaffen. Die
industriellen Gesellschaften hingegen leben in einem engen kreis (Kernfamilie),
und das Prinzip der Individualisierung macht den automatischen Ersatz eines
Menschen unmöglich oder undenkbar - dieser Zustand verursacht denn auch
unweigerlich schwere Traumata.

Ein anderer wesentlicher Unterschied sei aufgezeigt : In Afrika oder
Asien, wo die Toten einen sehr wichtigen Platz im sozialen Leben
einnehmen, ist der Kult um sie äusserlicher und institutioneller Art. Im Abendland

werden die Verstorbenen abgewiesen, vergessen, aber vergebens ausge-



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 319

trieben. Sie werden verinnerlicht, Gegenstand von innerem Wirken bei den
Uberlebenden, oder, um in der Sprache der Psychiater und Psychoanalytiker
zu sprechen : Sie werden zu Phantasmen, zu neurotischen Funktionen des
Unbewussten. Dort der Dialog mit dem Tod, aus dem der Mensch grossen
Gewinn zieht, hier der endlose, sterile und schwächende Monolog.

In den traditionellen Gesellschaften erscheint die Trauer als streng
kodifiziert und funktionalisiert. Die Ifaluk von Mikronesien z.B. hören sogleich
mit allen Klagen und Trauerbezeugungen auf, wenn die Bestattungsfeierlichkeiten

vorbei sind. Nichts dergleichen bei uns, wo niemand auf seine Rolle
des Trauernden vorbereitet wird, eine Rolle, an die man nicht einmal zum
voraus denken darf. Aus dieser Ecke stammt die Angst, die Furcht (Quelle
von Schuldgefühlen), die fixe Idee, sich schlecht mit diesem Part
auseinanderzusetzen. Hier muss man die Widersprüche erhellen zwischen Ermutigung

zur ausschliesslichen Abhängigkeit und dem Fehlen von Techniken zum
Ersatz von Personen in der Trauer, zwischen einem System, das Ambivalenz,
Feindseligkeit und Schuldgefühle begünstigt, und dem Fehlen von jeglichen
rituellen Ausdrucksmöglichkeiten für Gemütsbewegungen. In dieser Hinsicht
sind viele Gesellschaften besser ausgebildet als die unsrige

c) Die Gesellschaft von heute im Angesicht des Todes oder das Paradoxon
des wiederentdeckten und trotzdem tabuisierten Todes

Aktualität des Todes

Der Tod steht faktisch wieder auf der Tagesordnung. Der erlittene Tod
liefert regelmässig sein Kontingent (in Frankreich 550'000 Todesfälle pro
Jahr). Die Beteutung des Todes als Thema von Betrachtungen oder
Gesprächen ändert hingegen ganz beträchtlich je nach Epoche und Ort. So
"rückt" der Tod, über den man spricht und den man erlebt, hauptsächlich im
Spätmittelalter, im barocken 17. Jahrhundert, im 19. Jahrhundert mit der
Romantik "vor", er "weicht zurück" mit der Renaissance und der Aufklärung.
Das Abendland der Gegenwart ist sozusagen durch die Wiederentdeckung
des Todes ausgezeichnet. Nie wurden so viele Bücher, Kolloquien, Sitzungen,
Betrachtungen dem Tod gewidmet wie seit etwa einem Jahrzehnt.

Dieser Tod - nun plötzlich "redselig" - überflutet vor allem die Massenmedien,

die ihrerseits Profit daraus ziehen. Kaum vergeht ein Tag, ohne dass
Presse oder Fernsehen nicht mit beunruhigender Dienstfertigkeit über den
unvermeidlichen Vorbeimarsch von Kriegskatastrophen, Terrorakten und

Ein anderes Verglcichsgebiet wäre die Gegenüberstellung der kapitalistischen Gesellschaften
und der sozialistischen Gesellschaften des marxistischen Typs, die den Kollektivismus sowie ein
weltliches Heiligtum (soteriologischer Mythos der sozialen Erlösung durch das Proletariat)
fördern.



320 L. V. Thomas

Verbrechen berichten. Diese gewaltsame Rückkehr des besprochenen Todes
und im besonderen diese Art von zur Schau gestelltem Tod ist nicht eine
blosse Modeerscheinung. Nach M. Vovelle muss man darin eine der weniger
zweifelhaften Ausdrucksformen der "Krise der heutigen liberalen
Gesellschaften sehen, die dazu gezwungen sind, das Siegel des Schweigens zu
brechen, das wir seit Beginn des Jahrhunderts über dem Tod angebracht hatten"
(1983, La mort et l'Occident de 1300 à nos jours, Gallimard).

Fortbestehen des Tabus

Realität des Tabus

Der abstossende Aspekt des Todes ist durch diese Wiederentdeckung
nicht überwunden worden. Den Tod zum Reflexionsgegenstand, zum Thema
einer Darstellung zu wählen, ist vielleicht auch eine Art, den Tod in Distanz
zu halten, ihn zu verdinglichen, zu banalisieren...

Drei Symptome dieser Tabuisicrung :

Ein Tod, der weder als notwendig (die Wissenschaft wird schon damit
fertig werden) noch als natürlich erachtet wird, (er ist entweder eine
Attacke oder ein Unfall, immer etwas Undenkbares oder Absurdes, was
somit der Mensch von heute ablehnt).

Eine Leiche ist immer überflüssig, man muss sich ihrer so schnell wie
möglich entledigen als Sache, Abfall, Unrat - oder man schmückt im
Gegenteil die Leiche, so dass sie wie in den U.S.A. wieder wie lebendig
aussieht.

Vereinfachte, beschleunigte, entsozialisierte und entsymbolisierte
Bestattungsriten : das Ritual der Agonie est verschwunden, die Trauer wird
privat und nur noch im Versteckten gelebt, die Totenwache, die Trauerzüge,

die Kondolenzbesuche finden in der modernen Stadt keine Platz.

Herkunft des Tabus

Wenn unsere Zeitgenossen den Tod als skandalös und obszön empfinden,
so liegt das an einigen Grundzügen unserer Gesellschaft :

Der Vorstoss des Individualismus in einer Welt der Massen und der
Anonymität, wo der einzelne die Dereliktion empfindet. Der unbarmherzige

Wettbewerb ("perverse Gesellschaft"), den die Menschen
betreiben, die Anforderungen der Marktgesellschaft, die den Menschen
auf ein Produktions-/Konsumationswesen reduziert, die Einsamkeit des
Individuums gegenüber sich selbst oder während seiner Agonie im



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 321

Krankenhaus schaffen ein tödliches Klima, wo die Angst zu sterben zur
Zwangsvorstellung werden kann.

Der Verlust von Glaubensüberzeugungen und geistigen Werten, die früher
eine beruhigende Funktion ausübten und das Leben hienieden zu einem
Propädeutikum für das Jenseits machen. Im Triumph von Materialismus

und Hedonismus kann in der Tat das Lebensende zweifelhaft und
skandalös erscheinen.

Die Entwicklung des Urbanen Lebens und seiner Imperative an Raum und
Zeit verunmöglichen Totenwachen, Leichenzüge und sich lange hinziehende

Riten, zeitraubende kollektive Trauerbekundungen, die Aeusse-
rungen des Leids, die Besetzung von ganzen Stadtteilen durch die Toten
(Ablehnung von Friedhöfen oder Banalisierung derselben als Friedhof-
pärke, Friedhoflandschaften, Waldfriedhöfe, "sozialer
Friedhofwohnungsbau").

Der Glaube an die Macht der Wissenschaft und Technik : Der Tod
definiert sich als Krankheit, die von der Medizin zu besiegen ist, wie sie
auch das Altern ausmerzen soll : in dem U.S.A. sieht die Rand Corporation

die Erreichung dieses Ziels in den Jahren um 2150 vor, während
eine bessere Gesellschaft das Verbrechen, den Freitod, den Krieg und
den tödlichen Unfall verbannt. Die Technik übernimmt den Platz des
Rituals : die Bekleidung und das Herrichten des Verstorbenen, früher
ein frommer Akt, ein heiliges Reinigungsritual, ist heute zur medizinischen

bzw. hygienischen Verrichtung geworden. Wenn die Trauer
gestern noch als notwendig und heilend erachtet wurde, bringt Sie heute
ostentativ zur Schau getragenes Leid zum Psychiater (L. V. Thomas,
1985, Rites de mort, Fayard).

Der Tod gilt nunmehr als "Verstoss gegen die Vernunft" : Wenn man ihn
negiert, bezeugt man heute "den hohen Grad unserer psychischen Reife"
oder wie der amerikanische Psychiater P. Robinson schreibt : "Früher konnte
der Tod aufgenommen werden als ein wesentliches und entscheidendes
Ereignis der menschlichen Existenz, aber ich sehe hier keinen Verlust, im
Gegenteil, wenn man den Tod an den Rand des existentiellen Universums
des Menschen zurückdrängt.

d) Der Tod als soziale Offenbarung

Der Tod als bevorzugter Indikator

Die Haltungen und Verhaltensregeln gegenüber dem Tod, dem Sterbenden

und den Toten bilden - selbstverständlich neben anderen - einen
bevorzugten Indikator, um das soziale Umfeld freizulegen. Was ist eine Anthropologie

des Todes anderes als eine Anthropologie der Überlebenden Was



322 L. V. Thomas

man übrigens als KULTUR bezeichnet, ist nichts anderes als eine organisierte
Ganzheit von Werten und Strukturen, um gegen die zersetzenden Wirkungen

des individuellen und kollektiven Todes anzukämpfen. Jede Gesellschaft
beruht auf einer Konvention der Unsterblichkeit, die den Individuen dieser
Gesellschaft Abwehrmittel gegen Todesfurcht vermittelt und so überhaupt
die Möglichkeit für einen Lebenssinn bietet.

So konnte M. Foucault gut nachweisen (La volonté de savoir), wie im
Abendland "nicht mehr das alte Recht, sterben zu lassen oder leben zu lassen
gilt, sondern dass es nun 'am Leben erhalten müssen' und 'dem Tod
überlassen' heisst. Auf diese Weise vielleicht erklärt sich diese Disqualifizierung
des Todes, die sich im Verfall der den Tod begleitenden Riten erkennen
lässt. Die Bemühung, mit der man den Tod zu emgehen sucht, ist weniger an
eine neue Furcht gebunden als an die Tatsache, dass sich das Staatswesen
nicht mit dem Tod zu befassen weiss. Die öffentliche Gewalt, der Staat
konzentriert sich ausschliesslich auf das Leben. Der Tod wird somit staatlich
nur als Begrenzung des Lebens erfassbar. Der Moment des Todes entgeht
auf diese Weise der öffentlichen Macht und wird zum geheimsten, privatesten
Punkt der menschlichen Existenz".

Man muss in der Analyse der Modernität weiter gehen. Da man in
Begriff ist, den Sinn des Lebens zu verlieren, findet man weder die Zeit noch
den Raum, unsere Greise, unsere Sterbenden und unsere Toten in diesem
Leben zu integrieren. Die Analyse unserer Irrungen und Ausflüchte gegenüber

dem Tod und den Todkranken stellt unsere Beziehungen zur Welt und
zum Nächsten in Frage. Die bereits erwähnte Wiederentdeckung des Todes -
vor allem durch die Mediziner, die Anthropologen, die Psychoanalytiker und
Historiker - widerspiegelt sehr klar die Krise, in der sich unsere Ziviliation
befindet, vor allem die Grenzen der marktwirtschaftlichen Gesellschaft, die
rendite- und profitorientiert ist (daher das wesentliche Problem der
Bestattungskosten), die individualisierende Konkurrenz, die Faszination, die von
einer Technik ausgeht, die alle unsere Schmerzen heilen soll, der Verlust an
überkommenen Werten... Die Überlebensrituale (Hygiene und Medikation
des Sterbens, Unfallverhütung) zeigen letzten Endes nur die Besessenheit
unserer Zeitgenossen, die so sehr Angst vor dem Sterben und dem Leiden in
der letzten Stunde haben.

Für eine polemische undpraktische Thanatologie

Die Rückkehr des Todes ist nicht nur ein metaphysischer Ausdruck des
Leidens am Leben. Wenn schon die Welt nicht zu ändern ist, kommt dieser
neue Trend doch einem Bedürfnis nach, dringende Antworten auf Situationen

zu finden, die im Lichte der Würde des Menschen schlechtweg
unannehmbar sind.

Was soll man von der Ungleichheit vor dem Tod denken



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 323

Wenn ein Japaner hoffen kann, 76 Jahre alt zu werden, so hat der
Bewohner von Tschad, Äthiopien oder Afghanistan nur das Recht, etwa 40
Jahre alt zu werden. Und bei uns in Frankreich hat ein Lehrer, der
gerade 35 Jahre alt ist, noch über 40.8 Lebensjahre vor sich, ein
Hilfsarbeiter aber nur noch 33.5 Jahre. Ist das nicht eine unannehmbare
Ungerechtigkeit

Muss man sich nicht auch über die "condition inhumaine" unserer Alten
in den "Sterbewarteheimen" entrüsten Und über die Einsamkeit der
Sterbenden, die in einem Krankenhaus zum anonymen, bürokratischen
Tod verdammt sind Als Opfer von therapeutischer Verbissenheit,
wodurch ihr Wohlbefinden, ihre Würde und ihre Freiheit sträflich
missachtet werden - nur zugunsten eines minimen Resultats werden sie oft
wie infantile Geschöpfe behandelt.

Muss man sich nicht dringend fragen, warum heute so viele Initiativen
mit aller Kraft zugunsten einer freien Wahl seines eigenen Todes
verfochten werden Euthanasie und Beihilfe zum Selbstmordwerden zu
Allheilmitteln, was aber auch zwangsweise wieder heftige Polemiken
hervorruft. Und weshalb verschweigt man die edelmütigen Versuche
jener, die dem Sterbenden Hilfe anbieten Man weiss, dass derjenige,
der durch eine geeignete Behandlung schmerzfrei ist, seinen eigenen
Tod in Klarheit und Frieden erleben kann, wenn er von Menschen
umgeben ist, die ihm zugetan sind, mit denen ein Gespräch möglich ist,
die ihm vor allem zuhören können. Aber drängt sich das Recht auf den
Tod (befreiende Euthanasie, Beihilfe zum Selbstmord) - Sorge der
besitzenden Gesellschaften - nicht trotz allem als fundamentales Recht
auf Im Namen der Menschenwürde und der Ehrfurcht vor dem
Leben, denken einige

Und muss man nicht auch wachsam bleiben gegenüber möglicher
gegenwärtiger oder zukünftiger Gefahren wie Erpressung mit Todesdrohung,
Terrorismus, Psychiatrisierung, Möglichkeit des eugenischen oder wirtschaftlichen
"death control", Themen gewisser Diskurse (man erinnert sich an Voraussagen

von J. Attali) oder gewisser Zukunftsfdme (L'âge de cristal, Soleil
vert...) Die polemische Thanatologie verrät zutreffenderweise und ohne
Zweifel die paranoische Gesellschaft, die real (faschistische Systeme) tötet
oder die perverse Gesellschaft, die symbolisch tötet (marktwirtschaftliche
Systeme, die den Menschen zum blossen Produzenten/Konsumenten im
Dienste der Wirtschaftlichkeit oder des Profits reduziert).

Wenn es schliesslich zutrifft, wie wir hier darstellen wollten (Rites de
mort, pour la paix des vivants), dass die Entritualisierung des Sterbens, der
Bestattungsfeierlich - keiten und des Trauerverhaltens - deren therapeutische
Funktion nicht angezweifelt werden kann - das psychische Gleichgewicht der
Überlebenden beeinträchtigen könne, ist es wichtig, neue Rituale zu erfinden,
geeignete Symbole zu bilden, das Problem der Relikte neu zu überdenken
(Friedhöfe, Erinnerungsstücke, Mncmotheken...).



324 L. V. Thomas

So verstanden ist die Thanatologie eine konstruktive Wissenschaft, die
nicht nur ein spekulatives Ziel anvisiert. Es ist vielmehr ein Diskurs der
Überlebenden über die Sterbenden und die Toten. Der Tod wird zum
Vorwand, um jenen, die (über)leben, besser zu dienen. Dies ist der Sinn, den wir
ihm geben.


	Tod, Phantasmen und Gesellschaft

