Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 14 (1988)

Heft: 2

Artikel: Tod, Phantasmen und Gesellschaft

Autor: Thomas, Louis Vincent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol. /Rev.suisse sociol., 2 (1988) 303-324 303

TOD, PHANTASMEN UND GESELLSCHAFT A

Louis Vincent Thomas
Université René Descartes - Paris V
Avenue St. Mande 63, F - 75012 Paris

Der Tod, biologisches Ereignis, Verursacher des Leichnams, der Verwesung,
stellt durch die Vorstellungen, die man sich von ihm macht, die Griinde, die
ihn erkldren sollen, die Bilder, Haltungen und Glaubensiiberzeugungen, die
er hervorruft, auch eine kulturelle Tatsache dar. Daher interessieren unserer
Meinung nach drei Themenkreise den Thanatalogen :

1)  Die Schwierigkeiten, den Tod genau zu definieren,

2) Die Suche nach den Phantasmen und Invarianten, die auf das Unbe-
wusste verweisen,

3) Die Bemithung, Haltungen und Glaubensiiberzeugungen in diesem Zu-
sammenhang aus dem sozialen Kontext zu erklaren.

1. Die Thanalogie und ihre Schwierigkeiten

a) Der Tod ist in Mode

Zu allen Zeiten und iiberall hat man Betrachtungen iiber den Tod ange-
stellt, Mit den wissenschaftlichen Fortschritten und der Beunruhigung (oder
den Angsten), die die Gefahr einer nuklearen Apokalypse hervorruft, erhal-
ten diese Betrachtungen einen unleugbaren Aufschwung. Die Thanatologle
fasst alles Wissen iiber den Tod, das Sterben und das nachtodliche Sein
zusammen.

Wie lasst sich die Haufigkeit dieser Diskurse iiber den Tod erkliren ?
Wie kommt est, dass sich nach und nach ein Konsensus iiber die Notwendig-
keit, den Tod und das Sterben zu studieren, entwickelt hat ? Ein Konsensus
auch iiber die Dringlichkeit, etwas mehr iiber die Begleitung des Todes des
Nichsten zu lernen ?

- Gab es je einen Verlust oder ein Veralten des Wissens iiber den Tod
und das Sterben ?

! Mhessemn von Elisabeth Diinner, Ziirich.



304 L. V. Thomas

- Oder ist es gar so, dass wir nicht mehr wissen, wie man selbst stirbt und
wie man den Tod des Nachsten ertragen soll ?

- Oder ist dies alles nur deswegen so schwierig, weil der Atomkrieg eine
immer grossere Todesdrohung darstellt ?

Es fehlt nicht an Griinden, um tiber den Tod, das Sterben und das nach-
todliche Sein nachzudenken.

- Der Tod est eine allumfassende und unvermeidliche Tatsache, dic alles
Lebendige betrifft, ja selbst alles, was dem Gesetz der Zeit unterliegt.
Ein Leben vollendet sich notwendigerweise im Tod. Der Tod bleibt das
einzige Mittel, um das Leben zu erneuern und ihm neue Ausdrucks-
moglichkeiten zu verschaffen. Es ist daher unmoglich, dem Tod nicht zu
begegnen.

- Ausserdem bedeutet das Sterben eine menschliche Handlung, die letzte,
die wir erleben, oder wie es Ph. Ariés formulierte : Den Tod zu studie-
ren hat nichts Morbides an sich. Pathologisch aber ist es, thm nicht ins
Gesicht schauen zu wollen.

- Der Tod bleibt auch ein durchaus soziales Ereignis, das alle Komponen-
ten der Gruppen, ihrer Institutionen, Mitgheder, Hierarchien, Mei-
nungsstromungen, Werte, Spiclregeln betrifft. Der Tod ist daher Teil
der Alltaglichkeit.

- Der Tod wird seinerseits zur reichhaltigen Quelle in der Erforschung von
Kulturen und Gesellchaften, obwohl sie in ihrer Einfachheit beinahe
banal anmutet, entbehrt folgende Aussage, die man Gladstone zu-
schreibt, keineswegs der Grundlage : "Zeigen Sie mir, wie eine Nation
sich mit ihren Toten beschaftigt, und ich sage Thnen mit verniinftiger
Sicherheit, wie es um das Feingefiithl des Volkes und seine Treue zu
einem hoheren Ideal steht".

Die Thanatologie, die sich mit dem Tod als Objekt befasst, mag wie ein
kithnes Unterfangen anmuten. Vielleicht ist sie aber letzten Endes nur ein
nutzloses intellektuelles Spiel, eine neue Spielart, um sich den Tod vom
Leibe zu halten, ihn hinter einen Wall von gelehrten Gesprachen zu stellen.
Ferner bleibt dies - obwohl es sich eigentlich nur um eine Umgruppierung
von Wissensbereichen iiber den Tod handelt - trotz allem cin junges Lehrge-
biet, das sich noch nicht seine eigene Epistemologie zu schaffen wusste, das
noch nicht seine eigenen Methoden wirklich beherrscht und das - ausser in
den U.S.A. - in den wissenschaftlichen Instanzen und Universitatsbehorden
noch nicht die offizielle Anerkennung gefunden hat. Die Thanatologie spielt
auf so verschiedenen Registern wie Biologie, Medizin, Physik, den Human-
wissenschaften (Demographie, Soziologie, Anthropologie, Psychologic und
Psychoanalyse, Geschichte, Wirtschaftswissenschaften, Linguistik, Semiolo-
gie) und letztlich auch Theologie, Metaphysik, Literatur und Asthetik. Umso
mehr zeigt sich, wie komplex und paradox der Gegenstand "Tod" ist.



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 305

b) Der Tod zwischen Unbestimmtheit und Uberbestimmung

Es gibe keine rechtliche Definition des Sterbens, wenn es nicht fiir die Ent-
nahme von Organen oder fiir die Erd- bzw. Feuerbestattung so wichtig wire,
den genauen Moment zu bestimmen,

- Ist der Tod nicht eigentlich das Nichts, das Beinahe-Nichts, das kein ein-
ziger wissenschaftlicher Schritt weder auf der Ebene der Kriterien noch
der Definition zu bestimmen vermag ? Je mehr wissenschaftliche Er-
kenntnisse wir iiber den Tod haben, je weniger ist man imstande, genau
zu sagen, wann und wie er eintritt. Gerade auf dieses Nichts konzentrie-
ren sich alle Angste, werden alle Energien mobilisiert, um es zuriickzu-
stossen, zu vernebeln, zu unterdriicken oder umzuwandeln.

- Der Tod hort nicht auf, uns aus der Fassung zu bringen, er ist alltdglich,
natiirlich, ungewiss, universal, aber alles auch nur teilweise. Der Tod ist
alltdglich. Und trotzdem erscheint er immer ferne, vor allem wenn man
jung ist. Es sind die anderen, die sterben, auch wenn immer ich es bin,
der immerzu vom Tod bedroht ist. "Es braucht nichts, ein Blutkliimp-
chen nur in einer Arterie, eine kleine Zuckung im Herz, und schon ist
das Jenseits sogleich hier" (W. Jankelevitch, 1977, La mort, Flamma-
rion).

Der Tod ist natiirlich. Und doch erscheint_er wie eine Aggression, ein
Angriff. Er wird als willkiirlicher und brutaler Uberfall erlebt, er schlidgt un-
versehens zu. Der Tod ist "unmenschlich, irrational, sinnlos, wie die Natur,
wenn sie nicht domestiziert ist. Der Tod ist nur gut, wenn er besiegt und dem
Gesetz unterstellt ist" (J. Baudrillard, 1976, L’échange symbolique et la mort,
Gallimard).

Der Tod bleibt unbestimmbar. Der Gewissheit, dass man sterben muss,
steht die Ungewissheit iiber das Ereignis gegeniiber. Es geht um den "nie
vorhergesehenen Tod", den Tod, "der immer iiberfliissig ist". "Thr wisst weder
den Tag noch die Stunde noch den Ort", sagt der Evangelist. Und nun soll
sich der Tod dank den Fortschritten der Statistik und der medizinischen
Technik, dank der Verbreitung von biologischen und epidemiologischen
Kenntnissen wissenschaftlich bestimmen lassen, ob es sich nun um den
natiirlichen Tod, den todlichen Unfall oder den Freitod handelt.

Der Tod ist allumfassend. Das Sterben banalisierend kann man sagen .
Alles was lebt, alles was existiert, ist dazu bestimmt, zu vergehen, zu verwe-
sen. Der Tod ist aber auch einzigartig, denn wenn einmal meine Stunde da
ist, kann niemand dabei meinen Platz einnehmen, und nie werde ich auf die
Art und Weise eines anderen sterben. "Jeder von uns ist der erste im Ster-
ben" (E. Ionesco. ungedruckt).

Zusammenfassend sei gesagt dass der Tod ausserhalb aller Kategorien
steht : "Er ist nicht klassifizierbar, er ist ein Ereignis schlechthin ohne Ver-
gleich, das einzigartig in seiner Art ist, ein Ereignis von einsamer Grauen-



306 L. V. Thomas

haftigkeit, ohne Zusammenhang zu allen anderen Ereignissen, die sich alle-
samt ins Leben cinflechten lassen" (W. Jankelevitch).

Wo ist der Tod zu orten ? Nirgendwo und itiberall

In seiner Wesenheit : nirgendwo, denn er ist nur Schnitt, Liicke, Ubergang
zwischen dem Lebenden und dem Leichnam. Da er nicht auf einem be-
stimmten Territorium geortet werden kann, bleibt er unbestimmbar auf der
Ebene der Zeit : Es gibt keinen ganz bestimmten Moment des Hinscheidens.
Man stirbt immer allmahlich (der Tod ist ein Prozess) und etappenweise (die
letzte Etappe ist der Gehirntod).

Als Prozess ist der Tod iiberall, "allgegenwirtig und gebilligt" (Ph. Arigs) :
Das Sterben beginnt mit der Geburt, beschleunigt sich mit dem zunchmen-
den Alter und dauert iiber den klinischen und biologischen Tod hinaus. Und
wenn man sich daran erinnert, dass jeder Bezug zum Tod - wie jeder Bezug
zum Geschlecht - in der Pluralitat der sozialen Beziehungen mediatisiert
wird, so siecht man, dass der Tod auf allen Ebenen des tiglichen Lebens
gegenwartig ist. Das Leben ist nichts anderes als dieZeit, dic man bis zum
Tod bendtigt.

Wie sich der Tod iiberall befindet, im Laufe der Existenz, so ist er ein
Hauptthema in Kunst, Philosophie und Religion. Aber es lasst sich nur in
enzyklopadischer, heterogener Weise - nic aber erschopfend - iiber ihn dis-
kutieren.

Wie der Tod nirgendwo ist, hort er auf, ein empirischer Gegenstand zu
sein : Er ist ein unfassbarer Punkt, iiber den man nicht mehr sagen kann, als
dass es ein Vorher gibt (Haltung gegeniiber dem Greis, Betreuung des Ster-
benden) und ein Nachher (Bestattungsriten, Trauer, Totenkult, Ahnenkult).

c) Der Tod in Pluralform

Der Begriff des Todes ist zum Teil iiberdeterminiert. Es gibt so hetero-
gene Ausdriicke, dass man sich fragt, ob man wirklich immer denselben
Gegenstand meint. Gewiss lassen sich gemeinsame Ziige erkennen. Auch
wenn der Tod unfassbar ist, so tduschen auf der dreifachen Ebene des
Wahrgenommenen, des Erlebten und des Imaginierten doch die todbringen-
den, irreversiblen Prozesse nicht iiber die Realitdt des Todes hinweg : Ab-
nahme der Krifte, Abkiithlung, radikale Zustandsverdnderungen. "Jeden Tag
betrachte ich im Spiegel das Werk des Todes", sagte J. Cocteau. Die Leben-
den altern, erleiden den Todeskampf, sterben ; die Leichen verwesen. Der
Tod beriihrt alles, was in die Zeit eingeflochten ist : die Gesellschaften, die
zerbrockeln, die kulturellen Systeme, die untergehen, die Gegenstinde, die
sich abnutzen, zu Uberresten und Tuinen werden...



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 307

Nur auf der menschlichen Ebene gibt es mehrere Arten, den Tod zu er-
fassen :

- der physische Tod oder Fall in die Homogenitit, in die Entropie

- der biologische Tod, der zum Leichnam fithrt und sich an spezifischen
Indikatoren erkennen lasst : Stillstand der Atmung, der Blutzirkulation
und der Herztétigkeit, zerebrale Anoxie, Leichenstarre.

- der geistige Tod : der Tod der Seele im Falle der Todsiinde

- der psychische Tod : der Tod des Irren, der in seinem Autismus einge-
mauert ist

- der soziale Tod bei Inhaftierung, Psychiatrisierung, Pensionierung
(defunctus), Vernachlassigung in Heim oder Sterbeabteilung.

Diese Bilder des Todes haben ein Gemeinsames. Man findet immer das
Thema des Einschnittes. So sind dic Toten und die Trauemden physisch und
gesellschaftlich aus der Welt der Lebenden ausgeschlossen. Der Siinder, der
nicht bereut, ist aus der Kirche ausgeschlossen. Der Geisteskranke ist symbo-
lisch auf der Ebene der Sprache gefangen (indem er zum Beispiel als schizo-
phren etikettiert wird) und wird in die psychiatrische Klinik eingeschlossen.
Das unproduktive Individuum wird links liegen gelassen. Der Kriminelle, der
Delinquent sind Marginalexistenzen, die es zu neutralisieren gilt, indem man
die Todesstrafe iiber sie verhdngt. Diese Schaffung von raumlicher Distanz
setzt einen Vollzugstrdger voraus : die Krankheit, die das organische Gleich-
gewicht stort, der Mensch, der sich oder andere totet, die Gesellschaft, die
jemanden ausschliesst. Und das Opfer: der biologische Leichnam, der auf
dem Friedhof verwest, die verdammte Seele, die Sozialleiche...

So ist nichts unfassbarer als der Tod, weniger Substanz als Peripetie. Zu-
dem bedeutet der Tod nichts. Es gibt keinen Tod. Es gibt nur ctwas, das
totet, bzw. irgendwelche, die toten. Und jene, die getdtet wurden, die sterben
werden oder jene, die schon tot sind.

d) Fiir eine Definition des Todes

Es ist und bleibt ein schwieriges Unterfangen, den biologischen Tod zu
lokalisieren, auch wenn man hierzu immer mehr und immer ausgekliigeltere
Merkmale findet.

Und doch erweist es sich aus folgenden Griinden als notwendig, den
Moment des Todes im sozialen und juristischen Sinn zu definieren :

- die Erlaubnis zum Begrabnis muss erteilt werden konnen aufgrund der
Feststellung des natiirlichen Todes

- die immer wieder befiirchtete Moglichkeit, lebendig begraben zu wer-
den, muss ausgeschlossen werden



308 L. V. Thomas

- dies ermoglicht, Organe fiir die Transplantation zu entnehmen.

Ob es sich nun um das Recht zur Abtreibung oder zur Entnahme von
Organen handelt, es ist immer eine Konvention der Entscheidung iiber den
richtigen Moment, die verhindert, dass dieser Akt kriminell ist.

Die Todesmerkmale

Es ist dusserst kompliziert, den Todeseintritt medizinisch zu definieren,
da beim heutigen Stand der Kenntnisse der Tod nicht einen plotzlichen Still-
stand aller Funktionen des Organismus darstellt, sondern sich vielmehr aus
einer progressiven Serie von definitiven Stillstinden der verschiedenen
Lebensfunktionen zusammensetzt (man stribt allméhlich und stiickweise, wie
schon Bichat sagte). So kommt es zur notwendigen Vielzahl von wissen-
schaftlichen Tests, die die impressionistischen Zeichen von gestern ergénzen
(Stillstand des Pulses, der Atmung, des Herzens, Totenstarre, Petechien,
Abkiihlung, Areflexie). Der wichtigste Test ist das flache und isoelektrische
Elektroenzephalogramm, giiltig bei " ", vorausgesetzt, der Patient hat vorher
keine Barbituratg zu sich genommen und keine starke oder lingere Unter-
kithlung erlitten “.

Abgesehen von gewissen Vorzeichen driickt sich der Tod als Prozess da-
durch aus, dass die komplexeste Funktion, die Regulierung des Organismus
als Ganzheit mit Sitz im Gehirn, ausfillt. Dadurch werden die verschiedenen
Systeme wie Nervensystem, Herz- und Gefassystem, Atmungssystem, Ver-
dauungssystem, Urogenitalsystem, Bewegungssystem und schliesslich die zel-
lularen und subzelluliren Elemente von der Nekrose befallen. Aber noch
heute schreibt L. Schwartzenberg : "Man muss vorsichtig sein, denn es blei-
ben viele Ungewissheiten iiber die medizinische Definition des Todes beste-
hen. Ein Konsensus wichst jedoch dahingehend, dass der Mensch dann
schon als tot zu betrachten ist, wenn sich der vollstindige und irreversible
Mangel an Gehirntétigkeit (Gehirntod) feststellen lasst. So erklart man einen
Menschen dann als tot, wenn er wahrend 24 oder 36 Stunden drei flache
Elektroenzephalogramme aufweist. Sein Gehirn muss somit nicht mehr ein
eigentliches Trauma aufweisen".

Diese neue Definition des Todes ist nach L. Schwartzenberg "weder eine
medizinische Definition noch eine biologische oder wissenschaftliche. Es ist
keine medizinische Definition, weil das Herz noch schlégt, die Lungen noch
atmen, das Blut noch zirkuliert. Es ist so wenig eine medizinische Definition
als das Herz oder die Niere, dic man zur Transplantation entnimmt, nicht

. Es gibt weitereausgekliigelte Tests, die als Erginzung anderer Tests Giiltigkeit haben : keine
AugenbcwegutggC bei Wirmetest, keine Tachykardie nach intravendser Verabreichung von 2 mg
Atropin, kein Echopuls bei der Echoenzephalographie, Gehirnscanning, intrathekale Injektion
von RISA, verschiedene Arteriographien von Vertebralis und Karotiden...



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 309

ihrerse%ts ein anderes Lebewesen fiir eine Reihe von Jahren am Leben er-
halten ~.

Dies ist ebenso wenig eine biologische Definition, weil die Zellen im In-
nern des Organismus unter sich in Austausch stehen - Stoffwechsel, Aus-
tausch von Leben nennt sich das.

Es ist auch keine wissenschaftliche Definition, denn vom wissenschaftli-
chen Standpunkt aus ist der Tod die absolute Immobilitit. Selbst wenn sich
ein liegender Korper nicht mehr willentlich bewegen kann, so gibt es in ihm
gewisse Bewegungen, die noch fortdauern.

Ich gebe zu, dass die neue Definition des Todes weder medizinisch noch
biologisch, noch wissenschaftlich ist. Es ist eine metaphysische Definition.
Man setzt den Tod eines menschlichen Wesens bei dem Moment fest, wo
sein Bewusstsein tot ist. Man erklirt einen Menschen nicht als tot, weil seine
Organe aufgehort hitten zu leben, sondern weil er ab nun fiir die Mensch-
heit tot ist.

Man macht damit einen Unterschied zwischen dem Menschen und allen
anderen Lebewesen. Diesen Unterschied bildet das Bewusstsein" (1985, Re-
quiem pour la vie, Le Pré aux Clercs).

2. Suche nach Invarianten (Phantasmen, Modelle)

a) Von den Phantasmen zu den Modellen
Fiir den Thanatalogen zeigt sich der Tod in mehreren Dimensionen.

- Der klinische Tod, der sich durch klare Symptome zeigt und zum Leich-
nam fithrt. Er beschiftigt vor allem den Biologen und den Arzt - nicht
zuletzt aber auch den Stadteplaner (Friedhofe).

- Der erlittene Tod als Gesamtheit von statistisch quantifizierbaren Daten
iber Todesursachen, Todesumstiande, Bezug zu Geschlecht, Alter, Ort,
sozialen Kategorien. Hiermit beschiftigen sich vor allem die Demo-
graphen, Historiker, Soziologen, Okonomen, insbesondere indem sie
raumliche oder zeitliche Vergleiche herstellen. Thre Aufmerksamkeit
richtet sich auf Anderungen, Entwicklungen, Stagnationen oder Riick-
schritte, die aus diesem Datenmaterial ersichtlich werden,

- Der Tod, den man wahmimmt, bespricht, darstellt mit Hilfe seiner Sym-
bolgewebe, seiner Verhaltenssysteme. Dieses metacmpirische Ereignis,

?’ Wenn eine Person nach Bewusstlosigkeit als tot erkldrt wird (Gehirntod), bleibt ein Kranker
in fortdauernder Bewusstlosigkeit somit im Besitz aller seiner Rechte einer lebenen Person.



310

L. V. Thomas

dieses Zuviel, das der Tod ist, das abseits von allen Erfahrungen steht,
offenbart sich als System von Darstellungen, die aus unseren Trieben
und Verteidigungsmechanismen stammen. Daher auch diese Entfaltung
einer Symbolik, dieser privilegierten Sprache, die das Drama des Men-
schen schlechthin ausdriickt. Nur die Symbolik kann diesen immer
wieder von neuem aufgenommene Kampf zwischen Leben und Tod -
mit der verriickten Hoffnung, das Leben werde obsiegen - ausdriicken.
Wenn auch die Erkenntnisse der Wissenschaft die Bedingungen des
Wissens iiber den Tod umwilzen (Ubergleiten vom Theologischen und
Metaphysischen zum Positivistischen ; Ubergang vom definitiv Mysti-
schen zum provisorisch Unbckanntcn), so scheint hingegen das System
der Invarianten dadurch nicht gestort zu werden. Auf dieser Stufe mi-
schen sich vor allem die Sozial- und Kulturanthropologie, die Psycho-
analyse (oder alle Formen der Tiefenpsychologie) ein, indem sie sich
auf die klinischen Erkenntnisse, die literarischen und kiinstlerischen
Beispiele (Malerei, Musik, Bildhauerei, Zeichnungen) und die ethnolo-
gischen Realititen abstiitzen.

Die Grundlage der verschiedenen Bestattunsgverhalten verweist auf unbe-

wusste Vorginge, die den Individuen oder den kulturellen Aggregaten in-
newohnen (L.V. Thomas, 1984, Fantasmes au quotidien, Librairie du Méri-
dien).

Dabei lassen sich folgende Ebenen aufdecken :

Die Triebe oder Ausdrucksformen des biologischen Instinkts (nach
Freud) in der seelischen Struktur definieren die dynamischen Prozesse,
die den Spannungen (korperlichen Erregungen) ein Ende setzen. Sie
stimmen iiberein mit den Fixierungen auf ein Organ, insbesondere auf
sein gewohnheitsmassiges Funktionieren, seine Genussfihigkeit. Es
handelt sich dabei um Mund, Geschlechtsorgan, Anus, Haut, Muskeln,
"intellektuelles Organ", innere Organe.

Die Phantasmen oder eingebildeten Szenarios, die das Individuum als
Teilnehmer oder Betrachter beinhalten und die - durch Abwehrprozes-
se mehr oder weniger verfremdet - die Erfiillung eines meist unbewuss-
ten Wunsches darstellen. Genauer gesagt, muss man hier eine Art von
Kompromiss zwischen Wunsch und Verbot sechen, etwas wie das psychi-
sche Negativ eines realen Verhaltens, dessen Equivalent die Sprache
(Mythen, verschiedene Erzahlungen, Glaubensiiberzeugungen) oder die
Handlung (Sitte, Verhalten, Ritual) betrifft.

Die Abwehrmechanismen, die gegen alles ankampfen, was die Integritat
und Bestdndigkeit des Individuums oder der Gruppe gefahrdet. Hier
seien vor allem Verdriangung, Regression, Projektion, Umkehr ins
Gegenteil, Identifikation, Fixierung, Symbolisierung genannt.

Glaubensiiberzeugungen und Haltungen, die auf diese Weise animiert

werden, bilden Musterorganisationen, die mehr als nur einfache Grundmuster



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 311

oder Modelle im kulturalistischen Sinne sind, obwohl sie vom strukturalisti-
schen Standpunkt aus gesehen Modelle darstellen. Dieses Arsenal bleibt sich
eigentlich immer gleich, auch wenn je nach Ort, Milieu, Epoche ihre Aus-
drucksweisen dndern. Der Verteilmodus gehorcht genauen individuellen
oder kollektiven Bestimmungen, weshalb wir von gelebten und erlduternden
Modellen sprechen.

Wit fiigen zur Illustrierung einige Beispiele bei, deren Reihe bei weitem
nicht vollstandig ist :

b) Die drei Modelle des erlebten Todes

Unsere Todesvorstellungen sind mit den Beitriagen aus dem alltéglichen
Leben verwoben. Der Tod ist Teil des Lebens, indem das Leben dem Tod
sein dusseres Aussehen gibt. Wenn man sich somit auf den affektiven Kon-
text bezieht und die Kenntnisse des Psychoanalyse beriicksichtigt, lassen sich
drei Typen von unbewussten Bildern des Sterbens feststellen : der miitter-
liche Tod, Tod als Aggression, Tod als Sanktion.

Der miitterliche Tod

Kunst, Literatur und Mythos enthalten zahlreiche Darstellungen des
miitterlichen Todes. Die christliche Ikonographie bietet wunderschone Picta
an, "wo die majestatische Konigin der Schmerzen auf ihren Knien den Kor-
per ihres toten Kindes hélt" (Baudelaire).

Uns niherliegend transponierte J. Bergman auf eindriickliche Weise
dieses Bild der Mater dolorosa ins Ende seines Filmes "Schreie und
Gefliister" : Anna, die barmherzige Dienerin wiegt zirtlich Agnes, die Ster-
benskranke, in ihren Armen und birgt sie miitterlich an ihre iippigen Briiste.
Und die Heldin von J. Hyvrard (..., Mére la Mort) fiirchtet den Tod nicht,
denn sie weiss, dass er einen miitterlichen Schoss hat, in dem man wwderge-
boren werden kann : "Die Wasserstrome umfluten mich. Ich bin in seiner
Gebédrmutter (...)" Und so umschreibt J. L. Bory den Tod seines Onkels
Marc (..., Tous nés d’une femme): "(..) Wie wenn der Onkel in seiner
zusammengerollten Position als Kind in den Mutterschoss zuriickkehren,
nochmals alles bei Null anfangen wollte, weil alles nur das Ergebnis eines
falschen Anfangs gewesen war (...) Dies dauert schr lange, sehr behutsam
rollt sich der Onkel zusammen, er blickt mich wie aus staunenden Kinderau-
gen an, wie wenn an meiner Stelle die Todesmutter bereitstinde, um ihr
neues Kind zu stillen". Dieses Thema findet sich haufig in dem Mythologien
der archaischen Gesellschaften.

Die Riickkehr zur Mutter Erde mit der Perspektive der Wiedergeburt im
Schoss einer Frau desselben Stammes verleiht dem Tod eine ambivalente
Tonart : Furcht und Trennung, gewiss, aber auch Vertrauen und Frieden,



312 L. V. Thomas

Tod und Geburg sind nurmehr entumgekehrte Ubergiinge vom Jenseits zum
Hier.

Der erotische Aspekt dieser Verbindung mit der Erde erscheint sehr klar
in einem Text von D. Walther (..., Coeur moite et autre maladie moderne) :
"Und nun lag der Mann, den er so schr geliebt hatte, in der kalten Erde,
zwischen den weichen und klebrigen Lippen des Morastes. Er schmolz lang-
sam dahin zwischen den schlammigen Zartlichkeiten (...) Er verging wie all
jene, die die Freiheit des Feuers verweigern, langsam aber sicher verschlun-
gen von der nachtschwarzen Erde. Hinweggleitend im Sumpf. Das Alpha
und das Omega".

Man mag sich auch daran erinnern, dass seit prahistorischen Zeiten die
Leichen in Foetusstellung in Hohlenmulden beigesetzt wurden, was die
miitterliche Konnotation des Todes bestétigt. Oder analytisch ausgedriickt :
Der miitterliche Tod stammt aus dem instinktiven Es : Riickkehr zur Mutter,
Eingang in Ruhe und Sicherheit, aber auch Trennung von der Mutter in Ein-
samheit und Angst.

Der Tod als Aggression

Der Tod als Aggression ist ein Phantasma, um das meist sehr heftige
Emotionen kreisen. Die Bilder und Assoziationen, die er weckt, sind oft
makaber und erschreckend. Sie handeln von Blut, von Morden, Unfillen,
verstimmelten Leichen, Torturen, kannibalischen Szenen. Eine solche Art
des Todeserlebnisses webt sich zu einem Bild von tiefen Angsten und Aver-
sionen zusammen : zu aggressiven Wiinschen, Angsten vor wirklicher oder
eingebildeter Gefahr.

Das Traumthema des Doppelgingers ist ein Typisches Beispicl des
Phantasmas iiber den aggressiven Tod. Nach O. Rank ist die Verdoppelung
des Ichs in der Form des Schattens oder des Spiegelbildes des Ausdruck des
primitiven Narzissmus, der den Tod widerlegen will. Der Doppelganger
hemmt die Sexualitit des Originals, das er vor der Moglichkeit schiitzt, daran
zu sterben. Lazuli, der Held in "L’Herbe Rouge" von Boris Vian sieht, "einen
dunkel gekleideten Mann aufrecht vor sich stehen, der mit trauriger Miene
zusieht, wenn er mit Folavril im Liebesspiel vereint ist. Dadurch gerit er in
unbiandige Wut und totet jenan, der ihm wie ein Bruder gleicht, fiinf Mal
hintereinander mit seinem Messer aus der Pfadfinderzeit". Bald bleibt von
Lazuli nur ein Leichman iibrig, der alle jene Wunden auf sich tragt, die er
dem Doppelginger zugefiigt hatte. Aus Angst, getdtet zu werden, d.h. das
Ich zu verlieren, und im Bewusstsein der Todeswiinsche gegenuber andern,
bezicht sich diese Wahnvorstellung auf das Ich oder auf das schlechte Bild
des Ichs, das wir auf andere projizieren.

Es scheint, dass J. Bergman gerade diese Darstellung des Todes der jiing-
sten Schwester in "Schreie und Gefliister" zugrundelegte : ist es nicht der un-



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 313

bewusste Hass gegen ihren Gatten, der ihr das Bild vermittelt, er hitte sich
durch einen Schuss aus seinem Revolver selbst umgebracht ?

Der Tod als Sanktion

Der Tod als Sanktion geht offensichtlich vom Uberich aus, denn ohne
normative oder verbietende Instanz gibe es kein Schuldefithl. R. Menahem
betonte den Anteil der ddipalen Schuld in der Todesangst : "Die Angst vor
dem Tod konnte auf die Angst vor der Uberschreitung der Inzestschranke
hinweisen : die Riickkehr zum gewiinschten aber verbotenen Tod, denn er ist
eine Form der lebenbringenden Urmutter. Auf diese Weise konnte die tod-
bringende Lust viele Christen verwirren : Adam wurde nicht als Sterblicher
geschaffen, sondern die Geschlechtslust erst totete ihn - sofern man Jo-
hannes Chrisostomos Glauben schenken will. So liesse sich auch die Kastra-
tionsangst erkldren" (La mort apprivoisée, Edition Universitaire, 1973). Aber
wenn der Tod eine Strafe ist, namlich fiir die Erbsiinde, so kann er auch als
Tilgung interpretiert werden, wie dies beim Tod Christi der Fall war : "Felix
culpa", sangen die ersten Christen, "die uns einen solchen Erloser brachte”.

c) Das Jenseits

Obwohl der moderne Mensch unter dem Einfluss der Wissenschaft mehr
die Unsterblichkeit hienieden - im Sinne eines verlangerten Lebens - als die
Unsterblichkeit im Jenseits anstrebt, behalt die traditionelle Typologie der
eschatologischen Auffassungen ihren Wert.

M. Hulin (1985, La face cachée du temps, Fayard) legt vier Modelle vor :

- Das nahe Jenseits versetzt dic Uverlebenden in ein Universum gleich
demjenigen der Lebenden, mit den Moglichkeiten der Reinkarnation.
Ein solches Universum erscheint in der Welt des Schamanismus in
Zentralasien, Sibirien, Nordamerika und in den traditionellen negro-
afrikanischen Religionen.

- Das Jenseits ohne Riickkehr verweist das Land der Toten in eine anders-
artige und ferne Welt. Diese Auffassung von Jenseits findet sich in den
weitrdumigen Territorien unter zentralistischer Macht von Mesopota-
mien und im Agypten der Pharaonen.

- Die Auferstehung des Fleisches ermoglichte die Vereinigung der Welt
der Lebenden mit der Welt der Verstorbenen, bzw. die kollektive Riick-
kehr der Wiederauferstandenen. Dies wird moglich, indem der Mythos
der zyklischen Zeit durch die lineare und irreversible Zeit ersetzt wird,
wie dies in den Religionen des alten Persiens (Religion des Zarathustra,
Mazdaismus) und den auf einer heiligen Schrift bzw. der Familic Abra-
hams beruhenden Religionen (Judentum, Islam, Christentum) der Fall



314 L. V. Thomas

ist. Im Christentum wurde in zweierlei Hinsicht sehr tiefgriindig iiber
des Jenseits geforscht : einerseits iiber seine Ausdrucksmittel (Visionen,
Erbauungsliteratur, Predigt) un iiber seine grundlegende eschatologi-
sche Position von Augustinus bis Thomas von Aquin, "den zwei Stiitzen
der christlichen Dogmatik".

- Indien als Besonderheit. Hier erscheint das Jenseits "nicht mehr im
wesentlichen in der Form eines Raumes, einer anderen Welt, in die der
Mensch bei seinem Tod eintreten wiirde, um sie nie mehr zu verlassen,
sondern dieses Jenseits ist rein zeitlich zu verstehen. Es bietet sich als
eine Folge von zeitlichen Intervallen dar, die von Reinkarnationen des-
selben geistigen Prinzips voneinander getrennt sind". M. Hulin unter-
sucht in dieser Hinsicht auch das Jenseits des Veda und der Upanischa-
den, die vedantische Auffassung der Wiedergeburten sowie die ethi-
schen und religidsen Probleme, die aus der Seelenwanderung entstehen.

Diese verschiedenen Systeme gliedern sich nach vier grundlegende logi-
schen Achsen :

- Das erste Dilemma betrifft dic Unterscheidung in nahe und fern : ist
das Jenseits eine nahe Welt, die der unsrigen gleicht, oder ist es im Ge-
genteil ein weit entferntes Universum; etwas wie das "unbeschreibliche
Absolute" ?

- Das zweite betrifft die Daseinsweise der Bewohner des Totenreiches.
Besitzen sie noch (ihren) Korper ? Oder sind sie nur Seelen ?

- Am schwierigsten ist das dritte Dilemma zu beleuchten. Hier stehen
sich der Gedanke des absoluten und einzigen Anfangs (Empfangnis
oder Geburt) - das eschatologische Schicksal ist hier ein fiir alle Male
mit dem Moment des Todes verbunden - und das orientalische Thema
der wiederholten Geburten (und Tode) gegeniiber : Die gegenwartige
Existenz geht aus einer vorhergehenden Existenz hervor, die nicht
notwendigerweise menschlich war, und fiihrt zu einer weiteren Existenz,
die vielleicht nicht mehr dieselbe Form annimmt.

- Das vierte Dilemma ist ethischer oder religioser Natur. Werden die
Ungerechtigkeiten dieser Welt im Jenseits vergolten oder nicht ?

Fiir M. Hulin sind diese antithetischen Antworten allesamt legitim und
allesamt ungeniigend. Jede Position und sein Gegenteil entsprechen inner-
stem Streben nach Wahrheit - und doch hat jede Position etwas Falsches an
sich. Es ist richtig und zweckmissig, daran zu denken, dass die gottliche
Macht nicht einer menschlichen oder menschenzentrierten Moral oder gar
Buchhaltung unterstellt ist.

Um dies noch klarer zu sehen, schligt M. Hulin eine originelle Hypo-
these vor. Die Auffassung des Jenseits konnte nichts anderes sein als eine
Verformung, eine Anpassung, eine eingebildete Transponierung einer realen
Erfahrung, ndmlich derjenigen des Nicht-Todes. Wenn nun der Mensch die



Tod, Phantasmen und Gesellschaft ' ‘ 315

Grenzen seiner Individualitit, seines zeitlichen Egos, seines kleinen
geschwitzigen Ichs iiberschreitet, fainde er dann nicht die immobile Gegen-
wart, die Ewigkeit ? Das Jenseits wéare dann nicht mehr das Anderswo, son-
dern ein Hier ; es wire nicht mehr die Zukunft, sondern das Jetzt. Die
Berichte von Verunfallten oder Bewusslosen, die voriibergehend fiir tot
gehalten wurden, und die Erfahrungen von Ausserkorperlichkeit (OBE der
Angelsachsen) konnten Beweise fiir eine solche Interpretation sein. Der wis-
senschaftlich-technische Gedanke bestatigt und erhértet den Sinn unserer
getrennten Individualitdt und negiert die spirituelle Erfahrung: "Es ist im
Gegenteil der magische Gedanke der Emotion, der ungestiime Gedanke der
Bestiirzung, der Verlust der Anpassung, dic Auflosung des Ichs, die uns eine
fliichtige Chance geben, sie wiederzufinden". Ist es nicht diesclbe Lektion,
die uns der Buddhismus, der islamitische Sufismus, das Christentum von
Meister Eckhart, kurz alle grossen mystischen Anlagen vermitteln ? Fiir sie
besteht der wesentliche Bestandteil des Lebens im Sterben, "um im Jenseits
einzugehen", auf die Gefahr hin, dass man erkennt, dass das andere Ufer
nirgendwo anders als im Hier und Jetzt ist, ohne Hoffnung, ohne Wunsch.
Es ist (wie der Buchtitel "La face cachée du temps" in wortlicher deutscher
chrsetzung Ub.) "das versteckte Gesicht der Zeit", das der Vernunft nicht
zugénglich ist. Dies meint auch Prinz Andrej, wie er auf dem Schlachtfeld
von Austerlitz von einer Kugel getroffen wird ; sie versetzt ihn in eine
"extatische Offenbarung dieses Friedens, der den Menschenverstand iiber-
steigt" (L. N. Tolstoj, Krieg und Frieden).

d) Das Werden des Leichnams

Da ich aus Mangel an Platz und Zeit die Invarianten der Bestattungsriten
(Opferriten wie Ubergangsriten) nicht eingehend behandeln kann, werde ich
lediglich einige Verhaltensarten gegeniiber dem Leichnam streifen.

Keine Zivilisation - von der primitivsten zur hochstentwickelten - konnte
je dem dramatischen Aspekt des Entstehens des Leichnams entgehen. Seine
Hasslichkeit, seine iiblen Geriiche als Vorzeichen der Verwesung besiegeln
in der Tat die Aufldsung allen Seins.

Uberall wird der Versuch unternommen, zuerst eine Weile das Bild des
Lebenden zu erhalten. Dies beweist zum Beispiel die weit verbreitete Sitte,
den Toten einzukleiden und herzurichten. Aber sehr schnell befasst man sich
mit der Verwesung, dic schrecklich und faszinierend zugleich ist und alle
Totenriten lenkt.

Gemiss der symbolischen Reise - dieses Bild wohnt jeder Kultur im
Zusammenhang mit dem Sterben und dem Tod inne - ist alles vorgesehen,
um die Verwesung :

- zu zdhmen : durch Zurschaustellung des Leichnams,



316 L. V. Thomas

- zu akzeptieren : indem man den Leichnam versteckt: Leichentuch,
Totenhemd, Sarkophag, Beerdigung. Der Friedhof ist zugleich Bewah-
rungs- und Verhiillungsort,

- zu verbieten : sei es durch Konservierung der sterblichen Uberreste
(Einbalsamierung, Mumifizierung, Riucherung, Einfrieren), sei es
durch Zerstérung (Einverleibung, Essen, Kannibalismus, Kremation)
oder durch blosses Verzogern (Thanatopraxie),

- zu fordern : als Strafe (Verweigerung der Bestattung) oder, indem das
Stadium der Zersetzung beschleunigt wird (Aussetzen des Leichnams,
Auslegen in bestimmten Totentiirmen).

Hinter all diesen Gebrduchen zeichnet sich eine universale Forderung ab :
Das Wesen des Verstorbenen soll in klarer und reiner, unantechtbarer Form
stabilisiert werden. Dieses Stadium kennzeichnet die Aussohnung der
Gemeinschaft mit dem Tod und mit ihren Toten. Eine solche ausgesohnte
und friedliche Gemeinschaft kann nun vergessen, dass sterben verderben
heisst (L. V. Thomas, 1980, Le cadavre : de la biologic a P'anthropologie,
Complexe).

3. Die Rechtfertigung der Wahl

Alles hdngt vom Erkennen der kulturellen Invarianten ab. Wenn die
Phantasmen und Modelle zugleich archaisch und universal sind, stellt sich
die Frage, weshfllb diese oder jene Sitte (natiirlich unbewusst) hier und jetzt
gewihlt wurde . Dies herauszufinden ist eine umso schwierigere Aufgabe,
als die Phantasmen sich immer nach der Mode des Ortes und der Zeit klei-
den, so dass sie oft als solche nicht sogleich erkannt werden. Desgleichen
weisen die Modelle so grosse Abweichungen auf, dass eine gemeinsame Spur
oft kaum auszumachen ist.

a) Die klinischen Angaben

Selbstverstindlich spielen in diesem Bereich Alter, Geschlecht, sozialer
Status und mehr noch die psychischen Merkmale eine wesentliche Rolle. Um
dich davon zu iiberzeugen, muss man die Ungleichheit vor dem Tod (wo es
im iibrigen gilt, die soziale Klasse, diec Lebensweise, den Zugang zu den
Gesundheitsdiensten etc. zu beachten) und die Etappen der Trauer zu analy-
sieren. Nur die klinischen Analysen (Psychologie, Psychoanalyse, Sozial-

* Es heisst die Griinde fiir die Wahl eines Modells und seine Abweichungen zu finden, die Ent-
wicklungsmechanismen und die Periodizitit zu verstehen, die heutigen Tendenzen anschaulich
zu machen, ohne jedoch zu vorschnellen Amalgamen und Vergleichen zu gelangen.



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 317

psychologie) bringen hier die erforderliche Klarung. Hier seien lediglich
einige pathologische Trauerverhalten erwihnt.

Die absolute Verneinung mit delirischem, verwirrtem, schizophrenem,
paranoischem Trauerverhalten. Hier ist der Verstorbene fiir die Hinterblie-
benen immer noch am Leben. Die Depression kennzeichnet die melancholi-
sche Trauer : Die Trennung wird narzisstisch erlebt als Verlust eines Teil
seiner selbst. Die Trauer kann manisch sein : Der Schmerz wird als unniitz
beurteilt, denn "der Tod hat keine Bedeutung", der Tote war zu Lebzeiten
nicht von Interesse. Das Schuldgefiihl erzeugt zwangshafte Trauer: der
Uberlebende lebt in seiner eigenen Schreckenswelt, fithlt sich unwiirdig, wird
aggressiv gegen sich selbst und gegen andere. Die Identifikation stellt bei
hysterischen Trauerdusserungen eine noch dramatischere Form das: Der
Verschiedene nimmt die ganze Gedankenwelt des Uberlebenden in An-
spruch ; der Trauernde identifiziert sich mit dem Entschwundenen, erlebt
selbst seinc Krankheit und seinen Tod, verwechselt sich mit dem Toten, ver-
sucht, ihm zu gleichen (M. Hanus, 1976, La pathologie du deuil, Masson).

Aber auch der Bezug zum Soziokulturellen (Ethnologie, Soziologie,
Geschichte, Okonomic) ist von grosser Bedeutung,

b) Die Typen von Gesellschaften und Zivilisationen

Hier dringt sich u.E. gleich zu Anfang eine wesentliche Unterscheidung
auf (L.V. Thomas, 1975, Anthropologie de la mort, Payot)

Es gibt Gesellschaften der Anhdufung von Menschen.

Sie sind reicher an Symbolen als an techniken und Werkzeugen, sie ten-
dieren zum Kosmomorphismus (der Mensch als wertvollstes steht im Zen-
trum einer Welt, die nach seinem Bild geformt ist) und zum Gemeinschaftli-
chen (die Gruppe tibernimmt die Verpflichtung fiir den einzelnen). Die zyk-
lische Zeit hat den Vorrang vor der linearen Zeitauffassung. Der Tod wird
dadurch zu einem notwendigen Moment im lebenszyklus, es ist ein Ubergang,
der sowohl gebilligt wie auch wohl vorbereitet ist. Die Bestattungsriten
nehmen einen wichtigen Platz ein, die Ahnen werden verehrt.

Im Gegensatz dazu die Gesellschaften der Anhdufung von Giitern, wo die
Werkzeuge und Techniken sowie die Marktwerte triumphieren. Sie sichern
das Primat des individuellen Wettbewerbs, der Wirtschaftlichkeit und des
Profits, sie beruhen auf der linearen und kumulativen Zeitauffassung. Hier
ist die Natur nicht mehr Sprache (mit dem Menschen als privilegiertem
Sprecher), sondern ein Netz von abstrakten Gesetzen, eine Summe von aus-
beutbaren Reserven. Der Tod wird als Skandal oder Obszonitat abgelehnt
(verneint). Man bereitet sich nicht mehr darauf vor. Der Tod wird biiro-
kratisiert und institutionalisiert, dic Bestattungsriten verringern sich auf ein
Minimum, die Verstorbenen werden schnell vergessen.



318 L. V. Thomas

Auf der Ebene der traditionellen Zivilisationen lassen sich zudem die
Gesellschaften mit progressiver Bereicherung der Personlichkeit erwiahnen.
Bei diesem Typus durchlduft man die niedrige Stellung des Heranwachsen-
den, die Stellung des Greises bis zum hochsten Grad der Stellung der Ahnen.
In diesem Zusammenhang ist der Tod nur eine obligatorische Etappe in der
Entwicklung des einzelnen Menschen. Der gute Tod ist jener des an Jahren
gesattigten Greises, der im Einklang mit den Gesetzen der Ahnen gelebt hat
und nun inmitten der Dorfgemein schaft, im Kreise der seinen entschlum-
mert. Im Gegensatz dazu schliagt in den kriegerischen Gesellschaften der
erschnte Tod inmitten des Erwachsenenalters wahrend eines Kampfes zu.
Nur der Krieger kann hier faktisch die Stellung des Unsterblichen erringen.
Wenn er dem Tod entkommt, kann sein Status mit dem Alterwerden nur ab-
nchmen. Auf alle Fille bleiben jedoch selbst in diesen militarischen Gesell-
schaften wie etwa den Zulus in Afrika jene, die durch Unfall, Verbrechen
oder Suizid sterben, als umherirrende Seelen auf der Erde, dazu verdammt,
die Lebenden mit ihrem Hass zu verfolgen (L.V. Thomas, 1972, La mort
africaine, Payot).

Das Theater von Sophokles stellte oft den jungen, reinen und schonen
Helden dar, der auf dem Schlachtfeld dahingerafft wird. Er wird zu den
Gottern eingehen.

Der obige Vergleich (1975, Anthropologie de la mort, Payot) zwischen
technischen und nichttechnischen Zivilisationen erweist sich als ginzlich
heuristisch.

jene, die man iiblicherweise (und filschlicherweise) als "Primitive" be-
zeichnet, leben meistens nicht in der Furcht vor dem Tod, weil sie - im
Gegensatz zum Menschen von heute - der Individualisierung der Person
nicht eine so iiberragende Rolle beimessen. Wie P. L. Landsberg (1951, Es-
sai sur 'expérience de la mort, Seuil) betonte, verhindert es ihre partizipative
Mentalitét, "den Tod unter der Kategorie der Trennung und Dereliktion" zu
sehen. Dies konnte ihr gesundes psychologisches Gleichgewicht, die Selten-
heit von Neurosen und Suiziden erkliaren. Zudem weckt in den archaischen
Gesellschaften der Tod nicht das Gefiihl der Abwesenheit und vor allem
nicht von Unersetzbarkeit, denn der Mensch lebt in einer Verbindung mit
verschiedenartig ersetzbaren Gliedern : Annahme des Verbrechers anstelle
des Opfers, Levirat, Sororat, Reinkarnation, erweiterte Familie, Schein-
heirat, um dem Verstorbenen Nachkommenschaft zu verschaffen. Die indu-
striellen Gesellschaften hingegen leben in einem engen kreis (Kernfamilie),
und das Prinzip der Individualisierung macht den automatischen Ersatz eines
Menschen unmoglich oder undenkbar - dieser Zustand verursacht denn auch
unweigerlich schwere Traumata.

Ein anderer wesentlicher Unterschied sei aufgezeigt : In Afrika oder
Asien, wo die Toten einen schr wichtigen Platz im sozialen Leben ein-
nchmen, ist der Kult um sie dusserlicher und institutioneller Art. Im Abend-
land werden die Verstorbenen abgewiesen, vergessen, aber vergebens ausge-



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 319

triecben. Sie werden verinnerlicht, Gegenstand von innerem Wirken bei den
Uberlebenden, oder, um in der Sprache der Psychiater und Psychoanalytiker
zu sprechen : Sie werden zu Phantasmen, zu neurotischen Funktionen des
Unbewussten. Dort der Dialog mit dem Tod, aus dem der Mensch grossen
Gewinn zieht, hier der endlose, sterile und schwichende Monolog.

In den traditionellen Gesellschaften erscheint die Trauer als streng kodi-
fiziert und funktionalisiert. Die Ifaluk von Mikronesien z.B. horen sogleich
mit allen Klagen und Trauerbezeugungen auf, wenn dic Bestattungsfeierlich-
keiten vorbei sind. Nichts dergleichen bei uns, wo niemand auf seine Rolle
des Trauernden vorbereitet wird, eine Rolle, an die man nicht einmal zum
voraus denken darf. Aus dieser Ecke stammt die Angst, die Furcht (Quelle
von Schuldgefiihlen), die fixe Idee, sich schlecht mit diesem Part auseinan-
derzusetzen. Hier muss man die Wlderspruchc erhellen zwischen Ermuti-
gung zur ausschliesslichen Abhangigkeit und dem Fehlen von Techniken zum
Ersatz von Personen in der Trauer, zwischen einem System, das Ambivalenz,
Feindseligkeit und Schuldgefiihle begiinstigt, und dem Fehlen von jeglichen
rituellen Ausdrucksmoglichkeiten fiir Gemiitsbewegungen. 5'In dieser Hinsicht
sind viele Gesellschaften besser ausgebildet als die unsrige ~.

c) Die Gesellschaft von heute im Angesicht des Todes oder das Paradoxon
des wiederentdeckten und trotzdem tabuisierten Todes

Aktualitit des Todes

Der Tod steht faktisch wieder auf der Tagesordnung. Der erlittene Tod
liefert regelmissig sein Kontingent (in Frankreich 550’000 Todesfille pro
Jahr). Die Beteutung des Todes als Thema von Betrachtungen oder
Gesprichen dndert hingegen ganz betrichtlich je nach Epoche und Ort. So
"riickt" der Tod, iiber den man spricht und den man erlebt, hauptsichlich im
Spétmittelalter, im barocken 17. Jahrhundert, im 19. Jahrhundert mit der
Romantik "vor", er "weicht zuriick" mit der Renaissance und der Aufkliarung.
Das Abendland der Gegenwart ist sozusagen durch die Wiederentdeckung
des Todes ausgezeichnet. Nie wurden so viele Biicher, Kolloquien, Sitzungen,
Betrachtungen dem Tod gewidmet wie seit etwa einem Jahrzehnt.

Dieser Tod - nun plotzlich "redselig" - iiberflutet vor allem diec Massen-
medien, die ihrerseits Profit daraus zichen. Kaum vergeht ein Tag, ohne dass
Presse oder Fernsehen nicht mit beunruhigender Dienstfertigkeit iiber den
unvermeidlichen Vorbeimarsch von Kriegskatastrophen, Terrorakten und

3 Ein anderes Vergleichsgebiet wire die Gegeniiberstellung der kaémallsnschen Gesellschaften
und der sozialistischen Gesellschaften des marxistischen Typs, die den Kollektivismus sowie ein

\tivcltllches Heiligtum (soteriologischer Mythos der sozialen Erlosung durch das Proletariat)
Ordern



320 L. V. Thomas

Verbrechen berichten. Diese gewaltsame Riickkehr des besprochenen Todes
und im besonderen diese Art von zur Schau gestelltem Tod ist nicht eine
blosse Modeerscheinung. Nach M. Vovelle muss man darin eine der weniger
zweifelhaften Ausdrucksformen der "Krise der heutigen liberalen Gesell-
schaften sehen, die dazu gezwungen sind, das Siegel des Schweigens zu bre-
chen, das wir seit Beginn des Jahrhunderts iiber dem Tod angebracht hatten”
(1983, La mort et I’Occident de 1300 a nos jours, Gallimard).

Fortbestehen des Tabus

Realitdt des Tabus

Der abstossende Aspekt des Todes ist durch diese Wiederentdeckung
nicht iiberwunden worden. Den Tod zum Reflexionsgegenstand, zum Thema
einer Darstellung zu wihlen, ist viclleicht auch eine Art, den Tod in Distanz
zu halten, ihn zu verdinglichen, zu banalisieren...

Drei Symptome dieser Tabuisierung :

- Ein Tod, der weder als notwendig (dic Wissenschaft wird schon damit
fertig werden) noch als natiirlich erachtet wird, (er ist entweder eine
Attacke oder ein Unfall, immer etwas Undenkbares oder Absurdes, was
somit der Mensch von heute ablehnt).

- Eine Leiche ist immer tiberfliissig, man muss sich ihrer so schnell wie
moglich entledigen als Sache, Abfall, Unrat - oder man schmiickt im
Gegenteil die Leiche, so dass sie wie in den U.S.A. wieder wie lebendig
aussicht.

- Vereinfachte, beschleunigte, entsozialisierte und entsymbolisierte Bestat-
tungsriten : das Ritual der Agonie est verschwunden, die Trauer wird
privat und nur noch im Versteckten gelebt, die Totenwache, dic Trauer-
ziige, dic Kondolenzbesuche finden in der modernen Stadt keine Platz.

Herkunft des Tabus

Wenn unsere Zeitgenossen den Tod als skandalds und obszén empfinden,
so liegt das an einigen Grundziigen unserer Gesellschaft :

- Der Vorstoss des Individualismus in einer Welt der Massen und der
Anonymitit, wo der einzelne die Dereliktion empfindet. Der unbarm-
herzige Wettbewerb ("perverse Gesellschaft"), den die Menschen be-
treiben, die Anforderungen der Marktgesellschaft, die den Menschen
auf ein Produktions-/Konsumationswesen reduziert, die Einsamkeit des
Individuums gegeniiber sich selbst oder wahrend seiner Agonie im



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 321

Krankenhaus schaffen ein todliches Klima, wo die Angst zu sterben zur
Zwangsvorstellung werden kann.

- Der Verlust von Glaubensiiberzeugungen und geistigen Werten, die frither
eine beruhigende Funktion ausiibten und das Leben hienieden zu einem
Propadeutikum fiir das Jenseits machen. Im Triumph von Materialis-
mus und Hedonismus kann in der Tat das Lebensende zweifelhaft und
skandalos erscheinen.

- Die Entwicklung des urbanen Lebens und seiner Imperative an Raum und
Zeit verunmoglichen Totenwachen, Leichenziige und sich lange hinzie-
hende Riten, zeitraubende kollektive Trauerbekundungen, die Aeusse-
rungen des Leids, die Besetzung von ganzen Stadtteilen durch die Toten
(Ablehnung von Friedhofen oder Banalisierung derselben als Friedhof-
parke, Friedhoflandschaften, Waldfriedhofe, ‘"sozialer Friedhof-
wohnungsbau").

- Der Glaube an die Macht der Wissenschaft und Technik : Der Tod
definiert sich als Krankheit, die von der Medizin zu besiegen ist, wic sie
auch das Altern ausmerzen soll : in dem U.S.A. sieht die Rand Corpo-
ration die Erreichung dieses Ziels in den Jahren um 2150 vor, wahrend
eine bessere Gesellschaft das Verbrechen, den Freitod, den Krieg und
den todlichen Unfall verbannt. Die Technik iibernimmt den Platz des
Rituals : die Bekleidung und das Herrichten des Verstorbenen, friither
ein frommer Akt, ein heiliges Reinigungsritual, ist heute zur medizini-
schen bzw. hygienischen Verrichtung geworden. Wenn die Trauer
gestern noch als notwendig und heilend erachtet wurde, bringt Sie heute
ostentativ zur Schau getragenes Leid zum Psychiater (L. V. Thomas,
1985, Rites de mort, Fayard).

Der Tod gilt nunmehr als "Verstoss gegen die Vernunft" : Wenn man ihn
negiert, bezeugt man heute "den hohen Grad unserer psychischen Reife”
oder wie der amerikanische Psychiater P. Robinson schreibt : "Frither konnte
der Tod aufgenommen werden als ein wesentliches und entscheidendes
Ereignis der menschlichen Existenz, aber ich sehe hier keinen Verlust, im
Gegenteil, wenn man den Tod an den Rand des existentiellen Universums
des Menschen zuriickdrangt.

d) Der Tod als soziale Offenbarung

Der Tod als bevorzugter Indikator

Die Haltungen und Verhaltensregeln gegeniiber dem Tod, dem Sterben-
den und den Toten bilden - selbstverstandlich neben anderen - einen bevor-
zugten Indikator, um das soziale Umfeld freizulegen. Was ist eine Anthropo-
logie des Todes anderes als eine Anthropologie der Uberlebenden ? Was



322 L. V. Thomas

man iibrigens als KULTUR bezeichnet, ist nichts anderes als eine organisier-
te Ganzheit von Werten und Strukturen, um gegen die zersetzenden Wirkun-
gen des individuellen und kollektiven Todes anzukampfen. Jede Gesellschaft
beruht auf einer Konvention der Unsterblichkeit, die den Individuen dieser
Gesellschaft Abwehrmittel gegen Todesfurcht vermittelt und so iiberhaupt
die Moglichkeit fiir einen Lebenssinn bietet.

So konnte M. Foucault gut nachweisen (La volonté de savoir), wie im
Abendland "nicht mehr das alte Recht, sterben zu lassen oder leben zu lassen
gilt, sondern dass es nun ’am Leben erhalten miissen’ und ’dem Tod iiber-
lassen’ heisst. Auf diese Weise vielleicht erklart sich diese Disqualifizierung
des Todes, die sich im Verfall der den Tod begleitenden Riten erkennen
lasst. Die Bemiihung, mit der man den Tod zu emgehen sucht, ist weniger an
eine neue Furcht gebunden als an die Tatsache, dass sich das Staatswesen
nicht mit dem Tod zu befassen weiss. Die offentliche Gewalt, der Staat
konzentriert sich ausschliesslich auf das Leben. Der Tod wird somit staatlich
nur als Begrenzung des Lebens erfassbar. Der Moment des Todes entgeht
auf diese Weise der offentlichen Macht und wird zum geheimsten, privatesten
Punkt der menschlichen Existenz".

Man muss in der Analyse der Modernitdt weiter gehen. Da man in Be-
griff ist, den Sinn des Lebens zu verlieren, findet man weder die Zeit noch
den Raum, unsere Greise, unsere Sterbenden und unsere Toten in diesem
Leben zu integrieren. Die Analyse unserer Irrungen und Ausfliichte gegen-
iiber dem Tod und den Todkranken stellt unsere Bezichungen zur Welt und
zum Nichsten in Frage. Die bereits erwahnte Wiederentdeckung des Todes -
vor allem durch die Mediziner, die Anthropologen, die Psychoanalytiker und
Historiker - widerspiegelt sehr klar die Krise, in der sich unsere Ziviliation
befindet, vor allem die Grenzen der marktwirtschaftlichen Gesellschaft, die
rendite- und profitorientiert ist (daher das wesentliche Problem der Bestat-
tungskosten), die individualisierende Konkurrenz, die Faszination, dic von
einer Technik ausgeht, die alle unsere Schmerzen heilen soll, der Verlust an
iiberkommenen Werten... Die Uberlebensrituale (Hygiene und Medikation
des Sterbens, Unfallverhiitung) zeigen letzten Endes nur die Besessenheit
unserer Zeitgenossen, die so sehr Angst vor dem Sterben und dem Leiden in
der letzten Stunde haben.

Fiir eine polemische und praktische Thanatologie

Die Riickkehr des Todes ist nicht nur ein metaphysischer Ausdruck des
Leidens am Leben. Wenn schon die Welt nicht zu dndern ist, kommt dieser
neue Trend doch einem Bediirfnis nach, dringende Antworten auf Situatio-
nen zu finden, die im Lichte der Wiirde des Menschen schlechtweg unan-
nehmbar sind.

- Was soll man von der Ungleichheit vor dem Tod denken ?



Tod, Phantasmen und Gesellschaft 323

Wenn ein Japaner hoffen kann, 76 Jahre alt zu werden, so hat der Be-
wohner von Tschad, Athiopien oder Afghanistan nur das Recht, etwa 40
Jahre alt zu werden. Und bei uns in Frankreich hat ein Lehrer, der ge-
rade 35 Jahre alt ist, noch iiber 40.8 Lebensjahre vor sich, ein Hilfs-
arbeiter aber nur noch 33.5 Jahre. Ist das nicht eine unannechmbare Un-
gerechtigkeit ?

- Muss man sich nicht auch iiber die "condition inhumaine" unserer Alten
in den "Sterbewarteheimen" entriisten ? Und iiber die Einsamkeit der
Sterbenden, die in einem Krankenhaus zum anonymen, biirokratischen
Tod verdammt sind ? Als Opfer von therapeutischer Verbissenheit,
wodurch ihr Wohlbefinden, ihre Wiirde und ihre Freiheit stréflich miss-
achtet werden - nur zugunsten eines minimen Resultats werden sie oft
wie infantile Geschopfe behandelt.

- Muss man sich nicht dringend fragen, warum heute so viele Initiativen
mit aller Kraft zugunsten einer freien Wahl seines eigenen Todes ver-
fochten werden ? Euthanasic und Beihilfe zum Selbstmordwerden zu
Allheilmitteln, was aber auch zwangsweise wieder heftige Polemiken
hervorruft. Und weshalb verschweigt man die edelmiitigen Versuche
jener, die dem Sterbenden Hilfe anbieten ? Man weiss, dass derjenige,
der durch eine geeignete Behandlung schmerzfrei ist, scinen eigenen
Tod in Klarheit und Frieden erleben kann, wenn er von Menschen
umgeben ist, die ihm zugetan sind, mit denen ein Gesprach moglich ist,
die ihm vor allem zuhoren konnen. Aber driangt sich das Recht auf den
Tod (befreiende Euthanasie, Beihilfe zum Selbstmord) - Sorge der be-
sitzenden Gesellschaften - nicht trotz allem als fundamentales Recht
auf ? Im Namen der Menschenwiirde und der Ehrfurcht vor dem
Leben, denken einige ?

Und muss man nicht auch wachsam bleiben gegeniiber mdaglicher gegen-
wartiger oder zukiinftiger Gefahren wie Erpressung mit Todesdrohung, Terro-
rismus, Psychiatrisierung, Moglichkeit des eugenischen oder wirtschaftlichen
"death control", Themen gewisser Diskurse (man erinnert sich an Voraus-
sagen von J. Attali) oder gewisser Zukunftsfilme (L’dge de cristal, Soleil
vert...) ? Die polemische Thanatologie verrat zutreffenderweise und ohne
Zweifel die paranoische Gesellschaft, die real (faschistische Systeme) totet
oder die perverse Gesellschaft, die symbolisch totet (marktwirtschaftliche
Systeme, dic den Menschen zum blossen Produzenten/Konsumenten im
Dienste der Wirtschaftlichkeit oder des Profits reduziert).

Wenn es schliesslich zutrifft, wie wir hier darstellen wollten (Rites de
mort, pour la paix des vivants), dass die Entritualisierung des Sterbens, der
Bestattungsfeierlich - keiten und des Trauerverhaltens - deren therapeutische
Funktion nicht angezweifelt werden kann - das psychische Gleichgewicht der
Uberlebenden beeintrichtigen konne, ist es wichtig, neue Rituale zu erfinden,
geeignete Symbole zu bilden, das Problem der Relikte neu zu iiberdenken
(Friedhofe, Erirmerungsstﬁcke, Mnemotheken...).



324 L. V. Thomas

So verstanden ist dic Thanatologie eine konstruktive Wissenschaft, die
nicht nur ein spekulatives Ziel anvisiert. Es ist vielmehr ein Diskurs der
Uberlebenden iiber die Sterbenden und die Toten. Der Tod wird zum Vor-
wand, um jenen, die (iiber)leben, besser zu dienen. Dies ist der Sinn, den wir
ihm geben.



	Tod, Phantasmen und Gesellschaft

