Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 14 (1988)

Heft: 1

Artikel: Art sociologique : le critere esthétique dans la recherche en sciences
humaines

Autor: Galland, Blaise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 1 (1988) 129-145 129

ART SOCIOLOGIQUE : LE CRITERE ESTHETIQUE DANS LA
RECHERCHE EN SCIENCES HUMAINES

Blaise GALLAND
LR.E.C. - 14, avenue de I'Eglise Anglaise
Ch - 1006 Lausanne

Introduction

L’art sociologique, c’est un mouvement d’art, périphérique a la périphérie
du monde de Part, qui s’est institué dans la France des années soixante-dix,
dans la France de "aprés Mai 68". Son succés a été trés maigre, non pas par-
ce qu’il était totalement dénué d’une certaine esthétique, mais surtout parce
que, ne produisant aucun objet vendable sur le marché traditionnel de 'art, il
n’était pas viable a long terme dans le circuit des galeries et des musées d’art.
Considéré par Hervé Fischer comme un "retournement de la sociologic de
Part contre Part lui-méme", il n’a pas réussi a s’institutionnaliser dans ce
monde de Part que Marcel Duchamp considérait comme "corrompu par
Pargent".

Si les tenants du collectif ont prétendu que "par définition I'art sociologi-
que ne se définissait pas" on peut cependant cerner I'essentiel du projet de ce
mouvement en lisant ce que Jules Gritti (1977) écrivait a son sujet, cherchant
a le situer dans les différentes étapes de I'histoire de I’art contemporain :"
Premiére étape : Partiste se voit totalement investi de la mission poétique et ce
sont les nobles arts traditionnels. Deuxiéme étape : lartiste fait appel au con-
cours de l'usager pour recevoir et exécuter I""oeuvre ouverte" ce faisant il garde
Pinitiative. Avec Part sociologique, troisiéme étape, lartiste se fait catalyseur : i/
se place au point juste de provocation pour qu'un groupe humain se mette a
faire, a créer".

Quel est le rapport entre I’art sociologique et le theme de ce numéro con-
sacr¢ a "Image, Symboles, Idéologie” ? C’est I'hypothése que ce sont juste-
ment ces images, ces symboles, ces représentations, ces idéologics - qui nous
sont apprises tout au long de notre socialisation en perpétuel renouvelle-
ment, dans notre expérience du monde social, dans notre interaction avec
lui - qui sont précisément les principales entraves a cette créativité. Permet-
tre 4 un groupe, ou a un individu d™aller plus loin", de se dépasser lui-
méme - d’étre en mesure de créer - c’est lui faire prendre conscience de la
mesure dans laquelle ses représentations voilent la réalité et 'entravent dans
sa liberté d’action, dans sa capacité créatrice : tel est le projet que s’étaient
fixé les artistes sociologiques : provoquer des "vides créateurs”, car la créa-
tion émane du vide (si ce n’était pas le cas elle ne serait que reproduction).



130 B. Galland

Pour reprendre une métaphore bouddhiste, ils voulaient, par une panoplie
de stratagémes, "enlever la poussiére qui ternit la boule de cristal que nous
étions a la naissance - avant la socialisation".

Dans la problématique posée ici, I'art sociologique briile peut-étre une
étape - celle de I'analyse de ces représentations - pour passer directement a
leur mise en scéne en situation sociale réelle. Il s’agit de développer une mé-
thode particuliere d’intervention sociale qui chercherait a faire prendre cons-
cience au plus grand nombre des entraves a la créativité érigées par I'idéolo-
gie, les représentations, linstitué.

C’est cette méthode que j’ai cherché a analyser dans mon travail de thése
(Galland, 1987), qui n’est pas, comme son titre le laisserait penser, une thése
en sociologie de l’art, mais bien une thése portant sur une question de
méthode.

Le texte qui suit est une présentation des principaux résultats de ce tra-
vail. La premiére partie évoque le cheminement intellectuel qui m’a amené a
faire ma theése sur un tel sujet - finalement vouloir jeter un pont entre I'art et
la sociologie - et la deuxieme tente de dresser les principales lignes de force
de cette méthode de l'art sociologique, ouvrant ainsi un possible pour une
"sociologie esthétique”.

1. Pourquoi I’art sociologique ?

1.1. Du réve positiviste a la réalitivité

J’y croyais moi, au positivisme. Mes trois premi¢res années d’études en
science politique ont baigné dans la douce béatitude du mythe de /a science.
La présence de professeurs américains a largement contribué a me faire
croire qu’il était vraiment possible de considérer les faits sociaux comme des
choses, et que toute autre considération relevait de cet univers lointain, trés
lointain, qu’était celui de la phllosophle Auparavant javais fait un baccalau-
réat de philosophie parce que je mavais pas la "bosse des mathemathucs
Mais ces universitaires d’outre-Atlantique m’avaient fait apparaitre les mé-
thodes statistiques sous un jour tout a fait séduisant, voire méme fascinant :
grace a la loi des grands nombres et a des variables quantifiables, il est pos-
sible de mesurer des comportement sociaux et politiques, de rechercher les
lois qui régissent ces comportements, de trouver les causes des variations
d’une variable, et méme de croire qu’en modifiant une variable dans un Sys-
teme complexe d’équations on va pouvoir changer, "toutes choses étant éga-
les par ailleurs", la réalité socio-politique exprimée dans le mode¢le.

J’ai longtemps cru a ce paradigme mécanique de la société. Je croyais au
changement social volontariste, j’étais sir qu’un gouvernement pouvait



Art sociologique : le critére esthétique 131

tomber si 'on mettait une bombe au bon endroit, tout le probleme étant de
trouver ce "bon endroit". Je croyais qu’il était possible, en modifiant une ou
plusieurs variables d’un systéme, de changer ce systéme grace a la science du
comportement politique.

Aujourd’hui, je dois avouer que c’était une période intellectuellement
heureuse. Car I'univers des méthodes quantitatives est profondément sécuri-
sant. Plus on découpe le monde social en une multitude de variables quanti-
fiables, et plus on a la certitude de saisir ce monde pour I'avoir reconstruit
dans un fichier de données. J’aimais créer de tels mondes pour les découvrir
et les faire vivre sur un terminal d’ordinateur. J’y trouvais une foule de rela-
tions statistiques qui vérifiaient agréablement mes hypothéses ; et si elles ne
les vérifiaient pas, c’était "la faute" des données, "la faute" du "bruit statis-
tique" (statistical noise) ; ou bien encore la question du questionnaire qui
était mal posée (son stimulus n’était pas suffisamment univoque) ou alors les
enquéteurs étaient allés remplir quelques enquétes au bistrot... Dans ces
mondes, je trouvais ce que je cherchais, et je cherchais ce que je trouvais, les
réponses étant toujours dans les questions... C’était vraiment un réve !

Une série d’expériences concurrentes ont contribué a me sortir de ce réve
pour m’éveiller au dur, mais superbe, monde de la réalitivité. Ces expérien-
ces - avaient en commun d’interroger la validité de concepts tels que "objecti-
vité", "neutralité méthodologique", "extériorité du chercheur", etc, et elles
mettaient en doute des distinctions telles que sujet/objet, homme/nature,
science/idéologie, cause/effet, réel/imaginaire. Elles m’ont amené a interro-
ger les fondements scientifiques, & m’interroger par la suite sur linstitution
de la science - sur le fonctionnement des universités, de la recherche - et a
transformer peu a peu mon intérét initial pour la science politique en un
intérét pour la politique de la science, ’épistémologie.

Dans ces interrogations - souvent vertigineuses - je (re)découvrais en fait
ce que les physiciens ont trouvé dans I'espace sidéral du monde sub-atomi-
que, dans la physique des quanta : qu’on ne peut pas parler de la nature sans
simultanément parler de nous-mémes. Et cette prise de conscience invalide
définitivement le mythe de I'objectivité, pour nous plonger dans un monde de
vérités intersubjectives, o tout est fait de communication, de communication
d’énergie.

Einstein (Capra, 1979) parle ainsi de cette prise de conscience : "Tous
mes efforts pour ajuster le fondement théorique de la physique a ce nouveau
type de connaissance ont totalement échoué. C’était comme si le sol s’était
dérobé sous mes pieds, sans qu'aucun fondement solide soit visible quelque
part, sur lequel on aurait pu construire". Et pour sa part, Niels Bohr (1979)
écrit : "Le vaste élargissement de notre expérience durant ces derniéres an-

! parmi celles-ci je citerais les voyages dans des cultures trés différentes, mes recherches sur le
phénoméne de la drogue, ma rencontre avec I'analyse institutionnelle, la lecture de Castaneda,
celle de Devereux, celle de Vogt dans son "Congreés de Wiesbaden", etc.



132 B. Galland

nées a mis en lumiére les insuffisances de notre naive conception mécaniste
et, en conséquence, a ébranlé le fondement sur lequel se basait I'interpréta-
tion habituelle de I'observation".

Ce no man’s land de la réalité découverte par les physiciens du XXéme
siecle nous plonge dans un monde ol le matériel est en méme temps imma-
tériel, le continu discontinu, le séparé non séparable, le distinct indistinct ; la
chose et la cause s’y brouillent, et du coup brouille notre sentiment de réa-
lité ; 'objet n’est plus exactement localisable dans I’'espace/temps, la réalité
du monde n’étant plus interprétable selon un Temps universel indépendant
de I'observation humaine, et un Espace tridimensionnel fini (Morin, 1986,
215-222).

Or il se trouve que le courant principal des sciences sociales dérive de
'univers newtonien, en s’appuyant sur ses notions essentielles d’espace, de
temps, de matiére, d’objet, de cause, d’effet et de linéarité. On se souvient
qu’A. Comte avant d"inventer" la sociologie, envisageait de fonder et d’insti-
tuer les principes d’'une "physique sociale”, ce qui revenait en fait exactement
au méme dans son esprit puisque le choix 'des mots ne fut définitivement que
le fruit d’une lutte institutionnelle et concurrentielle entre lui et Quetelet. Il
n’en reste pas moins qu'aujourd’hui, le courant principal des sciences sociales
est toujours en train d’essayer de reproduire le monde social avec les con-
cepts qui fondent la physique newtonienne pensant ainsi se garantir un statut
"scientifique”, tout au moins aux yeux de I'extérieur de la tour d’ivoire.

Car nous continuons - consciemment ou inconsciemment - a imaginer et
reconstruire le monde social sur la scéne d’un théatre newtonien a géométrie
euclidienne : c’est un espace absolu, toujours en repos et inchangeable. New-
ton lui-méme le décrivait comme "un espace absolu par sa nature propre,
qui, sans tenir compte des choses extérieures demeure toujours semblable et
immuable. "Nous interprétons tous les changements dans ce monde physique
(ou social) par rapport a une dimension séparée de cet espace tridimension-
nel, appelée "temps", valeur absolue sans rapport avec le monde matériel,
s’écoulant doucement du passé a travers le présent vers le futur.

Mais I'univers de la physique "quantique-relativiste", écrit Capra, "est ainsi
considéré comme un ensemble dynamique indissociable, incluant toujours
I'observateur d’une maniere essentielle. Dans cette vision organique, les no-
tions traditionnelles d’espace, de temps, d’objet isolé, de cause et d’effet per-
dent leur 51gn1ﬁcat10n Les physiciens modernes, comme les mysthues en
sont arrivés a comprendre le monde comme un syst¢me composé d’éléments
indivisibles et interdépendants, et en mouvement perpétuel, '’homme étant
partie intégrante de ce systéme". L’objectivité, n’a plus de place non plus
dans la vision du monde des physiciens modernes.

Il n’est pas difficile pour les sciences sociales, 'ethnologie en premiére, de
reconnaitre que ces découvertes de la physique moderne s’appliquent aisé-
ment a leur propre pratique. Georges Devereux (1980), ethnologue et psy-
chanalyste, a analysé ces difficultés a 'aide du concept opératoire de contre-



Art sociologique : le critére esthétique 133

transfert appliquant ainsi un concept freudien i la pratique des sciences socia-
les. Son idée est que le sociologue, ’ethnologue ou le politologue retire plus
de connaissances de son objet d’étude en analysant, non pas sculement les
résistances que I'objet manifeste a 'effort d’analyse du scientifique, mais sur-
tout en analysant les mécanismes par lesquels le chercheur renie, voile, refu-
se de voir et de tenir compte de certains aspects de son objet d’étude. L’idée
sous-jacente est que cette analyse du contre-transfert est indispensable si 'on
veut prétendre a une quelconque objectivité. Un exemple prenant de ce type
d’analyse nous est donné par I'oeuvre de I'anthropologue C. Castaneda, ou
I'on peut considérer sa méthode d’explication comme la mise a jour perpé-
tuelle de ces mécanismes de contre-transfert, ol il nous démontre par quels
mécanismes psychologiques il réduit la distance entre lui et son objet.

Ainsi, depuis le début du XXeme siécle, alors méme que la sociologie
s'instituait comme "science" en s’appuyant sur les concepts de la physique de
Newton, la physique devait se rendre a ’évidence que ces concepts étaient
inopérants pour la compréhension de "ce qui est plus petit que 'atome".
Autrement dit, on pourralt presque dire qu’une sociologic qui, de nos jours,
pcrsnste dehberement a ne pas opérer a travers une vision franchement orga-
nique - ou organiciste - et relativiste du monde, est une sociologie qui est,
d’un point de vue "scientifique”, dépassée.

Il y avait dés lors un vide (c’est le cas de le dire !) a remplir, il fallait pas-
ser d’une pratique théorique mécaniste a une pratique théorique relativiste.
Sans objcctmte plus de positivisme, plus de valeurs sires, plus de certitude,
plus de réve: rien que le réel, insondable, immensément riche, aléatoire,
imprévisible dans sa transformation pcrpctucllc

1.2. La recherche d’"art sociologique"

Comment donc en suis-je arrivé a I'art sociologique ? C’est qu’a la réfle-
xion évoquée dans le paragraphe précédent, je me rendais a ’évidence, en
résumé grossier :

1. que ces sciences sociales main stream sont des institutions quasi-
religieuses (le positivisme) au service du pouvoir temporel du lieu et de
I'époque, portées par une mythologie du contrdle total du monde social,
grace a laffirmation dogmatique du principe d’objectivité ;

2. que ses méthodes sont inadéquates pour appréhender et comprendre le
monde social dans sa transformation permanente, ceci par le fait de
privilégier a outrance le rationnel, le monde de I'intellect, le monde des
concepts au détriment de celui des sens.

De ces deux constatations on pouvait déduire quatre conséquences :

1) que les méthodes positivistes ne peuvent guére faire plus que de repro-
duire le monde tel qu’on a appris a le parler ,



134 B. Galland

2) de ce fait, elles ne peuvent rien découvrir que I'on ne sache déja. Les ré-
ponses sont incluses dans les questions, I'objet n’étant pas donné, mais
créé et choisi par le questionneur ;

3) elles ne peuvent jamais des lors, étre productrices de changement social
(et a peine un agent de sa conservation) ;

4) et finalement, le développement de la connaissance doit nécessairement
passer par des méthodes qui ne reposent pas uniquement sur le langage
ou le mental, mais plut6t, et su Eout sur laction, par 'implication physi-
que et sensitive, voire sensuelle “ du chercheur dans son "objet" d’étude.

Je me suis donc mis a chercher d’autres méthodologies, d’autres prati-
ques théoriques qui concilient la finalité des sciences sociales (une connais-
sance et une compréhension de ’homme dans ses rapports sociaux) et mon
dessein de développer une pratique scientifique recherchant 'épanouisse-
ment des hommes et non leur asservissement : faire des sciences sociales un
instrument d’émancipation.

Or, aucune méthode "périphérique", ou "marginale" en vigueur dans les
sciences humaines ne me satisfaisait enticrement : 'ethnométhodologie me
semblait retomber de plein pied dans le positivisme. L’observation militante,
participante ou la recherche-action me séduisaient beaucoup, mais je ne
voyais pas comment leurs tenants pouvaient s’y prendre, stylo en main, pour
rendre compte de leur activité cognitive aprés leur acte de recherche sans re-
tomber également dans le piége des concepts et de ’obscurantisme académi-
que, ni comment ils faisaient pour se sentir a I'aise dans cette forme de vo-
yeurisme ou de schizophrénie (je suis dans I’action, mais pas vraiment parce
que je suis un sociologue en service commandé). Par ailleurs, je ne voyais pas
non plus comment ils espéraient, par ce choix méthodologique, éviter I’écueil
de la demande de la recherche: qui allait les payer pour étudier quoi ?
Quant a l'analyse institutionnelle et la socianalyse pour lesquelles j’éprou-
vais - et j’éprouve toujours - beaucoup de sympathie, je les trouvais "belles",
mais inacceptables et inopérationnelles dans notre société si ce n’est pour
quelques petites institutions déja périphériques a la base (écoles d’assistants
sociaux, églises, etc...), et jamais pour des institutions "centrales" '3 Cest que,
comme pour la psychanalyse, la socianalyse ne peut fonctionner que sur la
base d’'une demande et d’un financement. C’est un produit qui intéresse un
marché qui n’a pas les moyens de se le payer. Dommage.

Parall¢lement a cette recherche théorique, je me suis intéressé aux scien-
ces et a I'épistémologie négative des civilisations non judéo-chrétiennes, parti-

G Devereux n’hésite pas a affirmer que ¢ esl dans les rapports amoureux entre I'ethnologue
ct un membre de la communauté étudiée qu’une bonne compréhension du phénoméne peut
naitre.

On voit effectivement mal le Conseil des Ministres commander a R. Loureau une socianalyse
de I’Elysée !



Art sociologique : le critére esthétique 135

culierement dans le monde du bouddhisme, ot les techniques du Zen rinzai
m’intéressaient au plus haut point. J’y ai vu une riche analogie possible entre
la recherche en sciences humaines et I’'art du tir a Iarc, et 'état d’esprit né-
cessaire a atteindre le centre de la cible les yeux bandés me semblait corres-
pondre a lattitude épistémologique nécessaire a la méthode que j’envisageais
d’élaborer. Partir du vide. Cet abandon du Moi au point de fusionner avec
Iarc, la fleche et la cible semblait en harmonie avec les exigences méthodolo-
giques découlant de la problématique engagée par les phénoménes de trans-
fert et de contre-transfert, d’implication et de projection d’images mentales
sur I'objet étudié.

Jai alors commencé & imaginer P'acte de recherche comme un art mar-
tial. C’est a dire comme une fagon d’agir dans le tissu social de maniere a
I'obliger a se dévoiler de lui-méme et pour lui-méme. Plutdt que d’attaquer
I'objet de la recherche avec des concepts sortis tout droit de 'imaginaire
socialement déterminé du chercheur, il s’agirait plutot de le stimuler, de le
provoquer pour 'animer en le faisant parler par lui-méme sur lui-méme... et
n’étre qu’un spectateur qui récolte '’événement ainsi créé, sans faire violence
au phénoméne étudié... n’étre qu’un catalyseur de situations sociales. C’était
ce que j'estimais étre une méthode plutdt yin par rapport a la méthode posi-
tiviste logique qui, elle, est plutot yang ; une telle méthodologie découle éga-
lement d’une épistémologie négative qui s’efforcerait de ne jamais désigner
les choses par des concepts, mais plutot de les suggérer.

C’est a cette époque que jai entendu parler de la Théorie de art sociolo-
gique d’Hervé Fischer (1977), et que je I'ai lue. Le seul titre me laissait
entendre que cette théorie devait étre une démarche avancée dans le sens de
mes investigations. En effet, sa notion de "pratique socio- -pédagogique", le
fait qu’elle est issue de la prathue artistique, son insistance sur la connais-
sance dans I"ici et maintenant", sa volonté husserlienne de "donner la parole
aux choses" afin qu’elles puissent se révéler d’elles-mémes, son accent sur le
ludique, etc, tout cela correspondait parfaitement bien a cette forme d’ana-
lyse institutionnelle sauvage et gratuite que je recherchais.

Il s’agissait en effet d’envisager une méthode qui soit fondamentalement
différente du positivisme logique du rationnel froid, du mental, du computa-
tionnel. Elle devait donc étre négative (critique), pas forcément rationnelle,
sensitive ou/et esthétique. Negatlve pour ne pas prétendre dire le monde tel
qu’il est et le figer ainsi dans le cimetiére des mots, mais pour dire comment
il n’est pas. Sensitive, parce qu’elle devait assumer I'implication du corps du
sociologue dans la recherche en sciences sociales et prendre compte dans
'analyse des données expérienciclles de P'acte de recherche lui-méme. Pas
forcément rationnelle, parce que "tout va" (Feyerabend, 1979) pour sélection-
ner les données favorisant la compréhension. Esthétique, car dés le moment
ou l'on ne fait plus nécessairement usage du rationnel dans une activité
scientifique, il est préférable alors de tourner son regard et son geste vers ce



136 B. Galland

qui est "beau", c’est-a-dire vers ce qui est "toujours-en-train-de-naitre" 4 et ce
qui émeut, dans la tragédiec comme dans la comédie humaine : C’est un
chemin qui a du coeur (Castaneda, 1977, 1987), et c’est par moment aussi un
purposeless play (Cage, 1968). Comme le remarque aussi trés justement
Alfred Willener (cité in Galland, 1987), c’est une question d’attitude, une
question de posture.

A cette fin, P'étude de la méthode de I'art sociologique de Fred Forest
(1977), Hervé Fischer (1977) et Jean-Paul Thénot (1978), s’est avérée parti-
culicrement heuristique. C’est pour cela que mon travail de these a été d’a-
nalyser ce mouvement social, non pas tant en tant que mouvement artistique
(dans une optique de sociologue ou historien de I’art), mais en tant que mou-
vement porté par le désir de jeter un pont entre I’art et la science.

2. De I’art sociologique a une sociologie esthétique

2.1. Méthode de lart sociologique

Stratégie

La démarche de I'art sociologique m’est apparue comme se situant a mi-
chemin entre la pratique des maitres zen et celle des publicistes modernes,
les premiers étant de véritables artistes en matiére de provocation de prises
de conscience émancipatoires et les seconds, en matiére de captage d’atten-
tion et de communication immédiate.

Dans ma thése de doctorat, j’ai donc repris dans ces deux pratiques les
principes méthodologiques dlrecteurs pour les appliquer a Ianalyse d’un
certain nombre d’actions d’art soc1010g1quc esquissant ainsi une sorte de
"manuel pratique d’art sociologique".

L’art de provoquer des prises de conscience dépend de conditions telle-
ment différentes qu’il est malaisé, voire impossible, de systématiser avec
exactitude et précision des méthodologies d’art sociologique qui "marche-
raient" & coup siir. Jean-Paul Thénot et moi-méme pensons qu’un dispositif
d’art sociologique n’est généralement pas reproductible en un autre lieu et
en un autre espace que la ou il a été imaginé et mis en oeuvre pour la

4 Voir la thése de doctorat d’Etat de FOREST "Il faut tourner son regard vers les choses
naissantes et marcher droit devant soi..." (dans la conclusxon)



Art sociologique : le critére esthétique 137

premicre fois 3. Tout dépend de la "cible", de I’axe sociologique, des circons-
tances.

Cependant j’ai pu répertoricr les stratégies et les stratagémes qui ont
fonctionné en tout cas une fois lorsqu’ils ont été mis en oeuvre par les
auteurs du Collectif, ou d’autres (y compris moi-méme) : analogie, paradoxe,
contradiction, provocation, double contrainte, injonction paradoxale, dépla-
cement, leurre parodie, humour, simulacre, négation, hétérotopie, piratage,
absurde derlslon opposition, interrogation, incongruité, inversion, insolence,
accumulatlon, gle.

Pourrait-on dire qu’il s’agit 1a d’éléments de ce que I'on pourrait appeler
une sorte de rhétorique sociale ? Si la rhétorique est I’art de convaincre par la
communication et si la société est avant tout faite de communication n’est-il
pas légitime de parler de rhétorique sociale ? Dans I’affirmative, je m’avance-
rais a dire que /a méthode de I'art sociologique constitue une rhétorique so-
ciale. Au lieu d’appliquer les régles de rhétorique a la seule communication
verbale, I’art sociologique semble les appliquer a l’action sociale.

Cette méthode, qui est celle de I'art sociologique, est celle de 'art de pro-
voquer des "disruptures" - des décalages ou des disjonctions - dans le tissu de
la communication sociale, disruptures qui permettent 'émergence d’un vide
créateur de nouveaux possibles pour soi et surtout pour les autres.

Finalité

Le but, la finalité épistémologique de I’art sociologique n’est pas tant la
connaissance pour la connaissance, mais celle d’autrui : C’est une pédagogie
négative.

Elle consiste a interroger a outrance, a poser les questions qu’on ne pose
pas, a réinterroger sans cesse notre rapport au monde et les conceptions que
I'on s’en fait, & questionner aussi notre rapport aux autres et a la société tout
enti¢re. L’art sociologique est aussi 'art de poser les "bonnes" questions, de
poser les questions pertinentes pour qu’un individu, un groupe ou la société
tout enti€re s’interrogent sur eux-mémes, arrétent leur course, et se remet-
tent a penser par eux-mémes, pour eux-mémes et pour leur propre émanci-
pation.

La finalité est a la fois politique, philosophique et épistémologique : une
société ou le plus grand nombre de ses membres penseraient par eux-mémes
et pour eux-mémes serait une société certainement meilleure que la société
programmée vers laquelle il semble que nous nous dirigions. Dans ce proces-
sus, I'art sociologique a la vocation philosophique du "taon de Socrate" qui
harcele le cheval endormi, 'animal programmeé. Les "artistes sociologiques"

Forest pense que oui.



138 B. Galland

deviennent alors des animateurs au sens propre du terme, c’est-a-dire des in-
dividus qui rendent une 4me aux groupes sociaux, et non pas des animateurs
sociaux institutionnels qui canalisent ’'ame des groupes dans un projet social
programmé "par le haut". E. Morin (1977, 142) a trés bien relevé cela, la
seule fois qu’il s’est prononcé sur Part sociologique :

"Il y a aujourd’hui une nouvelle fonction, un nouveau besoin, une
nouvelle réalité qui correspond a ce que I’on peut appeler des anima-
teurs. J'emploie ce mot avec beaucoup de prudence car ce mot est
trés galvaudé, trés "inflationné" pris dans son sens d’animateur cultu-
rel devenu une sorte d’instituteur. Ce n’est pas du tout dans ce sens
que je Uentends. Je pense que le monde d’aujourd’hui, dans son ano-
nymat, sa bureaucratisation et toutes ses tendances qui le poussent a
une sorte de mécanique, ce monde a besoin d’animateurs : c’est-a-
dire des gens qui le secouent, qui le réveillent, qui lui donnent une
ame...".

L'utopie pohthue de I’art sociologique, c’est une société ou il y aurait dix,
cent, mille, dix mille "artistes sociologiques', animateurs sauvages, socnanalys-
tes benevoles "anartistes”, qui, sans rclache, provoqueraient les autres (et
cux-mémes) 2 la réflexion plus qu’au calcul, au cogito plus qu’au computo, a
létre plus qu’a lavoir. Une telle société ne pourrait étre que "meilleure”,
puisqu’elle serait plus humaine, plus tolérante, moins arrogante, moins siire
d’elle-méme parce que plus ouverte a l'intérieur comme a Pextérieur : en un
mot, plus relativiste que positiviste

Objet

Sur quot la pratique de l'art sociologique porte-t-elle son questionne-
ment ? Sur quel "objet sociologique" va-t-elle s’arréter ? Comment va-t-clle
sélectionner ce sur quoi elle va intervenir pour provoquer 'interrogation ?

L’objet et la méthode étant intrinséquement liés, c’est également sur les
contradictions sociales, les paradoxes sociaux, les analogies sociales, etc. que
I’art sociologique va porter son attention. Car c’est dans le contradictoriel que
la soci€té vit et meurt, C’est par ses contradictions qu’elle se transforme dans
un sens qui lui (et qui nous) échappera toujours. Prendre conscience de ce
contradictoriel, c’est prendre conscience de sa propre vie, et c’est un grand
pas vers la llberatlon, vers I"autonomie, vers ’émancipation.

Ce sont donc des objets/contradictions qui constituent les domaines d’in-
tervention de I"action-recherche" d’art sociologique. Car c’est dans la résolu-
tion de ce qui parait contradictoire et paradoxal dans la société, que la con-
naissance de cette société s’¢largit. En effet les paradoxes ont la caractéristi-
que d’arréter le rationnel, de faire trébucher le computo et de 'obliger a sauter

On pourrait dire encore qu’elle serait "un peu plus yin" qu’aujourd’hui.



Art sociologique : le critére esthétique 139

a un type logique d’un ordre différent, créateur d’un niveau de connaissance
ol la contradiction est dépassée.

En fait, P'art sociologique, peut aussi étre un art de la subversion : rendre
visible le non-dit du pouvoir, le non-dit de tous les pouvoirs.

Stratagémes d’intervention

Interroger intellectuellement les contradictions sociales n’est pas propre a
I’art sociologique. E. Durkheim le faisait aussi en choisissant comme thé¢me
de recherche "T’analyseur-suicide", paradoxe social difficilement soutenable.
"Pour connaitre la société, écrit René Lourau (1976, 48), il faut analyser
I’effet produit par ceux qui la refusent le plus profondément, le plus violem-
ment, non en l'attaquant par un mode d’action spectaculaire, contre-institu-
tionnel ou non-institutionnel classique (les bombes), mais par une variété du
mode d’action institutionnel presque silencieux: Pabandon, la défection
absolus (...) On peut s’étonner de la modernité de Pintuition durkheimienne".

Mais qu’a-t-1l apporté de positif aux candidats au suicide ? - Rien.

C’est par son intervention active dans le tissu social que I'art sociologique
se distingue, tant du positivisme durkheimien que des efforts weberiens de
compréhension. Pour Part sociologique, la résolution de la contradiction
explication/compréhension s’opére dans laction.

De¢s lors, toute la difficulté méthodologique de I'art sociologique va étre
de "trouver" la bonne action qui va révéler la contradiction sociale. A ce ni-
veau, I'art sociologique est un "art", car 'imagination du stratagéme demande
beaucoup d’intuition et d’empathie.

Metaphorlquement je dirais que "faire de Part sociologique”, c’est com-
me partir a la chasse aux papillons ; mais les papillons sont ici les paradoxes
et les contradictions sociales. Dés qu’on en a attrapé un, il ne faut plus le
lacher, il faut le mettre dans une cage pour pouvoir le montrer vivant a qui le
voudra, si possible sur le lieu méme ot il vivait. La "cage", c’est le stratagéme.

Forest a par exemple tenté de rendre visible la spéculation avec son M?
artistique. Et en exposant Mme Soleil dans un musée, il a cherché a rendre
compte de la contradiction rationnel/irrationnel qui existe dans une société
qui se veut rationnelle et scientifique.

Le M? et cette "exposition" incongrue ont été des stratagémes d’interven-
tion.

Ce type d’intervention n’a rien a voir avec une intervention sociale "insti-
tutionnelle” faite par un sociologue parisien fortement patenté, qui, au nom
de son savoir, débarque de Paris en train (ou y envoie ses a551stants) pour
“intervenir” dans une assemblée générale des ouvriers de LIP en gréve, ou a
une réunion d’un comité MLF ou dans un autre groupe en lutte contre I'ins-



140 B. Galland

titué. En principe, une action d’art sociologique doit étre gratuire et elle im-
plique que I'artiste sociologique agisse en son nom propre, sans s’appuyer sur
le statut que lui confére son savoir sociologique, artistique ou autre.

Il s’agit donc, une fois que 'on a choisi son objet/contradiction, de trou-
ver un stratagéme qui le mette en évidence. A Hyéres, Forest a fait jouer le
jeu des miroirs en employant la vidéo. Avec son Métre Carré Artistique, il a
fait de la provocation. En organisant sa manifestation de pancartes blanches
a Sao Paulo, ou en insérant des blancs dans "Le Monde" ou a la télévision, il
a utilisé le stratageme du vide, de P’absence, du silence dans une société du
trop-plein. Fischer, a fait usage du simulacre en enterrant littéralemet I'his-
toire de l'art (Tremblay et al., 1984). En jouant avec les panneaux de signali-
sation routiére, il a pratiqué le détournement d’'un média. En exposant Mme
Soleil dans un musée, Forest effectue un déplacement symbolique. En disant
a ses disciples "Si vous me dites que ceci est un baton, je vous frappe avec ; si
vous me dites que ceci n’est pas un béton, je vous frappe avec ; si vous ne
dites rien, je vous frappe avec", le maitre zen a fait usage d’une double-
contrainte.

Le stratageme le plus efficace, celui qui est le plus propice a créer une si-
tuation de "vide créateur”, dépend bien évidemment des circonstances du lieu
et du groupe social dans lequel on se trouve. Il dépend également de I'ob-
jet/contradiction que I'on pergoit et de ce que "artiste sociologique” se sent
en mesure de faire.

Frontiéres

Pour que la réalisation d’un stratagéme d’art sociologique tende a la per-
fection il exige de la part de ’animateur une attitude particuliere. 11 doit en
effet étre en mesure de comprendre parfaitement bien I'individu, le groupe
ou/et la société dans laquelle il opére, afin de pouvoir se situer exactement
au centre de son intersubjectivité. C’est une condition nécessaire a une sub-
version efficace. Il doit connaitre avec précision sa réalité particuliére et son
mode de fonctionnement symbolique et communicationnel. Tenant compte
de tout ceci, il doit également étre en mesure de connaitre la place qu’il
occupe lui-méme dans ce groupe, d’étre conscient de ses propres réactions a
son égard, de ce qu’il en pense et de comment il a appris a le percevoir.

Il doit donc étre en mesure de se rendre compte a quel point il est lui-mé-
me impliqué dans son "objet" et dans quelle mesure cet objet est déja "en lui".
Ainsi il doit étre capable d’effectuer les réductions phénoménologiques et ei-
détiques, étre conscient des mécanismes de transfert et de contre-transfert. Il
doit donc se connaitre lui-méme parfaitement. En un mot, il doit étre un su-
per philosophe-psychologue-sociologue : un véritable démiurge, un bouddha,
un illuminé.



Art sociologique : le critére esthétique 141

Ainsi peut-on résumer 'apport principal de la critique de Vilem Fliisser
(1977) a la pratique de Forest : ce dernier, se "mettant toujours en avant”, ne
s’efface pas pour donner la parole aux choses, de maniére a ce que lart
sociologique soit véritablement une "variation de la méthode phénoménolo-
gique".

Idéalement, il faudrait donc pouvoir faire de I’art sociologique de la mé-
me fagon - avec la méme attitude - qu’un archer zen décoche sa fléche. Il ne
doit pas viser, pas tirer, pas penser et bander son arc sans effort physique, car
la fleche n’atteindra, a coup sir, le centre de la cible - méme les yeux
bandés - que lorsque le corps, ’arc et la cible ne seront plus séparés par le
mental de Parcher, lorsqu’ils feront partie d’'un méme Tout. Cet état de vide
mental, nécessaire a l'action d’art sociologique paradigmatique, requiert de
ne pas avoir de but et de ne rien attendre en retour de ses actes. C’est une
attitude ludique, mais ou le "jeu" est entendu dans le sens anglais de play et
non pas de game.

Autrement dit, pour faire de I'art sociologique il faut "ne-pas-faire-de-
I’art-sociologique", et surtout ne pas fonder un collectif d’art sociologique qui
ne pourrait que faire de I’art sociologique.

L’acte spontané, gratuit et sans but est tres difficile a faire car il réclame
I’abandon de 'ego mégalomaniaque de Partiste ou du sociologue, mais il est
nécessaire pour effectuer avec succés la réduction eidétique. Pour que I'ac-
tion de l'artiste sociologique soit vraiment de P’art sociologique - c’est-a-dire
une pratique qui soit au-dela de la distinction art/science - "/ faut seulement
qu’il s’efface", écrit Fliisser dans son essai : "C'est une toute petite chose. Une
question de technique. Et probablement trés difficile a faire", rajoute-t-il. Nous
sommes tous d’accord.

Cette attitude particuliere est précisément celle qu’André Breton (1983,
42-43) préconisait pour pouvoir rentrer dans les "secrets de ’art magique du
surréalisme"” et d’étre en mesure, ainsi, de produire une écriture automa-
tique. Voici ce qu’il nous suggérait en 1924 :

"Placez-vous dans l'état le plus passif, ou récepltif que vous pourrez.
Faites abstraction de votre génie, de vos talents et de ceux de tous les
autres (...) Ecrivez vite, sans sujet précongu...".

Ce que Breton a recherché pour I'écriture et la parole du poéte, I'art
sociologique I’a recherché pour l'action sociale.

Le paradigme de Partiste sociologique est donc celui d’un individu qui,
ayant la clairvoyance de celui qui, en tous temps, équilibre la réduction
phénoménologique et la réduction eidétique, déclenche des actions sociales
ayant la capacité de faire jaillir a la conscience de tous ceux qui sont présents
la réalité profonde du moment socio-historique qui est en train de se vivre au
moment méme. L’artiste sociologique idéal-typique est une sorte de maitre
zen "défroqué” (qui aurait définitivement renoncé a son ego de gourou), de



142 B. Galland

mystique accompli, de bouddha ("éveillé"), qui, quittant son monastére ou sa
retraite, se plongerait tout entier dans les rues de nos villes et dans la vie de
notre société, comme un fou controlant sa folie, guettant les contradictions et
les paradoxes des situations sociales qu’il traverse, pour les mettre en éviden-
ce par des stratagémes ludiques, devenant ainsi un animateur, au sens qu’E.
Morin donne a ce terme.

A supposer qu’un artiste, un sociologue ou n’importe qui parvienne a cet-
te attitude de vide non-mental, et qu’il se mette a faire de I’art sociologique
sans avoir besoin de s’appuyer sur un "Collectif", il aurait alors a prendre
gare a sa peau, car il risquerait de faire des miracles. Car I'art sociologique,
c’est peut-Etre bien aussi lart de faire des miracles.

C’est pour cela que, pour ma part, je n’ai pas la prétention d’étre en me-
sure de pratiquer moi-méme cet art sociologique paradigmatique : je ne suis
pas en mesure de m’effacer complétement, "car je sais que je ne suis qu’une
carcasse bien humaine de désirs contradictoires, coincé entre I'idée que je
me fais d’un passé qui n’existe plus et celle d’un futur qui n’existera trés
certainement jamais" (Galland, 1985).

Ce sont avant tout les artistes qui, dans notre société occidentale, ont
tenté de vivre et de réaliser en actes cette nouvelle perception du monde. Les
surréalistes ont recherché dans Pacte de la parole ou de Pécriture automati-
que un "mode d’expression pur" (Breton, 1983, 36) ot I'on a la prétention de
se situer au-dela de 'opposition entre le yin et le yang, au-dela de P'intuitif et
du logicorationnel. Le mouvement dada, en volant un bateau de 'armée alle-
mande pour Poffrir aux soviétiques, posait les bases d’'une prathue artistique
centrée non plus sur I'objet produit, mais sur Pacte lui-méme. J. Cage, qui
s’était amouraché d’une musicienne indienne et qui suivait avec intérét les
conférences du professeur D.T. Suzuki fraichement arrivé du Japon, a été
ainsi le précurseur du mouvement du happening et de la performance. Le
free jazz rejoint également ce mouvement général en jouant sur un théme de
la musique improvisée en groupe ; les musiciens des Caraibes nomment cette
méthode musicale celle du "vacilén", littéralement : le "grand vide".

Peut-on envisager une pratique sociologique qu1 procéde du méme or-
dre ? Peut-on faire une recherche soc1010glque qu1 ¢mane de ce "grand vide"
et qui soit par 1a méme "de I'art" ? Tel était le réve de Fischer et de Fliisser
(surtout) lorsqu’ils parlaient d"art sociologique".

La réponse a cette question est "oui" pour les démiurges, "non" pour le
commun des mortels. En tout cas, cela est impossible dans le cadre institu-
tionnel de la recherche sociologique, impossible dans le cadre d’un projet,
impossible méme dans le seul cadre d’une intention, car institution, projet et
intention ne riment pas avec ce "grand vide" non-mental qui rend possible
Pautomaticité spontanée du geste, de la parole, de I'écriture et de I'action,
cette automaticité qui est le but recherché dans lart du tir a 'arc (comme
dans tous les arts japonais) bien avant qu’Hiroshima ne se fasse détruire par
la force de I'atome.



Art sociologique : le critére esthétique 143

2.2. Sociologie esthétique

Au terme de ce travail, il apparait possible et souhaitable de diriger ses
efforts vers le développement d’une pratique sociologique qui soit orientée
sur les mémes principes de base de T'art sociologique, principes que I'on
trouvait déja en marge dans les mouvements dada et surréalistes, qui ont été
utilisés par les maitres zen, et qui ont été redécouverts et utilisés par la publi-
cité moderne. Elle serait ' esthethue en se fixant comme "objet" le contradic-
toriel social, les paradoxes sociaux, les analogies et correspondances socia-
les - les éléments de la rhétorique sociale - et, comme "méthode", celle de
faire vivre "artificiellement” ce contradictoriel en situation sociale réelle :
C’est ce qu’a tenté de faire le courant de 'analyse institutionnelle en cher-
chant a mettre en scéne les analyseurs sociaux a I'intérieur des petites institu-
tions (malheureusement périphériques), Pour effectuer cette démarche, le
chemin que j ’ai parcouru dans le monde de I’art sociologique a mis en évi-
dence une série de stratagémes possibles que les sociologues pourraient met-
tre en oeuvre pour mener une recherche.

Un des aspects intéressants de cette méthode, c’est qu’elle recherche la
communication immédiate de I'objet de la recherche aux personnes intéres-
sées. Le sociologue n’étant qu’un catalyseur de situations sociales, il n’est
alors plus qu’une plaque photographique de I’événement ainsi provoqué par
lui-méme.

C’est & ce titre que la vidéo peut étre une technologie utile a cette prati-
que, car, outre I'effet de miroir instantané dans I’action qu’elle peut éventuel-
lement produire, elle permet de filmer ’action et donc de restituer les "résul-
tats" de Paction-recherche. Mais la vidéo est loin d’étre une panacée, son ef-
fet Heisenberg pouvant souvent étre extrémement fort : le corps du sociolo-
gue reste la meilleure pellicule, et son récit impressionniste, sensitif et affec-
tif - poétique - reste la meilleure forme de communication de sa recherche.

Une sociologie esthétique se distinguerait de la "quantophrénie positivis-
te" en ce que, au lieu d’énoncer des "diktats" sur le réel social, sous une for-
me si possible peu compréhensible pour le commun des mortels (¢ qui sert la
recherche en sciences sociales ?), elle s’efforcerait plutdt de raconter Phistoire
de sa recherche. Le sociologue serait ainsi contraint de parler de lui-méme de
fagon explicite, puisqu’il n’est pas possible de parler de la nature sans parler
simultanément de nous-mémes ; il se devrait ainsi de rendre compte, au
récepteur de sa communication, de ses propres erreurs de jugement, de ses
préjugés, de ses prénotions, de sa fagon de voir son objet de recherche, etc.

Plut6t que d’étudier la réalité telle qu’on la dit, elle chercherait & montrer
systématiquement et chaque fois que cela est possible, comment ce parler sur
la société (I'idéologie) contredit le réel. Elle chercherait a mettre en évidence
comment la société ne se dit pas elle-méme, en amenant des groupes sociaux a
ce point de contradiction par les stratagémes évoqués plus haut.



144 B. Galland

Elle serait esthétique dans le choix de son objet pour ce que les contradic-
tions et les paradoxes sont en mesure de capter et de retenir 'attention, voire
méme de la fasciner en certains cas : en un mot, ils nous émeuvent.

Elle serait également esthétique dans sa méthode, car le chercheur tra-
vaillerait non seulement avec son mental-rationnel, mais aussi avec les autres
sens de son corps qu’il mettrait en contact direct avec son objet en le provo-
quant, par un stratagéme, afin de le révéler a lui-méme.

Enfin, elle le serait aussi dans lacte de communication de la recherche,
en recherchant, comme le fait la publicité, a toucher plus le "coeur” du récep-
teur que son intellect, en racontant la recherche sous forme de roman, de
film, de piece de théatre, d’émission de télévision, etc. Elle chercherait plus
ainsi, plutdt que de reprodmre le monde tel qu’on le parle, a évoquer, a sug-
gerer ce monde ainsi expérimenté, afin de laisser au récepteur la possibilité
de s’y reconnaitre.

Ces trois niveaux - objet, méthode et communication - sont les trois
"moments” de Pacte de recherche sociologique o peuvent - ol devraient -
s’'introduire ces critéres d’esthétique. Ces trois niveaux sont sensiblement les
mémes que ceux qu'emploient les publicistes pour élaborer une théorie de la
création publicitaire : 'idée centrale ('objet), la stratégie (Ia méthode) et la
réalisation (la communication), (Joannis, 1983).

Ils peuvent définir une typologie des recherches sociologiques en fonction
du critére d’esthétique. Chaque recherche peut en effet étre classée selon le
degré d’esthétique rencontré a chacun de ces niveaux. Ainsi, par exemple /e
suicide de Durkheim est "esthétique au niveau de 'objet", mais il ne P'est pas
du tout dans sa méthode et pas vraiment dans le mode de communication de
sa recherche. D’autres recherches peuvent étre esthétiques dans la méthode
et dans I'objet, mais pas dans la communication. D’autres encore peuvent
I’étre seulement dans la méthode. Certaines peuvent également étre inesthé-
tiques a chacun de ces trois niveaux.

Une recherche qui tiendrait compte de ces criteéres d’esthétique dans les
trois moments de sa réalisation serait une action d’art sociologique paradig-
matique : elle serait sociologie esthétique. Elle serait pour le moins "belle",
“intéressante" et facile a comprendre pour tous ceux qui ne maitrisent pas le
langage et les problématiques des sociologues. Ainsi ces derniers pourraient
étre pleinement ce qu’ils sont par la force des choses : des créateurs de sens.

BIBLIOGRAPHIE
BOHR Niels (1979), in CAPRA Fritpoff, Le tao de la physique, Tchou, Paris.
BRETON André (1983), Manifestes du surréalisme, Gallimard, Paris.

CAGE John (1968), in TOMKINS Calvin, The Bride and the Bachelor, Pinguin Books,
Middlesex.



Art sociologique : le critére esthétique 145

CAPRA Fritpoff (1979), Le tao de la physique, Tchou, Paris.
CASTANEDA Carlos (1977-1987), Oeuvres complétes (7 vol.), Gallimard, Paris.

DEVEREUX Georges (1980), De I'angoisse a la méthode dans les sciences du comportement,
Flammarion, Paris.

FEYERABEND Paul (1979), Contre la méthode, Seuil, Paris.
FISCHER Hervé (1977), La théorie de 'art sociologique, Casterman, Paris.

FLUSSER Vilém (1977), "L’art sociologique et la vidéo a travers la démarche de Fred
FOREST", in FOREST, Art sociologique, Vidéo, Paris, 357-442.

FOREST Fred (1977), Art sociologique, Vidéo, UGE, coll. 10/18, Paris.

GALLAND Blaise (1985), Zen et esthétique de la communication, +-0, No 43/Octobre.
GALLAND Blaise (1987), Art sociologique, Sociologie esthétique, Georg, Gencve.
GRITTI Jules (1977), in FOREST Fred, art sociologique, Vidéo, Paris, 283

JOANNIS Henri (1983), De I’étude de motivation a la création publicitaire et a la promotion
des ventes, Dunod, Paris.

LOURAU René (1976), Sociologue a plein temps, Epi, Paris, 48.

MORIN Edgard (1977), "Invitation a une réflexion quasi-sociologique”, in FOREST F., Art
sociologique, Vidéo, Paris, 142.

MORIN Edgard (1986), La méthode. La connaissance de la connaissance, Seuil, Paris.

THENOT Jean-Paul (1978), Cent lectures de Marcel Duchamp, Yellow New, Paris.

TOMKINS Calvin (1968), The Bride and the Bachelor, Pinguin Books, Middlesex.

TREMBLAY Denis et al. (1984), La fin de la mort : Inventaire raisonné et illustré des
documents, preuves et reliques de la mort et de 'inhumation définitive de I'histoire de
I'art métropolitaine, Librairie Commerciale de Chicoutimi, Québec.

WILLENER Alfred (1987), postface a la publication de la thése de GALLAND Blaise, Art
sociologique : méthode pour une sociologie esthétique, Georg, Genéve.






	Art sociologique : le critère esthétique dans la recherche en sciences humaines

