
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 14 (1988)

Heft: 1

Artikel: Art sociologique : le critère esthétique dans la recherche en sciences
humaines

Autor: Galland, Blaise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 1 (1988) 129-145 129

ART SOCIOLOGIQUE : LE CRITERE ESTHETIQUE DANS LA
RECHERCHE EN SCIENCES HUMAINES

Blaise GALLAND
I.R.E.C. -14, avenue de l'Eglise Anglaise

Ch - 1006 Lausanne

Introduction

L'art sociologique, c'est un mouvement d'art, périphérique à la périphérie
du monde de l'art, qui s'est institué dans la France des années soixante-dix,
dans la France de "l'après Mai 68". Son succès a été très maigre, non pas parce

qu'il était totalement dénué d'une certaine esthétique, mais surtout parce
que, ne produisant aucun objet vendable sur le marché traditionnel de l'art, il
n'était pas viable à long terme dans le circuit des galeries et des musées d'art.
Considéré par Hervé Fischer comme un "retournement de la sociologie de
l'art contre l'art lui-même", il n'a pas réussi à s'institutionnaliser dans ce
monde de l'art que Marcel Duchamp considérait comme "corrompu par
l'argent".

Si les tenants du collectif ont prétendu que "par définition l'art sociologique

ne se définissait pas" on peut cependant cerner l'essentiel du projet de ce
mouvement en lisant ce que Jules Gritti (1977) écrivait à son sujet, cherchant
à le situer dans les différentes étapes de l'histoire de l'art contemporain
Première étape : l'artiste se voit totalement investi de la mission poétique et ce
sont les nobles arts traditionnels. Deuxième étape : l'artiste fait appel au
concours de l'usager pour recevoir et exécuter l'"oeuvre ouverte" ce faisant il garde
l'initiative. Avec l'art sociologique, troisième étape, l'artiste se fait catalyseur : il
se place au point juste de provocation pour qu'un groupe humain se mette à

faire, à créer".

Quel est le rapport entre l'art sociologique et le thème de ce numéro
consacré à "Image, Symboles, Idéologie" C'est l'hypothèse que ce sont justement

ces images, ces symboles, ces représentations, ces idéologies - qui nous
sont apprises tout au long de notre socialisation en perpétuel renouvellement,

dans notre expérience du monde social, dans notre interaction avec
lui - qui sont précisément les principales entraves à cette créativité. Permettre

à un groupe, ou à un individu d'"aller plus loin", de se dépasser lui-
même - d'être en mesure de créer - c'est lui faire prendre conscience de la
mesure dans laquelle ses représentations voilent la réalité et l'entravent dans
sa liberté d'action, dans sa capacité créatrice : tel est le projet que s'étaient
fixé les artistes sociologiques : provoquer des "vides créateurs", car la création

émane du vide (si ce n'était pas le cas elle ne serait que reproduction).



130 B. Galland

Pour reprendre une métaphore bouddhiste, ils voulaient, par une panoplie
de stratagèmes, "enlever la poussière qui ternit la boule de cristal que nous
étions à la naissance - avant la socialisation".

Dans la problématique posée ici, l'art sociologique brûle peut-être une
étape - celle de l'analyse de ces représentations - pour passer directement à
leur mise en scène en situation sociale réelle. Il s'agit de développer une
méthode particulière d'intervention sociale qui chercherait à faire prendre
conscience au plus grand nombre des entraves à la créativité érigées par l'idéologie,

les représentations, l'institué.

C'est cette méthode que j'ai cherché à analyser dans mon travail de thèse
(Galland, 1987), qui n'est pas, comme son titre le laisserait penser, une thèse
en sociologie de l'art, mais bien une thèse portant sur une question de
méthode.

Le texte qui suit est une présentation des principaux résultats de ce
travail. La première partie évoque le cheminement intellectuel qui m'a amené à

faire ma thèse sur un tel sujet - finalement vouloir jeter un pont entre l'art et
la sociologie - et la deuxième tente de dresser les principales lignes de force
de cette méthode de l'art sociologique, ouvrant ainsi un possible pour une
"sociologie esthétique".

1. Pourquoi l'art sociologique

1.1. Du rêve positiviste à la réalitivité

J'y croyais moi, au positivisme. Mes trois premières années d'études en
science politique ont baigné dans la douce béatitude du mythe de la science.
La présence de professeurs américains a largement contribué à me faire
croire qu'il était vraiment possible de considérer les faits sociaux comme des
choses, et que toute autre considération relevait de cet univers lointain, très
lointain, qu'était celui de la philosophie. Auparavant j'avais fait un baccalauréat

de philosophie parce que je n'avais pas la "bosse des mathématiques".
Mais ces universitaires d'outre-Atlantique m'avaient fait apparaître les
méthodes statistiques sous un jour tout à fait séduisant, voire même fascinant :

grâce à la loi des grands nombres et à des variables quantifiables, il est
possible de mesurer des comportement sociaux et politiques, de rechercher les
lois qui régissent ces comportements, de trouver les causes des variations
d'une variable, et même de croire qu'en modifiant une variable dans un
système complexe d'équations on va pouvoir changer, "toutes choses étant égales

par ailleurs", la réalité socio-politique exprimée dans le modèle.

J'ai longtemps cru à ce paradigme mécanique de la société. Je croyais au
changement social volontariste, j'étais sûr qu'un gouvernement pouvait



Art sociologique : le critère esthétique 131

tomber si l'on mettait une bombe au bon endroit, tout le problème étant de
trouver ce "bon endroit". Je croyais qu'il était possible, en modifiant une ou
plusieurs variables d'un système, de changer ce système grâce à la science du
comportement politique.

Aujourd'hui, je dois avouer que c'était une période intellectuellement
heureuse. Car l'univers des méthodes quantitatives est profondément sécurisant.

Plus on découpe le monde social en une multitude de variables quanti-
fiables, et plus on a la certitude de saisir ce monde pour l'avoir reconstruit
dans un fichier de données. J'aimais créer de tels mondes pour les découvrir
et les faire vivre sur un terminal d'ordinateur. J'y trouvais une foule de
relations statistiques qui vérifiaient agréablement mes hypothèses ; et si elles ne
les vérifiaient pas, c'était "la faute" des données, "la faute" du "bruit statistique"

(statistical noise) ; ou bien encore la question du questionnaire qui
était mal posée (son stimulus n'était pas suffisamment univoque) ou alors les
enquêteurs étaient allés remplir quelques enquêtes au bistrot... Dans ces
mondes, je trouvais ce que je cherchais, et je cherchais ce que je trouvais, les
réponses étant toujours dans les questions... C'était vraiment un rêve

Une série d'expériences concurrentes ont contribué à me sortir de ce rêve
pour m'éveiller au dur, mais superbe, monde de la réalitivité. Ces expériences

avaient en commun d'interroger la validité de concepts tels que "objectivité",

"neutralité méthodologique", "extériorité du chercheur", etc, et elles
mettaient en doute des distinctions telles que sujet/objet, homme/nature,
science/idéologie, cause/effet, réel/imaginaire. Elles m'ont amené à interroger

les fondements scientifiques, à m'interroger par la suite sur l'institution
de la science - sur le fonctionnement des universités, de la recherche - et à

transformer peu à peu mon intérêt initial pour la science politique en un
intérêt pour la politique de la science, l'épistémologie.

Dans ces interrogations - souvent vertigineuses - je (re)découvrais en fait
ce que les physiciens ont trouvé dans l'espace sidéral du monde sub-atomi-
que, dans la physique des quanta : qu'on ne peut pas parler de la nature sans
simultanément parler de nous-mêmes. Et cette prise de conscience invalide
définitivement le mythe de l'objectivité, pour nous plonger dans un monde de
vérités intersubjectives, où tout est fait de communication, de communication
d'énergie.

Einstein (Capra, 1979) parle ainsi de cette prise de conscience : "Tous
mes efforts pour ajuster le fondement théorique de la physique à ce nouveau
type de connaissance ont totalement échoué. C'était comme si le sol s'était
dérobé sous mes pieds, sans qu'aucun fondement solide soit visible quelque
part, sur lequel on aurait pu construire". Et pour sa part, Niels Bohr (1979)
écrit : "Le vaste élargissement de notre expérience durant ces dernières an-

Parmi celles-ci je citerais les voyages dans des cultures très différentes, mes recherches sur le
phénomène de la drogue, ma rencontre avec l'analyse institutionnelle, la lecture de Castaneda,
celle de Devereux, celle de Vogt dans son "Congrès de Wiesbaden", etc.



132 B. Galland

nées a mis en lumière les insuffisances de notre naïve conception mécaniste
et, en conséquence, a ébranlé le fondement sur lequel se basait l'interprétation

habituelle de l'observation".

Ce no man's land de la réalité découverte par les physiciens du XXème
siècle nous plonge dans un monde où le matériel est en même temps immatériel,

le continu discontinu, le séparé non séparable, le distinct indistinct ; la
chose et la cause s'y brouillent, et du coup brouille notre sentiment de réalité

; l'objet n'est plus exactement localisable dans l'espace/temps, la réalité
du monde n'étant plus interprétable selon un Temps universel indépendant
de l'observation humaine, et un Espace tridimensionnel fini (Morin, 1986,
215-222).

Or il se trouve que le courant principal des sciences sociales dérive de
l'univers newtonien, en s'appuyant sur ses notions essentielles d'espace, de

temps, de matière, d'objet, de cause, d'effet et de linéarité. On se souvient
qu'A. Comte avant d'"inventer" la sociologie, envisageait de fonder et d'instituer

les principes d'une "physique sociale", ce qui revenait en fait exactement
au même dans son esprit puisque le choix des mots ne fut définitivement que
le fruit d'une lutte institutionnelle et concurrentielle entre lui et Quetelet. Il
n'en reste pas moins qu'aujourd'hui, le courant principal des sciences sociales
est toujours en train d'essayer de reproduire le monde social avec les
concepts qui fondent la physique newtonienne pensant ainsi se garantir un statut
"scientifique", tout au moins aux yeux de l'extérieur de la tour d'ivoire.

Car nous continuons - consciemment ou inconsciemment - à imaginer et
reconstruire le monde social sur la scène d'un théâtre newtonien à géométrie
euclidienne : c'est un espace absolu, toujours en repos et inchangeable. Newton

lui-même le décrivait comme "un espace absolu par sa nature propre,
qui, sans tenir compte des choses extérieures demeure toujours semblable et
immuable. "Nous interprétons tous les changements dans ce monde physique
(ou social) par rapport à une dimension séparée de cet espace tridimensionnel,

appelée "temps", valeur absolue sans rapport avec le monde matériel,
s'écoulant doucement du passé à travers le présent vers le futur.

Mais l'univers de la physique "quantique-relativiste", écrit Capra, "est ainsi
considéré comme un ensemble dynamique indissociable, incluant toujours
l'observateur d'une manière essentielle. Dans cette vision organique, les
notions traditionnelles d'espace, de temps, d'objet isolé, de cause et d'effet
perdent leur signification... Les physiciens modernes, comme les mystiques, en
sont arrivés à comprendre le monde comme un système composé d'éléments
indivisibles et interdépendants, et en mouvement perpétuel, l'homme étant
partie intégrante de ce système". L'objectivité, n'a plus de place non plus
dans la vision du monde des physiciens modernes.

Il n'est pas difficile pour les sciences sociales, l'ethnologie en première, de
reconnaître que ces découvertes de la physique moderne s'appliquent
aisément à leur propre pratique. Georges Devereux (1980), ethnologue et
psychanalyste, a analysé ces difficultés à l'aide du concept opératoire de contre-



Art sociologique : le critère esthétique 133

transfert appliquant ainsi un concept freudien à la pratique des sciences sociales.

Son idée est que le sociologue, l'ethnologue ou le politologue retire plus
de connaissances de son objet d'étude en analysant, non pas seulement les
résistances que l'objet manifeste à l'effort d'analyse du scientifique, mais
surtout en analysant les mécanismes par lesquels le chercheur renie, voile, refuse

de voir et de tenir compte de certains aspects de son objet d'étude. L'idée
sous-jacente est que cette analyse du contre-transfert est indispensable si l'on
veut prétendre à une quelconque objectivité. Un exemple prenant de ce type
d'analyse nous est donné par l'oeuvre de l'anthropologue C. Castaneda, où
l'on peut considérer sa méthode d'explication comme la mise à jour perpétuelle

de ces mécanismes de contre-transfert, où il nous démontre par quels
mécanismes psychologiques il réduit la distance entre lui et son objet.

Ainsi, depuis le début du XXème siècle, alors même que la sociologie
s'instituait comme "science" en s'appuyant sur les concepts de la physique de
Newton, la physique devait se rendre à l'évidence que ces concepts étaient
inopérants pour la compréhension de "ce qui est plus petit que l'atome".
Autrement dit, on pourrait presque dire qu'une sociologie qui, de nos jours,
persiste délibérément à ne pas opérer à travers une vision franchement
organique - ou organiciste - et relativiste du monde, est une sociologie qui est,
d'un point de vue "scientifique", dépassée.

Il y avait dès lors un vide (c'est le cas de le dire à remplir, il fallait passer

d'une pratique théorique mécaniste à une pratique théorique relativiste.
Sans objectivité, plus de positivisme, plus de valeurs sûres, plus de certitude,
plus de rêve : rien que le réel, insondable, immensément riche, aléatoire,
imprévisible dans sa transformation perpétuelle.

1.2. La recherche d'"art sociologique"

Comment donc en suis-je arrivé à l'art sociologique C'est qu'à la réflexion

évoquée dans le paragraphe précédent, je me rendais à l'évidence, en
résumé grossier :

1. que ces sciences sociales main stream sont des institutions quasi-
religieuses (le positivisme) au service du pouvoir temporel du lieu et de
l'époque, portées par une mythologie du contrôle total du monde social,
grâce à l'affirmation dogmatique du principe d'objectivité ;

2. que ses méthodes sont inadéquates pour appréhender et comprendre le
monde social dans sa transformation permanente, ceci par le fait de
privilégier à outrance le rationnel, le monde de l'intellect, le monde des

concepts au détriment de celui des sens.

De ces deux constatations on pouvait déduire quatre conséquences :

1) que les méthodes positivistes ne peuvent guère faire plus que de repro¬
duire le monde tel qu'on a appris à le parler ;



134 B. Galland

2) de ce fait, elles ne peuvent rien découvrir que l'on ne sache déjà. Les ré¬

ponses sont incluses dans les questions, l'objet n'étant pas donné, mais
créé et choisi par le questionneur ;

3) elles ne peuvent jamais dès lors, être productrices de changement social
(et à peine un agent de sa conservation) ;

4) et finalement, le développement de la connaissance doit nécessairement
passer par des méthodes qui ne reposent pas uniquement sur le langage
ou le mental, mais plutôt, et surtout, sur l'action, par l'implication physique

et sensitive, voire sensuelle du chercheur dans son "objet" d'étude.

Je me suis donc mis à chercher d'autres méthodologies, d'autres pratiques

théoriques qui concilient la finalité des sciences sociales (une connaissance

et une compréhension de l'homme dans ses rapports sociaux) et mon
dessein de développer une pratique scientifique recherchant l'épanouissement

des hommes et non leur asservissement : faire des sciences sociales un
instrument d'émancipation.

Or, aucune méthode "périphérique", ou "marginale" en vigueur dans les
sciences humaines ne me satisfaisait entièrement : l'ethnométhodologie me
semblait retomber de plein pied dans le positivisme. L'observation militante,
participante ou la recherche-action me séduisaient beaucoup, mais je ne
voyais pas comment leurs tenants pouvaient s'y prendre, stylo en main, pour
rendre compte de leur activité cognitive après leur acte de recherche sans
retomber également dans le piège des concepts et de l'obscurantisme académique,

ni comment ils faisaient pour se sentir à l'aise dans cette forme de
voyeurisme ou de schizophrénie (je suis dans l'action, mais pas vraiment parce
que je suis un sociologue en service commandé). Par ailleurs, je ne voyais pas
non plus comment ils espéraient, par ce choix méthodologique, éviter l'écueil
de la demande de la recherche : qui allait les payer pour étudier quoi
Quant à l'analyse institutionnelle et la socianalyse pour lesquelles j'éprouvais

- et j'éprouve toujours - beaucoup de sympathie, je les trouvais "belles",
mais inacceptables et inopérationnelles dans notre société si ce n'est pour
quelques petites institutions déjà périphériques à la base (écoles d'assistants
sociaux, églises, etc...), et jamais pour des institutions "centrales" C'est que,
comme pour la psychanalyse, la socianalyse ne peut fonctionner que sur la
base d'une demande et d'un financement. C'est un produit qui intéresse un
marché qui n'a pas les moyens de se le payer. Dommage.

Parallèlement à cette recherche théorique, je me suis intéressé aux sciences

et à l'épistémologie négative des civilisations non judéo-chrétiennes, parti-

2
G. Devereux n'hésite pas à affirmer que c'est dans les rapports amoureux entre l'ethnologue

et un membre de la communauté étudiée qu'une bonne compréhension du phénomène peut
naître.

3
On voit effectivement mal le Conseil des Ministres commander a R. Loureau une socianalyse

de l'Elysée



Art sociologique : le critère esthétique 135

culièrement dans le monde du bouddhisme, où les techniques du Zen rinzaï
m'intéressaient au plus haut point. J'y ai vu une riche analogie possible entre
la recherche en sciences humaines et l'art du tir à l'arc, et l'état d'esprit
nécessaire à atteindre le centre de la cible les yeux bandés me semblait
correspondre à l'attitude épistémologique nécessaire à la méthode que j'envisageais
d'élaborer. Partir du vide. Cet abandon du Moi au point de fusionner avec
l'arc, la flèche et la cible semblait en harmonie avec les exigences méthodologiques

découlant de la problématique engagée par les phénomènes de transfert

et de contre-transfert, d'implication et de projection d'images mentales
sur l'objet étudié.

J'ai alors commencé à imaginer l'acte de recherche comme un art martial.

C'est à dire comme une façon d'agir dans le tissu social de manière à

l'obliger à se dévoiler de lui-même et pour lui-même. Plutôt que d'attaquer
l'objet de la recherche avec des concepts sortis tout droit de l'imaginaire
socialement déterminé du chercheur, il s'agirait plutôt de le stimuler, de le

provoquer pour l'animer en le faisant parler par lui-même sur lui-même... et
n'être qu'un spectateur qui récolte l'événement ainsi créé, sans faire violence
au phénomène étudié... n'être qu'un catalyseur de situations sociales. C'était
ce que j'estimais être une méthode plutôt yin par rapport à la méthode
positiviste logique qui, elle, est plutôt yang ; une telle méthodologie découle
également d'une épistémologie négative qui s'efforcerait de ne jamais désigner
les choses par des concepts, mais plutôt de les suggérer.

C'est à cette époque que j'ai entendu parler de la Théorie de l'art sociologique

d'Hervé Fischer (1977), et que je l'ai lue. Le seul titre me laissait
entendre que cette théorie devait être une démarche avancée dans le sens de
mes investigations. En effet, sa notion de "pratique socio-pédagogique", le
fait qu'elle est issue de la pratique artistique, son insistance sur la connaissance

dans l'"ici et maintenant", sa volonté husserlienne de "donner la parole
aux choses" afin qu'elles puissent se révéler d'elles-mêmes, son accent sur le
ludique, etc, tout cela correspondait parfaitement bien à cette forme d'analyse

institutionnelle sauvage et gratuite que je recherchais.

Il s'agissait en effet d'envisager une méthode qui soit fondamentalement
différente du positivisme logique, du rationnel froid, du mental, du computa-
tionnel. Elle devait donc être négative (critique), pas forcément rationnelle,
sensitive ou/et esthétique. Négative, pour ne pas prétendre dire le monde tel
qu'il est et le figer ainsi dans le cimetière des mots, mais pour dire comment
il n'est pas. Sensitive, parce qu'elle devait assumer l'implication du corps du
sociologue dans la recherche en sciences sociales et prendre compte dans
l'analyse des données expériencielles de l'acte de recherche lui-même. Pas
forcément rationnelle, parce que "tout va" (Feyerabend, 1979) pour sélectionner

les données favorisant la compréhension. Esthétique, car dès le moment
où l'on ne fait plus nécessairement usage du rationnel dans une activité
scientifique, il est préférable alors de tourner son regard et son geste vers ce



136 B. Galland

qui est "beau", c'est-à-dire vers ce qui est "toujours-en-train-de-naître" et ce
qui émeut, dans la tragédie comme dans la comédie humaine : C'est un
chemin qui a du coeur (Castancda, 1977, 1987), et c'est par moment aussi un
purposeless play (Cage, 1968). Comme le remarque aussi très justement
Alfred Willener (cité in Galland, 1987), c'est une question d'attitude, une
question de posture.

A cette fin, l'étude de la méthode de l'art sociologique de Fred Forest
(1977), Hervé Fischer (1977) et Jean-Paul Thénot (1978), s'est avérée
particulièrement heuristique. C'est pour cela que mon travail de thèse a été
d'analyser ce mouvement social, non pas tant en tant que mouvement artistique
(dans une optique de sociologue ou historien de l'art), mais en tant que
mouvement porté par le désir de jeter un pont entre l'art et la science.

2. De l'art sociologique à une sociologie esthétique

2.1. Méthode de l'art sociologique

Stratégie

La démarche de l'art sociologique m'est apparue comme se situant à mi-
chemin entre la pratique des maîtres zen et celle des publicistes modernes,
les premiers étant de véritables artistes en matière de provocation de prises
de conscience émancipatoires et les seconds, en matière de captage d'attention

et de communication immédiate.

Dans ma thèse de doctorat, j'ai donc repris dans ces deux pratiques les

principes méthodologiques directeurs, pour les appliquer à l'analyse d'un
certain nombre d'actions d'art sociologique, esquissant ainsi une sorte de
"manuel pratique d'art sociologique".

L'art de provoquer des prises de conscience dépend de conditions
tellement différentes qu'il est malaisé, voire impossible, de systématiser avec
exactitude et précision des méthodologies d'art sociologique qui "marcheraient"

à coup sûr. Jean-Paul Thénot et moi-même pensons qu'un dispositif
d'art sociologique n'est généralement pas reproductible en un autre lieu et
en un autre espace que là où il a été imaginé et mis en oeuvre pour la

4
Voir la thèse de doctorat d'Etat de FOREST : "Il faut tourner son regard vers les choses

naissantes et marcher droit devant soi..." (dans la conclusion).



Art sociologique : le critère esthétique 137

première fois5. Tout dépend de la "cible", de l'axe sociologique, des circonstances.

Cependant j'ai pu répertorier les stratégies et les stratagèmes qui ont
fonctionné en tout cas une fois lorsqu'ils ont été mis en oeuvre par les
auteurs du Collectif, ou d'autres (y compris moi-même) : analogie, paradoxe,
contradiction, provocation, double contrainte, injonction paradoxale,
déplacement, leurre, parodie, humour, simulacre, négation, hétérotopie, piratage,
absurde, dérision, opposition, interrogation, incongruité, inversion, insolence,
accumulation, etc.

Pourrait-on dire qu'il s'agit là d'éléments de ce que l'on pourrait appeler
une sorte de rhétorique sociale Si la rhétorique est l'art de convaincre par la
communication et si la société est avant tout faite de communication n'est-il
pas légitime de parler de rhétorique sociale Dans l'affirmative, je m'avancerais

à dire que la méthode de l'art sociologique constitue une rhétorique
sociale. Au lieu d'appliquer les règles de rhétorique à la seule communication
verbale, l'art sociologique semble les appliquer à l'action sociale.

Cette méthode, qui est celle de l'art sociologique, est celle de l'art de
provoquer des "disruptures" - des décalages ou des disjonctions - dans le tissu de
la communication sociale, disruptures qui permettent l'émergence d'un vide
créateur de nouveaux possibles pour soi et surtout pour les autres.

Finalité

Le but, la finalité épistémologique de l'art sociologique n'est pas tant la
connaissance pour la connaissance, mais celle d'autrui : C'est une pédagogie
négative.

Elle consiste à interroger à outrance, à poser les questions qu'on ne pose
pas, à réinterroger sans cesse notre rapport au monde et les conceptions que
l'on s'en fait, à questionner aussi notre rapport aux autres et à la société tout
entière. L'art sociologique est aussi l'art de poser les "bonnes" questions, de

poser les questions pertinentes pour qu'un individu, un groupe ou la société
tout entière s'interrogent sur eux-mêmes, arrêtent leur course, et se remettent

à penser par eux-mêmes, pour eux-mêmes et pour leur propre émancipation.

La finalité est à la fois politique, philosophique et épistémologique : une
société où le plus grand nombre de ses membres penseraient par eux-mêmes
et pour eux-mêmes serait une société certainement meilleure que la société
programmée vers laquelle il semble que nous nous dirigions. Dans ce processus,

l'art sociologique a la vocation philosophique du "taon de Socrate" qui
harcèle le cheval endormi, l'animal programmé. Les "artistes sociologiques"

5
Forest pense que oui.



138 B. Galland

deviennent alors des animateurs au sens propre du terme, c'est-à-dire des
individus qui rendent une âme aux groupes sociaux, et non pas des animateurs
sociaux institutionnels qui canalisent l'âme des groupes dans un projet social
programmé "par le haut". E. Morin (1977, 142) a très bien relevé cela, la
seule fois qu'il s'est prononcé sur l'art sociologique :

"Il y a aujourd'hui une nouvelle fonction, un nouveau besoin, une
nouvelle réalité qui correspond à ce que l'on peut appeler des animateurs.

J'emploie ce mot avec beaucoup de prudence car ce mot est
très galvaudé, très "inflationné"pris dans son sens d'animateur culturel

devenu une sorte d'instituteur. Ce n'est pas du tout dans ce sens

que je l'entends. Je pense que le monde d'aujourd'hui, dans son
anonymat, sa bureaucratisation et toutes ses tendances qui le poussent à
une sorte de mécanique, ce monde a besoin d'animateurs : c'est-à-
dire des gens qui le secouent, qui le réveillent, qui lui donnent une
âme...".

L'utopie politique de l'art sociologique, c'est une société où il y aurait dix,
cent, mille, dix mille "artistes sociologiques", animateurs sauvages, socianalys-
tes bénévoles, "anartistes", qui, sans relâche, provoqueraient les autres (et
eux-mêmes) à la réflexion plus qu'au calcul, au cogito plus qu'au computo, à
l'être plus qu'à l'avoir. Une telle société ne pourrait être que "meilleure",
puisqu'elle serait plus humaine, plus tolérante, moins arrogante, moins sûre
d'elle-même parce que plus ouverte à l'intérieur comme à l'extérieur : en un
mot, plus relativiste que positiviste

Objet

Sur quoi la pratique de l'art sociologique porte-t-elle son questionnement

Sur quel "objet sociologique" va-t-elle s'arrêter Comment va-t-elle
sélectionner ce sur quoi elle va intervenir pour provoquer l'interrogation

L'objet et la méthode étant intrinsèquement liés, c'est également sur les
contradictions sociales, les paradoxes sociaux, les analogies sociales, etc. que
l'art sociologique va porter son attention. Car c'est dans le contradictoriel que
la société vit et meurt, c'est par ses contradictions qu'elle se transfonne dans
un sens qui lui (et qui nous) échappera toujours. Prendre conscience de ce
contradictoriel, c'est prendre conscience de sa propre vie, et c'est un grand
pas vers la libération, vers l'autonomie, vers l'émancipation.

Ce sont donc des objets/contradictions qui constituent les domaines
d'intervention de faction-recherche" d'art sociologique. Car c'est dans la résolution

de ce qui paraît contradictoire et paradoxal dans la société, que la
connaissance de cette société s'élargit. En effet les paradoxes ont la caractéristique

d'arrêter le rationnel, de faire trébucher le computo et de l'obliger à sauter

^
On pourrait dire encore qu'elle serait "un peu plus yin" qu'aujourd'hui.



Art sociologique : le critère esthétique 139

à un type logique d'un ordre différent, créateur d'un niveau de connaissance
où la contradiction est dépassée.

En fait, l'art sociologique, peut aussi être un art de la subversion : rendre
visible le non-dit du pouvoir, le non-dit de tous les pouvoirs.

Stratagèmes d'intervention

Interroger intellectuellement les contradictions sociales n'est pas propre à

l'art sociologique. E. Dürkheim le faisait aussi en choisissant comme thème
de recherche "l'analyseur-suicide", paradoxe social difficilement soutenable.
"Pour connaître la société, écrit René Lourau (1976, 48), il faut analyser
l'effet produit par ceux qui la refusent le plus profondément, le plus violemment,

non en l'attaquant par un mode d'action spectaculaire, contre-institutionnel

ou non-institutionnel classique (les bombes), mais par une variété du
mode d'action institutionnel presque silencieux : l'abandon, la défection
absolus On peut s'étonner de la modernité de l'intuition durkheimienne".

Mais qu'a-t-il apporté de positif aux candidats au suicide - Rien.

C'est par son intervention active dans le tissu social que l'art sociologique
se distingue, tant du positivisme durkheimien que des efforts weberiens de
compréhension. Pour l'art sociologique, la résolution de la contradiction
explication/compréhension s'opère dans l'action.

Dès lors, toute la difficulté méthodologique de l'art sociologique va être
de "trouver" la bonne action qui va révéler la contradiction sociale. A ce
niveau, l'art sociologique est un "art", car l'imagination du stratagème demande
beaucoup d'intuition et d'empathie.

Métaphoriquement, je dirais que "faire de l'art sociologique", c'est comme

partir à la chasse aux papillons ; mais les papillons sont ici les paradoxes
et les contradictions sociales. Dès qu'on en a attrapé un, il ne faut plus le
lâcher, il faut le mettre dans une cage pour pouvoir le montrer vivant à qui le
voudra, si possible sur le lieu même où il vivait. La "cage", c'est le stratagème.

Forest a par exemple tenté de rendre visible la spéculation avec son M2
artistique. Et en exposant Mme Soleil dans un musée, il a cherché à rendre
compte de la contradiction rationnel/irrationnel qui existe dans une société
qui se veut rationnelle et scientifique.

p tLe M et cette "exposition" incongrue ont été des stratagèmes d'intervention.

Ce type d'intervention n'a rien à voir avec une intervention sociale
"institutionnelle" faite par un sociologue parisien fortement patenté, qui, au nom
de son savoir, débarque de Paris en train (ou y envoie ses assistants) pour
"intervenir" dans une assemblée générale des ouvriers de LIP en grève, ou à

une réunion d'un comité MLF ou dans un autre groupe en lutte contre l'ins-



140 B. Galland

titué. En principe, une action d'art sociologique doit être gratuite et elle
implique que l'artiste sociologique agisse en son nom propre, sans s'appuyer sur
le statut que lui confère son savoir sociologique, artistique ou autre.

Il s'agit donc, une fois que l'on a choisi son objet/contradiction, de trouver

un stratagème qui le mette en évidence. A Hyères, Forest a fait jouer le
jeu des miroirs en employant la vidéo. Avec son Mètre Carré Artistique, il a
fait de la provocation. En organisant sa manifestation de pancartes blanches
à Sao Paulo, ou en insérant des blancs dans "Le Monde" ou à la télévision, il
a utilisé le stratagème du vide, de l'absence, du silence dans une société du
trop-plein. Fischer, a fait usage du simulacre en enterrant littéralemet l'histoire

de l'art (Tremblay et al., 1984). En jouant avec les panneaux de signalisation

routière, il a pratiqué le détournement d'un média. En exposant Mme
Soleil dans un musée, Forest effectue un déplacement symbolique. En disant
à ses disciples "Si vous me dites que ceci est un bâton, je vous frappe avec ; si

vous me dites que ceci n'est pas un bâton, je vous frappe avec ; si vous ne
dites rien, je vous frappe avec", le maître zen a fait usage d'une double-
contrainte.

Le stratagème le plus efficace, celui qui est le plus propice à créer une
situation de "vide créateur", dépend bien évidemment des circonstances du lieu
et du groupe social dans lequel on se trouve. Il dépend également de
l'objet/contradiction que l'on perçoit et de ce que "l'artiste sociologique" se sent
en mesure de faire.

Frontières

Pour que la réalisation d'un stratagème d'art sociologique tende à la
perfection il exige de la part de l'animateur une attitude particulière. Il doit en
effet être en mesure de comprendre parfaitement bien l'individu, le groupe
ou/et la société dans laquelle il opère, afin de pouvoir se situer exactement
au centre de son intersubjectivité. C'est une condition nécessaire à une
subversion efficace. Il doit connaître avec précision sa réalité particulière et son
mode de fonctionnement symbolique et communicationnel. Tenant compte
de tout ceci, il doit également être en mesure de connaître la place qu'il
occupe lui-même dans ce groupe, d'être conscient de ses propres réactions à
son égard, de ce qu'il en pense et de comment il a appris à le percevoir.

Il doit donc être en mesure de se rendre compte à quel point il est lui-même

impliqué dans son "objet" et dans quelle mesure cet objet est déjà "en lui".
Ainsi il doit être capable d'effectuer les réductions phénoménologiques et ei-
détiques, être conscient des mécanismes de transfert et de contre-transfert. Il
doit donc se connaître lui-même parfaitement. En un mot, il doit être un
super philosophe-psychologue-sociologue : un véritable démiurge, un bouddha,
un illuminé.



Art sociologique : le critère esthétique 141

Ainsi peut-on résumer l'apport principal de la critique de Vilèm Flüsser
(1977) à la pratique de Forest : ce dernier, se "mettant toujours en avant", ne
s'efface pas pour donner la parole aux choses, de manière à ce que l'art
sociologique soit véritablement une "variation de la méthode phénoménologique".

Idéalement, il faudrait donc pouvoir faire de l'art sociologique de la même

façon - avec la même attitude - qu'un archer zen décoche sa flèche. Il ne
doit pas viser, pas tirer, pas penser et bander son arc sans effort physique, car
la flèche n'atteindra, à coup sûr, le centre de la cible - même les yeux
bandés - que lorsque le corps, l'arc et la cible ne seront plus séparés par le
mental de l'archer, lorsqu'ils feront partie d'un même Tout. Cet état de vide
mental, nécessaire à l'action d'art sociologique paradigmatique, requiert de
ne pas avoir de but et de ne rien attendre en retour de ses actes. C'est une
attitude ludique, mais où le "jeu" est entendu dans le sens anglais de play et
non pas de game.

Autrement dit, pour faire de l'art sociologique il faut "ne-pas-faire-de-
l'art-sociologique", et surtout ne pas fonder un collectif d'art sociologique qui
ne pourrait que faire de l'art sociologique.

L'acte spontané, gratuit et sans but est très difficile à faire car il réclame
l'abandon de l'ego mégalomaniaque de l'artiste ou du sociologue, mais il est
nécessaire pour effectuer avec succès la réduction eidétique. Pour que l'action

de l'artiste sociologique soit vraiment de l'art sociologique - c'est-à-dire
une pratique qui soit au-delà de la distinction art/science - "il faut seulement
qu'il s'efface", écrit Flüsser dans son essai : "C'est une toute petite chose. Une
question de technique. Et probablement très difficile à faire", rajoute-t-il. Nous
sommes tous d'accord.

Cette attitude particulière est précisément celle qu'André Breton (1983,
42-43) préconisait pour pouvoir rentrer dans les "secrets de l'art magique du
surréalisme" et d'être en mesure, ainsi, de produire une écriture automatique.

Voici ce qu'il nous suggérait en 1924 :

"Placez-vous dans l'état le plus passif, ou réceptif que vous pourrez.
Faites abstraction de votre génie, de vos talents et de ceux de tous les
autres Ecrivez vite, sans sujet préconçu...".

Ce que Breton a recherché pour l'écriture et la parole du poète, l'art
sociologique l'a recherché pour l'action sociale.

Le paradigme de l'artiste sociologique est donc celui d'un individu qui,
ayant la clairvoyance de celui qui, en tous temps, équilibre la réduction
phénoménologique et la réduction eidétique, déclenche des actions sociales
ayant la capacité de faire jaillir à la conscience de tous ceux qui sont présents
la réalité profonde du moment socio-historique qui est en train de se vivre au
moment même. L'artiste sociologique idéal-typique est une sorte de maître
zen "défroqué" (qui aurait définitivement renoncé à son ego de gourou), de



142 B. Galland

mystique accompli, de bouddha Réveillé"), qui, quittant son monastère ou sa
retraite, se plongerait tout entier dans les rues de nos villes et dans la vie de
notre société, comme un fou contrôlant sa folie, guettant les contradictions et
les paradoxes des situations sociales qu'il traverse, pour les mettre en évidence

par des stratagèmes ludiques, devenant ainsi un animateur, au sens qu'E.
Morin donne à ce terme.

A supposer qu'un artiste, un sociologue ou n'importe qui parvienne à cette

attitude de vide non-mental, et qu'il se mette à faire de l'art sociologique
sans avoir besoin de s'appuyer sur un "Collectif', il aurait alors à prendre
gare à sa peau, car il risquerait de faire des miracles. Car l'art sociologique,
c'est peut-être bien aussi l'art défaire des miracles.

C'est pour cela que, pour ma part, je n'ai pas la prétention d'être en
mesure de pratiquer moi-même cet art sociologique paradigmatique : je ne suis

pas en mesure de m'effacer complètement, "car je sais que je ne suis qu'une
carcasse bien humaine de désirs contradictoires, coincé entre l'idée que je
me fais d'un passé qui n'existe plus et celle d'un futur qui n'existera très
certainement jamais" (Galland, 1985).

Ce sont avant tout les artistes qui, dans notre société occidentale, ont
tenté de vivre et de réaliser en actes cette nouvelle perception du monde. Les
surréalistes ont recherché dans l'acte de la parole ou de l'écriture automatique

un "mode d'expression pur" (Breton, 1983, 36) où l'on a la prétention de
se situer au-delà de l'opposition entre le yin et le yang, au-delà de l'intuitif et
du logicorationnel. Le mouvement dada, en volant un bateau de l'armée
allemande pour l'offrir aux soviétiques, posait les bases d'une pratique artistique
centrée non plus sur l'objet produit, mais sur l'acte lui-même. J. Cage, qui
s'était amouraché d'une musicienne indienne et qui suivait avec intérêt les
conférences du professeur D.T. Suzuki fraîchement arrivé du Japon, a été
ainsi le précurseur du mouvement du happening et de la performance. Le
free jazz rejoint également ce mouvement général en jouant sur un thème de
la musique improvisée en groupe ; les musiciens des Caraïbes nomment cette
méthode musicale celle du "vacilôn", littéralement : le "grand vide".

Peut-on envisager une pratique sociologique qui procède du même
ordre Peut-on faire une recherche sociologique qui émane de ce "grand vide"
et qui soit par là même "de l'art" Tel était le rêve de Fischer et de Flüsser
(surtout) lorsqu'ils parlaient d'"art sociologique".

La réponse à cette question est "oui" pour les démiurges, "non" pour le
commun des mortels. En tout cas, cela est impossible dans le cadre
institutionnel de la recherche sociologique, impossible dans le cadre d'un projet,
impossible même dans le seul cadre d'une intention, car institution, projet et
intention ne riment pas avec ce "grand vide" non-mental qui rend possible
l'automaticité spontanée du geste, de la parole, de l'écriture et de l'action,
cette automaticité qui est le but recherché dans l'art du tir à l'arc (comme
dans tous les arts japonais) bien avant qu'Hiroshima ne se fasse détruire par
la force de l'atome.



Art sociologique : le critère esthétique 143

2.2. Sociologie esthétique

Au terme de ce travail, il apparaît possible et souhaitable de diriger ses
efforts vers le développement d'une pratique sociologique qui soit orientée
sur les mêmes principes de base de l'art sociologique, principes que l'on
trouvait déjà en marge dans les mouvements dada et surréalistes, qui ont été
utilisés par les maîtres zen, et qui ont été redécouverts et utilisés par la publicité

moderne. Elle serait "esthétique" en se fixant comme "objet" le contradic-
toriel social, les paradoxes sociaux, les analogies et correspondances sociales

- les éléments de la rhétorique sociale - et, comme "méthode", celle de
faire vivre "artificiellement" ce contradictoriel en situation sociale réelle :

c'est ce qu'a tenté de faire le courant de l'analyse institutionnelle en
cherchant à mettre en scène les analyseurs sociaux à l'intérieur des petites institutions

(malheureusement périphériques), Pour effectuer cette démarche, le
chemin que j'ai parcouru dans le monde de l'art sociologique a mis en
évidence une série de stratagèmes possibles que les sociologues pourraient mettre

en oeuvre pour mener une recherche.

Un des aspects intéressants de cette méthode, c'est qu'elle recherche la
communication immédiate de l'objet de la recherche aux personnes intéressées.

Le sociologue n'étant qu'un catalyseur de situations sociales, il n'est
alors plus qu'une plaque photographique de l'événement ainsi provoqué par
lui-même.

C'est à ce titre que la vidéo peut être une technologie utile à cette pratique,

car, outre l'effet de miroir instantané dans l'action qu'elle peut éventuellement

produire, elle permet de fdmer l'action et donc de restituer les "résultats"

de l'action-recherche. Mais la vidéo est loin d'être une panacée, son
effet Heisenberg pouvant souvent être extrêmement fort : le corps du sociologue

reste la meilleure pellicule, et son récit impressionniste, sensitif et affectif

- poétique - reste la meilleure forme de communication de sa recherche.

Une sociologie esthétique se distinguerait de la "quantophrénie positiviste"

en ce que, au lieu d'énoncer des "diktats" sur le réel social, sous une forme

si possible peu compréhensible pour le commun des mortels (à qui sert la
recherche en sciences sociales elle s'efforcerait plutôt de raconter l'histoire
de sa recherche. Le sociologue serait ainsi contraint de parler de lui-même de
façon explicite, puisqu'il n'est pas possible de parler de la nature sans parler
simultanément de nous-mêmes ; il se devrait ainsi de rendre compte, au
récepteur de sa communication, de ses propres erreurs de jugement, de ses
préjugés, de ses prénotions, de sa façon de voir son objet de recherche, etc.

Plutôt que d'étudier la réalité telle qu'on la dit, elle chercherait à montrer
systématiquement et chaque fois que cela est possible, comment ce parler sur
la société (l'idéologie) contredit le réel. Elle chercherait à mettre en évidence
comment la société ne se dit pas elle-même, en amenant des groupes sociaux à

ce point de contradiction par les stratagèmes évoqués plus haut.



144 B. Galland

Elle serait esthétique dans le choix de son objet pour ce que les contradictions

et les paradoxes sont en mesure de capter et de retenir l'attention, voire
même de la fasciner en certains cas : en un mot, ils nous émeuvent.

Elle serait également esthétique dans sa méthode, car le chercheur
travaillerait non seulement avec son mental-rationnel, mais aussi avec les autres
sens de son corps qu'il mettrait en contact direct avec son objet en le provoquant,

par un stratagème, afin de le révéler à lui-même.

Enfin, elle le serait aussi dans l'acte de communication de la recherche,
en recherchant, comme le fait la publicité, à toucher plus le "coeur" du récepteur

que son intellect, en racontant la recherche sous forme de roman, de
film, de pièce de théâtre, d'émission de télévision, etc. Elle chercherait plus
ainsi, plutôt que de reproduire le monde tel qu'on le parle, à évoquer, à
suggérer ce monde ainsi expérimenté, afin de laisser au récepteur la possibilité
de s'y reconnaître.

Ces trois niveaux - objet, méthode et communication - sont les trois
"moments" de l'acte de recherche sociologique où peuvent - où devraient -

s'introduire ces critères d'esthétique. Ces trois niveaux sont sensiblement les
mêmes que ceux qu'emploient les publicistes pour élaborer une théorie de la
création publicitaire : l'idée centrale (l'objet), la stratégie (la méthode) et la
réalisation (la communication), (Joannis, 1983).

Ils peuvent définir une typologie des recherches sociologiques en fonction
du critère d'esthétique. Chaque recherche peut en effet être classée selon le
degré d'esthétique rencontré à chacun de ces niveaux. Ainsi, par exemple le
suicide de Dürkheim est "esthétique au niveau de l'objet", mais il ne l'est pas
du tout dans sa méthode et pas vraiment dans le mode de communication de
sa recherche. D'autres recherches peuvent être esthétiques dans la méthode
et dans l'objet, mais pas dans la communication. D'autres encore peuvent
l'être seulement dans la méthode. Certaines peuvent également être inesthétiques

à chacun de ces trois niveaux.

Une recherche qui tiendrait compte de ces critères d'esthétique dans les
trois moments de sa réalisation serait une action d'art sociologique paradig-
matique : elle serait sociologie esthétique. Elle serait pour le moins "belle",
"intéressante" et facile à comprendre pour tous ceux qui ne maîtrisent pas le
langage et les problématiques des sociologues. Ainsi ces derniers pourraient
être pleinement ce qu'ils sont par la force des choses : des créateurs de sens.

BIBLIOGRAPHIE
BOHR Niels (1979), in CAPRA Fritpoff, Le tao de la physique, Tchou, Paris.

BRETON André (1983), Manifestes du surréalisme, Gallimard, Paris.

CAGE John (1968), in TOMKINS Calvin, The Bride and the Bachelor, Pinguin Books,
Middlesex.



Art sociologique : le critère esthétique 145

CAPRA Fritpoff (1979), Le tao de la physique, Tchou, Paris.

CASTANEDA Carlos (1977-1987), Oeuvres complètes (7 vol.), Gallimard, Paris.

DEVEREUX Georges (1980), De l'angoisse à la méthode dans les sciences du comportement,
Rammarion, Paris.

FEYERABEND Paul (1979), Contre la méthode, Seuil, Paris.

FISCHER Hervé (1977), La théorie de l'art sociologique, Casterman, Paris.

FLUSSER Vilèm (1977), "L'art sociologique et la vidéo à travers la démarche de Fred
FOREST", in FOREST, Art sociologique, Vidéo, Paris, 357-442.

FOREST Fred (1977), Art sociologique, Vidéo, UGE, coll. 10/18, Paris.

GALLAND Blaise (1985), Zen et esthétique de la communication, +-0, No 43/Octobre.

GALLAND Blaise (1987), Art sociologique, Sociologie esthétique, Georg, Genève.

GRITri Jules (1977), in FOREST Fred, art sociologique, Vidéo, Paris, 283

JOANNIS Henri (1983), De l'étude de motivation à la création publicitaire et à la promotion
des ventes, Dunod, Paris.

LOURAU René (1976), Sociologue à plein temps, Epi, Paris, 48.

MORIN Edgard (1977), "Invitation à une réflexion quasi-sociologique", in FOREST F., Art
sociologique, Vidéo, Paris, 142.

MORIN Edgard (1986), La méthode. La connaissance de la connaissance, Seuil, Paris.

THENOT Jean-Paul (1978), Cent lectures de Marcel Duchamp, Yellow New, Paris.

TOMKJNS Calvin (1968), The Bride and the Bachelor, Pinguin Books, Middlesex.

TREMBLAY Denis et al. (1984), La fin de la mort : Inventaire raisonné et illustré des

documents, preuves et reliques de la mort et de l'inhumation définitive de l'histoire de
l'art métropolitaine. Librairie Commerciale de Chicoutimi, Québec.

WILLENER Alfred (1987), postface à la publication de la thèse de GALLAND Biaise, Art
sociologique : méthode pour une sociologie esthétique, Georg, Genève.




	Art sociologique : le critère esthétique dans la recherche en sciences humaines

