
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 12 (1986)

Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Bibliographie critique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 3 (1986) 537-546 537

Frauen in der Geschichte IV
Ilse Brehmer, Juliane Jacobi-Dittrich, Elke Kleinau & Annette

Kuhn, Hrsg.

Schwann-Verlag, Düsseldorf, 1983, Broché 432 pp.,
Prix DM 32.-.

Anne-Marie Käppeli, Assistante, Faculté des Sciences de
l'Education, Université de Genève, CH - 1211, Genève 4

Le sous-titre de l'ouvrage "Femmes dans l'histoire" en précise
le contenu : "Savoir équivaut à vivre Contributions pour une
histoire de la pédagogie des femmes au 18e et 19e siècles". Il s'agit
d'un recueil d'exposés présentés dans un colloque consacré à ce
thème au Centre pour la recherche interdisciplinaire à l'Université
de Bielefeld. Les travaux ici réunis donnent un aperçu des résultats

de recherche dans le domaine de l'histoire pédagogique des
femmes. Les autrices sont des historiennes, pédagogues,
sociologues, historiennes de l'art et de la musique et des chercheuses en
littérature. Différentes disciplines, donc différentes approches : à

l'interprétation de textes philosophiques concernant l'éducation des
femmes succèdent des interprétations d'oeuvres singulières
d'artistes, des études à propos de la littérature autobiographique
féminine essayant de saisir les formes d'expériences subjectives de
l'éducation. L'on y trouve également des recherches touchant à

l'histoire des idéologies à travers les représentations du mouvement
des femmes, du mouvement ouvrier et des mouvements pédagogiques

des 18e et 19e siècles.

La plupart des chercheuses allemandes en histoire des femmes
sont parties de l'hypothèse formulée par Karin Hausen à propos
de la "polarisation des caractères sexuels" : elle propose de
reconstruire le discours des hommes autour de la "relation entre les
sexes" sur la base des processus de changement historique, plus
précisément de travailler à la frontière significative entre l'histoire
contemporaine du patriarcat et celle du capitalisme.

De plus en plus les chercheuses essaient d'approcher leur objet
de recherche à partir de sources, documents, productions
artistiques, littératures et théories dont les auteurs furent les femmes
elles-mêmes. La plupart des travaux de ce recueil relèvent du
cadre des discussions méthodologiques avancées dans la recherche
en histoire et en littérature, orientée par les sciences sociales.



538 Buchbesprechungen

Venons-en à l'aperçu de quelques recherches :

Un premier chapitre "La femme bourgeoise - une construction
impossible ?" réunit les contributions concernant le développement
idéologique et la percée sociale du modèle bourgeois de la polarité
des sexes.

Dans la recherche historique dominante, encore aujourd'hui,
des historiens renommés nient le concept de sexe - au contraire
du concept de classe. Ils disent qu'il ne s'agit pas d'un concept
historique mais d'une constante naturelle. Or, Annette Kuhn
montre dans son article introductif "Le sexe - une catégorie
historique ?" comment le sexe devient un concept significatif dans un
contexte historique particulier. En tant que produit de la société
bourgeoise-patriarcale le caractère sexuel féminin est soumis au
changement social. Partant d'une reconstitution de l'univers
féminin de vie (Lebenszusammenhang), elle donne à voir le
conditionnement historique et social de la féminité.

Liselotte Steinbrügge intitule son travail "Le partage de
l'homme. A propos de la définition anthropologique de la femme
dans l'Encyclopédie de Diderot" et se demande quel est le statut
de la femme dans le catalogage encyclopédique de la connaissance.
Diderot développe le prototype de l'homme bourgeois par distinction

de l'idéal aristocratique féodal. Cette déduction se fait
d'abord pour l'homme et la femme, indépendamment du sexe.
Mais tandis que la formulation de la vision du bourgeois s'ancre
dans une valorisation du travail, le domaine du travail féminin
dans l'artisanat, l'agriculture et la science est complètemeent
évacué et remplacé par la partie spécifique de la nature féminine :

la faculté de reproduction. Le fait de fixer la femme dans son rôle
biologique, induit en premier lieu par des intérêts de politique
démographique, eut comme conséquence l'exclusion des femmes
de tous les domaines de la vie publique lors de la percée de la
société bourgeoise et capitaliste.

Christine Garbe présente "Sophie ou le pouvoir secret des
femmes. A propos de la conception du féminin chez J.J.
Rousseau". Elle montre que la construction rousseauiste de la
féminité, prônant la complémentarité des sexes et étroitement liée
au concept de chasteté, peut être interprétée comme une tentative
de concevoir la féminité comme une deuxième positivité, à côté
de la positivité de la masculinité.

La plupart des textes de femmes du 19e siècle partent du
postulat de la différence psychique entre les sexes, attribuant à
l'homme et à la femme des devoirs civilisateurs différents. Ainsi,
Ilse Brehmer parle "Des mères spirituelles et d'autres images du
sentiment maternel (Mütterlichkeit) dans l'autobiographie de He-



Bibliographie critique 539

lene Lange". Le devoir civilisateur de la femme est déduit de sa
faculté biologique de reproduction qui la prédestine à l'éducation
des générations futures. Selon Helene Lange, le devoir des femmes
ne s'arrête pas à l'éducation de leurs propres enfants mais s'étend
au domaine du travail pédagogique professionnel en dehors de la
famille (jardin d'enfants, école, etc.).

Barbara Brick, dans "Les mères de la nation. A propos du
fondement d'une 'culture féminine' de Helene Lange" se demande
quelle a été la motivation de cette féministe allemande de la fin
du 19e siècle à reprendre l'idée bourgeoise de la polarité des sexes
pour essayer d'en faire une positivité. L'esquisse d'une "culture
féminine" de Helene Lange est fondée sur une critique du mode
de production capitaliste. Son point de départ fut une critique de
la stratégie d'émancipation féminine du mouvement ouvrier et du
mouvement des femmes de la social-démocratie qui ne tenaient
pas compte des tendances à l'aliénation individuelle dans le
processus de production capitaliste. A partir d'une sorte de résignation,

elle développa l'idée d'une culture féminine alternative dans
le domaine de la famille. La famille apparaît alors comme le
dernier abri de la liberté personnelle et de l'individualité, et son
devoir est la compensation de la perte de liberté sociale et du sens
culturel.

Une autre contribution "De la formation de la féminité par le
travail social" d'Ilka Riemann et Monika Simmel reprend le principe

de la maternité spirituelle. Selon elles, l'idéal éducatif de la
maternité spirituelle aurait eu une influence décisive dans la
formation du caractère sexuel féminin. Le prix que les femmes
"maternelles" ont eu à payer pour être reconnues comme étant
actives publiquement fut le célibat, voire la continence sexuelle.
Dans sa conception originale, cet idéal éducatif était limité à la
profession de l'éducatrice. Puis, il est devenu modèle d'orientation
pour la plupart des métiers féminins (institutrice, assistante
sociale, infirmière, secrétaire, etc.). Au 19e siècle, le concept éducatif

de la maternité spirituelle était valable seulement pour les
femmes bourgeoises. Au début du 20e siècle, il est adopté également

par la classe ouvrière et ses organisations.

Un deuxième chapitre est consacré à la thématique de
"L'Emancipation par l'éducation ?". Des travaux à propos de
l'éducation domestique et scolaire des filles au XIXe siècle y sont
présentés. Dans l'exposé "La lutte des femmes pour l'éducation au
début du XIXe siècle", Helga Grubitzsch essaie de construire des
hypothèses pour l'écriture d'une histoire alternative dans le
domaine des institutions de formation des filles en France. Jusqu'à
aujourd'hui, à part quelques initiatives en recherche féministe,
l'histoire des progrès de l'accès des filles à l'éducation et à



540 Buchbesprechungen

l'instruction est décrite comme résultant des lois et des réformes
instaurés par les hommes. Helga Grubitzsch au contraire postule
que les femmes ont dû lutter elles-mêmes pour chaque réforme
dans le domaine de l'instruction scolaire.

Joanne Schneider, dans "L'expérience scolaire d'une fille
bavaroise" discute la situation de l'école pour filles au début du
19e siècle. Prenant comme objet d'étude deux écoles munichoises
elle montre que leur but premier fut d'éduquer les filles à devenir
de bonnes épouses et mères.

Dans son exposé "Instruction féminine au 19e siècle : Captivité
de la tête, de la main et du coeur ?" Dagmar Ladj-Teichmann
discute le statut du travail d'aiguille dans l'éducation domestique
et scolaire des filles. Elle lui attribue deux fonctions bien
précises : d'une part, le travail à l'aiguille est un moyen disciplinaire
excellent pour inculquer les vertus bourgeoises du travail féminin.
D'autre part, dans une société orientée vers la production d'objets
à valeur marchande, le travail à l'aiguille - qui garde la valeur
utilitaire des objets - symbolise un espace de résistance dans
lequel est conservée une mémoire non capitaliste permettant de
penser une utopie sociale.

Anne Schlüter présente, dans sa recherche à propos de "La
science pour les femmes - Des femmes pour la science !", la
situation de la première génération des femmes scientifiques dans
les universités allemandes. La possibilité d'une carrière scientifique
s'ouvrit pour les femmes seulement après la première guerre mondiale

avec le nouveau droit d'habilitation. Cependant, les
chercheuses travaillaient généralement dans des positions
économiquement instables - au contraire de leurs collègues
masculins. En dépit de leur qualification scientifique élevée un très
petit nombre d'entre elles furent nommées professeur. Anne
Schlüter se demande alors qui étaient ces femmes qui, malgré tous
les obstacles, se sont décidées consciemment pour la profession
scientifique. Leur socialisation fut-elle différente du parcours
féminin normal Pour y répondre, fautrice consulte des sources
biographiques et autobiographiques.

Un autre travail de recherche part également de sources
autobiographiques (autobiographies, lettres, romans) : "Femme au
foyer, épouse, mère - Curriculum et parcours de formation de
femmes au 19e siècle" de Juliane Jacobi-Dittrich. Celle-ci
recherche le lien qui existe entre les buts de socialisation
généralement admis et les conditions de socialisation particulières
des filles au siècle passé. Au contraire des curriculum masculins,
ceux des femmes ne sont pas linéaires, mais pleins de contradic-



Bibliographie critique 541

tions, de ruptures et, au départ, non conçus en vue d'un objectif
professionnel.

L'exposé de Ruth-Ellen B. Joeres' à propos de "Conscientes
d'elles-mêmes - histoires" montre l'importance de la lecture de
biographies féminines pour les femmes du 19e siècle. Puisqu'elles
n'avaient pas accès à l'université, et que par ailleurs la recherche
historique patriarcale dominante ignorait totalement l'importance
de l'existence des femmes, les histoires de vie de femmes connues
et inconnues furent le seul média qui offrait aux femmes la possibilité

de se concevoir sujets et objets de l'histoire.

Un troisième chapitre, intitulé "De la muse à l'artiste" réunit
des contributions d'historiennes de l'art et de la littérature. Sigrid
Weigel évoque "Le triple caractère du travail d'écriture féminine"
au 19e siècle. Entre autres, elle mentionne les difficultés d'une
diffusion publique des écrits de femmes (Frauenpublizistik), soit
une scolarité insuffisante, un manque de qualifications professionnelles,

des pratiques discriminatoires dans l'édition, des restrictions
au niveau du droit de presse S. Weigel conclut que la production

littéraire des femmes s'étend entre l'effort d'émancipation, le
travail rémunéré et l'exigence d'artiste. Les écrivaines doivent
alors faire face à un dilemme insoluble : en tant que travail
rémunéré, c.à-.d. comme base stable de vie matérielle, la profession
d'écrivaine n'est possible qu'à l'intérieur de l'institution littéraire
patriarcale dominante et ainsi, la plupart du temps, l'exigence
d'émancipation ainsi que d'une littérature propre aux femmes reste
non réalisée.

D'autres travaux de recherche dans ce chapitre touchent au rôle
de la formation musicale des filles de la bourgeoisie au XIXe siècle,

de la relation du peintre (homme) à son modèle (femme).
Bref, les travaux concernant l'histoire de la pédagogie des femmes
présentés dans ce recueil contribuent à éclairer l'existence des
femmes en tant qu'écrivaines, artistes, institutrices, scientifiques et
politiciennes d'un point de vue biographique, littéraire, artistique,
sociologique, économique et historique. Ils contribuent à rendre
visibles des traces d'existence de femmes qui nous donnent des
repères pour notre propre construction d'identité.

Cet état des travaux en matière de recherches féministes
transdisciplinaires venant d'Allemagne est exemplaire des perspectives
qu'ouvre une recherche tenant compte de la différence des sexes.
11 est souhaitable qu'en Suisse également les chercheuses féministes
trouvent la base matérielle et institutionnelle pour articuler leur
propre relation au savoir.



542 Buchbesprechungen

Kritik der Alltagsreligion.
Ein Beitrag zu den Regulations- und Legitimationsproblemen des

Alltags
Wolf-Dietrich Bukow

Haag & Herchen Verlag, Frankfurt a.M., 1984.
Kartoniert, 512 Seiten. Preis SFr. 53.40.-.

Dr. Adalbert Saurma,
Schiitzenmattstrasse 63, CH - 4051 Basel

Im Rückblick auf die letzten zehn Jahre soziologischer
Geschäftigkeit könnte man in grober Vereinfachung den Eindruck
gewinnen, dass unser Fach umso rascher aus dem Horizont
gebildeter Heilserwartung breiter Schichten entschwand, je
deutlicher - dank Adorno und Habermas, Parsons und Luhmann -
eine geradezu theologisch systematische Gedankentiefe und ein
moralisch gewichtiger Anspruch zu Tage trat. So musste sich etwa
in unserem Land eine "Buchhandlung für Soziologie" einen neuen,
nicht-missionarischen Namen zulegen, da die nachrückende
Käufergeneration sonst dort ausschliesslich bornierte Literatur wie die
vorhergehende Generation in konfessionellen Buchhandlungen
vermutet hätte. Im gleichen Blick zurück jedoch erscheint auch
immer stärker eine gleichsam neue soziologische Frömmigkeit, die
nicht im rigoros theoriegeleiteten Durchblick, sondern in direkter
Betrachtung bisher vernachlässigter Alltagsphänomene höher oder
tiefer empfundene Einsichten zu erlangen hoffte. Auch eine ver-
alltäglichte Soziologie, wie sie sich die Betriebswissenschaft hält,
ist inzwischen auf den Wert einer wenn auch synthetischen,
unternehmenseigenen Trivialreligion in Form der "impliziten
Organisationskultur" gekommen.

Die im Winter 1980/81 abgeschlossene Habilitationsschrift (an
der Erziehungswissenschaftlichen Fakultät Köln) des Theologen
und promovierten Soziologen Bukow ist weitgehend von den
soeben flüchtig skizzierten Veränderungen in der humanwissenschaftlichen

Szenerie der letzten Jahre geprägt. Als Theologe noch
hat er ab 1972 von kritischem Elan getragene Artikel geschrieben,
die auch heute insofern lesenswert sind, als sie exemplarisch von
der Hoffnung zeugen, man könne Institutionen bekehren, indem
man ihnen von innen her ihre eigentümliche Verlogenheit auf den
scharfen Begriff bringe und unter die Nase halte. Stark beeinflusst
von der in Münster i.W. um W.D. Marsch engagiert betriebenen,
von Luckmann her wissenssoziologisch ausgerichteten
Religionssoziologie, hat Bukow als Soziologe an der Theologischen Fakultät



Bibliographie critique 543

Heidelberg während mehreren Jahren am DFG-Projekt "Theologie
und Sozialisationsforschung" gearbeitet und diesem Themenkreis
auch seine Dissertation gewidmet. In ihr wird bereits die für die
vorliegende Arbeit fundamentale Unterscheidung zwischen
institutionalisierten und alltagsweltlichen Formen der Religion vorgeführt,

wobei unter Religion in einem weiten und aufklärenden
Sinne ein aus unbegriffenen Verhältnissen führendes Wissen über
die Gesellschaft und ein diesem entsprechendes Handeln verstanden

wird. Reste alltagsweltlicher, religiöser Sozialisation halten
sich vor allem in der Familie, sehen sich aber bedrängt durch
andere alltagsweltliche Wissensformen und durch die Geringschätzung

seitens der ohnehin zunehmend unter ideologischer Konkurrenz

leidenden Kirchen. Diente in der damaligen Arbeit die
aufwendige und brillant dargestellte, soziologische Theorie einem
letztlich doch noch kirchenkritischen Zweck, so bildet in der
Habilschrift der ständige Vergleich der alltagsweltlichen Dimension

der Religion mit anderen, nichtreligiösen Alltagstheorien den
Rahmen für eine umfassende Kritik dessen, was man mit dem
Pathos der Frankfurter Schule zum Verblendungszusammenhang
fortgeschritten kapitalistischer Gesellschaften zählen kann: Die
Verhältnisse, sie sind doch so, dass nicht nur der kleine Mann für
die voreiligen Versöhnungen mit ihnen eben der Alltagsreligion
bedarf.

Die Analyse des alltäglichen Lebens geschieht stets im Lichte
von Interpretationsstützen, wie sie uns von den Grossen Geistern,
von Marx, Freud und Husserl, geliefert worden sind: Mit ihnen
können wir uns als Opfer oder als Bewältiger, als Veränderer und
Veränderbare oder als Beobachter verstehen, können wir
theoretische "Beweise" finden, unseren Alltag als ungereimt oder in
nur allzu sinnfälliger Art auf einen Reim gebracht zu sehen. Alle
drei sind auch immer wieder, in unterschiedlichem Mischungsverhältnis,

in anderen Werken zum vorliegenden Thema Bukows zu
finden, sei es bei Henri Lefebvre und Philippe Lucas ("La religion
de la vie quotidienne", 1981), bei Karel Kosik oder bei Peter
Berger/Thomas Luckmann. Bukows Arbeit ist allerdings eher am
Rande mit anderen Betrachtungsweisen beschäftigt; ein oft fast
allzu einfallsreicher Gedankenstrom, immer wieder kanalisiert
durch etappenweise Bestandesaufnahmen, Zusammenfassungen
und Querverweise, führt andere Literatur, stets nüchtern und eher
pragmatisch, zur seitlichen Absicherung mit sich. Da die
Grundintention eindeutig auf eine historische und politökonomische
Kritik unseres wohlständig-westlichen Alltagsdenkens deutet,
werden in einer für die erwähnte wissenstheoretisch ausgerichteten
Religionssoziologie - wie auch bei Habermas - typischen Weise
unter den phänomenologisch oder auch psychoanalytisch bestimmten

strukturellen Universalien des Alltäglichen diejenigen Akzente



544 Buchbesprechungen

ausgeblendet, die diese Intention verunsichern könnten: Eine
Handlung dient der Bewältigung eines bestimmten Themas, über
das man sich intersubjektiv verständigen kann oder sogar muss,
weil es eine bestimmte Aufgabe stellt, die in befriedigender Weise
gelöst werden kann, unter den möglicherweise dramatischen, aber
auszählbaren Umständen einer Situation usw. Also keine ständigen,

thematischen Metamorphosen, keine immer irgendwie vergebenen

Mühen und auch kein unaufhebbares Aufgeschmissensein
in vieldeutigen Situationen.Eher Mead, Piaget und vielleicht noch
Goffman, als Garfinkel oder Ricoeur oder gar Lacan.

Nun ist Bukows Werk von einem so ausdauernden Scharfsinn
getragen und viel zu reichhaltig, als dass diese elementaren, im
ersten von sieben Teilen getroffenen, theoretischen Grundannahmen

den Wert seiner weiteren Erörterungen wesentlich
beeinträchtigen könnten. Im diesem ersten Teil ("Zugang") also soll ein
gewisses Vorverständnis von Religion in dem bereits skizzierten
Sinne gefunden werden. "Religion soll als Beispiel für den
gesellschaftlichen Ueberbau in der Alltagswelt, am 'mikrosozialen Ort'
aufgesucht werden. Dem Gehalt nach scheint sie ubiquitär zu sein,
insofern als sie sich in Handlungspausen 'überdenkend' auf
Handlungsprobleme verschiedenster Art bezieht" (S.21). Der Autor wird
seine Untersuchung in Rekonstruktion der in der Logik alltäglichen

Handelns vorzufindenden "Abstufung zwischen unhinterfrag-
tem, einfach hingenommenem, in natürlicher Einstellung gewonnenem

Wissen und distanzierter, kontextbefragender, qualitativer
Deutung" (S.50) und insofern engagiert durchführen, als er die
"Alltagswelt der Praxis" (S.53) aufzuarbeiten trachtet. Im kurzen
zweiten Teil wird der "Weg zu einem Alltagskonzept" eingeschlagen,

wobei es vor allem um das Aufzeigen sowohl der eher bloss
reproduzierbaren oder vororientierenden Aspekte der Alltagswelt
wie auch derjenigen des kreativ inszenierten Alltagslebens geht:
Das Drama des Alltags als Nachvollzug eines Scripts oder als
Potential spannender Variation. "Die Alltagswelt wird vom
Gesellschaftsmitglied inszeniert, um gesellschaftliche Reproduktion
zu ermöglichen. Sie ist Ausdruck gesellschaftlicher Praxis, -
extrem formuliert ist sie Ausdruck des Stoffwechsels zwischen
innerer (Gesellschaftsmitglied) und äusserer Natur (Wirklichkeit)"
(S.60). Der dritte Teil ("Sedimentierte Alltagswelt, Niveaus des
Arrangements") und der vierte ("Realisierte Alltagswelt,
Handlungsorientierung und Handlung") nehmen diesen Doppelaspekt
wieder auf.

Ein wesentliches Stichwort der Bukowschen Kritik war noch in
Teil II gefallen: "In der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft
kann die Alltagswelt zum blossen Reflex, zum reinen Arrangement
verkommen" (S.66). In den anschliessenden Teilen entfaltet der



Bibliographie critique 545

Autor seine grosse Meisterschaft, diese glitschige Materie sorgfältig
in ihre Bestandteile, gleichsam ihre Filets und Gräten, zu

zerlegen. Es fällt einigermassen schwer, das reiche, begriffliche
Operationsbesteck hier in Kürze ohne Gewalt vorzuführen.
Herauspräpariert werden die klassen- und schichtspezifischen Relevanzsysteme,

die auf verschiedene, berufliche, private oder öffentliche
"Orte" segregiert bezogen werden müssen; die typisierenden
Beschreibungen alltagsweltlicher Objekte im Prozess der Identifizierung;

die Wichtigkeit von Normalität und Plausibilität in der
Definition von Situationen. In pointierter Zusammenfassung und in
Vorwegnahme späterer Resultate gesagt: "Die Alltagswelt im
weitesten Sinn ist demnach Reaktionsbildung, weder Konstruktion
noch Rekonstruktion, sondern letztlich bloss Anschlusskonstruktion,

Anhang der gültigen Produktionsweise" (S.81). Im Teil IV
geht es um die "Erzeugung von Alltagswirklichkeit im Handeln"
(S. 112), um die komplexen Regelformen (bestimmt durch die
Rahmung, die Produktionsweise etc.), bei deren Anwendung es zu
Ueberforderungen kommt, die durch sog. "Verfahren" zu bewältigen

versucht werden: Reziprozität der Perspektiven, Et Cetera-
Annahme, Normalform, Verständlichkeit, Richtigkeit, Wahrheit,
Wahrhaftigkeit. Ferner wird bei der Konstruktion einer Handlung
zwischen ihrer Konsistenz, Richtung und Dichte unterschieden -
alles Konzepte in lockerer Anlehnung an Ethnomethodologen,
Interaktionisten, Habermas oder Luhmann. Hier spielt Religion
noch keine Rolle, "weder innerhalb der normativen Oberfläche
noch innerhalb der Tiefenstruktur" (S.149).

Dies ändert sich in den beiden folgenden Teilen, in den
"Reaktionen auf problematisch gewordenes Alltagsleben" und
"Radikale Reaktionen durch Ausbruch aus dem Alltag" untersucht
und dargestellt werden. Die schon erwähnte, parallele Führung der
Argumentation in einem eher profanen und einem eher religiösen
Bereich des Alltagslebens wird hier in grosser Breite vorgetragen:
Ausgangspunkt ist wieder die Störung der Handlung durch die
herrschenden Verhältnisse, was zu Reparaturversuchen, zu reflexiven

Verfahren des In-Ordnung-Bringens nötigt. Wieder in kaum
tolerierbarer Kürze dargestellt: Es werden Formen praeverbalen,
verbalen und postverbalen In-Ordnung-Bringens in ihren nichtreligiösen

und religiösen Spielarten beschrieben und in knappen
Zusammenfassungen nach Typ, Themen, Praktiken, Materialien,
Leistungen sozusagen "alltagsweltwirtschaftlich" evaluiert, wobei
natürlich den Ritualen ein besonderes Gewicht zukommt. "An der
Alltagsreligion wird die Konstruktion der Verfahren (des In-Ord-
nung-Bringens) besonders plastisch. Hier werden (gestörte)
Handlungen kunstvoll mit Deutungen versorgt, tiefengeglättet " (S.297).
Ganz ähnlich geht Bukow in Teil VI bei den sog.
"Transformationsverfahren" vor, die "es dem Gesellschaftmitglied ermöglichen,



546 Buchbesprechungen

Anteile seines gesellschaftlichen Arrangements aus der Alltagswelt
auszuklammern und anderenorts auszuarbeiten" (S.376). Als
typisches Beispiel sei "das Verfahren der Enklavenbildung" (S.344)
erwähnt, was an die "sanctuaires" bei Lucas gemahnt.

Im Schlussteil kulminiert die Arbeit in einer sehr präzisen
Analyse der notwendigen Rolle, welche Magie und Mythos als
"Regulations- und Legitimationsmechanismen des Alltags" in unserer

durchaus nicht-naturvölkischen Gesellschaft spielen. Während
als mythisch ein Arrangement anzusehen wäre, über dessen
Bedingungen man sich keine Klarheit verschaffen kann, sind magische
Verfahren durch ihren absoluten Gegensatz zu "rekonstruktiv-kri-
tischen Formen der Problembewältigung" (S.440) gekennzeichnet:
"Die blosse Durchführung eines Verfahrens genügt schon" (S.400).
Unser Alltag wird als "kolonisiert" (Habermas) diagnostiziert; was
ihn anbetrifft, so "wird wird der für das Alltagshandeln erforderliche

Konsens nach wie vor ohne die Kirche durch die Alltagsreligion

und andere konventionelle (kulturelle), jedenfalls
vorinstitutionelle Prozesse geleistet" (S.449). Soweit die mit recht gewagten
Kürzungen arbeitende Zusammenfassung.

Ein besonderes Lob sei abschliessend den etwa 20, im Text
verstreuten, erläuternden Graphiken ausgesprochen, verzichten sie
doch weitgehend auf den üblichen Unsinn technoider Wortkästchen

und Pfeile zugunsten beschwingter, vieles nur andeutender
Darstellungen, die man trotz der erwähnten, etwas mechanistischen

Finalisierung und Amalgamierung verschiedener "Sanfter
Soziologien" geradezu ethnomethodologische Choreographien nennen

könnte. Auch sei hier noch gleich der einzige tadelnswerte
Punkt genannt: Das recht schiefe Verhältnis zwischen dem Preis
und der editorischen Qualität des Textes - ein mageres Register,
zu viele Tippfehler und eine minimalistische Ausstattung. Dass ein
so bedeutender Beitrag, der durchaus neben Lefebvre und Kosik
zu stellen ist, derart verschämt daherkommen muss, zeugt von
dem Rückfall der soziologischen Profession in vorinstitutionelle
Verhältnisse.


	Buchbesprechungen = Bibliographie critique

