
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 11 (1985)

Heft: 3

Artikel: "N'y aura-t-il que peu de gens qui soient sauves?" : Pour une sociologie
de la conversion revivaliste

Autor: Alexander, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol.,3 (1985) 551-580 551

"N'Y AURA-T-IL QUE PEU DE GENS QUI SOIENT
SAUVES ?"

Pour une sociologie de la conversion revivaliste

Daniel Alexander
49, Route d'Epeisses CH - 1237 Avully

Quelqu'un lui dit: "Seigneur, n'y aura-t-il que peu de
gens qui seront sauvés ?" Il leur dit alors: "efforcez-vous
d'entrer par la porte étroite, car beaucoup, je vous le dis,
chercheront à entrer et ne le pourront pas".

Luc 13, 23-24

1. Introduction

A l'origine de cet article, il y a la volonté d'explorer le
domaine particulier des rites de passage religieux; notre intention
initiale, dans le cadre des travaux de l'ASSOREL, était de
permettre une comparaison de la conversion avec la confirmation.

La sociologie de la conversion est un terrain en pleine révolution.

Des travaux de plus en plus nombreux, stimulés par l'intérêt
pour les nouveaux mouvements religieux sont publiés sur ce sujet
à l'heure actuelle (voir l'imposante bibliographie présentée en
marge de la synthèse de ces travaux par Snow & Machaleck
(1984). Or, dans cette littérature, nous avons été surpris de ne
trouver que très peu d'études touchant au problème du rite, malgré

l'intérêt que peut avoir pour les phénomènes actuels la réflexion

anthropologique. Il nous a semblé utile d'inscrire notre
réflexion dans ce vide scientifique.

Cependant, il nous est très vite apparu que l'articulation des
concepts de rite et de conversion impliquait la reprise de toute la
démarche de la sociologie de la conversion. Parler de rite, c'est
forcément se situer au niveau de faits collectifs. Et la plupart des
travaux manquent justement ce niveau d'analyse. Ils en restent le
plus souvent à une approche de la conversion comme expérience
personnelle, dont on peut appréhender les causes, les étapes ou les
conséquences sur l'univers symbolique ou sur les pratiques sociales
de celui qui l'a subi, mais ils sortent rarement d'une perspective



552 D. Alexander

psychologisante ou psychosociologisante. Les limites de ces
approches résident à notre sens dans leur point de départ: postuler la
"conversion" qui est entendue comme un changement radical de
vie, comme possédant une nature distincte de tout autre phénomène

social, et en faire la sociologie directement à partir de son
énoncé par celui qui y a passé et qui en est donc l'auteur au vrai
sens du terme. Nous ne contestons pas ici le bien-fondé de la
démarche consistant à partir de l'analyse réthorique des récits de
conversion comme matériau pouvant servir aux fins d'une sociologie

de la construction sociale de la réalité, ou d'une typologie des
expériences vécues comme l'envisage actuellement Thomas Luck-
mann, ou encore aux fins d'une sociologie de l'émergence du
religieux comme la suggère Bryan Taylor (1976, 16).

Mais si l'on veut traiter des phénomènes de conversion
religieuse, il nous paraît primordial de ne pas faire l'économie de
replacer ce domaine à l'intérieur des débats de la sociologie des
religions en général. C'est ce qui nous a décidé à reprendre la
lecture d'un classique comme Max Weber sur ce sujet précisément.
Nous croyons en effet que ce retour nous permet de mieux
comprendre le contexte théorique et méthodologique à l'intérieur
duquel le problème de la conversion peut être posé sur le plan
sociologique.

Si le thème de la conversion peut avoir quelque pertinence pour
la sociologie des religions nous croyons que c'est d'abord en raison
de sa signification profonde en tant que processus de transformation

intérieure et extérieure différentiel suivant les milieux
sociaux où il est vécu.

C'est ensuite au plan de la transformation des pratiques sociales
que la conversion peut engendrer (ou éventuellement) qu'on peut
lui attribuer. A ce sujet, il est essentiel que le sociologue ne tombe
pas dans le piège consistant à vouloir explorer une expérience
strictement individuelle, souvent indiscible, et qui échappera
toujours à la conceptualisation. Pour exister socialement, la conversion

doit renvoyer à des indicateurs empiriques sur lesquels la
sociologie puisse travailler sans ambiguïtés. Il faut prendre en
compte dans l'analyse au moins les 4 dimensions suivantes que
toute conversion met en jeu:

la nature de l'expérience du sacré (type de gestion du salut,
expérience brusque, intellectuelle ou émotionnelle, etc.)

le changement au niveau des conduites et des normes de
comportement

l'adhésion à un groupe (acquisition d'un statut de membre par
exemple)



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 553

la modification de l'univers cognitif, du nomos de référence,
entraînant une construction de soi différente.

Nous croyons fermement qu'il n'y a pas de sociologie de la
conversion indépendante de ces domaines d'application. Enfin, le
thème de la conversion est pertinent sociologiquement au plan de
son expression collective et de sa généralisation en tant que fait
social. Nous retrouvons ici le problème du rite. En postulant que
la conversion est un rite, nous présupposons qu'elle est un
phénomène doté d'une certaine invariabilité, au-delà de ses
manifestations individualisées, qu'elle est source de légitimité et de
régulation pour une communauté donnée, et enfin, qu'elle est un
acte cérémoniel à la fois collectif et individuel, pouvant comporter
une marge d'improvisation, doté d'une efficacité parce qu'il met
en jeu l'univers surnaturel (Cazeneuve, 1971, 12-13). L'approche
par les deux premiers angles sera évoquée à partir de Weber, dans
le paragraphe 3, l'approche par le troisième angle dans le
paragraphe 4 à partir de Van Gennep principalement.

2. Rite et conversion dans le cadre de la sociologie du revivalisme

Notre étude de la conversion revivaliste va nous aider à
préciser la perspective exposée. Sans faire ici la sociologie exhaustive
du revivalisme (qui malheureusement reste entièrement à faire),
nous voudrions commencer par attirer l'attention sur quelques-uns
des problèmes que pose son étude. D'abord, il n'existe pas de
définition du revivalisme qui fasse l'unanimité. Sous ce concept,
les historiens du protestantisme englobent des groupes, des traditions

et des expériences religieuses très diverses qui couvrent une
période historique immense, puisqu'elle commence avec le Grand
Réveil puritain américain de 1610 et s'achève avec les rassemblements

les plus caractérisés de pentecôtisme ou les campagnes
d'évangélisation de masse menées sur l'ensemble du globe par de
grands prédicateurs tels que Billy Graham ou Luis Palau à notre
époque.



554 D. Alexander

Le revivalisme s'articule autour d'au moins deux idées-forces:
le Réveil, c'est-à-dire la revitalisation 1 de l'expérience du salut
par la foi seule et le retour à Dieu et aux principes de vie qui
doivent l'accompagner au sein des communautés chrétiennes afin
qu'ils embrasent la collectivité tout entière, et Vévangélisation de
masse des non atteints. La tension entre Réveil et évangélisation
pure est encore accentuée par la diversité des formes que peut
prendre le revivalisme suivant:

les milieux sociaux dans lesquels il s'implante

le mode d'organisation

le support institutionnel et

le soutien logistique qu'il déploie (moyens de communication
utilisés par exemple).

Pour clarifier, nous allons dégager trois types idéaux de re-
vivalismes obtenus en croisant ces 4 variables.

Les Grands Réveils sont plutôt populaires, menés par des
leaders charismatiques qui se contentent de catalyser
l'expression d'un besoin de salut endogène. Typique à cet
égard le 1er Grand Réveil américain de Jonathan Edwards
(1730-1760) (Me Loughlin, 1978) ou le Réveil du Pays de
Galles de 1904-1906 (Bois, 1905), dont le jeune fils de
mineur Evan Roberts fut la figure de proue.
Les campagnes d'évangélisation plus formelles programmées à
l'avance, mettent en scène un évangéliste professionnel et
s'organisent d'entente avec diverses institutions ecclésiastiques;
on a remarqué qu'elles touchaient plutôt les classes moyennes
(Whitam, 1968; Me Loughlin, 1978). Ce type atteint sa pleine
maturité dans la deuxième moitié du XIXe siècle avec Dwight
L. Moody (1877-1899), Reuben Torrey (1856-1928), ou Billy
Graham (1918-) qui sont les évangélistes-vedettes les plus
connus des campagnes d'évangélisation (Me Loughlin, 1959).
Charles G. Finney (1792-1875), l'animateur du 2ème Grand
Réveil américain et du Réveil de 1858 en Angleterre marque
la transition entre le "Réveil" et la "Campagne".

L'anglais dispose de deux mots pour comprendre l'idée de réveil religieux: "Revival"
et "Awakening". William Me Loughlin (1978, 7-8) réserve le terme de Revival pour
désigner la définition strictement protestante de la pratique revivaliste, et le terme
Awakening pour parler des Grands mouvements de Réveil qui sont aussi des mouvements

de revitalisation (le mot est emprunté à l'anthropologue Antony F.C. Wallace,
"Revitalization movements", American Anthropology, 58 (1956), 264-81) culturelle et
sociale. Pour Me Loughlin, la conversion est un rite de passage normal dans la vie
d'un individu, comme le Réveil est un moyen d'adaptation nécessaire à la dynamique
de développement d'une nation.



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 555

Enfin, il faut parler des formes stabilisées voire sclérosées, de
Réveil: les groupes sectaires (certains dérivés du méthodisme,
comme les mouvements de sainteté), ou les instances permanentes

de conversion et de réforme des classes populaires
(Armée du Salut).

L'hypothèse sociologique qui régit notre approche peut
s'énoncer de la manière suivante: ce trois types-idéaux de reviva-
lisme sont reliés dialectiquement à la fois dans la synchronie (sur
le mode de la coexistence, de la collaboration ou de la
concurrence) et dans la diachronie (passage évolutif d'un type à
l'autre comme routinisation, revitalisation, sclérose ou résidu).

L'approche de la conversion revivaliste a presque automatiquement
la forme d'une conversion brusque au cours de laquelle le

croyant réalise, à l'instar de Wesley (dont le récit de la conversion
est paradigmatique, Léonard, 1964 III, 109), l'expérience sensible
de l'assurance de son salut. Comme l'a bien montré Mme Swarts
(1931a), le contenu doctrinal (la certitude de la justification par la
foi seule, sans le secours des oeuvres), la temporalité (une date,
une heure précise qui en asssure l'irréversibilité), et
l'expérimentation affective de la conversion sont concomitants.

La conversion revivaliste présente cette caractéristique d'être
thématisée préalablement 2 suivant un modèle reconnu par toutes
les instances du mouvement. La gestion de la conversion étant
assurée par toutes les composantes qui se réclament de la tradition
revivaliste, cela signifie aussi qu'aucun groupe ne peut contester à
d'autres la légitimité de ses conversions. Le passage du Réveil à la
secte, la récupération d'une campagne d'évangélisation au profit
d'une Eglise, ne mettront donc pas en cause l'identité acquise par
la première expérience de conversion. Le statut du converti est
donc reconnu indépendamment de l'insertion dans un groupe
religieux donné. Du coup, la conversion peut aussi être analysée

Pour le revivaliste, le terme de "conversion" désigne rien moins que la condition du
salut. Il justifie dogmatiquement la nécessité de cette expérience sur la base de sa
lecture littérale de différents passages bibliques amalgamés et qui aboutissent à la
formulation d'un dogme unique. Il comprend donc à la fois l'idée de repentance
(metanoia) de Math. 3,11; ou de Luc 15,17 (le fils prodigue "rentrant en lui-même"),
l'idée de "nouvelle naissance" (en fait litt, "naissance d'en haut" et de "re-naissance
présente dans le dialogue de Jésus avec Nicodème (Jn 3). Il se réfère aussi à la
conversion paradigmatiue de St Paul jeté par terre par la vision soudaine de Dieu sur le
chemin de Damas (Ac. 9, 1-19), qui change d'orientation de vie aussi radicalement
que sa conversion était brusque. La plupart des commentateurs ne parviennent à faire
concorder tous ces thèmes qu'au prix d'un découpage de la conversion en plusieurs
étapes. C'est sans aucun doute l'Armée du Salut qui est allée le plus loin dans la
description systématique du parcours du converti en le détaillant en 5 étapes au moins:
la "repentance", la "foi", le "pardon", la "régénaration" et l'"adoption". Voir aussi G.
Swarts (1931b, 49-51) pour le détail de "l'échelle du salut" proposée par W. Booth, le
fondateur de ce mouvement.



556 D. Alexander

comme rite de passage sans que cette conceptualisation la réduise à

un changement d'affiliation comme le craignent Snow & Macha-
leck (op.cit., 171). Son caractère de nécessité, d'obligation et
d'universalité tient au fait qu'elle doit être acceptée comme condition

de recevabilité du salut, attesté par la conformité à un modèle
d'expérience, légitimée et ritualisée. C'est d'ailleurs ce qui la
distingue à notre sens radicalement des autres types de "conversion"
dans d'autres groupes. Comme le montre bien Beckford (1978,
1975), la conversion n'étant pas sanctionnée doctrinalement comme
condition du salut, ni ritualisée socialement chez les Témoins de
Jéhovah, la reconnaissance du futur membre de la secte s'effectue
selon d'autres modalités (l'intériorisation lente de ses particularismes

cognitifs et l'acceptation progressive des schèmes
d'interprétation de la réalité propagés par le groupe). Mais alors, il est
regrettable que l'on continue de parler de "conversion" dans ce cas,
alors que les instances dirigeantes de ce mouvement découragent
explicitement leurs futurs membres à rejoindre le mouvement sur
la base d'une expérience de conversion brusque, affective ou d'un
coup de coeur, dont ils se méfient.

En résumé, l'intérêt de l'étude de la conversion revivaliste en
sociologie tient au fait qu'elle peut être approchée à trois niveaux
différents qui sont en interraction: au niveau d'une expérience
brusque de saisie du salut à un moment donné (suivant le
paradigme wesleyen), au niveau d'une quasi-cérémonie rituelle (les
manifestations de conversions collectives, qui renvoient à la fonction

de la conversion pour la collectivité), et au niveau enfin d'un
dogme qui lui assure sa nécessité, son universalité et sa légitimité
institutionnelle au sein des milieux qui s'y réfèrent.

3. Max Weber et la sociologie de la conversion revivaliste

A première vue, Max Weber ne dit pas grand'chose de la
conversion et encore moins de la conversion revivaliste, au point que
l'on peut se demander pourquoi faire un détour par son oeuvre.
Pourtant, en plus d'un endroit il parle de la conversion et il
consacre un paragraphe à un concept tout à fait central dans cette
problématique, celui de "renaissance" (Wiedergeburt) (1971, 542-



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 557

544). 3 Citons ce paragraphe par lequel il introduit son concept et
le définit sociologiquement:

L'espoir de salut a les conséquences les plus profondes
pour la conduite lorsque la rédemption elle-même prend
la forme d'un processus intérieur qui projette déjà son
ombre sur la vie d'ici-bas, ou celle d'un processus
entièrement intérieur en ce monde. Lorsque la rédemption
vaut comme une "sanctification", ou bien occasionne la
"sanctification", ou encore en est la condition préliminaire,

le processus de sanctification peut alors se présenter
soit comme un processus de purification graduelle,

soit comme une transformation soudaine de l'état d'esprit
(metanoia), c'est-à-dire comme une "renaissance"

La possession d'un charisme magique présuppose presque
toujours une "renaissance"

Dans les types les plus cohérents des "religions de salut",
[la renaissance] se transforme en une qualité de conviction
indispensable au salut religieux, qualité que l'individu
doit acquérir et qu'il est obligé de confirmer par sa
conduite (ibid., 544).

Sous ce concept, Weber tente de mettre en parallèle le processus
très ancien d'"acquisition d'une 'âme' nouvelle" et l'expérience
moderne de la conversion brusque dans le cadre d'une religion de
salut élaborée comme l'est le protestantisme par exemple; le fait
qu'il puisse désigner le point de départ obligé (la condition
préliminaire) de la sanctification renvoie clairement à la gestion
du salut méthodisante qui vise à atteindre la "sanctification plei-
nière", c'est-à-dire un état où le croyant est délivré de sa propension

au péché. Il est intéressant de voir que pour Weber ce type
d'expérience n'intéresse le sociologue que dans la mesure où il a
des conséquences sur le comportement pratique dans la vie (p.
543) et que l'acquisition du salut peut faire l'objet d'une confirmation

(par une probation éthique) qui seule garantira la renaissance

(p. 546).

Il faut encore souligner que la renaissance (régénération) est
intimement liée à l'acquisition d'un charisme puisqu'elle est le
pivot et la finalité de ce que Weber appelle L'éducation charismatique"

(1972, 677). La conversion peut donc être considérée

Nous nous heurtons avec ce concept à un problème de traduction intéressant à
signaler: les traducteurs français de Economie et Société l'ont rendu tour à tour,
suivant le contexte, par "renaissance", "régénaration", "réincarnation" et même
"résurrection". Cette précision (louable) peut, par endroit, masquer l'unité de la
pensée de Weber.



558 D. Alexander

comme l'acquisition d'une forme de charisme et à ce titre, sa
sociologie devrait donc logiquement être calquée sur celle du
charisme, à propos de laquelle Weber est beaucoup plus explicite;
ainsi, l'existence de l'expérience individuelle de conversion doit
être légitimée au travers d'un processus de reconnaissance sociale
(qui peut prendre la forme par exemple d'une sanction institutionnelle

du groupe des convertis). Cette reconnaissance est subordonnée

au fait que le converti apporte la preuve auprès de son
entourage qu'il est bien détenteur d'une âme nouvelle et ce, par des
actes qui correspondent à son nouveau statut.

Pour être tout à fait complet, signalons encore que Weber parle
expicitement de conversion losqu'il traite des différentes voies de
salut et de leur influence sur la conduite. La conversion relève ici
d'une méthode de salut spécifique: l'autoperfectionnement qu'il
oppose à la fois à la dévotion ritualiste et à l'accomplissement de
bonnes oeuvres. Ce qui caractérise la conversion sous cet angle,
c'est d'être un moyen éthique actif de garantir "la possession
durable de l'état charismatique" (1971, 550), c'est-à-dire le fait
d'être l'instrument de Dieu (dans le cas d'une religion comme le
christianisme ou des religions prophétiques en général). S'opposant
ici aux méthodes orgiastiques, qui produisaient des extases aiguës
mais de courte durée, et ne permettaient donc pas la possession
certaine et continue des biens de salut, la conversion entre dans le
cadre d'une sotériologie qui a su systématiser et rationnaliser ses
pratiques tendant "à éliminer la contradiction entre les deux habitus

religieux, l'un quotidien, l'autre exceptionnel" (ibid., 552). On
est très proche ici du modèle puritain de l'ascétisme dans le
monde qui, comme chacun le sait, représente pour Weber le type
de religion rationnelle le plus achevé. Là encore, on ne peut
qu'être frappé par la pertinence de l'approche de la conversion en
terme de charisme pour traiter de la tradition wesleyano-pen-
tecôtiste axée sur la fameuse expérience du baptême du Saint-Esprit

qui "confère une puissance pour les services auxquels Dieu
nous appelle", comme le souligne l'évangéliste R. Torrey au terme
de son manuel d'évangélisation. 4

Weber s'est-il intéressé spécifiquement aux conditions de la
conversion revivaliste On connaît la place qu'a eue pour lui
l'étude du protestantisme ascétique, du méthodisme en particulier.
Compte tenu du fait qu'il a vécu à une époque de grande activité
revivaliste et q'il était un observateur particulièrement attentif de
la situation religieuse dans le monde anglo-saxon, il paraît douteux

qu'il ne se soit pas intéressé de près aux manifestations de

4
Reuben A. Torrey Comment amener les âmes à Christ. Maison de la Bible, Genève

(1972), 108.



N'y aura-t-it que peu de gens sauvés 559

conversions revivalistes, ce d'autant plus que cette voie de salut a
eu une influence spécifique sur les conduites ascétiques et les
comportements éthiques. Or, dans la seule allusion explicite à un
groupement dominé par des pratiques revivalistes, à savoir
l'Armée du Salut, Weber fournit tout une argumentation très précise

sur la manière dont il faut analyser les mouvements conver-
tionnistes de Réveil et leur efficacité sur les comportements.
Citons Weber:

La propagande religieuse qui les [les couches inférieures
du prolérariat, ou "les couches prolétaroïdes de la petite
bourgeoisie déclinante ou souffrant d'indigence chronique
et menacée de prolétarisation"] touche, revêt une forme
magique ou bien, lorsque la magie proprement dite a été
extirpée, présente un caractère qui offre des Surrogats à
la distribution des faveurs magico-orgiaques; on en
trouve un exemple dans les orgies sotériologiques de type
méthodiste telles que l'Armée du Salut les organise. Sans
aucun doute, sur un pareil terrain, les éléments émotionnels

d'une éthique religieuse se développent plus facilement

que les éléments rationnels. En tout cas, ce n'est
jamais dans ces groupes sociaux qu'une religiosité éthique
trouve son premier sol nourricier (Weber, 1971, 507).

Dans ce passage, Weber dit au fond que dans la mesure où les
phénomènes de conversions collectives touchent les classes
inférieures, pas intellectualisées, ils relèvent de la magie et de
l'orgie, et, à ce titre, ne peuvent servir de terrain favorable à
l'éclosion d'un mode de vie ascétique tourné vers une éthique
rationnelle. Or cette observation, si on la généralise aux manifestations

les plus populaires, correspond bien à l'analyse qui peut en
être menée à partir des données actuelles; plus les pratiques
revivalistes s'enracinent dans la culture populaire, plus elles
apparaissent comme des manifestations désordonnées, imprévisibles et
foisonnantes. On pense ici bien évidemment aux descriptions du
Réveil du Pays de Galles d'H. Bois (1905). Mais reconnaissant que
les religions de salut transforment leur caractère en fonction des
besoins des couches sociales au sein desquelles elles s'implantent
(ibid.), notons que Weber n'exclut pas que le convertionisme
prenne un caractère plus ordonné, lorsqu'il est proposé aux classes
moyennes par exemple. Or, c'est bien dans ce sens qu'il faut
comprendre le côté plus organisé des campagnes d'évangélisation des
grands revivalistes, dont on sait qu'elles s'adressaient d'abord à des
classes semi-intellectualisées de la petite bourgeoisie urbaine,
comme le souligne Bois à propos des missions de R. Torrey qu'il
observe parallèlement au Réveil du Pays de Galles, et que Me
Loughlin (1978, 141) qualifie de "business revivalism".



560 D. Alexander

Mais si ces remarques sur l'Armée du Salut s'appliquent à
l'ensemble des rassemblements revivalistes, il faut en conclure que
les réunions d'appel ne sont pas de nature à procurer aux convertis
la certitude permanente de leur salut, encore moins à instaurer un
changement de comportement et une transformation des moeurs
solide et durable. Dans la mesure où la technique de salut reviva-
liste a pour but d'activer les comportements émotionnels, elle ne
peut avoir qu'une efficacité restreinte pour engendrer une ra-
tionnalisation éthique de la vie des convertis par des comportements

ascétiques intra-mondains. Cette constatation a de quoi nous
étonner lorsqu'on sait à quel point les adeptes de ces mouvements,
les salutistes en particulier, sont justement soumis à une discipline
stricte qui régente toutes leurs occupations, leur mission et leur
intervention dans le monde (Robertson, 1967, 70, 85 sq.). Par
ailleurs, la généralisation des comportements éthiques tranchés au
sein des groupes religieux méthodisants est parfaitement admise
par Weber lui-même. Y a-t-il sur ce point contradiction dans ses

propos

Il faut être attentif ici au fait que lorsque Weber pense à
l'Armée du Salut, il pense non à son personnel mais bien aux
foules qui se pressent lors de ses rassemblements prosélytes. Sa

position tranchée sur l'efficacité des réunions de réveil ou d'appel
se comprend si l'on n'oublie pas que ces rassemblements sont
exclusivement centrés autour de ce que Weber appelle la "distribution

charismatique de la grâce". Ecoutons une dernière fois
Weber s'expliquer sur ce point:

Toute distribution authentique de la grâce par une
personne - peu importe qu'elle soit légitimée par son
charisme ou par une institution - a pour effet d'affaiblir
les exigences éthiques de l'individu. La distribution de la
grâce soulage toujours l'individu qui a bseoin de rédemption,

elle allège donc pour lui le fardeau de sa faute et,
toutes choses égales d'ailleurs, lui épargne la nécessité de
développer une méthode personnelle de vie éthique (ibid.
571).

Si l'on suit le raisonnement de Weber jusqu'au bout, on est bien
obligé d'admettre que le succès exceptionnel des prédicateurs
revivalistes auprès des masses populaires ne peut s'expliquer sans
recours à leur distribution charismatique de la grâce. Si ces
rassemblements populaires sont en décalage par rapport au petit
nombre d'adeptes qui restent fidèles à ces mouvements une fois
que le feu du Réveil s'est éteint, c'est que ces derniers ne sont pas
soumis au même régime de dispensation des biens de salut. Il reste
donc à comprendre par quelles voies de passages et pourquoi
certains convertis de réveil parviennent à orienter leur expérience



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 561

vers un processus de sanctification et d'autoperfectionnement,
alors que la grande majorité se contente de consommer le salut par
la foi immédiate.

En résumé, trois constatations se dégagent de notre lecture de
Weber:

la conversion authentique est un mode de sanctification par
lequel le converti acquiert la certitude de son salut en même
temps que s'opère son autopurification. Elle n'est pas simplement

un moment d'illumination intense ou le point tournant
(turnabout) d'un changement personnel radical; elle est plutôt
l'issue par laquelle le converti peut devenir détenteur d'un
charisme qui lui fournit les moyens magiques de "changer de
vie", c'est-à-dire de "renaître".

La conversion doit faire l'objet d'une reconnaissance sociale
au terme d'un processus de probation éthique qui se traduit
par une rationnalisation des conduites dans la vie quotidienne.

Les classes défavorisées répondent plutôt par l'exaltation
magique d'éléments émotionnels aux appels à la conversion, alors
que parmi les représentants des classes privilégiées la
conversion résonne d'abord au niveau d'une éthique rationnelle et
systématique. Pour les premiers la conversion est un moyen de
posséder la grâce alors que pour les seconds, la conversion est
une méthode d'autoperfectionnement.

4, La conversion revivaliste est-elle un rite de passage

Il est évidemment beaucoup plus aisé de repérer un ordre
cérémoniel dans le déroulement de réunions d'appel que dans le
déroulement de réunions de réveil, ces dernières pouvant donner
lieu à des développements tout à fait extraordinaires. Les séances
de conversions collectives peuvent donner lieu à des comportements

qui débordent largement le cadre habituel des rassemblements

religieux. Aussi faut-il prendre garde de ne pas juger
l'ordre rituel à partir de critères de contenu, (le degré d'excitation
qui s'y exprime) mais, comme le souligne avec raison F. Whitam,
au degré de conformité des conduites à un modèle préétabli ainsi



562 D. Alexander

qu'à leur prédictibilité (1968, 116). Et là-dessus, les observations
s'accordent pour reconnaître que la plupart des réunions reviva-
listes se déroulent suivant un ordre rôdé et prédéterminé depuis
longemps par l'expérience de générations de prédicateurs appelant
à la conversion.

Sommairement la cellule de base de ces réunions est la suivante.
Après un temps variable au cours duquel les acolytes de l'évangé-
liste "chauffent la salle", par la musique et le chant, apparaît la
vedette de la soirée à qui revient le soin de présenter le message
de la façon la plus vivante possible, s'acharnant, comme le
conseillait déjà Finney (1951, 196-197), à "faire sentir au pécheur sa
culpabilité et l'obligation pressante, immédiate de se repentir".
Puis il procède à l'appel proprement dit; dans une atmosphère
solennelle, il demande de façon de plus en plus pressante à tous
ceux qui veulent faire profession de se convertir (d'accepter
Jésus-Christ comme leur Sauveur), de le manifester publiquement
en se levant de leur siège et en se rendant au-devant de la scène
accompagnés de "conseillers" qui, en les précédant, entraînent le
mouvement. Après une prière et une confession collective assez
brève, les appelés passent dans un lieu séparé (ou sur les premiers
rangs, tandis que le public se retire), pour qu'un conseiller
s'occupe d'eux individuellement, leur faisant remplir et signer une
carte portant leurs coordonnées et attestant l'engagement pris.
Après quoi, le nom des convertis est communiqué au pasteur de
leurs Eglises respectives, pour autant que celles-ci soient agréées
par le comité d'organisation de la campagne.

Avec quelques variantes en plus (la mise à l'épreuve de la
réunion, c'est-à-dire l'obligation à tous ceux qui sont déjà convertis
de lever la main, ou le "travail d'enquête" (inquiry) qui consiste à
faire passer les préposés dans les rangs pour persuader les indécis
à faire le pas),ce schéma est à peu près universel. Il semble bien
satisfaire aux règles du schéma rituel classique que Van Gennep a
utilisé pour présenter les séquences cérémonielles communes à tous
les rites de passage (1909, 13 sq).

Rappelons que pour lui, les rites de passage sont ceux qui ont
la propriété morphologique de se décomposer en trois phases: les
rites (préliminaires) de séparation, les rites (liminaires) de marge
et les rites (postliminaires) d'agrégation.

La présence de comportements extraordinaires comme le parler en langues,
l'exaltation ou le don de guérison n'est pas en soi indicateur de Réveil spontané; la
tradition pentecôtiste qui cultive ces pratiques est précisément un effort de les
domestiquer rituellement. Sur le pentecôtisme, on consultera Robert M. Anderson,
Vision of the Desinherited, O.U.P., New York, London (1979).



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 563

Si l'on suit le parcours par lequel passe un converti lors d'une
réunion revivaliste, on s'aperçoit qu'il se divise bien en une sorte
de structure rituelle ternaire: poussé à s'avancer pour manifester
publiquement son repentir, le futur converti témoigne sa volonté
de se séparer de son état antérieur en se détachant concrètement
de son réseau habituel de relations (avec lequel il est venu ou non
à la réunion). Après quoi, il est absorbé dans un lieu invisible au
public où, en tête-à-tête avec un conseiller, la décision du salut
est réaffirmée et où on lui révèle quels sont les premiers "secrets
de la vie chrétienne authentique"; on lui remet alors des écrits
sur les bases doctrinales sur lesquelles s'appuieront ses premiers
pas dans la foi. Enfin, il est rendu à sa communauté, mais muni
de sa nouvelle identité, ou, s'il n'avait aucune attache religieuse
jusque là, tout est fait pour qu'il soit intégré et accueilli dans une
Eglise où il pourra consolider sa conversion et assurer l'irréversibilité

de sa décision.

On doit cependant se demander si le tableau que nous venons
de présenter, sous une forme quelque peu idéal-typique d'ailleurs,
mérite bien l'appellation de cérémonie rituelle. En effet, malgré sa
généralité dans la tradition revivaliste, l'expérience que nous
venons de décrire n'a pas et ne se veut pas avoir un caractère
normatif. La réponse à l'appel doit rester, en principe, un acte tout à
fait volontaire qui n'est l'objet d'aucune contrainte, ni de la part
des organisateurs des campagnes revivalistes, ni de la part des
Eglises co-organisatarices qui, pourtant, incitent fortement leurs
membres à y prendre part, ne serait-ce qu'en assurant leur transport

en commun sur le lieu de la "croisade", par exemple.

Si plusieurs auteurs maintiennent qu'il s'agit là d'une participation
de type rituel, c'est avant tout parce qu'ils démontrent que la

crédibilité de la réunion repose bien plus sur l'assistance qui, à
une écrasante majorité, est composée de "déjà" convertis, que sur
la petite fraction qui entend l'appel pour la première fois. Ainsi
donc, la réunion remplit une fonction manifeste: amener au salut
la frange de ceux qui n'ont pas encore été évangélisés et autour
desquels l'essentiel de la réunion est apparemment construit, et
une fonction latente: réaffirmer aux déjà convertis présents qu'ils
appartiennent à un univers séparé, qui a ses règles et ses devoirs
d'engagement, en jouant devant eux la répétition de cette agrégation

fondatrice qu'il revivent par procuration. Bourdieu (1982, 58)
souligne à juste titre que, sous couvert de favoriser la transgression

de la séparation entre ceux qui l'ont subi et ceux qui ne l'ont

0
Les titres de paragraphes des brochures remises à cette occasion sont évocateurs:

"Que faut-il que je fasse pour être sauvé ?"; "Comment je sais que je suis sauvé";
"Quelques avertisements pour progresser dans la vie chrétienne", etc..



564 D. Alexander

pas encore subi (ici, par la mise à disposition immédiate du salut)
la fonction sociale du rite de passage est en fait de naturaliser
durablement la différence entre ceux que le rite concerne et ceux
qu'il ne concerne pas (qui, en l'occurrence se trouvent hors de la
salle de réunion).

Cette fonction commémorative fait du rite de conversion un
rite d'intensification (Wimberley et al., 1975, 163); on voit
comment, à travers ce déplacement, la mise à disposition de la grâce
initiale se transforme en réaffirmation des fondements éthiques de
la communauté de salut. L'élargissement du concept de conversion
à la "redédication", et à l'acquisition de l'assurance du salut sous le
vocable de "décision pour Christ" auquel tend le revivalisme
postérieur de Billy Graham notamment, s'inscrit dans cette
problématique. Zetterberg (1952, 163) soulignait déjà judicieusement que
la logique évolutive du revivalisme amenait les enfants des
convertis à imiter leurs parents en y mettant un contenu différent; là
où la première génération de convertis avait passé par un brusque
changement de rôle, la seconde génération, élevée dans le respect
de ce nouveau rôle, ne peut que voir dans le rituel de conversion
une identification renforcée aux valeurs dans lesquelles elle a été
socialisée.

La primauté de la fonction de confirmation du rituel revivaliste
est encore renforcé lorsqu'on découvre que, dans les campagnes
d'évangélisation de B. Graham aux Etats-Unis, les convertis qui
s'avancent sont massivement de jeunes adolescents qui ont subi
une éducation religieuse complète. Comme le remarque encore
Winberley (op. cit. 167), l'observation des candidats à la conversion

lors d'une réunion d'appel révèle qu'ils se préparent à

s'avancer pour affirmer leur "décision pour Christ" bien avant que
l'évangéliste ne les sollicite. A la limite, ici, le rituel de conversion
se résout en un rite de confirmation.

Assurément efficace comme rite d'institution ecclésial, cette
banalisation (le mot est de Wimberley et al.) de la conversion est
facilitée par la saturation de l'usage des médias et des moyens de
communication de masse auquel s'adonne le revivalisme postérieur.
Nous sommes loin ici du foisonnement propre aux manifestations
initiales de Réveil (faut-il dire initiales, n'est-ce pas, comme le
dénonce justement François-André Isambert (1982, 129 sq.)
mythifier l'exubérance créative du chaos primitif foisonnement
sans doute désordonné, mais propre à favoriser, par la libre
circulation de la parole prophétique et l'exercice des charismes
débordant les contraintes institutionnelles, la correspondance entre
l'expérience vécue de la grâce et sa sublimation dans
l'effervescence collective.



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 565

La place manque ici pour décrire une scène typique de Réveil.
Contentons-nous de remarquer que si, dans le cas des conversions-
confirmations dont nous avons parlé, on a affaire à la soumission
institutionnelle des jeunes à l'ordre des adultes par intégration
rituelle, dans le cas du Réveil du Pays de Galles par exemple, on
assiste au renouvellement de toute la texture socio-religieuse d'une
collectivité grâce à la pratique des charismes revivalistes par les
jeunes au sein-même des Eglises. Sans doute sommes-nous en
train de comparer deux formes extrêmes de revivalisme qui, de
surcroît, ne datent pas de la même époque, ce qui a son importance

du point de vue de la ritualité sociale. Toujours est-il que ce
rapprochement met bien en jeu les problèmes inhérents à la ritua-
lisation de la conversion revivaliste. A un bout de la chaîne la
ritualisation est impossible, et il vaudrait mieux parler dans ce cas
d'une violation de l'ordre traditionnel par l'irruption de la grâce
charismatique. A noter que l'absence de rite d'institution proprement

religieux consacrant la séparation entre les chrétiens et le
monde extérieur qui prévaut lors du Réveil favorise aussi son
efficacité sociale; le Réveil entraîne des conversions qui
ressemblent à de véritables réintégrations à l'ordre social (Rogues
de Fursac, 1907). A l'autre bout de la chaîne, la conversion se
dilue totalement dans le rituel: si elle demeure un rite de
socialisation parmi d'autres, elle a perdu toute capacité de
mobilisation charismatique propre à transformer les comportements ou
à fonder l'agrégation à une communauté de sanctification.

La conversion comme rite de passage existe en un point médian
situé entre ces deux pôles; on peut se demander si toute ritualisation

n'est pas, comme le suggère l'oeuvre de René Girard,
analysée par Jean Greisch (1970, 104 sq.) une tentative qui a pour but
d'introduire la différenciation, et donc l'ordre, là où le désordre a
été préalablement suractivé. Dans cette optique, on peut se
demander si l'institutionnalisation de la conversion comme rite de
passage ne constitue pas le moyen de clarifier une situation de
réveil qui constitue aussi un moment dominé par l'indifférenciation

insupportable pour les instances de gestion du sacré si elle se

prolonge. Durant les périodes de réveil en effet, on assiste à l'abolition

des distinctions interecclésiastiques habituelles, à
l'effacement des hiérarchies et des charismes de fonction, voire
même à l'abolition de la coupure entre le sacré et le profane,
puisqu'il ne s'arrête pas à la porte des Eglises, mais pénètre jusque
dans les débits de boissons; le réveil ne peut être que supra-

7 Il faut signaler que la conduite - on devrait plutôt dire l'animation - du Réveil du
Pays de Galles est presque exclusivement entre les mains de jeunes prédicateurs qui
ont moins de 30 ans, souvent aucun bagage théologique. Ils sont accompagnés par des
"demoiselles du Réveil" qui chantent et prient, plus jeunes encore (Cf. Bois, op. cit.).



566 D. Alexander

dénominationnel et les pasteurs n'y jouent qu'un rôle subalterne.
La gestion des conversions comme rite de passage permet de
contrôler une situation qui pourrait s'avérer particulièrement
périlleuse. Toutefois, dans la mesure où les Eglises n'offrent pas
de voies de salut aptes à conforter les convertis et les orienter vers
une sanctification complète, il peut se former, à ce stade, des
communautés sectaires qui vont drainer les nouveaux convertis en
empêchant que leur charisme ne se routinise totalement au sein de
l'Eglise dominante. C'est précisément sur un cas de ce type que
nous allons travailler maintenant pour vérifier l'approche des
phénomènes de conversion défendue jusqu'ici.

5. Les données

C'est dans le cadre d'un travail de thèse de sociologie historique
sur la genèse et le développement de l'Alliance Biblique 8

en
Suisse romande (1912-1926) que nous avons été amené à effectuer,
au cours de l'été 1984, 25 entretiens non directifs 9

auprès de
témoins de cette période, choisis parce qu'ils s'étaient affiliés à ce
mouvement revivaliste au cours de ces années. Au départ, notre
enquête n'avait donc pas pour but de recueillir les récits de
conversion de ces personnes, mais des souvenirs et des informations
sur l'ensemble de la période et du groupe étudiés. Cependant, très
rapidement, nous avons été amené à reconnaître que la conversion

g
L'Alliance Biblique a été fondée par un évangéliste écossais, H.E. Alexander (1884-

1952) qui est un disciple de Reuben. A. Torrey (cf. Séguy, 1956, 172-173). A l'âge de
20 ans, Alexander s'installe à Genève et peu à peu se fait connaître dans toute la
Suisse romande et dans la France voisine où la plupart des Eglises protestantes
l'invitent comme prédicateur revivaliste. Entre 1912 et 1916, un véritable Réveil
gagne la Suisse romande, spécialement le Jura. Alexander s'y illustre comme l'un des
évangélistes les plus populaire. Mais en 1916, suite à la publication d'un violent
opuscule contre "la Nouvelle Théologie", Alexander s'aliène la sympathie de tout le
corps pastoral romand. Son mouvement, dont l'organe est Le Témoin, qui existait
depuis 1914, va évoluer de manière autonome. En 1919, Alexander fonde au Ried sur
Bienne l'une des premières Ecoles Bibliques de langue française. En 1925, à la suite
d'un procès qui lui est intenté dans le but de mettre fin à ses activités en l'expulsant
de Suisse, Alexander réaménage son mouvement sur d'autres bases à partir de 1928;
son orientation missionnaire s'affirme, et une nouvelle Ecole Biblique est construite à
Cologny sur Genève. L'Alliance Biblique change alors de nom et s'appelle l'Action
Biblique, nom sous lequel cette communauté existe encore aujourd'hui. En tant
qu'organisation d'Eglises, l'Action Biblique compte environ 2000 à 3000 membres,
dont la plupart résident en Suisse, en France, en Italie et au Brésil (Voir H.E. et J.
Alexander, Contre vents et marées, La Maison de la Bible, Genève (1983).
9

Le déroulement de ces entretiens a passablement varié d'une personne à l'autre;
certains ont duré jusqu'à 5, voire 7 heures consécutives; d'autres n'ont pu se
prolonger au-delà d'une heure. Certains ont été enregistrés, d'autres non, faute de
l'accord de la personne. Une bonne partie d'entre eux s'est faite en présence du
conjoint. Plusieurs interviews ont été menées en séances successives.



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 567

constituait le point de départ de la trame des témoignages
historiques et que la plupart des informations s'ordonnaient plus facilement

en fonction du récit de conversion; nous nous sommes décidé
alors à nous en servir comme entrée en matière de l'interview.

Par la force des choses, toutes les personnes interviewées
avaient plus de 75 ans au moment de l'interview et s'étaient toutes
affiliées au mouvement de l'Alliance Biblique avant l'âge de 25
ans. Il faut encore signaler que le choix de ces personnes s'est
imposé de lui-même; en effet, à une ou deux exceptions près, nous
avons pu contacter la quasi totalité des personnes répondant aux
critères ci-dessus, vivant actuellement en Suisse ou en France, en
état de subir cette interview. Il s'agit de 13 femmes et 11 hommes.
Nous avons également jugé utile de confronter cette information à

quelques documents d'archives que nous avons pu recueillir sur le
sujet.

On peut se demander si des témoins d'une réalité aussi éloignée
dans le temps constituent des sources d'information crédibles
scientifiquement. Leur mémoire est-elle encore fiable à plus de 50
ans de distance En fait, ces questions sont mal posées. Comme
les sociologues qui pratiquent le récit de vie nous l'enseignent,
l'acte narratif, consistant à se raconter, est un acte illocutoire ce
qui signifie, dans la terminologie austinienne, qu'il s'agit moins
pour son auteur de retrouver le passé que de le faire exister à

nouveau comme affirmation de son identité (Abastad, 1983, 9). La
parole est donc un acte qui engage celui qui parle au moment du
récit. Dès lors, les omissions, les ruptures, les libertés face à la
chronologie, les trous de mémoires, sont autant d'indices d'un
travail de la mémoire, qui opère par sélection et qui sert à orienter
le sens d'une vie dans une direction qui est aussi source de crédibilité

pour soi et donc pour l'interlocuteur.
Ces remarques valent tout particulièrement pour un récit de

conversion; de par sa nature, celui-ci se structure à partir d'un
avant et d'un après. Le récit fait donc automatiquement de
l'entre-deux un événement qui éclaire le passé et détermine
l'avenir. Il est la preuve de l'intervention tangible du divin
(Billette, 1976, 50). Toute la vie du converti s'ordonne à partir de
cette expérience fondatrice. La raconter, c'est légitimer une décision

qui a conditionné toute sa vie comme membre de l'Alliance
Biblique. Le récit de cette expérience est donc un principe
d'organisation du discours. Laissons donc parler et écoutons l'histoire



568 D. Alexander

6. Quelques résultats

6.1. La nécessité de la conversion

Lorsqu'on est confronté à ces 25 récits, il est frappant de constater

que la presque totalité des interviewés font remonter leur
conversion à un instant précis de leur jeunesse comme si, pour
être validé et irréversible, le converti avait besoin de pouvoir
référer son salut à un événement de son histoire qui détermine un
avant et un après. Pourtant, à y regarder de plus près, on s'aperçoit

que fort peu de ces conversions ressemblent au modèle
wesleyen d'une expérience dramatique, accompagnée de manifestations

sensibles ou de transports violents. Typiques à cet égard,
les récits de conversions d'enfance 10 qui, contrairement à ce
qu'on imagine, ne sont pas seulement le fait de personnes élevées
dans des familles déjà revivalistes.

"Un soir, je devais avoir 9 ans, suite à une réunion où
était allée ma mère (j'étais trop petit pour y être allé), je
me souviens avoir dit à mère qui commentait l'appel:

"On n'est pas prêt si le Seigneur Jésus revient". Alors
notre mère nous (moi et mon frère) a expliqué. C'était ça
notre conviction de péché. Après, il a fallu reconfirmer,
mais ça a tenu quand même".

(D3, H., né en 1905 [orphelin de père, milieu aisé
neuchâtelois au moment présumé de la conversion :

1914].)

"Mes parents, qui étaient de l'Eglise libre, étaient très
moraux mais inconvertis. Mon premier souvenir spirituel
remonte à l'âge de 5 ou 6 ans. Invité par une demoiselle,
je fréquentais des réunions d'enfants avec une monitrice
dans le cadre de la chapelle. Un dimanche après-midi, la
responsable parle avec beaucoup de simplicité (ça, j'aime
beaucoup y repenser) du texte des robes blanches lavées
dans le sang de l'Agneau, tiré de l'Apocalypse. Elle nous
a très simplement expliqué: "Notre maman nous met une
jolie robe blanche, on fait une tache; très gentiment
maman l'enlève". Puis, elle a fait l'application spirituelle. Je
savais déjà que le péché, c'était la tache. Le soir, j'étais
en larmes dans mon lit. J'ai dit à ma maman: "J'aimerais

Il peut être intéressant de signaler l'âge des interviewés au moment de leur
conversion [toutes les informations se rapportant à l'époque de la conversion figurant au
bas des témoignages seront insérées entre crochets]; 4 personnes avaient moins de 10
ans, 8 personnes entre 12 et 17 ans, 6 au-dessus de 18 ans. Les autres personnes n'ont
pas passé par une conversion instantanée.



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 569

demander pardon". Comme ma mère n'était pas convertie,
elle n'a pas su m'expliquer, mais on a prié, et il s'est
passé quelque chose dans mon coeur à partir de ce
moment-là".

(J1 F 1902 [père facteur à Lausanne, 1908]).

Il ne nous appartient pas de juger ce qui, dans ces récits, est de
l'ordre du remaniement postérieur. Mais il faut bien voir un
décalage formidable entre l'événement lui-même et le sens qu'il faut
lui imputer pour être doctrinalement acceptable. La pression du
modèle de conversion brusque en impose la reconstruction. Seules
3 personnes sur les 19 qui ont été élevées en contact avec le re-
vivalisme osent avouer ne pas pouvoir dire quand s'est faite leur
conversion, tout en reconnaissant à quel point la pression de la
conformité au modèle est fortement ressentie, comme l'illustre ce
témoignage:

"Toute jeune je désirais me convertir, mais je ne savais
pas comment. Sur le chemin de l'école j'en discutais avec
mon frère:

- "Je ne suis pas encore convertie."

- "Moi non plus."

- "On a encore le temps."

Pendant mon instruction religieuse, je buvais les paroles
du pasteur. Je désirais tellement qu'il parle de la conversion,

mais il n'en a pas parlé et les 6 semaines ont passé.
Et mon désir est toujours là.

Q.-: "Alors quand vous êtes-vous convertie ?"

R.-: "Je ne sais pas exactement. Ca n'a pas été précis.
Mon désir était de suivre le Seigneur et de faire sa
volonté. C'est entré insensiblement".

(G3 F 1897 [milieu défavorisé, père facteur à la Chaux-
de-Fonds]).

La conversion fait donc l'objet d'une obligation quasi rituelle,
qui l'assimile presque à un antiévénement. Un interviewé raconte
ainsi la conversion de son frère (devenu, tout comme lui, missionnaire)

dans les termes suivants:

"Mon frère qui possédait un salon de coiffure avait
acheté (ou loué) un jardin. Un jour qu'il y travaillait, je
le vois s'arrêter et penser: "Suis-je converti ou non Et
bien, ce sera aujourd'hui !" Alors, il a posé ses outils sur



570 D. Alexander

place, a pris son Nouveau Testament, et là, il s'est
converti".

(Fl H 1902 [père artisan à Neuchâtel]).

Pour la majorité des représentants de notre échantillon, la
conversion est une expérience personnelle qu'ils paraissent seuls à

pouvoir authentifier. Pourtant, la quasi totalité d'entre eux disent
avoir été exposés à ce moment-là à des réunions de réveil ou
d'appel. Inversément, les 8 seuls cas de conversion dont l'origine
est attribuée à un rite d'appel, tel que nous l'avons décrit,
correspondent aussi aux personnes dont le milieu familial a le moins
subi l'imprégnation du revivalisem et de ses normes.

On ne peut s'empêcher de penser à la fonction d'attestation et
d'intensification qu'ont ces réunions, aussi fréquentes que
fréquentées à l'époque, pour les communautés revivalistes et pour
leurs membres.

6.2. Du Réveil à la secte: l'évolution historique du revivalisme et la
conversion

L'expérience de la conversion fonctionne-t-elle comme un rite
invariant ou, au contraire, son orientation est-elle tributaire du
contexte historique et ecclésiastique dans lequel elle a lieu Dans
quelle mesure l'évolution d'Alliance Biblique et de son idéologie se
reflète-t-elle dans ces récits En d'autres termes, il s'agit de
mettrre en rapport le contenu de l'expérience relatée avec la
conjoncture existante à la date à laquelle le converti fait remonter son
expérience. Comme on pouvait s'y attendre, l'influence du
contexte apparaît prédominante à deux niveaux au moins: au niveau
de ses causes extérieures et de ses motivations, au niveau de son
sens et de sa finalité institutionnelle ensuite.

Il est par exemple tout à fait frappant que les trois seules
conversions qui font intervenir un motif eschatologique (cf. D3), ont
lieu en 1914. A noter que le dépouillement de la presse religieuse
revivaliste de cette année-là révèle bien une plus grande occurrence

du thème de la fin des temps et du retour du Messie. C'est
d'ailleurs en l'exploitant que le fondateur de l'Alliance Biblique
parviendra, au cours des mois qui suivent la déclaration de la
première guerre mondiale, à diriger les réunions les plus
imposantes de sa carrière.

Plus généralement, le réveil embrase la Suisse romande au cours
des années 1913-1916, un peu comme si la situation de tension et
l'incertitude de la conjoncture étaient une incitation à rechercher
le salut, non à travers l'application d'une éthique individuelle sys-



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 571

tématique, mais en s'accrochant à une dispensation spéciale, ponctuelle

de la grâce, tandis que la fin des temps pointe à l'horizon.
Pas étonnant que dans ce contexte, comme le relève un témoin, il
soit plus facile de se lever que de rester assis aux réunions d'appel
(E2).

A partir de l'année 1917, l'Alliance Biblique se sectarise. Le
contexte de conversion se modifie radicalement. On peut remarquer

que tous les récits de conversions antérieures semblent mettre
essentiellement l'accent sur le motif culpabilité-grâce. Les conversions

se font donc en masse. Un témoignage nous apprend que lors
des réunions d'appel,

"A ce moment-là, il [le fondateur de l'Alliance Biblique]
demandait à ceux qui s'étaient levés de rester après. Il les
exhortait et leur distribuait la brochure rouge et on y
mettait son nom. Mais il n'y avait pas de prière
individuelle, pas de "Workers" [conseillers]. Rien n'était
organisé."

(Cl F 1897).

C'est au moment où l'Alliance Biblique se sépare complètement
de toutes les Eglises et communautés qu'elle va pouvoir organiser
son évangélisation; sous son égide, on peut remarquer que le rite
d'appel se formalise. Le nouveau converti est placé alors dans un
rapport polémique avec son Eglise et son pasteur qui pèse sur le
motif de sa conversion. La vérification du salut dépend de plus en
plus d'un changement d'affiliation qui le visibilise:

"A ce moment-là, je faisais partie de l'Eglise Nationale.
Comme mon pasteur, j'étais réfractaire aux 'videurs
d'Eglises'. Quand j'allais écouter M. A. [le fondateur de
l'Alliance Biblique], j'y allais justement pour attaquer ses
adeptes et pour les convaincre que c'était une secte. Il
parle de la nouvelle naissance. Or, j'avais lu Spurgeon
(revivaliste anglais de la fin du siècle passé), Finney et
Wesley. Pourtant, quand je prenais la parole, c'était du
plagiat, car ce n'était pas moi qui avais trouvé ça. J'ai
réalisé que je n'étais pas converti. A. a fait un appel: "Si
quelqu'un veut recevoir le Seigneur comme son Sauveur
personnel, et si quelqu'un lutte, qu'il a de la peine à se
lever pour Christ, qu'il lève la main". A ce moment-là,
l'Alliance Biblique était dans l'opprobre. Ce soir-là, il n'y
eut que deux personnes. Beaucoup s'étaient convertis aux
réunions de A. auparavant, mais n'avaient pas entendu
l'appel: "Sortez du milieu de mon peuple".



572 D. Alexander

Le Seigneur m'a saisi ce soir-là. A l'issue de la réunion,
j'allais vers lui pour lui dire que j'étais membre de
l'Eglise réformée et que j'étais très heureux de retourner
dans mon Eglise pour y être le sel de la terre. Et lui s'est
contenté de me dire:
- "Jeune homme, l'esprit de Dieu vous conduira".
J'avais formé un orchestre dans la perspective d'un concert

pour le Lien national (association de l'Eglise
Nationale Protestante). Quinze jour après, j'ai donné ma
démission".
(E2 H 1898 [il est comptable au Val-de-Ruz (NE) au
moment de sa conversion en 1919]).

Ce témoignage montre comment la rupture avec l'Eglise
authentifie la conversion. Il souligne aussi et à son propre insu, que
l'acceptation de la grâce, dont il est douteux que cet homme n'ait
pas préalablement fait l'expérience compte tenu de sa culture re-
vivaliste, n'est plus le motif principal de la conversion. A l'instar
de celle-ci, bon nombre de conversions postérieures à 1918
apparaissent plus difficiles: leur récit révèle un vocabulaire de plus en
plus militant, axé sur la lutte et le combat.

De leur côté, les Eglises réagissent au "videur d'Eglise" qui a
provoqué l'hémorragie de leurs membres les plus zélés vers les
milieux réveillés, en tentant de persuader que le message reviva-
liste a toujours fait partie de leur enseignement. En réponse à

l'annonce de sa conversion à son pasteur, le converti se voit
répondre "mais il y a longtemps que tu es converti, mais tu ne le
savais pas". Ainsi, la conversion revivaliste devient l'enjeu d'une
concurrence qui va lui imposer un déplacement d'accentuation. De
plus en plus fréquemment, c'est le motif de l'assurance du salut
qui sera mis en valeur.

On voit comment le groupe s'institutionnalise par la vérification
du fondement de l'allégeance de ses membres. La notion d'assurance

du salut permet au groupe de s'affirmer contre la prétention
des Eglises au monopole des moyens de salut. Elle va aussi impliquer

un accroissement de la codification de l'expérience de
conversion; pour être sûr de son salut, il faut désormais avoir une
connaissance intime de la Bible et pouvoir faire reposer sa foi sur
le "Il est écrit" fondamentaliste. La conversion passe
progressivement d'une expérience sensible à un processus cognitif
rationnel et codifiable à partir de critères doctrinaux. Elle ouvre
ainsi la voie à sa confirmation au travers de la probation éthique.



N'y aura-t-îl que peu de gens sauvés 573

6.3. Probation éthique et trajectoires de classes

L'origine sociale des convertis se répercute-t-elle sur la théma-
tisation de leur conversion et comment Influe-t-elle sur ses
conséquences ou sur sa ritualisation

Pour répondre à ces questions, notre échantillon ne nous permet
pas d'aller très au-delà d'une discrimination grossière des
interviewés en deux catégories 11 qui s'inscrivent ici dans un rapport
de polarité. Les représentants des milieux les plus défavorisés
(ouvriers qualifiés d'usine, petits fonctionnaires, petits artisans)
semblent exprimer l'accession à une promotion sociale au travers
de leur conversion. A titre d'exemple citons le récit suivant:

"J'étais le 5ème garçon d'une famille nombreuse et pauvre.

J'étais malheureusement sorti de l'école trop jeune;
j'ai toujours regretté de n'avoir pas pu poursuivre. Mes
parents n'avaient pas l'idée qu'on pouvait aller plus haut

Comme le métier de tailleur ne m'intéressait pas du
tout, j'ai fait un apprentissage de coiffeur. J'étais
malheureux: il y avait déjà la déception de la vie; c'est ça la
vie, pourquoi vivre J'avais un besoin de Dieu. J'étais
enfermé à la maison (j'étais puni parce que je traînais
tout le temps dans la rue). Là, j'ai entendu l'offre de
Dieu comme je ne l'avais jamais entendue; j'ai été frappé
par la nouveauté du message.

Le contact avec l'Alliance Biblique a donné à toute la
famille un élan, un affermissement. C'était un milieu plus
bourgeois, ça faisait contraste. Ce qui me frappe encore
c'est la netteté de l'appel: j'ai levé la main, la décision
était prise: j'étais prêt à suivre Dieu quoi qu'il arrive."

(Fl H 1902 [fils de petit artisan, 1918]).

L'homme dont il est question va devenir l'un des premiers
missionnaires-colporteurs de l'Alliance Biblique. Pour lui, comme

De fait, et pour autant qu'il soit possible de reconstituer la composition
sociologique des adeptes de l'Alliance Biblique à la période étudiée (ce à quoi nous nous
attelons), on peut en dresser le portrait suivant: - La grande majorité de ses membres
(2/3) proviennent, tout comme dans notre échantillon, de milieux défavorisés
(ouvrier-horloger d'usine, artisan, petit employé, fonctionnaire (p.ex. PTT),
principalement originaires des petites bourgades du Jura neuchâtelois et bernois. - Un petit
nombre de représentants de classes moyennes (teinturier, greffier, instituteur,
infirmière, commerçant, tailleur à son compte) qui représente le 1/4 environ de la population

et enfin - Quelques familles appartenant à l'aristocratie financière (banquier)
ou terrienne (vieilles familles neuchâteloises ou vaudoises). Ce groupe est nettement
surreprésenté, tout comme le groupe des agriculteurs est, lui, sous-représenté dans
l'Alliance Biblique. Grosso modo, nous retrouvons les mêmes tendances dans notre
échantillon. Les limites de cet article nous ont obligé à restreindre la comparaison aux
deux groupes les plus distants.



574 D. Alexander

pour la grande majorité des premiers employés de l'Alliance
Biblique, il s'agissait d'une promotion sociale, dans la mesure où
cette affiliation leur ouvrait des horizons auxquels leur milieu
social ne les prédestinait pas. Il n'y a pas, dans tout ce récit, l'ombre
d'un regret ou d'un renoncement.

A l'inverse, dans les interviews des quelques représentants de
classe dominante (vieille aristocratie, bourgeoisie bancaire et
industrielle) le coût social de l'engagement est d'emblée sous-jacent
à la conversion elle-même. La conversion et l'affiliation sont
quasiment toujours le fruit d'un accident de parcours familial
(veuvage ou enfant orphelin) qui permet l'affranchissement de son
milieu social et de ses obligations. Mais alors, tout le problème
sera de se dépouiller de ses habitudes de vie pour épouser une
conduite ascétique, comme le montre bien le témoignage écrit de
la femme qui fut la principale collaboratrice du fondateur de
l'Alliance Biblique:

"J'étais montée chez mon amie J.R. avec des problèmes
bien lourds pour mes 18 ans. Au moment de ma conversion,

trois semaines auparavant, j'avais été préoccupée
par deux questions: 1. Comment rompre avec le monde
2. Comment persévérer dans la conversion Il faut dire
que mon père, qui ne m'avait pas laissée volontiers partir
à M., avait eu soin de m'avertir: "Je connais ces gens; tu
t'emballeras, tu te croiras convertie, ce sera un feu de
paille et tu seras très malheureuse ensuite". Certes, il me
fallait à tout prix éviter cette catastrophe et me convertir
à fond C'est pourquoi j'allais trouver M. A. Je
compris que le salut ne dépendait pas de mes capacités et
de ma persévérance, mais d'un Sauveur toujours fidèle

Comme je lui posais quelques questions au sujet de
la rupture avec la mondanité, il me dit que la conversion
implique le don de la vie éternelle, celle du Christ, et que
par conséquent les goûts sont changés-, ce qui vous attirait
auparavant ne vous attire plus - à condition qu'on veille,
qu'on prie, qu'on rende témoignage, et que la vie
spirituelle soit nourrie par la lecture de la Bible
J'étais vice-présidente d'une société missionnaire de
jeunesse. De retour à la maison, nos préparatifs de soirée
récréative annuelle me laissèrent un malaise grandissant".

(Le Témoin, octobre 1952, 210; 1894 [père médecin,
1912]).

Ce second témoignage illustre de façon particulièrement pré-
gnante l'influence exercée par la culture familiale sur la
conversion pour l'empêcher de tomber dans toute émotionnalité.



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 575

Assurément, toute la force de l'expérience doit être réinvestie dans
la recherche de la sanctification obtenue par un processus de
rationnalisation éthique qui repose sur une transformation
systématique et volontaire des pratiques sociales. Alors que dans le
premier témoignage (Fl), l'engagement ascétique résulte
immédiatement de la mise à disposition charismatique, dans celui-ci,
l'ascèse est le fruit d'une dynamique de confirmation de la certitude

du salut par la mise en oeuvre de ses conséquences sur le
plan de la non mondanité.

Sans vouloir forcer par trop l'opposition entre ces deux
attitudes, on peut néanmoins faire observer que la première est plus
congruente avec l'"esprit du réveil" qui a poussé une proportion
importante des personnes interrogées à se consacrer entièrement au
service du mouvement (plusieurs diront avoir reçu leur "vocation
missionnaire" enfant, avant d'être "converti"). L'inversion, le
télescopage rituel s'explique ici comme le tribu payé à la liberté de
l'Esprit de souffler ou et quand il veut. 12 La seconde attitude,
plus rigide, dominera surtout la période d'institionnalisation du
mouvement; la codification des critères auxquels doit satisfaire le
membre consacré émane justement des représentants des classes
supérieures qui se perpétuent comme classe dominante au sein de
la secte et. à ce titre, en fixent les règles d'admission et de
sanctification. là

12 Suivant la tradition wesleyenne, l'Alliance Biblique est également tournée vers la
recherche de la pleine sanctification sous la forme d'une "seconde bénédiction". Mais à
la différence du pentecôtisme, celle-ci n'a pas du tout la forme du "Baptême de
l'Esprit", qui est fortement repoussé par H.E. Alexander et ses successeurs (cf. H.E.
Alexander, Pentecôtisme et christianisme, Maison de la Bible, Genève (1932); elle en
serait plutôt une version dépouillée, qui mettrait d'abord l'accent sur la disponibilité
au service missionnaire, expérience qui est tirée de la lecture partiale de R. Torrey à
ce sujet. Pour nos interviewés, elle porte le nom de "consécration". La plupart atteste
y avoir passé; pour beaucoup, elle s'est assimilée à une décision d'allégeance à
l'Alliance Biblique et à son chef, le point de départ de leur engagement corps et âme à
son service. Pour d'autres elle n'est pas loin de ce que les anglo-saxons appellent la
"redédication", c'est-à-dire un retour personnel au Christ.
13

L'opposition entre les deux types-idéaux d'expériences revivalistes que nous avons
tentée dans ce paragraphe doit beaucoup à l'analyse infiniment nuancée que Jean
Séguy effectue de ce même revivalisme lorsqu'il rencontre les mennonites français, en
particulier grâce à H.E. Alexander et à l'Alliance Biblique justement (1977, 730-769).
L'opposition entre réveil spontané, populaire et revivalisme domestiqué, postérieur se
retrouve dans la discordance que Séguy met en lumière entre les partisans d'un
revivalisme pentecôtisant (axé sur l'expérience sensible de la conversion et la réception
du Saint-Esprit comme seconde expérience) et les partisans d'un Réveil "édulcoré"
(ibid. 742) (axé essentiellement sur la sanctification intérieure comme fruit découlant



576 D. Alexander

7. Conclusions

Notre recherche nous a persuadé de la pertinence théorique de
l'étude de la conversion sous le double angle de la sociologie we-
berienne et de la sociologie du rite de passage. A l'aide d'un
dossier qualitatif, trop courtement survolé, nous avons entrepris de
vérifier les thèses ainsi dégagées.

Nous avons pu montrer que les rites de conversions collectives
propres au revivalisme sont à peu près aussi disjoints de l'expérience

de la conversion intérieure que ne le sont les cérémonies de
rites de passage pubertaires de la puberté biologique des jeunes
adultes dans les sociétés primitives (Van Gennep, 1981, 92 sq.).
Cela ne veut pas dire que ces séances rituelles n'exercent pas des
fonctions de consécration sociales importantes: par exemple par ce
que nous avons appelé, faute de mieux, la modélisation préalable
de la conversion, dont tout laisse à penser qu'elle exerce une
attraction considérable sur les individus, et forge leur univers
cognitif, c'est-à-dire les catégories de pensée et d'action à
l'intérieur desquelles ils appréhendent le monde, la vie quotidienne
et l'insertion du sacré dans le temps historique et personnel.

Toutefois, les liens qui relient l'expérience personnelle avec la
ritualisation sociale ne nous sont pas apparus explicitement à
travers nos interviews. Est-ce parce que nous les avons
insuffisamment cherchés ou est-ce parce que notre méthode ne s'y prêtait

pas L'incidence du rite de passage collectif sur la vie
personnelle dans le cadre du revivalisme devrait être repensée à notre
avis, à la lumière de l'émergence de l'individualisme et de l'ex-

(13 suite)

de la conversion authentique). Séguy montre de façon convainquante que le "réveil de
sanctification" sert finalement à redonner vie à une communauté qui avait perdu la
conscience d'elle-même, alors que la radicalité du message pentecôtiste aurait risqué
de précipiter sa dissolution. Notre opposition ne fonctionne pas au même niveau: nous
cherchons à comprendre sur quels clivages sociologiques elle s'appuie, ce qui n'est pas
dans les objectifs du travail de Séguy. D'autre part, la mise en perspective
sociologique que nous proposons peut-elle simplement se ramener à un degré de radicalité
dans les manifestations sensibles qui accompagnent le Réveil, ce que suggère l'usage
du mot "édulcoré" à propos de la branche modérée (non pentecôtiste) des disciples du
Réveil du Pays de Galles dont Alexander se réclame, à la suite de Mrs Penn-Lewis
Ce clivage ne recouvre-t-il pas des courants de nature différente Les liens du
mouvement pentecôtiste avec le Réveil du Pays de Galles nous paraissent au moins aussi
problématiques que ses liens avec les mouvements de sanctification inspirés de Mme
Penn-Lewis. A cette époque, n'oublions pas que tous les revivalistes se cherchaient
une racine dans le Réveil du pays de Galles, vu l'impact qu'il a eu. Remarquons pour
finir à quel point l'itinéraire spirituel de Mme Penn-Lewis est à considérer dans la
perspective du milieu social auquel elle se rattache et pour lequel s'exerce son
charisme de cure d'âme et d'évangéliste de salon (cf. M.N. Garrard, Jessie Penn-
Lewis, Mémoires (trad. G. Brunei), Coueslant, Cahors (1932).



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 577

pression psychologisante des besoins qui caracatérise la modernité.
Nous avons tenté de montrer quelle est la dynamique interne du
revivalisme et comment elle était affectée par le contexte
historique et l'état du champ religieux. A ce sujet, il faut reparler du
moment où apparaissent les mouvements revivalistes. On sait, par
les analyses des historiens portant sur les Grands Réveils anglo-
saxons (Rossel, 1970; Me Loughlin, 1976, entre autres) que ceux-
ci ont pour fonction de réduire les tensions entre les règles qui
gouvernent les structures socio-politiques et économiques et les
normes qui régissent l'ordre moral et religieux. En constatant
qu'une vague de réveils atteint justement la Suisse romande à une
période particulièrement incertaine sur le plan historique et
politique, ce n'est pas seulement une explication simpliste de la religion

comme refuge quiétiste ou comme opium du peuple que nous
voulons proposer. C'est à l'essoufflement de l'ensemble des structures

de plausibilité helvétiques traditionnelles auxquelles on
assiste à cette époque à laquelle nous nous référons; singulièrement,
à la perte de crédibilité des institutions religieuses qui se manifeste,

entre autres, par leur silence sur la question incontournable
du salut.

On peut donc se demander si le succès des appels à la conversion
n'est pas à mettre en balance avec l'effacement des rites de

socialisation traditionnels, leur incapacité à produire un
accomplissement de soi désirable, spécialement parmi les classes
défavorisées du Jura industriel, qui échappent massivement à l'emprise
de la religion des clercs. Jean Séguy n'a-t-il pas raison de
souligner que les réveils de cette époque sont à mettre en rapport
avec les conceptions d'efficacité et de rapidité du monde industriel

(1977, 766) En guise de suggestion, signalons ici l'étonnant
esprit d'initiative, l'audace économique et la fantastique adaptation
aux conditions de développement du monde moderne - spécialement

à l'expansion des moyens de diffusion et de communication
- dont font preuve les missionnaires pionniers de l'Alliance
Biblique dans les années 20 et 30, en s'établissant avec succès sur
4 continents et dans 10 pays pour y répandre la Bible.

Enfin, nous nous sommes interrogé sur les chances de fonder
une rationalisation efficace des conduites à partir de la conversion
au sein des différents milieux sociaux, en nous inspirant du modèle

weberien. Insistant sur les inflexions produites par ces
différenciations sur l'expérience de conversion, nous ne voulons pas
exclure que les rites revivalistes fournissent en quelque sorte par
eux-mêmes des instruments de moralisation de la vie quotidienne.
C'est par exemple le résultat auquel parvient Mmr G. Swartz
(1931a, 284-285 et b), lorsqu'elle se penche sur le rôle occupé par
le banc des pénitents dans la stratégie d'évangélisation de l'Armée



578 D. Alexander

du Salut auprès des cas sociaux. Précisons que cette analyse
nuancée n'est pas entièrement contradictoire avec les remarques de
Weber que nous avons commentées.

Bien que cela ressorte peu de notre enquête, la pratique de la
contrition publique peut encourager, sinon déclencher des
conduites ascétiques chez les individus touchés émotionnellement par
la grâce. Les deux derniers témoignages cités tendent à montrer
qu'une conversion qui se superpose à un changement de milieu
social de référence (passage du milieu bourgeois au milieu populaire,

ou vice-versa), peut parfaitement s'accompagner d'une
transformation radicale des modes de comportement. Or, la secte
canalise précisément la promiscuité entre différentes appartenances
sociales. La fidélité au mouvement de l'Alliance Biblique, dont
peuvent se prévaloir tous nos interviewés, sous-entend donc une
série de ruptures (ou de passages, puisque les deux termes sont
reliés dialectiquement) qui alourdissent le vécu de la conversion
comme rite de passage. Cette "aristocratie de purs" avait, bien
entendu, sa version de la réalité historique du Réveil et de ses suites
à défendre. Parmi tous les convertis de ces années, il faudrait
pouvoir disposer d'un échantillon de population qui, tout en se
reconnaissant comme marquée par le Réveil, n'a pas pour autant
changé d'affiliation ecclésiastique. Elle aurait sans doute une autre
vision du rite de conversion qui compléterait utilement les réflexions

menées dans le cadre de cet article.

BIBLIOGRAPHIE
ABASTADO Claude (1983), "'Raconte Raconte les récits de vie comme

objet sémiotique", Revue des Sciences Humaines, 62/3,191, 521.
BECKFORD James A. (1975), The Trumpet of Prophecy: a Sociological Study of

Jehovah's Witnesses, Basil Blackwell, Oxford.
BECKFORD James A. (1978), "Accounting for Conversion", British Journal of

Sociology, 29/2, 249-262.
BILLETTE André (1976), "Se raconter une histoire Pour une analyse

révisée de la conversion". Social Compass, 23/1, 47-56.
BOIS Henri (1905), Le réveil au Pays de Galles, Société de publications

morales et religieuses, Toulouse.
BOURDIEU Pierre (1982), "Les rites comme actes d'institution", Les actes

de la recherche en sciences sociales, 43, 58-63.
CAZENEUVE Jean (1971), Sociologie du rite, P.U.F., Paris.
CENTLIVRES Pierre (1981), "Les rites de passage: nouveaux espaces, nou¬

veaux emblèmes", in HAINARD Jacques, KAEHR Roland, Eds, Naître,
vivre et mourir, actualité de Van Gennep, Musée d'ethnographie,
Neuchâtel.



N'y aura-t-il que peu de gens sauvés 579

CLARK Elmert T. (1929), The Psychology of Religious Awakening, The Macmil-
lan Company, New York.

FINNEY Charles-G. (1951), Les Réveils religieux, M. Weber, Monnetier-
Mornex /Hte-Savoie).

GREISCH Jean (1981), "Une anthropologie fondamentale du rite: René Gi¬

rard", in Le rite, Institut Catholique de Paris, philosophie No. 6,
Beauchesne, Paris.

HEIRICH Max (1978), "Change of Heart: A Test of Some Widely Held Theories
About Religious Conversion", American Journal of Sociology, 83/3,
653-680.

ISAMBERT François-André (1979), Rite et efficacité symbolique. Cerf,
Paris.

ISAMBERT François-André (1982), Le sens du sacré: fête et religion popu¬

laire, Minuit, Paris.
JOHNSON Weiden T. (1971), "The Religious Crusade: Revival or Ritual",

American Journal of Sociology, 76/5, 873-882.
LEONARD Emile G. (1964), Histoire générale du protestantisme, T. III, Dé¬

clin et renouveau, P.U.F., Paris.
LI PIANSKY E. Marc (1983), "Une quête de l'identité". Revue des Sciences

Humaines 62/3, 191, 61-69.
LOFLAND John & STARK Rodney (1965), "Becoming a World-Saver: A Theory of

Conversion to a Deviant Perspective", American Sociological Review,
30/6, 862-874.

LOFLAND John & SKONOVD Norman (1981), "Conversion Motives", Journal of the
Scientific Study of Religion, 20/4, 373-385.

MC LOUGHLIN William G. (1959), Modern Revivalism: Charles-Grandson Finney
to Billy Graham, The Ronald Press Company, New York.

MC LOUGHLIN William G. (1974), "Revivalism", in GAUSTAD Edwin S., Ed., The

Rise of Adventism, Harper & Row, New York, London.
MC LOUGHLIN William G. (1978), Revivals Awakenings and Reform, The Univer¬

sity of Chicago Press, Chicago, London.
ROBERTSON Roland (1967), "The Salvation Army: the Persistance of Sectaria¬

nism", in WILSON Bryan R., Ed., Pattern of Sectarianism, Heineman,
London.

ROGUES DE FURSAC J. (1907), Un mouvement mystique contemporain, le Réveil
religieux du Pays de Galles, Félix Alcan, Paris.

ROSSEL Robert D. (1970), "The Great Awakening, An Historical Analysis",
American Journal of Sociology, 75/6, 907-926.

SEGUY Jean (1956), Les sectes protestantes dans la France contemporaine,
Beauchesne, Paris.

SEGUY Jean (1977), Les assemblées anabaptistes-mennonites de France, Mou¬

ton, La Haye, Paris.
SNOW David A., & MACHALECK Richard (1984), "The Sociology of Conversion",

Annual Review of Sociology, 10, 167-190.
SWARTS G. (1931a) Salut par la foi et conversion brusque, Vrin, Paris.



580 D. Alexander

SWARTS G. (1931b), Le Banc des pénitents. Etude psychologique sur l'oeuvre
de la conversion à l'Armée du Salut, Vrin, Paris.

TAYLOR Bryan (1976), "Conversion and Cognition", Social Compass, 23/1, 5-
22.

VAN GENNEP Arnold (1981 [1909]), Les rites de passage, A. & J. Picard,
Paris.

WEBER Max (1971). Economie et société, T. I, Pion, Paris.
WEBER Max (1972), Wirtschaft und Gesellschaft, Mohr, Tübingen.
WHITAM Frederick L. (1968), "Revivalism as an Institutionalized Behavior:

An Analysis of the Social Base of Billy Graham Crusade", Social
Science Quaraterly, 49, 115-127.

WILSON Bryan R. (1978), "Becoming a Sectarian: Motivation and Commitment",
in BAKER Derek, Ed., Religious Motivation: Biographical and
Sociological Problems for the Church Historian, Basil Blackwell, Oxford.

WIMBERLEY Ronald C., HOOD Thomas, LIPSEY C.M., CLELLAND Donald & HAY Mar¬

guerite (1975), "Conversion in a Billy Graham Crusade: Spontaneous
Event or Ritual Performance ?", The Sociological Quarterly, 16, 162-
170.

ZETTERBERG Hans L. (1952), "The Religious Conversion as a Change of Social
Roles", Sociology and Social Research, 36, 159-166.


	"N'y aura-t-il que peu de gens qui soient sauves?" : Pour une sociologie de la conversion revivaliste

