
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 11 (1985)

Heft: 3

Artikel: Riten als Bewältigung lebensweltlicher Grenzen

Autor: Luckmann, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol.,3 (1985) 535-550 535

RITEN ALS BEWÄLTIGUNG LEBENSWELTLICHER
GRENZEN*

Thomas Luckmann
Universität Konstanz, Sozialwissenschaftliche Fakultät

Fachbereich Soziologie
D - 7750 Konstanz 1

1. Riten als Handlungsform von Symbolen

"Riten und Lebenswelt" ist das Rahmenthema gewesen, aus dem
ich mir das Thema meines Vortrags bestimmen durfte. Das Thema
heisst: "Riten als Bewältigung der Grenzen lebensweltlicher Erfahrung".

Mit dem Titel habe ich auch schon die These angesprochen,
die ich im folgenden entwickeln will. Die Grenzen der
lebensweltlichen Erfahrung werden mit Hilfe von Symbolen "überschritten"

und in einem gewissen Sinn "bewältigt"; Riten sind die
Handlungsform von Symbolen.

Lassen Sie mich mit einer ersten und zunächst nur annähernden
Festlegung der soeben verwendeten Begriffe beginnen. Ich brauche

wohl kaum zu betonen, dass diese Begriffe: "Symbol", "Ritus",
ja sogar "Handlung" sehr unterschiedliche Bestimmungen und
Verwendungen erfahren haben.

Symbole stellen den besonderen Fall einer in der menschlichen
Erfahrung ganz allgemeinen Beziehung dar, einer Beziehung, die
ich Husserl folgend Appräsentation nenne. In ihr wird etwas
unmittelbar Gegebenes und Erfahrenes in Einheit mit etwas
anderem, aber als Hinweis auf etwas anderes, das nicht unmittelbar
gegeben und erfahren ist, erfasst. Wenn dieses Andere - das Ap-
präsentierte - nur zufällig und augenblicklich nicht unmittelbar
gegeben ist (wie z.B. die Rückseite eines Gegenstands, den wir
eben gerade von vorn ansehen, so ist dies eine Art von Appräsentation.

Wenn aber das Andere grundsätzlich nicht unmittelbar
erfahrbar ist und einem anderen Wirklichkeitsbereich angehört als
das Appräsentierende, dann sprech ich, Schütz folgend, von
Symbolen.

*
Beitrag zum Kolloquium "Religiöse und profane Riten : Konkurrenz oder

Kongruenz ?", Bigorio/Schweiz, 15.-16.10.1984.



536 Th. Luckmann

Handlungen sind vom Handelnden vorentworfene und in
Ausrichtung auf den Entwurf gesteuerte Erfahrugsabläufe. Soziale
Handlungen sind im Entwurf an Mitmenschen oder anonymisierten

sozialen Gegebenheiten orientierte Handlungen.

Riten sind, wie gesagt, die Handlungsform von Symbolen. Sie
sind zwar soziale Handlungen: sie sind an einem Anderen orientiert,

aber an einem Anderen, der - oder das - grundsätzlich nicht
unmittelbar erfahrbar ist und einem anderen als dem vom
Handelnden bewohnten allltäglichen Wirklichkeitsbereich angehört.
Zum Sinn von Riten als sozialen Handlungen gehört wesenmässig
eine "Antwort"; aber weder "Frage" noch "Antwort" sind den
pragmatisch-alltäglichen Regeln der Kommunikation unterstellt. Da sie
Kommunikation zwischen einem im Alltäglichen beheimateten und
einem im Ausseralltäglichen wohnhaften herzustellen suchen, muss
der Fragesteller bestrebt sein, die für den Bereich, aus dem er die
Antwort erhofft, zuständigen Regien zu befolgen. Die Sozialität
von Ritten ist also eine besondere, im Sinn der Definition von
Riten: eine symbolische.

Es ist klar, dass Symbole nicht unbeding Handlungsform
annehmen müssen. Das appräsentierende Glied der symbolischen
Beziehung kann zwar aktuelles Handeln, also ein Ritus sein, es
kann aber auch ein im Material eingeprägtes Ergebnis von
Handlungen sein: eine Ikone. Es kann auch ein als Handlungsresultat
gedeutetes Naturereignis oder ein Naturgegenstand sein - obwohl
diese üblicherweise nicht als "Frage" sondern schon als
"Antworten" auftreten. - Es steht aber ausser Zweifel, dass die
Handlungsform von Symbolen besonders wichtig ist: obwohl es in der
"Antwort" mehr oder minder (bei dem "Minder" denke ich an Magie)

autonom bleibt, steht das Ausseralltägliche doch unter einer
gewissen kommunikativen "Kontrolle".

Dass Riten wiederholbar sind, ist nichts Besonderes. Das gilt
prinzipiell für alle Handlungen. Dass es aber bei Riten mehr als
bei Alltagshandlungen auf die Form, gerade auch in der Wiederholung,

ankommt, ist klar. Sie richten sich ja auf das
Ausseralltägliche, nicht unmittelbar Erfahrbare; die "Antworten", die von
dort kommen, sind nicht eindeutig. Das Ausseralltägliche ist
prinzipiell unvertraut - und Unvertrautes ist gefährlich.
Handlungskorrekturen sind hier keine einfache Sache.

Hinter dem für die Definition von Symbol und Ritus entscheidenden

Begriff der Grenzen der lebensweltlichen Erfahrung
verbergen sich so verwickelte Sachverhalte, dass eine nur annähernde
Festlegung wahrscheinlich mehr Verwirrung stiften als Klärung
bringen würde. Deswegen beginne ich gleich mit einer etwas
ausführlicheren Analyse.



Riten als Bewältigung 537

2. Grenzen der Erfahrung: "Transzendenzen"

Wir alle erfahren die Welt als eine andere, nicht ich-hafte
Wirklichkeit. Noch vor jeder schärfer umrissenen Grenze der
Erfahrung liegt eine sozusagen "natürliche" Unterscheidung zwischen
ich-bezogenen und ich-überschreitenden Erfahrungen. Im Alltag
wird diese Unterscheidung kaum erschüttert. Sie kann jedoch in
anderen Zuständen als dem der natürlichen Einstellung zeitweilig
ihre Gültigkeit einbüssen: im Traum, in der Ekstase. Und auch im
religiösen oder philosophisch-theoretischen Abstand zum Alltag
mögen sich die Dinge anders darstellen: die Unterscheidung
zwischen Ich und Nicht-Ich der natürlichen Einstellung wird in der
Mystik aufgehoben und erfährt in den philosophischen Traditionen

sehr unterschiedliche Deutungen, z.B. im Materialismus und
im Idealismus.

Die "naive" Gliederung der Erfahrungen bei der Orientierung
in der Alltagswirklichkeit in Ich- und Fremdbezogenes beruht auf
einer grundliegenden aber im Alltag normalerweise unbeachteten
Unterscheidung, die alle Erfahrungen kennzeichnet, der
Unterscheidung nämlich zwischen dem in der Erfahrung jeweils gerade
Gegebenen und dem nur (irgendwie) "Mit-Gegebenen".

Zunächst scheidet sich ja in der Erfahrung all das, was sich
gegenwärtig als es selbst vorstellt, von all jenem, das sich als erinnert

erwartet, phantasiert, oder als etwas anderes darstellend oder
sogar nur stellvertretend gibt. Aber auch abgesehen davon: alles,
was sich gegenwärtig als es selbst vorstellt, verweist in dieser
Vorstellung zugleich auf anderes, Nicht-Gegenwärtiges. In
allgemeinerer Form ausgedrückt: Keine Erfahrung ist in sich selbst
beschlossen. Ein gegenwärtiger Erfahrungskern zeigt immer auch
auf Nicht-Gegenwärtiges. Jede Erfahrung führt inhaltlich
bestimmte, aber als Inhalt nicht vergegenwärtigte Verweisungen mit
sich. Darüber hinaus führt sie Horizonte mit sich, die (als
Horizonte) Bestandteil der gegenwärtigen Erfahrung sind, aber (eben
als Horizonte) inhaltsleer bleiben.

Gegenüber dem jeweiligen Erfahrungskern ist das gegenwärtig
Nicht-Erfahrene, auf das der Erfahrungskern verweist, transzendent.

Im weitesten Sinn des Wortes heisst Erfahrung von
"Transzendenz", dass der jeweilige Inhalt der Erfahrung, was immer
dieser auch sein mag, also auch, wenn er nicht etwas Fremdes er-
fasst, über sich selbst hinausweist.

Fassen wir zusammen: jede Erfahrung - und zwar jedes
beliebigen Inhalts - wird dadurch, dass sie sich ständig überschreitet,

zu einer, sagen wir, "Miterfahrung" ihrer eigenen Grenze, zur
"Miterfahrung" der Transzendenz. Im Alltag wird diese "Miterfah-



538 Th. Luckmann

rung" nicht selbst zum Thema, bildet aber die unterste Schicht des

Fundaments, auf dem das Wissen um die "Transzendenz" der Welt
ruht. Ein besonderer - für uns hier wichtiger - Fall der Unvoll-
ständigkeit jeder einzelnen Erfahrung ist die vermittelte Erfahrung
eines sich nicht selbst gebenden "Inhalts": das Mittel wird
ausdrücklich als Verweis auf etwas anderes vergegenwärtigt.

So beruht also eine "inhaltliche" Erfahrung der Transzendenz
auf der Unterscheidung, die in der Erfahrung zwischen eigenem
und anderem gemacht wird. Diese Unterscheidung ist die Grundlage

des konkreten Bewusstseins von den Grenzen der Erfahrung
in der Lebenswelt. Je nachdem, ob 1) das in der gegenwärtigen
Erfahrung angezeigte Nicht-Erfahrene grundsätzlich genau so
erfahrbar ist wie das gegenwärtig Erfahrene oder 2) - obwohl selbst
gegenwärtig - nur duch solche Anzeigen erfahrbar oder 3) in der
gleichen Wirklichkeit überhaupt nicht unmittelbar erfahrbar ist,
spreche ich von "kleinen", "mittleren" und "grossen" Transzendenzen.

Schon die "kleinen" Transzendenzen sind keine belanglosen
Angelegenheiten. Dennoch ist es in der natürlichen Einstellung
selbstverständlich, dass wir sie grundsätzlich und abgesehen von
"technischen" Schwierigkeiten bewältigen können. Die Grenzen der
Erfahrung, an die wir hier stossen, sind überschreitbar. Erinnern
an das, was gestern geschehen ist; merken, wo man den Schlüssel
versteckt hat; durch die Tür gehen, hinter der sich nichts
Geheimnisvolleres als die Küche befindet; "Feuer" zu rufen, nachdem

man den Qualm zu riechen beginnt: all das kann jedermann.
Bis sich jene kleinen "technischen" Schwierigkeiten einstellen, der
Erinnerung, der Schlussfolgerungsfähigkeit, des Handlungsentwurfs.

Dann merken wir, dass auch die Bewältigung der "kleinen"
Transzendenzen von Raum und Zeit eine beachtliche Leistung ist,
die wir teils geerbt und teils gelernt haben, die aber gewiss nicht
einfach und unverlierbar ist. Und selbstverständlich stehen wir
immer an einer neuen Grenze; nachdem wir die eine überschritten
haben, kommen wir an die nächste. (Wir entwickeln übrigens oft,
schon hier bei den "kleinen" Transzendenzen, gewisse "Riten" - bis
hin zur Pathologie).

Desgleichen mit den "mittleren" Transzendenzen des Verstehens
von Mitmenschen und der Verständigung mit ihnen. Nachdem wir
es einmal gelernt haben, ist es keine grosse Sache, den Gesichtsausdruck

und die Gesten anderer Menschen zu lesen. Aber wir
erfahren etwas, das nicht selbst unmittelbar gegeben ist, sondern
sich, obwohl gegenwärtig, nur in einer Vermittlung zeigt. Wir
wissen ja, dass unser eigener Gesichtsausdruck nicht die Freude
oder der Schreck, die wir spüren, ist, sondern nur deren
Ausdruck. Und wir wissen, dass man sie verbergen oder vortäuschen



Riten als Bewältigung 539

kann. Erst recht sind wir uns der Schwierigkeiten der Verständigung

bewusst. Obwohl es uns im Alltag selbstverständlich
erscheint, dass wir fragen und antworten, bitten, befehlen, schimpfen

und preisen können, so wie unsere Mitmenschen, werden wir
uns manchmal unüberschreitbarer Grenzen bewusst. Wir müssen
von vorn anfangen, ausbessern, umdeuten, und auch dann sind
wir uns nicht gewiss, dass der andere uns versteht. (Dass wir übrigens

im Umgang mit Mitmenschen gewisse "Rituale" entwickeln,
wird nicht erstaunen: Mitmenschen sind eine Annäherung des -
ganz - "Anderen").

Und schliesslich die "grossen" Transzendenzen. Was hat der
Traum, der in der Nacht so erschütternd war, am Tag zu bedeuten?

Warum falten wir an einem Sterbebett die Hände Ist die
Lebensgefahr, die jemand für einen anderen eingegangen ist,
ebenso ein Unsinn wie eines Menschen Ueberwältigung bei dem
Anblick einer Bergkette Und wenn das alles einen Sinn haben
mag, was haben Traumdeutungen, Parabeln, Gebete, Opferhandlungen,

Gemälde darüber zu sagen

Was wir erfahren, sind Hinweise; woran wir stossen, sind
Grenzen. Wir können noch nicht oder nicht mehr Erfahrenes
erfahren, sofern es überhaupt erfahrbar ist; wir können Mitmenschen

über das, was sie tun oder was ihnen geschieht und über die
Geschichten, die sie erzählen, erfassen; das Nicht-Erfahrbare stellt
sich in Symbolen dar, die wir nicht kennen, die wir aber manchmal

zu verstehen glauben.

Ich werde im folgenden nicht mehr über die "kleinen"
Transzendenzen von Raum und Zeit und die "mittleren" des "Anderen",
des Mitmenschen, sprechen, obwohl man schon die Handlungen,
die zur Ueberwindung dieser Transzendenzen dienen, unter dem
Aspekt des Alltagsritus diskutieren könnte. Aber die Zeit reicht
nur zu einer Betrachtung der "grossen" Transzendenzen, ihrer
Ueberwindung durch Symbole und Riten im engeren - sagen wir:
"religiösen" - Sinn.

3. Andere Wirklichkeiten: die "grossen" Transzendenzen

Der Erfahrungsverlauf ist im täglichen Leben eine ständige
Abfolge von Zukehr und Abwendung. Der Mensch wird durstig,
lässt die Arbeit liegen und holt ein Glas Wasser. Ein lauter Knall
hinter ihm veranlasst ihn, mit dem Essen aufzuhören und sich
umzudrehen. Er unterbricht ein Gespräch, um einen vorbeifliegenden

Eisvogel zu beobachten. Er dreht einem unliebsamen
Zeitgenossen den Rücken zu und geht fort. An einer Abzweigung an-



540 Th. Luckmann

gekommen, bleibt er stehen, schliesst die Augen und Versucht sich
zu erinnern, ob er das letzte Mal, als er zu jenem Bäcker ging,
nach links oder nach rechts abgebogen war. Auf dem Weg zur
Berghütte fängt ein Zahn zu schmerzen an.

Bei all dem handelt es sich um Zuwerfdung und Abkehr - um
Erfahrungsgrenzen zwar, aber noch immer um Grenzen, die in ein
und demselben Wirklichkeitsbereich gesetzt und überschritten
werden. Die Einstellung, die dabei vorherrscht, ist die natürliche;
die Bewusstseinsspannung bewegt sich von der Nachlässigkeit
längst vertrauter Erfahrungen und mässigem Achtgeben bei
gewohntem Handeln zur eindringlichen Aufmerksamkeit ungewöhnlicher

Erfahrungen und des Handelns in problematischen Lagen.
Ueberschreitungen solcher Grenzen von bisherigen Erfahrungen in
neuen Erfahrungen gehören zu den Selbstverständlichkeiten des
Alltags normaler Menschen.

a) Abkehr vom Alltag in Schlaf und Traum

Um die Abkehr vom täglichen Leben, die Schlaf und Traum
kennzeichnet, ist es da anders bestellt. Hier stösst die Erfahrung
an eine andere Grenze als die ihres notwendigen eigenen Endes.
Dennoch ist es eine Grenze, die - wenn auch nur in einem stark
eingeschränkten Sinn des Wortes - "überschritten" wird.

Auf Grund typischer Vorerfahrungen, die sich (bisher) immer
wieder bestätigt haben, weiss jedermann vor dem Einschlafen,
dass er das gewohnte wache Bewusstsein zwar verlieren wird, aber
nicht endgültig. Er weiss, dass sich die Welt in seiner Reichweite
ausblenden wird, aber nicht für immer. Er weiss, dass er das
Bewusstsein wiedererlangen wird. Im Gegensatz zu den
Erfahrungsbegrenzungen und zu den Ueberschreitungen der Erfahrungsgrenzen

im Alltag kehrt man sich in diesem Fall nicht von etwas ab,
um sich etwas anderem zuzuwenden. Vielmehr kehrt man sich
sozusagen ersatzlos ab. Man erlebt sich daher auch nicht im Aelter-
werden; man weiss nur, dass man auch im Schlaf älter geworden
sein muss.

Das Können des Wachzustandes wird im Schlaf fraglos ausser
Kraft gesetzt. Schliesslich "weiss" ja jedermann, dass er im Schlaf
nichts sehen und nichts schmecken kann, weder essen noch ein
Gespräch führen noch zu einer Frau gehen kann, dass er nicht
einmal denken kann.

Man weiss allerdings, dass man im Schlaf träumen "kann", denn
Erinnerungen an Träume haben sich in das wache Bewusstsein
hinübergerettet. Aber dieses "Können" ist kein Können im Sinn
des Ich-kann-immer-wieder. Wenn ich wach bin, kann ich mir



Riten als Bewältigung 541

vornehmen, ein Stück Brot zu essen, um dann den Entwurf unter
den meisten Umständen zu verwirklichen. Ich kann mir auch
vornehmen, mir das Essen eines Stücks Brot in meinen Gedanken
in allen Einzelheiten auszumalen, und auch diesen Entwurf kann
ich verwirklichen. Ich kann mir zwar vornehmen, davon zu träumen,

dass ich ein Stück Brot esse, aber ich weiss, dass ich nicht
damit rechnen kann, dass ich diesen Entwurf verwirklichen kann.
Ich kann mir nicht einmal mit einiger Erfolgsaussicht vornehmen
etwas Bestimmtes nicht zu träumen. Kurzum, ich habe für die
Dauer des Schlafs meine Handlungsfähigkeit eingebüsst, Träumen
geschieht mir. Im Traum hingegen kann ich "handeln". Aus meinen

Traumerinnerungen weiss ich, dass ich im Traum gehen, laufen,

ein Stück Brot essen, Gespräche führen, mit Frauen sein und
denken kann. Ich kann all das jedoch nicht im voraus entwerfen
und dann im Traum durchführen; nur nachträglich kann ich mich
daran erinnern, dass ich es "konnte".

Der Stillstand meiner bewussten Tätigkeiten bringt mich an
eine Grenze, hinter der etwas ganz anderes liegt als vor ihr. Kein
vertrautes Land, in dem ich mich bewegen kann wie im Alltag; an
das, was in ihm geschieht, kann ich mich später nicht in der
gleichen Weise erinnern, wie ich mich an vergangenes Geschehen aus
meinem täglichen Leben erinnere. Aber dennoch kein völlig fremdes

Land. Ich bin ja schon oft in ihm gewesen. Ich kann mich
sogar an viele Einzelheiten daraus erinnern: an Landschaften,
Menschen, Ereignisse. Ich bin mir allerdings ungewiss, wie erfolgreich

meine Versuche sind, den Zuzsammenhang all dieser
Traumerlebnisse nachträglich wieder herzustellen. Die Traumerinnerungen

versinken bei solchen Versuchen meist ins Dunkle; ich kann
nur sehr behutsam versuchen, sie nacheinander - so, wie sie
aufleuchten - aneinanderzureihen, den Verlauf zu erzählen - und da
droht die Sprache mit ihren verpflichtenden Ordnungen von
Identität, Raum, Zeit, Gestalt, Zahl, Geschlecht zu versagen.
Menschen, die ich kene, sehen "anders" aus oder haben einen
neuen Name oder tun Dinge, die sie "in Wirklichkeit" nie tun
würden; Städte stehen am "falschen" Ort; ich finde mich in einer
"falschen" Zeit.

Das Wissen, das wir anrufen, um zu sagen, was "in
Wirklichkeit" war und was nicht, was der "falsche" Ort und die
"falsche" Zeit ist - das ist ein Wissen, das in der natürlichen Einstellung

des täglichen Lebens beheimatet ist. Der Wirklichkeitsakzent
des täglichen Lebens hat nun gewiss bei hellem Tag und unter
normalen, gesicherten Umständen immer den praktischen Vorrang.
Aber nur, wenn dieser Wirklichkeitsakzent von einer Wirklich-
keitstheorie, die den Wirklichkeitsanspruch anderer Sinnbereiche
verneint, absolut gesetzt wird, erscheint der Traum (und
erscheinen andere, nicht-alltägliche Sinnbereiche) als ««wirklich.



542 Th. Luckmann

Wirklichkeitstheorien dieser Art bilden bekanntlich den Kern der
in den modernen Gesellschaften vorherrschenden Weltanschauungen.

Sie überformen die natürliche Einstellung der Mitglieder
dieser Gesellschaften in einer Weise, die den uns vertrauten
"gesunden Menschenverstand" ergibt. Man darf aber nicht vergessen,
dass völlig andere Theorien die Weltanschauung anderer
Gesellschaften geprägt haben. In der historischen Ueberformung der
natürlichen Einstellung in jenen Gesellschaften, in dem dort "gesunden"

Menschenverstand, mag die Traumwirklichkeit dem Alltag
gegenüber gleichberechtigt oder überlegen, sogar "wirklicher" sein.

Der Punkt, auf den es hier ankommt, ist, dass es sich um eine
andere Wirklichkeit als die des täglichen Lebens handelt. Die
"Logik" des Traums ist nirgendwo die "Logik" alltäglichen
Handelns. Und das Beachtenswerte an dieser anderen Wirklichkeit ist,
dass jedermann in sie täglich bzw. nächtlich eintritt, indem er
eine Erfahrungsgrenze überschreitet, hinter der keine gleichartige
Erfahrung steht, und aus der er wieder zurückkehrt, indem er
wieder eine Grenze überschreitet.

b) Abkehr vom Alltag in Wachheit und Tagtraum

Zwischen der rückhaltlosen Abkehr vom täglichen Leben im
Schlaf und der unteren Grenze des normalen Aufgehens im Alltag
liegt ein Bereich von Bewusstseinsspannungen, der nur undeutlich
abgestuft ist. Der Mensch, der sich durch ihn in die eine oder die
andere Richtung, zum Schlaf oder zum Aufmerken, bewegt, ist
sich keiner Grenzüberschreitungen bewusst. Er befindet sich
jedoch auch hier in einem nicht-alltäglichen Zustand. Jedermann
muss sich immer wieder den dringenden Erfordernissen des Alltags

widmen, und jedermann muss zwischendurch einmal schlafen.
Aber ebenso wie nicht jedermann regelmässig in ekstatische
Ausnahmezustände verfallen muss, braucht auch nicht jedermann in
den Zustand der Halbwachheit versinken. Ungewöhnlich und auch
in dieser Hinsicht wieder den ekstatischen Ausnahmezuständen
ähnlich ist in der Halbwachheit, dass die im Alltag vorherrschenden

Relevanzstrukturen weitgehend aufgehoben werden. Das
pragmatische Motiv verliert seine Wirksamkeit.

Auf den untersten Stufen dieses Bereichs kommen die wachen
Bewusstseinstätigkeiten fast völlig zum Stillstand. Typisierungen
werden automatisch und nicht in urteilsähnlichen Leistungen ap-
präsentiert. Die Koordinierung der inneren Zeit mit der Weltzeit
hört auf. Solange der Mensch in diesem Zustand verharrt, bleibt
er handlungsunfähig. Wahrnehmungen von "Innen" und "Aussen"
stellen sich fast unvermittelt vor.



Riten als Bewältigung 543

Auf der obersten Stufe dieses Zwischenbereichs setzen jedoch
schon Bewusstseinstätigkeiten ein, motivierte Zuwendung zu
Erfahrungsthemen findet statt. Wenn die motivweckenden
Erlebniseigenschaften aus der inneren Vorstellung stammen, wenn sich
Erinnerung oder Phantasien aneinanderreihen - und wenn die
"äussere" Lage eine Fortsetzung der Abkehr vom Alltag erlaubt -,
kann der Mensch mit seinen Tagträumen tätig werden. Wenn aber
die motivweckenden Erlebniseigenschaften sich als dringliche
Erfordernisse des täglichen Lebens vorstellen, d.h. wenn sie aus der
Umwelt kommen, und zwar in einer Weise, die auch im
halbwachen Zustand nicht mehr abweisbar erscheint, tritt das pragmatische

Motiv des Alltags wieder in Kraft.

c) Abkehr vom Alltag in Ekstase

Der übliche Bereich der täglichen Aufmerksamkeit kann
entweder in langsam anschwellenden oder sprunghaften Erhöhungen
überschritten werden. Das Verlassen des Alltags kann blind sein;
man weiss nicht, wohin man sich begibt. Es kann aber auch wohl
geplant sein, sogar auf regelmässige Wiederholungen hin angelegt
sein und man kann sich einer Körpertechnik oder einer "reinen"
Bewusstseinsdisziplin unterwerfen, um einen bestimmten anderen
Zustand zu erlangen. Solche Techniken und Disziplinen, sozusagen
"Rituale" der Grenzüberschreitung, sind im übrigen meist an eine
Wirklichkeitstheorie gekoppelt: man begibt sich mit ihrer Hilfe
zwar aus dem Alltag in einen anderen, ausserordentlichen, aber
nicht unbestimmten Wirklichkeitsbereich.

Der gemeinsame Nenner all dieser Grenzüberschreitungen ist,
dass der Alltag im wachen Zustand verlassen wird. Das tägliche
Leben verliert seinen Wirklichkeitsakzent zugunsten des anderen
Zustands; das, worauf die Erfahrungen in diesem Zustand
hinweisen, kann - sofern nur ein Minimum an glaubwürdigen
Deutungsmöglichkeiten zur Verfügung steht - nicht nur einen flüchtigen

Wirklichkeitsakzent erhalten, sondern einen, der auch nach
der Rückkehr in den Alltag theoretischen Vorrang beibehält.

Auch hier wird - wie im Traum - eine Grenze überschritten,
über die nur Hinweise und Erinnerungen mitgenommen werden
können. Allerdings sind es Hinweise und Erinnerungen an
Erfahrungen im vollwachen Zustand. Sie können als Erinnerungen nach
der Rückkehr in die Wirklichkeit des täglichen Lebens aufgerufen
und "übersetzt", als Hinweise gedeutet, in Symbole gefasst werden.
Diese können als Wegweiser für Erkundungen in ausseralltäglichen
Wirklichkeitsbereichen dienen.

Der Anlässe zu solchen Grenzüberschreitungen gibt es viele.
Ebenso häufig sind die Versuche, die Anlässe zu unterdrücken



544 Th. Luckmann

oder, wenn dies ganz und gar unmöglich erscheint, die ausser-
gewöhnlichen Erfahrungen selbst soweit als möglich unter Kontrolle

zu bringen. Jedermann ist sich der Gefahren bewusst, die
mit dem Aussergewöhnlichen verbunden sein können. Alltagshandeln

ist für das Ueberleben der Mitglieder einer Gesellschaft und
für den Bestand der Gesellschaft wesentlich. Die Relevanzsysteme
alltäglichen Handelns werden durch Ausseralltägliches unmittelbar
oder auf Umwegen in Frage gestellt. Die Unterdrückung oder eine
kontrollierte Vergesellschaftung des Aussergewöhnlichen (in vielen
Religionen, in rationalistischen Weltanschauungen, "Psychologien"
und anderen Wissenschaften), seine Einmauerung in Enklaven (in
religiösen und "psychiatrischen" Institutionen), seine Zulassung auf
Zeit (z.B. in Karnevalen) und Uebersetzung in Spielformen (z.B.
"Verkehrte Welt") ist daher in der einen oder der anderen Weise
immer und überall zu finden.

d) Abkehr vom Alltag im Tod

Der Tod ist als die wesentliche Erfahrung der eigentlichen
Transzendenz angesehen worden. Ueberlegt man sich aber diese
Ansicht genauer, wird man gewahr, dass hier einiges durcheinander

geht. Eine lebensweltliche Erfahrung, entsprechend der Erfahrung

anderer Transzendenzen, kann der eigene Tod nicht sein. Die
Veränderungen der eigenen Reichweite verweisen den Menschen
unabweislich in die räumlichen und zeitlichen Schranken seiner
Erfahrung und lassen ihn zugleich erleben, wie manche dieser
Schranken mit der grössten Selbstverständlichkeit überschritten
werden. Auch die eigene Erfahrung des Anderen ist sowohl eine
Erfahrung von Grenze als auch Erfahrung einer - obwohl
ungewissen und sozusagen streng bewachten - Grenzüberschreitung.

Während Traum und Ekstase jenseits des vertrauten Bereichs
des Alltags liegen, werden seine Grenzen und die Ueberschreitun-
gen dieser Grenzen immerhin als solche erfahren und erlebt.
Hinter der Grenze verändert sich zwar die Beschaffenheit der
Erfahrungen aber Erfahrungen sind sie doch, nur eben nicht
alltägliche.

Dass der Tod eine Grenze ist, wird gewiss niemand bezweifeln.
Die Meinungen gehen darüber auseinander, ob er auch eine
endgültige Grenze ist, hinter der nichts mehr liegt. Darin unterscheidet

sich der Tod als Grenze der Lebenswelt von den anderen
Grenzen, die innerhalb der Lebenswelt im Alltag selbst und
zwischen Alltag und anderen lebensweltlichen Wirklichkeiten gezogen
sind. Aus Traum und Ekstase hat jedermann Hinweise auf eine
andere Wirklichkeit mitgebracht, mag er sie dann in die natürliche
Einstellung zurückgekehrt, auch abtun wollen. Aus dem Tod hat
aber jedenfalls nicht jedermann etwas in das Leben mitgebracht.



Riten als Bewältigung 545

Wenn man an die Kunde glaubt, dass ein Sohn des Menschen
sogar von jenseits dieser Grenze einmal zurückgekehrt ist, ist dies
Glaube, nicht Erfahrung. Auch wenn es Hinweise geben sollte, die
eine Wirklichkeit hinter dieser Grenze erahnen lassen könnten, sie
haben gewiss nicht die Beschaffenheit von Erinnerungen.

Der Tod ist also keine lebensweltliche Erfahrung einer Grenze.
Man weiss, dass man sterben wird. Das Wissen um diese Grenze
ist unzweifelhaft. Nicht unzweifelhaft ist was dahinter liegt. Da
im Gegensatz zu den anderen Transzendenzen diese Grenze nur in
einer Richtung überschreitbar ist, ist aus der Erfahrung und
Erinnerung nicht ableitbar, was - falls überhaupt etwas - hinter der
Grenze warten könnte. Kein Wunder, dass sich die anderen
Transzendenzerfahrungen hier immer wieder als Hinweise angeboten
haben. Als Ausgangspunkt für die Annahme, dass hinter der
Grenze des Todes eine andere Wirklichkeit wartet, stand
verständlicherweise immer wieder der Schlaf. Er ist eine Grenze, an der
die grundlegende Idealisierung des Lebens, das Und-so-weiter,
anscheinend zum Stillstand kommt - ganz so, wie man es vom Tod
zu wissen meint - und dann dennoch immer wieder neu einsetzt:
es gibt ein Aufwachen - als ob es ein übergeordnetes Und-so-wei-
ter gäbe. Für die Vorstellungen darüber, was hinter dieser letzten
Grenze liegen könnte, haben zu allen Zeiten Menschen diese und
all die anderen, mit einer Rückkehr verbundenen Transzendenzerfahrungen

als Ausgangspunkt genommen, einzeln und in vielfältigen
Verbindungen. Von den räumlichen und zeitlichen Transzendenzen,

von der Erfahrung des Anderen und dem Vergehen der
Generationen, von Ekstasen und Träumen hat man in Furcht und
Hoffnung auf die Beschaffenheit jener ganz anderen, im Leben
unerfahrbaren Wirklichkeit geschlossen.

4. Symbol

Es wurde schon annähernd definiert, was Symbole sind, und
gesagt, was sie in der lebensweltlichen Erfahrung leisten; sie
schlagen eine Brücke von einem Wirklichkeitsbereich zum anderen
und spielen eine wichtige Rolle in der "Ueberwindung" der
"grossen" Transzendenzen. Jetzt will ich die Struktur und die
Funktion der symbolischen Beziehungen etwas genauer fassen.

In symbolischen, wie in allen anderen "appräsentativen"
Beziehungen, verweist - lassen Sie mich das wiederholen - etwas
gegenwärtig unmittelbar Gegebenes auf etwas Abwesendes, das
aber in der Erfahrung vermittels dieses Hinweises mitvergegenwärtigt

wird. Abgesehen von ihrer Sonderform (dem Ausdruck
und der Verkörperung von Bewusstseinsvorgängen) ist bei Anzei-



546 Th. Luckmann

chen sowie bei Merkzeichen das Abwesende nur "zufällig" nicht
anwesend oder sozusagen aus technischen Gründen im Augenblick
nicht unmittelbar fassbar. Anders bei der Sonderform, da ja
fremdes Bewusstsein nie unmittelbar in Selbstgegebenheit fassbar
ist, sondern überhaupt nur in Ausdruck und Verkörperung
erfahren wird - oder in Zeichen. Zeichen können in ihren
anzeichenhaften und merkzeichenhaften Grundschichten auf alle nur
erdenklichen Gegenstände und Ereignisse in der Umwelt
hinweisen. Aber infolge ihrer intersubjektiven Konstitution weisen
Zeichen auf die Gegenstände und Ereignisse über eine intersubjektive,

bewusstseinsbezogene "Zwischenwelt" von Bedeutungen
hin, einen verfestigten Zusammenhang typischer (fremder und
eigener) Erfahrungen. Ausserdem verweisen Zeichen selbstverständlich

auch, wie Ausdruck und Verkörperung, aber ebenfalls in
intersubjektiver Vortypisierung, auf fremde und eigene Bewusst-
seinsvorgänge als solche, also z.B. auf Handlungsabsichten,
Gemütsverfassungen usw.. So wie die Sonderform der Anzeichen
sind auch Zeichen appräsentative Beziehungen, in denen das ap-
präsentierte Glied nicht nur "zufällig" nicht anwesend ist, sondern
grundsätzlich auch späterhin nicht unmittelbar erfasst werden
kann.

Das gilt nun in dieser allgemeinen Form auch für Symbole:
auch in der symbolischen Beziehung weist der Bedeutungsträger
auf etwas hin, das selbst grundsätzlich nicht in der gleichen Weise
wie der Träger - nämlich unmittelbar - erfahren werden kann.
Was Symbole von Verkörperung und Zeichen unterscheidet, ist
etwas anderes.

Während Gegenstände, die jetzt ausser Reichweite sind, meine
gegenwärtige Erfahrung nur vorläufig transzendieren, da sie später
vielleicht wieder in Reichweite gebracht werden können,
überschreitet der Andere seinen Mitmenschen grundsätzlich. Dennoch
handelt es sich dabei um eine ganz und gar alltägliche Transzendenz.

Menschen gewöhnen sich aneinander, handeln routinemässig
zusammen, verständigen sich. Wir haben diesem Umstand schon in
der Wahl der sprachlichen Bezeichnungen Rechnung getragen: es
geht hier um eine "mittlere" Transzendenz. In dieser Hinsicht sind
die "mittleren" den "kleinen" Transzendenzen gleich. Die Grenzen
der Erfahrung, die überschritten werden, sind alltäglich, und die
Ueberschreitungen selbst sind gleichfalls alltäglich. Mit anderen
Worten, das in Anzeichen, Merkzeichen und Zeichen Mit-Verge-
genwärtigte gehört dem gleichen Wirklichkeitsbereich an wie der
Bedeutungsträger selbst, nämlich dem Alltag.

In symbolischen Beziehungen ist hingegen das, wa* appräsen-
tiert wird, nicht nur abwesend (wie in allen appräsentativen
Beziehungen), nicht "nur" grundsätzlich abwesend (wie in Verkörpe-



Riten als Bewältigung 547

rungen und zeichenhafter Vermittlung von Bewusstseinsvorgän-
gen), sondern gehört überhaupt einem anderen Wirklichkeitsbereich

an als der Bedeutungsträger selbst. Nun sind Bedeutungsträger

Bestandteile der Alltagswirklichkeit. Sie sind Ereignisse und
Gegenstände, die ich in der alltäglichen Wahrnehmung erfahre.
Gewiss, ich kann mich dabei schon auf dem Weg in einen
"anderen" Zustand befinden, in die Ekstase; oder die Wahrnehmungen

der Bedeutungsträger erwarten mich bei der Rückkehr in
den "Normalzustand" der natürlichen Einstellung. Aber das sind
Uebergangsfälle. Wenn die Grenze überschritten wird, löst sich die
symbolische Beziehung auf. Die "andere" Wirklichkeit wird im
Rausch, Traum, mystischer Vereinigung usw. unmittelbar erfahren
- das ist jedenfalls die Nachricht, die uns die Erinnerung an solche

Erfahrungen in den Alltag zurückbringt. Die Erinnerungen
selbst sind nun Hinweise auf andere Wirklichkeiten; sie können zu
Symbolen verfestigt werden. Wenn das in einer anderen Wirklichkeit

Erfahrene über Erinnerungsreste hinaus erhalten bleiben soll,
ist eine merkzeichenartige Verfestigung vonnöten. Diese kann sich
beliebiger Bedeutungsträger bedienen.

Die Verfestigung einer transzendenzbezogenen Erinnerung (wir
reden von "grossen" Transzendenzen) kann sich aber selbstverständlich

auch der Zeichen bedienen, so vor allem der Sprache.
Nacherzählungen der Erfahrungen in "anderen" Zuständen sind -
sozusagen wörtlich - sprechende Beispiele dafür. Sie "überwinden"
die "grossen" Transzendenzen einer anderen Wirklichkeit: einerseits
als mnemonisches Hilfsmittel für die eigene Erinnerung, um ihr so
Bestand als Hinweis auf die Erfahrung einer anderen Wirklichkeit
zu geben; andererseits als Kunde an Mitmenschen davon, was man
hinter der Grenze des Alltags erblickt hat.

Die symbolischen Bedeutungen sind also- an bestimmten Be-
deutungsträgem festgemachte - Erinnerungen an Erfahrungen in
ausseralltäglichen Wirklichkeiten, die aus anderen Zuständen in
den Normalzustand des Alltags zurückgebracht worden sind. Nun
haben wir in der Beschreibung der "grossen" Transzendenzen gesehen,

dass, ausser der Abkehr vom Alltag in anderen Zuständen,
auch zum Alltag selbst in voller Wachheit Abstand gewonnen werden

kann. Voller Furcht und Hoffnung, in den schweren Krisen
des Lebens, und mehr oder minder routinisiert, in der theoretischen

Einstellung, werden Erklärungen für die wirkenden Kräfte
der Natur und der Gesellschaft gesucht, die schicksalhaft in das
tägliche Leben eingreifen und wird nach dem Sinn des Ganzen
und seiner Teile gefragt. Solange die natürliche Einstellung durch
krisenhafte Erschütterungen oder durch gewohnheitsmässigen
Uebergang in die theoretische Einstellung nicht aufgegeben wird,
ist ein solches Suchen, sind solche Fragen ausgeklammert. Im
Abstand zu ihr können sie gestellt werden. Das, was gefunden wird,



548 Th. Luckmann

die Antworten, sind zwar nicht Hinweise auf andere Wirklichkeiten:

aber der Alltag selbst ist fremd, ausseralltäglich geworden.
Aus diesem Grund können wir auch die Bedeutungen, die sich aus
solchem Abstand (z.B. in den verschiedenen Ausbaustufen der
theoretischen Einstellung: im Mythos, in Religion, Philosophie und
Wissenschaft) symbolisch nennen. Die Bedeutungen sind an
Bedeutungsträgern festgemacht, die nach dem Grundsatz ihrer
(begrenzten) Beliebigkeit (fast) alles nur Erdenkliche sein können.
Gegenstände der Umwelt, z.B. aus der Ferne: Sonne, Mond,
Sterne, oder näher, z.B. Berge, Flüsse, Schluchten, oder ganz nahe,
wie z.B. Quellen, Bäume, Steine; auch von Menschen erzeugte
Gegenstände, wie z.B. Werkzeuge, Waffen, Gräber, Häuser, Kronen,

Fahnen. Naturereignisse wie Blitz, Donner, Regen, Flut und
Ebbe, Dürre, Jahreszeiten. Pest und Epilepsie. Tiere: Eulen,
Schlange, Löwen, Schildkröten, Bären, Biber, Spinnen, Eisvögel,
Stiere, Schafe, Koyoten, Füchse, Raben. Körperteile: Auge, Kopf,
Faust, Phallos, Yulva, Brust. Körperbewegungen: Kniefall, Kuss,
Handkuss, Ohrfeige, Nasenreiben, zwei ausgestreckte Finger,
ausgestreckter Zeigefinger, Tanz, Gesang, Beischlaf, Windblasen,
Händeklatschen. Geschichtliche Ereignisse: Ueberqueren des Rubikon,

der Selbstmord der Makkabäer, Olympische Spiele.
Gesellschaftliche Veranstaltungen: Krönung, Hinrichtung, Heirat,
Begräbnis.

Es ist klar, dass viele dieser Bedeutungsträger nicht mehr
einfache Gegenstände oder schlichte Ereignisse sind, sondern aus
schon vorab bedeutungsvollen Bestandteilen, z.B. Handlungen
verschiedenster Art, bestehen. Darüber hinaus können aber
Bedeutungsträger selbst auf appräsentative Beziehungen, Anzeichen,
Merkzeichen, Zeichen, aufgestuft sein, grundsätzlich sogar Symbole

auf Symbole. Wir hatten ja schon früher einmal von
Hinweisen auf Hinweise gesprochen. Brüste oder weibliche Scheide
können Fruchtbarkeit symbolisieren, Berge Brüste und Schluchten
Scheiden. Berge und Schluchten können ebenso wie Brüste und
Scheide modelliert, gezeichnet werden usw.. Ein Tier kann Mut,
List, Brunst usw. symbolisieren; die Tiere können abgebildet, ihre
Bewegungen getanzt, ihre Stimme gesungen werden. Für Ereignisse:

liturgische und dynastische Kalender, Gedenktage usw.. Die
Liste der Beispiele und der Aufstufungen von Beispiel auf
Beispiel ist schier unerschöpflich. Alles folgt abaer einem allgemeinen
Grundsatz, den wir den Grundsatz der (unbegrenzten) Uebertrag-
barkeit (bzw. Aufstufbarkeit) der Bedeutung nennen wollen. Alles,
was ein Hinweis auf etwas anderes ist, kann ein Hinweis auf eine
andere Wirklichkeit werden; alles, was ein Hinweis ist, kann ein
Hinweis auf einen Hinweis werden.

Damit sind wir nun an dem Punkt angelangt, an dem wir
bemerken müssen, dass die intersubjektive Festlegung symbolischer



Riten als Bewältigung 549

Bedeutungen zu einer ausserordentlichen Vielfalt gesellschaftlich -
geschichtlicher Formen führt. Wir haben vorhin auch von symbolnahen

und symbolhaften appräsentativen Beziehungen gesprochen,
von symbolischen Funktionen von Anzeichen und Merkzeichen.
Damit ist nichts anderes gemeint, als dass diese Beziehungen auf
eine andere Wirklichkeit hinweisen, aber noch in rein subjektiven,
gesellschaftlich kaum geprägten Erfahrungszusammenhängen.
Anzeichen und Merkzeichen mit symbolischen Funktionen können
ohne intersubjektive Festlegung geschaffen und verwendet werden.

Aber auch das gilt nur für Einzelerinnerungen aus anderen
Zuständen. Symbolische Bedeutungen im vollen Sinn sind so wie
Zeichen intersubjektiv konstituiert, entweder für sich oder schon
in einer auf Zeichen aufgestuften Form. Sie gehorchen den
allgemeinen Grundsätzen; dem der (begrenzten) Beliebigkeit des
Bedeutungsträgers, dem der Wandelbarkeit der Bedeutung und dem
der Uebertragbarkeit (bzw. Aufstufbarkeit) der symbolischen
Funktion. Damit sind selbstverständlich nur die Randbedingungen
für die Regelhaftigkeit von Symbolherstellung und Symbolgebrauch,

von der Vergesellschaftung symbolischer Bedeutungen und
ihrer Verinnerlichung durch den einzelnen angegeben.

5. Ritus und Institution

Damit bin ich bei der letzten Frage angelangt, mit der ich mich
noch kurz befassen möchte. Was ist Besonderes am Ritus Und ist
am Ritus überhaupt etwas Besonderes unter soziologischen
Gesichtspunkt

Lassen Sie mich zunächst zusammenfassen, worauf wir uns bisher

festgelegt haben. Ritus ist eine besondere Form von Symbol,
nämlich seine Handlungsform, und er ist in einem besonderen
Sinn sozial, da er sich nicht auf Mitmenschen richtet, sondern auf
etwas ausseralltäglich Anderes, einen ausseralltäglich Anderen.
Oder anders herum: Ritus ist eine besondere Art von Handlung,
nämlich eine symbolische - und zwar im präzisen Sinn des
Begriffs "Symbol". Ritus ist also sowohl von der Handlung als auch
vom Symbol her betrachtet etwas Besonderes.

Ist er aber nicht nur unter phänomenologischen sondern auch
unter soziologischem Gesichtspunkt etwas Besonderes Besonders
wäre vielleicht zunächst überhaupt nur die Verwendung des Worts
"sozial", um eine Handlung zu bezeichnen, die sich nicht auf
Mitmenschen (oder anonymisierte gesellschafliche Gegenheiten)
bezieht. Wenn wir rationalistisch argumentieren wollten, müssten wir
den Begriff "sozial" nur auf Beziehungen zwischen Mitgliedern der
gleichen Gattung verwenden und Gespräche von Menschen sowohl



550 Th. Luckmann

mit Hunden als auch mit Gott als solipsistische Illusionen abtun.
Wollen wir einer solchen Version des Rationalismus als wohlbegründet

betrachten Aber auch wenn das nicht der Fall sein sollte,

werden wir wohl alle zugeben, dass, auch wenn der Ritus we-
sensmässig sozial sein sollte, sozial hier nicht im üblichen soziologischen

Wortgebrauch auftritt. Soziologisch ist jedenfalls von
Interesse, dass es sich um eine Art von Handlung dreht, die von
Menschen an Ausseralltägliches gerichtet ist und von der
Menschen meinen, dass sie von dort auch "beantwortet" wird.
Unter diesen Umständen ist es klar, dass jede Form von
Vergesellschaftung von Riten von besonderem soziologischem Interesse
sein muss. Wer immer Sonderwissen über das ausseralltäglich
Andere dazu verwenden kann, solche "Antworten" zu vermitteln, der
hat aussergewöhnliche Möglichkeiten, das Alltagshandeln seiner
Mitmenschen zu steuern.

Riten setzen die Gemeinschaft mit- und gegeneinander
handelnder Menschen in eine Beziehung (und zwar eine Beziehung
des Handelns, des "Fragens" und des "Antwortens") zu einer
Wirklichkeitsschicht, die mit ausseralltäglichen Eigenschaften und
Kräften ausgestattet ist. In allen Gesellschaften - vielleicht mit
der Ausnahme der modernen industriellen - sind die institutionellen

Normen, welche das Verhalten der Menschen im Alltag und
in dessen Krisen (im Zusammenhang mit Krankheit, Tod,
jahreszeitlichen und lebenszyklischen Veränderungen und Uebergängen
usw.) bestimmen, einem ausseralltäglichen Wirklichkeitsbereich
untergeordnet, dem Bereich der "grossen" Transzendenzen.

Folglich können wir sagen, dass Symbole eine nomische Funktion

haben: sie regulieren als übergeordnete Instanzen das Verhalten
in der Wirklichkeit.

Wie wichtig Riten als die Handlungsform im Vergleich mit
anderen, "stärker" intellektualistischen Formen von Symbolen in
dieser legitimierend-regulativen Funktion sind, ist eine empirischhistorische

und ethnologische Frage. Im allgemeinen dürfte wohl
eine zentrale Rolle der Riten in archaischen Gesellschaften
angenommen werden - und eine gewisse Zunahme von symbolischen

IF/sse«.sbeständen (zumindest für manche Schichten der
Bevölkerung) in Hochkulturen und der modernen Gesellschaft.
Interessanter als solche Vermutungen dürfte aber der Umstand sein,
dass Symbole, einschliesslich des Ritus, vor allem in den
abendländischen Gesellschaften nicht mehr wie in archaischen Gemeinschaften

in die handlungssteuernden Institutionen eingeschmolzen
sind, sondern einen institutionell spezialisierten Ort erhalten
haben: den der Religion und den der Wissenschaft.


	Riten als Bewältigung lebensweltlicher Grenzen

