Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 11 (1985)

Heft: 3

Artikel: Riten als Bewaltigung lebensweltlicher Grenzen
Autor: Luckmann, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol.,3 (1985) 535-550 535

RITEN ALS BEWALTIGUNG LEBENSWELTLICHER
GRENZEN

Thomas Luckmann
Universitit Konstanz, Sozialwissenschaftliche Fakultit
Fachbereich Soziologie
D - 7750 Konstanz 1

1. Riten als Handlungsform von Symbolen

"Riten und Lebenswelt" ist das Rahmenthema gewesen, aus dem
ich mir das Thema meines Vortrags bestimmen durfte. Das Thema
heisst: "Riten als Bewiltigung der Grenzen lebensweltlicher Erfah-
rung". Mit dem Titel habe ich auch schon die These angesprochen,
die ich im folgenden entwickeln will. Die Grenzen der lebens-
weltlichen Erfahrung werden mit Hilfe von Symbolen "iiberschrit-
ten" und in einem gewissen Sinn "bewiltigt"; Riten sind die Hand-
lungsform von Symbolen.

Lassen Sie mich mit einer ersten und zunidchst nur annihernden
Festlegung der soeben verwendeten Begriffe beginnen. Ich brau-
che wohl kaum zu betonen, dass diese Begriffe: "Symbol", "Ritus",
ja sogar "Handlung" sehr unterschiedliche Bestimmungen und Ver-
wendungen erfahren haben.

Symbole stellen den besonderen Fall einer in der menschlichen
Erfahrung ganz allgemeinen Beziehung dar, einer Beziehung, die
ich Husserl folgend Apprdsentation nenne. In ihr wird etwas un-
mittelbar Gegebenes und Erfahrenes in Einheit mit etwas an-
derem, aber als Hinweis auf etwas anderes, das nicht unmittelbar
gegeben und erfahren ist, erfasst. Wenn dieses Andere - das Ap-
prisentierte - nur zufidllig und augenblicklich nicht unmittelbar
gegeben ist (wie z.B. die Riickseite eines Gegenstands, den wir
eben gerade von vorn ansehen, so ist dies eine Art von Apprisen-
tation. Wenn aber das Andere grundsitzlich nicht unmittelbar er-
fahrbar ist und einem anderen Wirklichkeitsbereich angehért als
das Apprisentierende, dann sprech ich, Schiitz folgend, von Sym-
bolen.

*
Beitrag zum Kolloquium "Religiése und profane Riten : Konkurrenz oder Kon-
gruenz 7", Bigorio/Schweiz, 15.-16.10.1984.



536 Th. Luckmann

Handlungen sind vom Handelnden vorentworfene und in Aus-
richtung auf den Entwurf gesteuerte Erfahrugsabliufe. Soziale
Handlungen sind im Entwurf an Mitmenschen oder anonymisier-
ten sozialen Gegebenheiten orientierte Handlungen.

Riten sind, wie gesagt, die Handlungsform von Symbolen. Sie
sind zwar soziale Handlungen: sie sind an einem Anderen orien-
tiert, aber an einem Anderen, der - oder das - grundsitzlich nicht
unmittelbar erfahrbar ist und einem anderen als dem vom Han-
delnden bewohnten allltiglichen Wirklichkeitsbereich angehort.
Zum Sinn von Riten als sozialen Handlungen gehort wesenméssig
eine "Antwort"; aber weder "Frage" noch "Antwort" sind den prag-
matisch-alltiglichen Regeln der Kommunikation unterstellt. Da sie
Kommunikation zwischen einem im Alltdglichen beheimateten und
einem im Ausseralltiglichen wohnhaften herzustellen suchen, muss
der Fragesteller bestrebt sein, die fiir den Bereich, aus dem er die
Antwort erhofft, zustindigen Reglen zu befolgen. Die Sozialitit
von Ritten ist also eine besondere, im Sinn der Definition von Ri-
ten: eine symbolische.

Es ist klar, dass Symbole nicht unbeding Handlungsform an-
nehmen miissen. Das appriasentierende Glied der symbolischen
Beziehung kann zwar aktuelles Handeln, also ein Ritus sein, es
kann aber auch ein im Material eingeprigtes Ergebnis von Hand-
lungen sein: eine Ikone. Es kann auch ein als Handlungsresultat
gedeutetes Naturereignis oder ein Naturgegenstand sein - obwohl
diese tiblicherweise nicht als "Frage" sondern schon als "Ant-
worten" auftreten. - Es steht aber ausser Zweifel, dass die Hand-
lungsform von Symbolen besonders wichtig ist: obwohl es in der
"Antwort" mehr oder minder (bei dem "Minder" denke ich an Ma-
gie) autonom bleibt, steht das Ausseralltigliche doch unter einer
gewissen kommunikativen "Kontrolle".

Dass Riten wiederholbar sind, ist nichts Besonderes. Das gilt
prinzipiell fiir alle Handlungen. Dass es aber bei Riten mehr als
bei Alltagshandlungen auf die Form, gerade auch in der Wieder-
holung, ankommt, ist klar. Sie richten sich ja auf das Ausser-
alltdagliche, nicht unmittelbar Erfahrbare; die "Antworten", die von
dort kommen, sind nicht eindeutig. Das Ausseralltigliche ist prin-
zipiell unvertraut - und Unvertrautes ist gefihrlich. Handlungs-
korrekturen sind hier keine einfache Sache.

Hinter dem fiir die Definition von Symbol und Ritus entschei-
denden Begriff der Grenzen der lebensweltlichen Erfahrung ver-
bergen sich so verwickelte Sachverhalte, dass eine nur annihernde
Festlegung wahrscheinlich mehr Verwirrung stiften als Klirung
bringen wiirde. Deswegen beginne ich gleich mit einer etwas aus-
fithrlicheren Analyse.



Riten als Bewdltigung 537

2. Grenzen der Erfahrung: "Transzendenzen"

Wir alle erfahren die Welt als eine andere, nicht ich-hafte
Wirklichkeit. Noch vor jeder schirfer umrissenen Grenze der Er-
fahrung liegt eine sozusagen "natiirliche" Unterscheidung zwischen
ich-bezogenen und ich-iiberschreitenden Erfahrungen. Im Alltag
wird diese Unterscheidung kaum erschiittert. Sie kann jedoch in
anderen Zustinden als dem der natirlichen Einstellung zeitweilig
ihre Giltigkeit einbiissen: im Traum, in der Ekstase. Und auch im
religiosen oder philosophisch-theoretischen Abstand zum Alltag
mogen sich die Dinge anders darstellen: die Unterscheidung zwi-
schen Ich und Nicht-Ich der natirlichen Einstellung wird in der
Mystik aufgehoben und erfihrt in den philosophischen Traditio-
nen sehr unterschiedliche Deutungen, z.B. im Materialismus und
im Idealismus.

Die "naive" Gliederung der Erfahrungen bei der Orientierung
in der Alltagswirklichkeit in Ich- und Fremdbezogenes beruht auf
einer grundliegenden aber im Alltag normalerweise unbeachteten
Unterscheidung, die alle Erfahrungen kennzeichnet, der Unter-
scheidung nimlich zwischen dem in der Erfahrung jeweils gerade
Gegebenen und dem nur (irgendwie) "Mit-Gegebenen".

Zunichst scheidet sich ja in der Erfahrung all das, was sich
gegenwirtig als es selbst vorstellt, von all jenem, das sich als erin-
nert erwartet, phantasiert, oder als etwas anderes darstellend oder
sogar nur stellvertretend gibt. Aber auch abgesehen davon: alles,
was sich gegenwirtig als es selbst vorstellt, verweist in dieser Vor-
stellung zugleich auf anderes, Nicht-Gegenwirtiges. In allge-
meinerer Form ausgedriickt: Keine Erfahrung ist in sich selbst
beschlossen. Ein gegenwiirtiger Erfahrungskern zeigt immer auch
auf Nicht-Gegenwirtiges. Jede Erfahrung fihrt inhaltlich be-
stimmte, aber als Inhalt nicht vergegenwirtigte Verweisungen mit
sich. Dariiber hinaus fiithrt sie Horizonte mit sich, die (als Hori-
zonte) Bestandteil der gegenwirtigen Erfahrung sind, aber (eben
als Horizonte) inhaltsleer bleiben.

Gegeniiber dem jeweiligen Erfahrungskern ist das gegenwirtig
Nicht-Erfahrene, auf das der Erfahrungskern verweist, transzen-
dent. Im weitesten Sinn des Wortes heisst Erfahrung von "Trans-
zendenz", dass der jeweilige Inhalt der Erfahrung, was immer
dieser auch sein mag, also auch, wenn er nicht etwas Fremdes er-
fasst, iber sich selbst hinausweist.

Fassen wir zusammen: jede Erfahrung - und zwar jedes be-
liebigen Inhalts - wird dadurch, dass sie sich stindig uberschrei-
tet, zu einer, sagen wir, "Miterfahrung" ihrer eigenen Grenze, zur
"Miterfahrung" der Transzendenz. Im Alltag wird diese "Miterfah-



538 Th. Luckmann

rung" nicht selbst zum Thema, bildet aber die unterste Schicht des
Fundaments, auf dem das Wissen um die "Transzendenz" der Welt
ruht. Ein besonderer - fiir uns hier wichtiger - Fall der Unvoll-
stindigkeit jeder einzelnen Erfahrung ist die vermittelte Erfahrung
eines sich nicht selbst gebenden "Inhalts™: das Mittel wird aus-
driicklich als Verweis auf etwas anderes vergegenwiirtigt.

So beruht also eine "inhaltliche" Erfahrung der Transzendenz
auf der Unterscheidung, die in der Erfahrung zwischen eigenem
und anderem gemacht wird. Diese Unterscheidung ist die Grund-
lage des konkreten Bewusstseins von den Grenzen der Erfahrung
in der Lebenswelt. Je nachdem, ob 1) das in der gegenwirtigen
Erfahrung angezeigte Nicht-Erfahrene grundsitzlich genau so er-
fahrbar ist wie das gegenwirtig Erfahrene oder 2) - obwohl selbst
gegenwirtig - nur duch solche Anzeigen erfahrbar oder 3) in der
gleichen Wirklichkeit tiberhaupt nicht unmittelbar erfahrbar ist,
spreche ich von "kleinen", "mittleren" und "grossen" Transzenden-
zen,

Schon die "kleinen" Transzendenzen sind keine belanglosen An-
gelegenheiten. Dennoch ist es in der natiirlichen Einstellung
selbstverstindlich, dass wir sie grundsitzlich und abgesehen von
"technischen" Schwierigkeiten bewiltigen kénnen. Die Grenzen der
Erfahrung, an die wir hier stossen, sind iiberschreitbar. Erinnern
an das, was gestern geschehen ist; merken, wo man den Schliissel
versteckt hat; durch die Tiir gehen, hinter der sich nichts
Geheimnisvolleres als die Kiiche befindet; "Feuer" zu rufen, nach-
dem man den Qualm zu riechen beginnt: all das kann jedermann.
Bis sich jene kleinen "technischen" Schwierigkeiten einstellen, der
Erinnerung, der Schlussfolgerungsfihigkeit, des Handlungsent-
wurfs. Dann merken wir, dass auch die Bewiltigung der "kleinen"
Transzendenzen von Raum und Zeit eine beachtliche Leistung ist,
die wir teils geerbt und teils gelernt haben, die aber gewiss nicht
einfach und unverlierbar ist. Und selbstverstindlich stehen wir
immer an einer neuen Grenze; nachdem wir die eine {iberschritten
haben, kommen wir an die nichste. (Wir entwickeln iibrigens oft,
schon hier bei den "kleinen" Transzendenzen, gewisse "Riten" - bis
hin zur Pathologie).

Desgleichen mit den "mittleren" Transzendenzen des Verstehens
von Mitmenschen und der Verstindigung mit ihnen. Nachdem wir
es einmal gelernt haben, ist es keine grosse Sache, den Gesichts-
ausdruck und die Gesten anderer Menschen zu lesen. Aber wir er-
fahren etwas, das nicht selbst unmittelbar gegeben ist, sondern
sich, obwohl gegenwartlg, nur in einer Vermittlung zeigt. Wir
wissen ja, dass unser elgener Gesichtsausdruck nicht die Freude
oder der Schreck, die wir spiiren, ist, sondern nur deren Aus-
druck. Und wir wissen, dass man sie verbergen oder vortiuschen



Riten als Bewdltigung 539

kann. Erst recht sind wir uns der Schwierigkeiten der Verstindi-
gung bewusst. Obwohl es uns im Alltag selbstverstindlich er-
scheint, dass wir fragen und antworten, bitten, befehlen, schim-
pfen und preisen kénnen, so wie unsere Mitmenschen, werden wir
uns manchmal uniiberschreitbarer Grenzen bewusst. Wir miissen
von vorn anfangen, ausbessern, umdeuten, und auch dann sind
wir uns nicht gewiss, dass der andere uns versteht. (Dass wir iibri-
gens im Umgang mit Mitmenschen gewisse "Rituale" entwickeln,
wird nicht erstaunen: Mitmenschen sind eine Anndherung des -
ganz - "Anderen").

Und schliesslich die "grossen" Transzendenzen. Was hat der
Traum, der in der Nacht so erschiitternd war, am Tag zu bedeu-
ten? Warum falten wir an einem Sterbebett die Hinde ? Ist die
Lebensgefahr, die jemand fiir einen anderen eingegangen ist,
ebenso ein Unsinn wie eines Menschen Ueberwiltigung bei dem
Anblick einer Bergkette ? Und wenn das alles einen Sinn haben
mag, was haben Traumdeutungen, Parabeln, Gebete, Opferhand-
lungen, Gemilde dariiber zu sagen ?

Was wir erfahren, sind Hinweise; woran wir stossen, sind
Grenzen. Wir kénnen noch nicht oder nicht mehr Erfahrenes er-
fahren, sofern es iiberhaupt erfahrbar ist; wir kénnen Mitmen-
schen iiber das, was sie tun oder was ihnen geschieht und iiber die
Geschichten, die sie erzidhlen, erfassen; das Nicht-Erfahrbare stellt
sich in Symbolen dar, die wir nicht kennen, die wir aber manch-
mal zu verstehen glauben.

Ich werde im folgenden nicht mehr uiber die "kleinen" Trans-
zendenzen von Raum und Zeit und die "mittleren" des "Anderen”,
des Mitmenschen, sprechen, obwohl man schon die Handlungen,
die zur Ueberwindung dieser Transzendenzen dienen, unter dem
Aspekt des Alltagsritus diskutieren konnte. Aber die Zeit reicht
nur zu einer Betrachtung der "grossen" Transzendenzen, ihrer
Ueberwindung durch Symbole und Riten im engeren - sagen wir:
"religiosen" - Sinn.

3. Andere Wirklichkeiten: die "grossen" Transzendenzen

Der Erfahrungsverlauf ist im tAglichen Leben eine stindige
Abfolge von Zukehr und Abwendung. Der Mensch wird durstig,
lisst die Arbeit liegen und holt ein Glas Wasser. Ein lauter Knall
hinter ihm veranlasst ihn, mit dem Essen aufzuhdren und sich
umzudrehen. Er unterbricht ein Gesprich, um einen vorbeiflie-
genden Eisvogel zu beobachten. Er dreht einem unliebsamen Zeit-
genossen den Riicken zu und geht fort. An einer Abzweigung an-



540 Th. Luckmann

gekommen, bleibt er stehen, schliesst die Augen und Versucht sich
zu erinnern, ob er das letzte Mal, als er zu jenem Bécker ging,
nach links oder nach rechts abgebogen war. Auf dem Weg zur
Berghiitte fingt ein Zahn zu schmerzen an.

Bei all dem handelt es sich um Zuwendung und Abkehr - um
Erfahrungsgrenzen zwar, aber noch immer um Grenzen, die in ein
und demselben Wirklichkeitsbereich gesetzt und iiberschritten
werden. Die Einstellung, die dabei vorherrscht, ist die natiirliche;
die Bewusstseinsspannung bewegt sich von der Nachlissigkeit
lingst vertrauter Erfahrungen und méissigem Achtgeben bei ge-
wohntem Handeln zur eindringlichen Aufmerksamkeit ungew6hn-
licher Erfahrungen und des Handelns in problematischen Lagen.
Ueberschreitungen solcher Grenzen von bisherigen Erfahrungen in
neuen Erfahrungen gehdren zu den Selbstverstindlichkeiten des
Alltags normaler Menschen.

a) Abkehr vom Alltag in Schlaf und Traum

Um die Abkehr vom tiglichen Leben, die Schlaf und Traum
kennzeichnet, ist es da anders bestellt. Hier stosst die Erfahrung
an eine andere Grenze als die ihres notwendigen eigenen Endes.
Dennoch ist es eine Grenze, die - wenn auch nur in einem stark
eingeschrinkten Sinn des Wortes - "uiberschritten" wird.

Auf Grund typischer Vorerfahrungen, die sich (bisher) immer
wieder bestitigt haben, weiss jedermann vor dem Einschlafen,
dass er das gewohnte wache Bewusstsein zwar verlieren wird, aber
nicht endgiiltig. Er weiss, dass sich die Welt in seiner Reichweite
ausblenden wird, aber nicht fir immer. Er weiss, dass er das Be-
wusstsein wiedererlangen wird. Im Gegensatz zu den Erfahrungs-
begrenzungen und zu den Ueberschreitungen der Erfahrungsgren-
zen im Alltag kehrt man sich in diesem Fall nicht von etwas ab,
um sich etwas anderem zuzuwenden. Vielmehr kehrt man sich so-
zusagen ersatzlos ab. Man erlebt sich daher auch nicht im Aelter-
werden; man weiss nur, dass man auch im Schlaf dlter geworden
sein muss.

Das Koénnen des Wachzustandes wird im Schlaf fraglos ausser
Kraft gesetzt. Schliesslich "weiss" ja jedermann, dass er im Schlaf
nichts sehen und nichts schmecken kann, weder essen noch ein
Gesprich fithren noch zu einer Frau gehen kann, dass er nicht
einmal denken kann,

Man weiss allerdings, dass man im Schlaf (rédumen "kann", denn
Erinnerungen an Triume haben sich in das wache Bewusstsein
hiniibergerettet. Aber dieses "Koénnen" ist kein Koénnen im Sinn
des Ich-kann-immer-wieder. Wenn ich wach bin, kann ich mir



Riten als Bewdltigung 541

vornehmen, ein Stiick Brot zu essen, um dann den Entwurf unter
den meisten Umstinden zu verwirklichen. Ich kann mir auch
vornehmen, mir das Essen eines Stiicks Brot in meinen Gedanken
in allen Einzelheiten auszumalen, und auch diesen Entwurf kann
ich verwirklichen. Ich kann mir zwar vornehmen, davon zu triu-
men, dass ich ein Stiick Brot esse, aber ich weiss, dass ich nicht
damit rechnen kann, dass ich diesen Entwurf verwirklichen kann.
Ich kann mir nicht einmal mit einiger Erfolgsaussicht vornehmen
etwas Bestimmtes nicht zu trdumen. Kurzum, ich habe fir die
Dauer des Schlafs meine Handlungsfihigkeit eingebiisst, Triumen
geschieht mir. Im Traum hingegen kann ich "handeln". Aus mei-
nen Traumerinnerungen weiss ich, dass ich im Traum gehen, lau-
fen, ein Stiick Brot essen, Gespriche fiuhren, mit Frauen sein und
denken kann. Ich kann all das jedoch nicht im voraus entwerfen
und dann im Traum durchfithren; nur nachtriglich kann ich mich
daran erinnern, dass ich es "konnte".

Der Stillstand meiner bewussten Tdtigkeiten bringt mich an
eine Grenze, hinter der etwas ganz anderes liegt als vor ihr. Kein
vertrautes Land, in dem ich mich bewegen kann wie im Alltag; an
das, was in ihm geschieht, kann ich mich spiter nicht in der glei-
chen Weise erinnern, wie ich mich an vergangenes Geschehen aus
meinem tdglichen Leben erinnere. Aber dennoch kein voéllig frem-
des Land. Ich bin ja schon oft in ithm gewesen. Ich kann mich
sogar an viele Einzelheiten daraus erinnern: an Landschaften,
Menschen, Ereignisse. Ich bin mir allerdings ungewiss, wie erfolg-
reich meine Versuche sind, den Zuzsammenhang all dieser Traum-
erlebnisse nachtriglich wieder herzustellen. Die Traumerinnerun-
gen versinken bei solchen Versuchen meist ins Dunkle; ich kann
nur sehr behutsam versuchen, sie nacheinander - so, wie sie auf-
leuchten - aneinanderzureihen, den Verlauf zu erzidhlen - und da
droht die Sprache mit ihren verpflichtenden Ordnungen von
Identitit, Raum, Zeit, Gestalt, Zahl, Geschlecht zu versagen.
Menschen, die ich kene, sehen "anders" aus oder haben einen
neuen Name oder tun Dinge, die sie "in Wirklichkeit" nie tun
wiirden; Stidte stehen am "falschen" Ort; ich finde mich in einer
"falschen" Zeit.

Das Wissen, das wir anrufen, um zu sagen, was "in Wirk-
lichkeit" war und was nicht, was der "falsche" Ort und die "fal-
sche" Zeit ist - das ist ein Wissen, das in der natirlichen Einstel-
lung des tidglichen Lebens beheimatet ist. Der Wirklichkeitsakzent
des tdglichen Lebens hat nun gewiss bei hellem Tag und unter
normalen, gesicherten Umstdnden immer den praktischen Vorrang.
Aber nur, wenn dieser Wirklichkeitsakzent von einer Wirklich-
keitstheorie, die den Wirklichkeitsanspruch anderer Sinnbereiche
verneint, absolut gesetzt wird, erscheint der Traum (und er-
scheinen andere, nicht-alltigliche Sinnbereiche) als wnwirklich.



542 Th. Luckmann

Wirklichkeitstheorien dieser Art bilden bekanntlich den Kern der
in den modernen Gesellschaften vorherrschenden Weltanschauun-
gen. Sie iiberformen die natiirliche Einstellung der Mitglieder
dieser Gesellschaften in einer Weise, die den uns vertrauten "ge-
sunden Menschenverstand" ergibt. Man darf aber nicht vergessen,
dass vollig andere Theorien die Weltanschauung anderer Gesell-
schaften gepriigt haben. In der historischen Ueberformung der na-
tiirlichen Einstellung in jenen Gesellschaften, in dem dort "gesun-
den" Menschenverstand, mag die Traumwirklichkeit dem Alltag
gegeniiber gleichberechtigt oder iberlegen, sogar "wirklicher" sein.

Der Punkt, auf den es hier ankommt, ist, dass es sich um eine
andere Wirklichkeit als die des tdglichen Lebens handelt. Die
"Logik" des Traums ist nirgendwo die "Logik" alltiglichen Han-
delns. Und das Beachtenswerte an dieser anderen Wirklichkeit ist,
dass jedermann in sie tidglich bzw. nichtlich eintritt, indem er
eine Erfahrungsgrenze uiberschreitet, hinter der keine gleichartige
Erfahrung steht, und aus der er wieder zuriickkehrt, indem er
wieder eine Grenze iiberschreitet.

b) Abkehr vom Alltag in Wachheit und Tagtraum

Zwischen der rickhaltlosen Abkehr vom tdglichen Leben im
Schlaf und der unteren Grenze des normalen Aufgehens im Alltag
liegt ein Bereich von Bewusstseinsspannungen, der nur undeutlich
abgestuft ist. Der Mensch, der sich durch ihn in die eine oder die
andere Richtung, zum Schlaf oder zum Aufmerken, bewegt, ist
sich keiner Grenziiberschreitungen bewusst. Er befindet sich je-
doch auch hier in einem nicht-alltiglichen Zustand. Jedermann
muss sich immer wieder den dringenden Erfordernissen des All-
tags widmen, und jedermann muss zwischendurch einmal schlafen.
Aber ebenso wie nicht jedermann regelmissig in ekstatische Aus-
nahmezustinde verfallen muss, braucht auch nicht jedermann in
den Zustand der Halbwachheit versinken. Ungewdhnlich und auch
in dieser Hinsicht wieder den ekstatischen Ausnahmezustinden
dhnlich ist in der Halbwachheit, dass die im Alltag vorherrschen-
den Relevanzstrukturen weitgehend aufgehoben werden. Das prag-
matische Motiv verliert seine Wirksamkeit.

Auf den untersten Stufen dieses Bereichs kommen die wachen
Bewusstseinstitigkeiten fast vollig zum Stillstand. Typisierungen
werden automatisch und nicht in urteilsihnlichen Leistungen ap-
prisentiert. Die Koordinierung der inneren Zeit mit der Weltzeit
hort auf. Solange der Mensch in diesem Zustand verharrt, bleibt
er handlungsunfihig. Wahrnehmungen von "Innen" und "Aussen"
stellen sich fast unvermittelt vor.



Riten als Bewdltigung 543

Auf der obersten Stufe dieses Zwischenbereichs setzen jedoch
schon Bewusstseinstitigkeiten ein, motivierte Zuwendung zu Er-
fahrungsthemen findet statt. Wenn die motivweckenden Erlebnis-
eigenschaften aus der inneren Vorstellung stammen, wenn sich
Erinnerung oder Phantasien aneinanderreihen - und wenn die
"dussere" Lage eine Fortsetzung der Abkehr vom Alltag erlaubt -,
kann der Mensch mit seinen Tagtriumen titig werden. Wenn aber
die motivweckenden Erlebniseigenschaften sich als dringliche Er-
fordernisse des tdglichen Lebens vorstellen, d.h. wenn sie aus der
Umwelt kommen, und zwar in einer Weise, die auch im halb-
wachen Zustand nicht mehr abweisbar erscheint, tritt das pragma-
tische Motiv des Alltags wieder in Kraft.

c¢) Abkehr vom Alltag in Ekstase

Der iibliche Bereich der tdglichen Aufmerksamkeit kann ent-
weder in langsam anschwellenden oder sprunghaften Erhdhungen
Uberschritten werden. Das Verlassen des Alltags kann blind sein;
man weiss nicht, wohin man sich begibt. Es kann aber auch wohl
geplant sein, sogar auf regelmissige Wiederholungen hin angelegt
sein und man kann sich einer Korpertechnik oder einer "reinen"
Bewusstseinsdisziplin unterwerfen, um einen bestimmten anderen
Zustand zu erlangen. Solche Techniken und Disziplinen, sozusagen
"Rituale" der Grenziiberschreitung, sind im iibrigen meist an eine
Wirklichkeitstheorie gekoppelt: man begibt sich mit ihrer Hilfe
zwar aus dem Alltag in einen anderen, ausserordentlichen, aber
nicht unbestimmten Wirklichkeitsbereich.

Der gemeinsame Nenner all dieser Grenziiberschreitungen ist,
dass der Alltag im wachen Zustand verlassen wird. Das tédgliche
Leben verliert seinen Wirklichkeitsakzent zugunsten des anderen
Zustands; das, worauf die Erfahrungen in diesem Zustand hin-
weisen, kann - sofern nur ein Minimum an glaubwiirdigen Deu-
tungsmoglichkeiten zur Verfiigung steht - nicht nur einen fliichti-
gen Wirklichkeitsakzent erhalten, sondern einen, der auch nach
der Riickkehr in den Alltag theoretischen Vorrang beibehilt,

Auch hier wird - wie im Traum - eine Grenze uberschritten,
iiber die nur Hinweise und Erinnerungen mitgenommen werden
kénnen. Allerdings sind es Hinweise und Erinnerungen an Erfah-
rungen im vollwachen Zustand. Sie konnen als Erinnerungen nach
der Riickkehr in die Wirklichkeit des tiglichen Lebens aufgerufen
und "ubersetzt", als Hinweise gedeutet, in Symbole gefasst werden.
Diese kénnen als Wegweiser fiir Erkundungen in ausseralltiglichen
Wirklichkeitsbereichen dienen.

Der Anldsse zu solchen Grenziiberschreitungen gibt es viele.
Ebenso hdufig sind die Versuche, die Anlisse zu unterdriicken



544 Th. Luckmann

oder, wenn dies ganz und gar unmoglich erscheint, die ausser-
gewohnlichen Erfahrungen selbst soweit als moglich unter Kon-
trolle zu bringen. Jedermann ist sich der Gefahren bewusst, die
mit dem Aussergewdhnlichen verbunden sein konnen. Alltagshan-
deln ist fiir das Ueberleben der Mitglieder einer Gesellschaft und
fir den Bestand der Gesellschaft wesentlich. Die Relevanzsysteme
alltiglichen Handelns werden durch Ausseralltigliches unmittelbar
oder auf Umwegen in Frage gestellt. Die Unterdriickung oder eine
kontrollierte Vergesellschaftung des Aussergewodhnlichen (in vielen
Religionen, in rationalistischen Weltanschauungen, "Psychologien"
und anderen Wissenschaften), seine Einmauerung in Enklaven (in
religidsen und "psychiatrischen" Institutionen), seine Zulassung auf
Zeit (z.B. in Karnevalen) und Uebersetzung in Spielformen (z.B.
"Verkehrte Welt") ist daher in der einen oder der anderen Weise
immer und iiberall zu finden.

d) Abkehr vom Alltag im Tod

Der Tod ist als die wesentliche Erfahrung der eigentlichen
Transzendenz angesehen worden. Ueberlegt man sich aber diese
Ansicht genauer, wird man gewahr, dass hier einiges durcheinan-
der geht. Eine lebensweltliche Erfahrung, entsprechend der Erfah-
rung anderer Transzendenzen, kann der eigene Tod nicht sein. Die
Verdnderungen der eigenen Reichweite verweisen den Menschen
unabweislich in die rdumlichen und zeitlichen Schranken seiner
Erfahrung und lassen ihn zugleich erleben, wie manche dieser
Schranken mit der grdssten Selbstverstindlichkeit {iberschritten
werden. Auch die eigene Erfahrung des Anderen ist sowohl eine
Erfahrung von Grenze als auch Erfahrung einer - obwohl
ungewissen und sozusagen streng bewachten - Grenziiberschrei-
tung. Wahrend Traum und Ekstase jenseits des vertrauten Bereichs
des Alltags liegen, werden seine Grenzen und die Ueberschreitun-
gen dieser Grenzen immerhin als solche erfahren und erlebt.
Hinter der Grenze verdndert sich zwar die Beschaffenheit der
Erfahrungen aber Erfahrungen sind sie doch, nur eben nicht all-
tagliche.

Dass der Tod eine Grenze ist, wird gewiss niemand bezweifeln.
Die Meinungen gehen dariiber auseinander, ob er auch eine end-
giltige Grenze ist, hinter der nichts mehr liegt. Darin unterschei-
det sich der Tod als Grenze der Lebenswelt von den anderen
Grenzen, die innerhalb der Lebenswelt im Alltag selbst und zwi-
schen Alltag und anderen lebensweltlichen Wirklichkeiten gezogen
sind. Aus Traum und Ekstase hat jedermann Hinweise auf eine
andere Wirklichkeit mitgebracht, mag er sie dann in die natiirliche
Einstellung zuriickgekehrt, auch abtun wollen. Aus dem Tod hat
aber jedenfalls nicht jedermann etwas in das Leben mitgebracht.



Riten als Bewdltigung 545

Wenn man an die Kunde glaubt, dass ein Sohn des Menschen
sogar von jenseits dieser Grenze einmal zuriickgekehrt ist, ist dies
Glaube, nicht Erfahrung. Auch wenn es Hinweise geben sollte, die
eine Wirklichkeit hinter dieser Grenze erahnen lassen konnten, sie
haben gewiss nicht die Beschaffenheit von Erinnerungen.

Der Tod ist also keine lebensweltliche Erfahrung einer Grenze.
Man weiss, dass man sterben wird. Das Wissen um diese Grenze
ist unzweifelhaft. Nicht unzweifelhaft ist was dahinter liegt. Da
im Gegensatz zu den anderen Transzendenzen diese Grenze nur in
einer Richtung iiberschreitbar ist, ist aus der Erfahrung und Erin-
nerung nicht ableitbar, was - falls i{iberhaupt etwas - hinter der
Grenze warten konnte. Kein Wunder, dass sich die anderen Trans-
zendenzerfahrungen hier immer wieder als Hinweise angeboten
haben. Als Ausgangspunkt fiir die Annahme, dass hinter der
Grenze des Todes eine andere Wirklichkeit wartet, stand verstind-
licherweise immer wieder der Schlaf. Er ist eine Grenze, an der
die grundlegende Idealisierung des Lebens, das Und-so-weiter,
anscheinend zum Stillstand kommt - ganz so, wie man es vom Tod
zu wissen meint - und dann dennoch immer wieder neu einsetzt:
es gibt ein Aufwachen - als ob es ein tibergeordnetes Und-so-wei-
ter gibe. Fir die Vorstellungen dariiber, was hinter dieser letzten
Grenze liegen konnte, haben zu allen Zeiten Menschen diese und
all die anderen, mit einer Riickkehr verbundenen Transzendenzer-
fahrungen als Ausgangspunkt genommen, einzeln und in vielfalti-
gen Verbindungen. Yon den rdumlichen und zeitlichen Transzen-
denzen, von der Erfahrung des Anderen und dem Vergehen der
Generationen, von Ekstasen und Triumen hat man in Furcht und
Hoffnung auf die Beschaffenheit jener ganz anderen, im Leben
unerfahrbaren Wirklichkeit geschlossen.

4. Symbol

Es wurde schon annidhernd definiert, was Symbole sind, und
gesagt, was sie in der lebensweltlichen Erfahrung leisten; sie
schlagen eine Briicke von einem Wirklichkeitsbereich zum anderen
und spielen eine wichtige Rolle in der "Ueberwindung" der
"grossen" Transzendenzen. Jetzt will ich die Struktur und die
Funktion der symbolischen Beziehungen etwas genauer fassen.

In symbolischen, wie in allen anderen "apprisentativen" Bezie-
hungen, verweist - lassen Sie mich das wiederholen - etwas
gegenwirtig unmittelbar Gegebenes auf etwas Abwesendes, das
aber in der Erfahrung vermittels dieses Hinweises mitvergegen-
wirtigt wird. Abgesehen von ihrer Sonderform (dem Ausdruck
und der Verkoérperung von Bewusstseinsvorgingen) ist bei Anzei-



546 Th. Luckmann

chen sowie bei Merkzeichen das Abwesende nur "zufillig" nicht
anwesend oder sozusagen aus technischen Griinden im Augenblick
nicht unmittelbar fassbar. Anders bei der Sonderform, da ja
fremdes Bewusstsein nie unmittelbar in Selbstgegebenheit fassbar
ist, sondern uberhaupt nur in Ausdruck und Verkérperung er-
fahren wird - oder in Zeichen. Zeichen koénnen in ihren anzei-
chenhaften und merkzeichenhaften Grundschichten auf alle nur
erdenklichen Gegenstinde und Ereignisse in der Umwelt hin-
weisen. Aber infolge ihrer intersubjektiven Konstitution weisen
Zeichen auf die Gegenstinde und Ereignisse iiber eine intersub-
jektive, bewusstseinsbezogene "Zwischenwelt" von Bedeutungen
hin, einen verfestigten Zusammenhang typischer (fremder und
eigener) Erfahrungen. Ausserdem verweisen Zeichen selbstver-
stindlich auch, wie Ausdruck und Verkérperung, aber ebenfalls in
intersubjektiver Vortypisierung, auf fremde und eigene Bewusst-
seinsvorginge als solche, also z.B. auf Handlungsabsichten,
Gemiitsverfassungen usw.. So wie die Sonderform der Anzeichen
sind auch Zeichen apprisentative Beziehungen, in denen das ap-
prisentierte Glied nicht nur "zufdllig" nicht anwesend ist, sondern
grundsdtzlich auch spiterhin nicht unmittelbar erfasst werden
kann.

Das gilt nun in dieser allgemeinen Form auch fiir Symbole:
auch in der symbolischen Beziehung weist der Bedeutungstriager
auf etwas hin, das selbst grundsitzlich nicht in der gleichen Weise
wie der Triger - ndmlich unmittelbar - erfahren werden kann.
Was Symbole von Verkérperung und Zeichen unterscheidet, ist
etwas anderes.

Wahrend Gegenstinde, die jetzt ausser Reichweite sind, meine
gegenwirtige Erfahrung nur vorldufig transzendieren, da sie spiter
vielleicht wieder in Reichweite gebracht werden kOnnen, iiber-
schreitet der Andere seinen Mitmenschen grundsitzlich. Dennoch
handelt es sich dabei um eine ganz und gar alltigliche Transzen-
denz. Menschen' gewdhnen sich aneinander, handeln routineméssig
zusammen, verstindigen sich. Wir haben diesem Umstand schon in
der Wahl der sprachlichen Bezeichnungen Rechnung getragen: es
geht hier um eine "mittlere" Transzendenz. In dieser Hinsicht sind
die "mittleren" den "kleinen" Transzendenzen gleich. Die Grenzen
der Erfahrung, die iiberschritten werden, sind alltiglich, und die
Ueberschreitungen selbst sind gleichfalls alltiglich. Mit anderen
Worten, das in Anzeichen, Merkzeichen und Zeichen Mit-Verge-
genwirtigte gehort dem gleichen Wirklichkeitsbereich an wie der
Bedeutungstriager selbst, ndmlich dem Alltag.

~In s.ymbol.ischen Beziehungen ist hingegen das, was apprisen-
tiert wird, nicht nur abwesend (wie in allen apprisentativen Be-
ziehungen), nicht "nur" grundsitzlich abwesend (wie in Verkdrpe-



Riten als Bewdltigung 547

rungen und zeichenhafter Vermittlung von Bewusstseinsvorgin-
gen), sondern gehort iiberhaupt einem anderen Wirklichkeitsbe-
reich an als der Bedeutungstriger selbst. Nun sind Bedeutungs-
triger Bestandteile der Alltagswirklichkeit. Sie sind Ereignisse und
Gegenstinde, die ich in der alltiglichen Wahrnehmung erfahre.
Gewiss, ich kann mich dabei schon auf dem Weg in einen
"anderen" Zustand befinden, in die Ekstase; oder die Wahrneh-
mungen der Bedeutungstriger erwarten mich bei der Riickkehr in
den "Normalzustand" der natiirlichen Einstellung. Aber das sind
Uebergangsfille. Wenn die Grenze iiberschritten wird, 16st sich die
symbolische Beziehung auf. Die "andere" Wirklichkeit wird im
Rausch, Traum, mystischer Vereinigung usw. unmittelbar erfahren
- das ist jedenfalls die Nachricht, die uns die Erinnerung an sol-
che Erfahrungen in den Alltag zuriickbringt. Die Erinnerungen
selbst sind nun Hinweise auf andere Wirklichkeiten; sie kénnen zu
Symbolen verfestigt werden. Wenn das in einer anderen Wirklich-
keit Erfahrene iiber Erinnerungsreste hinaus erhalten bleiben soll,
ist eine merkzeichenartige Verfestigung vonnéten. Diese kann sich
beliebiger Bedeutungstriger bedienen.

Die Verfestigung einer transzendenzbezogenen Erinnerung (wir
reden von "grossen" Transzendenzen) kann sich aber selbstver-
stindlich auch der Zeichen bedienen, so vor allem der Sprache.
Nacherzihlungen der Erfahrungen in "anderen" Zustinden sind -
sozusagen wortlich - sprechende Beispiele dafiir. Sie "tiberwinden"
die "grossen" Transzendenzen einer anderen Wirklichkeit: einerseits
als mnemonisches Hilfsmittel fiir die eigene Erinnerung, um ihr so
Bestand als Hinweis auf die Erfahrung einer anderen Wirklichkeit
zu geben; andererseits als Kunde an Mitmenschen davon, was man
hinter der Grenze des Alltags erblickt hat,

Die symbolischen Bedeutungen sind also- an bestimmten Be-
deutungstrdgern festgemachte - Erinnerungen an Erfahrungen in
ausseralltiglichen Wirklichkeiten, die aus anderen Zustinden in
den Normalzustand des Alltags zuriickgebracht worden sind. Nun
haben wir in der Beschreibung der "grossen" Transzendenzen gese-
hen, dass, ausser der Abkehr vom Alltag in anderen Zustidnden,
auch zum Alltag selbst in voller Wachheit Abstand gewonnen wer-
den kann. Voller Furcht und Hoffnung, in den schweren Krisen
des Lebens, und mehr oder minder routinisiert, in der theoreti-
schen Einstellung, werden Erklidrungen fiur die wirkenden Krifte
der Natur und der Gesellschaft gesucht, die schicksalhaft in das
tdgliche Leben eingreifen und wird nach dem Sinn des Ganzen
und seiner Teile gefragt. Solange die natiirliche Einstellung durch
krisenhafte Erschiitterungen oder durch gewohnheitsmissigen
Uebergang in die theoretische Einstellung nicht aufgegeben wird,
ist ein solches Suchen, sind solche Fragen ausgeklammert. Im Ab-
stand zu i1hr kOnnen sie gestellt werden. Das, was gefunden wird,



548 Th. Luckmann

die Antworten, sind zwar nicht Hinweise auf andere Wirklich-
keiten; aber der Alltag selbst ist fremd, ausseralltiglich geworden.
Aus diesem Grund kénnen wir auch die Bedeutungen, die sich aus
solchem Abstand (z.B. in den verschiedenen Ausbaustufen der
theoretischen Einstellung: im Mythos, in Religion, Philosophie und
Wissenschaft) symbolisch nennen. Die Bedeutungen sind an Be-
deutungstrigern festgemacht, die nach dem Grundsatz ihrer (be-
grenzten) Beliebigkeit (fast) alles nur Erdenkliche sein konnen.
Gegenstinde der Umwelt, z.B. aus der Ferne: Sonne, Mond,
Sterne, oder ndher, z.B. Berge, Fliisse, Schluchten, oder ganz nahe,
wie z.B. Quellen, Biume, Steine; auch von Menschen erzeugte
Gegenstinde, wie z.B. Werkzeuge, Waffen, Griber, Hiuser, Kro-
nen, Fahnen. Naturereignisse wie Blitz, Donner, Regen, Flut und
Ebbe, Diirre, Jahreszeiten. Pest und Epilepsie. Tiere: Eulen,
Schlange, Lowen, Schildkréten, Biren, Biber, Spinnen, Eisvigel,
Stiere, Schafe, Koyoten, Fiichse, Raben. Korperteile: Auge, Kopf,
Faust, Phallos, Yulva, Brust. Korperbewegungen: Kniefall, Kuss,
Handkuss, Ohrfeige, Nasenreiben, zwei ausgestreckte Finger, aus-
gestreckter Zeigefinger, Tanz, Gesang, Beischlaf, Windblasen,
Hindeklatschen. Geschichtliche Ereignisse: Ueberqueren des Rubi-
kon, der Selbstmord der Makkabier, Olympische Spiele. Gesell-
schaftliche Veranstaltungen: Kronung, Hinrichtung, Heirat, Be-
griabnis.

Es ist klar, dass viele dieser Bedeutungstriger nicht mehr ein-
fache Gegenstinde oder schlichte Ereignisse sind, sondern aus
schon vorab bedeutungsvollen Bestandteilen, z.B. Handlungen ver-
schiedenster Art, bestehen. Dariiber hinaus kdénnen aber Bedeu-
tungstriger selbst auf apprisentative Beziehungen, Anzeichen,
Merkzeichen, Zeichen, aufgestuft sein, grundsitzlich sogar Sym-
bole auf Symbole. Wir hatten ja schon frither einmal von Hin-
weisen auf Hinweise gesprochen. Briiste oder weibliche Scheide
kénnen Fruchtbarkeit symbolisieren, Berge Briiste und Schluchten
Scheiden. Berge und Schluchten kénnen ebenso wie Briiste und
Scheide modelliert, gezeichnet werden usw.. Ein Tier kann Mut,
List, Brunst usw. symbolisieren; die Tiere kénnen abgebildet, ihre
Bewegungen getanzt, ihre Stimme gesungen werden. Fiir Ereignis-
se: liturgische und dynastische Kalender, Gedenktage usw.. Die
Liste der Beispiele und der Aufstufungen von Beispiel auf Bei-
spiel ist schier unerschopflich. Alles folgt abaer einem allgemeinen
Grundsatz, den wir den Grundsatz der (unbegrenzten) Ueberirag-
barkeit (bzw. Aufstufbarkeit) der Bedeutung nennen wollen. Alles,
was ein Hinweis auf etwas anderes ist, kann ein Hinweis auf eine
andere Wirklichkeit werden; alles, was ein Hinweis ist, kann ein
Hinweis auf einen Hinweis werden.

Damit sind wir nun an dem Punkt angelangt, an dem wir be-
merken miissen, dass die intersubjektive Festlegung symbolischer



Riten als Bewaltigung 549

Bedeutungen zu einer ausserordentlichen Vielfalt gesellschaftlich -
geschichtlicher Formen fithrt. Wir haben vorhin auch von symbol-
nahen und symbolhaften apprisentativen Beziehungen gesprochen,
von symbolischen Funktionen von Anzeichen und Merkzeichen.
Damit ist nichts anderes gemeint, als dass diese Beziehungen auf
eine andere Wirklichkeit hinweisen, aber noch in rein subjektiven,
gesellschaftlich kaum gepriagten Erfahrungszusammenhiingen. An-
zeichen und Merkzeichen mit symbolischen Funktionen kdnnen
ohne intersubjektive Festlegung geschaffen und verwendet wer-
den. Aber auch das gilt nur fiir Einzelerinnerungen aus anderen
Zustinden. Symbolische Bedeutungen im vollen Sinn sind so wie
Zeichen intersubjektiv konstituiert, entweder fiir sich oder schon
in einer auf Zeichen aufgestuften Form. Sie gehorchen den allge-
meinen Grundsitzen; dem der (begrenzten) Beliebigkeit des Be-
deutungstrigers, dem der Wandelbarkeit der Bedeutung und dem
der Uebertragbarkeit (bzw. Aufstufbarkeit) der symbolischen
Funktion. Damit sind selbstverstindlich nur die Randbedingungen
fir die Regelhaftigkeit von Symbolherstellung und Symbolge-
brauch, von der Vergesellschaftung symbolischer Bedeutungen und
ihrer Verinnerlichung durch den einzelnen angegeben.

5. Ritus und Institution

Damit bin ich bei der letzten Frage angelangt, mit der ich mich
noch kurz befassen moéchte. Was ist Besonderes am Ritus ? Und ist
am Ritus iberhaupt etwas Besonderes unter soziologischen
Gesichtspunkt ?

Lassen Sie mich zunidchst zusammenfassen, worauf wir uns bis-
her festgelegt haben. Ritus ist eine besondere Form von Symbol,
nédmlich seine Handlungsform, und er ist in einem besonderen
Sinn sozial, da er sich nicht auf Mitmenschen richtet, sondern auf
etwas ausseralltiglich Anderes, einen ausseralltiglich Anderen.
Oder anders herum: Ritus ist eine besondere Art von Handlung,
namlich eine symbolische - und zwar im prézisen Sinn des Be-
griffs "Symbol". Ritus ist also sowohl von der Handlung als auch
vom Symbol her betrachtet etwas Besonderes.

Ist er aber nicht nur unter phinomenologischen sondern auch
unter soziologischem Gesichtspunkt etwas Besonderes ? Besonders
wire vielleicht zunichst tiberhaupt nur die Verwendung des Worts
"sozial", um eine Handlung zu bezeichnen, die sich nicht auf Mit-
menschen (oder anonymisierte gesellschafliche Gegenheiten) be-
zieht. Wenn wir rationalistisch argumentieren wollten, miissten wir
den Begriff "sozial" nur auf Beziehungen zwischen Mitgliedern der
gleichen Gattung verwenden und Gespriche von Menschen sowohl



550 Th. Luckmann

mit Hunden als auch mit Gott als solipsistische Illusionen abtun.
Wollen wir einer solchen Version des Rationalismus als wohlbe-
griindet betrachten ? Aber auch wenn das nicht der Fall sein soll-
te, werden wir wohl alle zugeben, dass, auch wenn der Ritus we-
sensmaissig sozial sein sollte, sozial hier nicht im {iblichen soziolo-
gischen Wortgebrauch auftritt. Soziologisch ist jedenfalls von
Interesse, dass es sich um eine Art von Handlung dreht, die von
Menschen an Ausseralltigliches gerichtet ist und von der
Menschen meinen, dass sie von dort auch "beantwortet" wird.
Unter diesen Umstinden ist es klar, dass jede Form von Verge-
sellschaftung von Riten von besonderem soziologischem Interesse
sein muss. Wer immer Sonderwissen iiber das ausseralltiglich An-
dere dazu verwenden kann, solche "Antworten" zu vermitteln, der
hat aussergewodhnliche Moglichkeiten, das Alltagshandeln seiner
Mitmenschen zu steuern.

Riten setzen die Gemeinschaft mit- und gegeneinander
handelnder Menschen in eine Beziehung (und zwar eine Beziehung
des Handelns, des "Fragens" und des "Antwortens") zu einer Wirk-
lichkeitsschicht, die mit ausseralltiglichen Eigenschaften und
Kriften ausgestattet ist. In allen Gesellschaften - vielleicht mit
der Ausnahme der modernen industriellen - sind die institutio-
nellen Normen, welche das Verhalten der Menschen im Alltag und
in dessen Krisen (im Zusammenhang mit Krankheit, Tod, jahres-
zeitlichen und lebenszyklischen Verdnderungen und Uebergingen
usw.) bestimmen, einem ausseralltiglichen Wirklichkeitsbereich
untergeordnet, dem Bereich der "grossen" Transzendenzen.

Folglich kénnen wir sagen, dass Symbole eine nomische Funk-
tion haben: sie regulieren als iibergeordnete Instanzen das Verhal-
ten in der Wirklichkeit.

Wie wichtig Riten als die Handlungsform im Vergleich mit an-
deren, "stirker" intellektualistischen Formen von Symbolen in
dieser legitimierend-regulativen Funktion sind, ist eine empirisch-
historische und ethnologische Frage. Im allgemeinen diirfte wohl
eine zentrale Rolle der Riten in archaischen Gesellschaften
angenommen werden - und eine gewisse Zunahme von symboli-
schen Wissensbestinden (zumindest fiir manche Schichten der Be-
vOlkerung) in Hochkulturen und der modernen Gesellschaft. Inte-
ressanter als solche Vermutungen dirfte aber der Umstand sein,
dass Symbole, einschliesslich des Ritus, vor allem in den abend-
lindischen Gesellschaften nicht mehr wie in archaischen Gemein-
schaften in die handlungssteuernden Institutionen eingeschmolzen
sind, sondern einen institutionell spezialisierten Ort erhalten
haben: den der Religion und den der Wissenschaft.



	Riten als Bewältigung lebensweltlicher Grenzen

