Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie

= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: Religion und Identitat : eine Fallstudie zum Problem der
Reislamisierung bei Arbeitsmigranten

Autor: Schiffauer, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 2 (1984) 485—516

RELIGION UND IDENTITAT

EINE FALLSTUDIE ZUM PROBLEM DER
REISLAMISIERUNG BEI ARBEITSEMIGRANTEN

Werner Schiffauer
Universitit Frankfurt / M.,
Senkenberganlage
D—6000 Frankfurt / M.

Seit Mitte der 70er Jahre ist bei den in Deutschland lebenden Tiirken
eine zunehmende Neubesinnung auf religiose Werte zu beobachten. In diesem
Aufsatz sollen anhand der Analyse eines Einzelfalls einige Hypothesen zu
den Griinden dieser Reislamisierung” entwickelt werden: Ich werde eine
32 jdhrige, in Berlin lebende Tiirkin vorstellen, Mahiye Eren, die in den letzten
Jahren zunehmend durch die Nurcu-Bewegung beeinflusst wurde, der, nach

den Sileymancilar massgeblichsten Neo-Islamischen Bewegung in Deutsch-
land ! .

1) Dies ist mein zweiter Versuch, mich mit dem Leben dieser bemerkens-
werten Frau auseinanderzusetzen. Die erste Arbeit Giber sie entstand
nach Gesprichen, die ich 1977 und 78 mit ihr fithrte. Zu dieser Zeit
spielte der Islam nur eine vergleichsweise geringe Rolle in ihrem Le-
ben und in ihren Aecusserungen. In meiner Darstellung wurde er iber-
haupt nicht beriicksichtigt — zumindest war es also moglich, die Be-
deutung, die die Religion fiir sie spielte, zu iibersehen. Das wire heute
nicht mehr maglich. Der hier vorgelegte Versuch entstand nach einer
Reihe von Gesprichen, die ich 1983 mit ihr fithrte. Das Material iber
das Heimatdorf von Mahiye wurde 1977 und 1982 wihrend zwei
Feldforschungsaufenthalten von zusammen acht Monaten gesammelt.
Was die Darstellung der Nurcu Bewegung betrifft, schulde ich viel
einem Gesprich mit Frau Dr. Ursula Spuler.

485



W. Schiffauer

Ich bin mir bewusst, dass der Versuch riskant ist, Aussagen iiber die
Motive eines Gldubigen zu machen: Der Bruch mit der Perspektive des
Beschriebenen ist hier radikaler als in anderen Bereichen sozialwissenschaft-
licher Analyse. Was jener als Wahrheiten versteht, die ihre Giiltigkeit in sich
tragen, wird vom Soziologen als Deutungen und Einstellungen behandelt,
deren Sinn sich erst im Kontext der Gesamtheit der Orientierungen er-
schliesst. Die soziologische Konstruktion muss dem Gldubigen, wenn nicht
blasphemisch, so doch wenigstens als irrelevant erscheinen. Er wird sich in
ihr nicht wiedererkennen — und sie deshalb auch nicht bestdtigen (oder
auch falsifizieren) konnen. Wir bewegen uns also notwendigerweise auf schwan-
kendem Grund: Ich mochte deshalb die hier vorgetragenen Ueberlegungen
als erste und tastende Schritte verstanden wissen, eher dazu geeignet, Fragen
aufzuwerfen, als Antworten zu geben.

DAS LEBEN

Mahiye Eren 2 wurde 1950 im Dorf K., der Provinz Kastamonu ge-
boren, einem Dorf von etwa 30 Haushalten. Der Vater ist ein Bauer, der
neben Landwirtschaft auch Viehandel betreibt. Er ist sehr auf sein Ansehen
bedacht, auf Selbstdarstellung, die oft wie Prahlerei wirkt. In seinen Aeusse-
rungen ist er, was seine Kinder oder auch seinen Schwiegersohn betrifft, sehr
hart. Ich fand es schwierig, mit ihm auszukommen. Ganz anders die Mutter,
die sehr offen und warm wirkt.

Als Mahiye ihr Leben schilderte, ging sie vergleichsweise ausfiihrlich
auf die Umstinde ihrer Verheiratung und auf den Zeitpunkt des Verlassens
der Tiirkei ein. Die zwei Erlebnisse haben Schliisselcharakter — dies recht-
fertigt, sie wortlich wiederzugeben 3 .

Als Mahiye 15 Jahre alt war, brachte der Vater aus einem entfernten
Dorf des Nachbarbezirks Ku. Ali Eren mit nach Hause, Sohn eines Handels-
partners, den er als Schwiegersohn ausgesucht hatte.

2) Alle Eigennamen — auch die Ortsnamen — wurden verindert oder
unkenntlich gemacht.

3) Ich stitze mich auf Gedichtnisprotokolle, die ich unmittelbar nach
den Gesprichen anfertigte.

486



Religion und Identitit

” An einem Tag machten wir (Frauen, W. S.) Heu unterhalb der Moschee
von C.. An diesem Tag brachte mein Vater Ali, meinen Herren (beyim)
mit nach Hause. Er wollte ihn mit mir verheiraten. Er schickte ihn
zu dem Platz, wo wir Heu machten. Auch Ahmet und sein dlterer Bruder
Yusuf (beides Bauern aus C., W.S.) kamen zu dem Ort. Ahmet sieht Ali
und fragt ihn: 'Wo kommst du her?’ — *Aus Ku.” — > Wo bleibst du?’
— ’Im Haus von Mahir.” — Was machst du hier?’ — ’Ich mihe Heu.’
Da verstand Ahmet, dass Ali gekommen war, um mich zu heiraten
und er sprach mit seinem Bruder dariiber, dass er mich am gleichen
Abend entfiihren wolle. Ali hat sehr geziimt und hat gesagt: ’Gehen wir,
und schlagen uns, wo keine Frauen sind.” Natirlich sind Ahmet und
Yusuf nicht gegangen. Wir haben eine Frau zu Mahir geschickt. Er solle
kommen. Dann hat Ali seine Pistole gezogen und Ahmet und Yusuf
bedroht. Da sind sie gegangen.”

”Am gleichen Abend hat der Blinde Hasan (der Vater von Ahmed,
W.S.) eine Frau als Brautwerber geschickt. Aber mein Vater hat immer:
’Nein’ gesagt. "'Warum habt ihr nicht friiher einen Brautwerber gesandt?’
fragte er. — 'Das Midchen soll erst etwas dlter werden, dachten wir,
deswegen haben wir noch keine geschickt.’” Aber mein Vater wollte
mich nicht dem Blinden Hasan geben. Was weiss ich? Er konnte ihn
nicht leiden. Aber meine Mutter wollte, dass ich in das Haus des Blin-
den Hasan einheirate. Denn meine Schwester ist auch in C. und die
Schwester von Ahmed ist mit meinem dayi (Onkel miitterlicherseits)
verheiratet. Aber meine Mutter hat sich vor meinem Vater gefiirchtet
und hat nichts gesagt. Auch ich wollte Ahmed heiraten.’

”Als mein Vater mich schon Ali versprochen hatte, war ich unterhalb
der Sommerweide beim Hiiten der Schafe. Da kam der Sohn des Blin-
den Hasan (Ahmet) vorbei und sprach mit mir. Er sagte: ’Geh’ zu deinem
Vater und sage ihm: «Ich moéchte nicht nach K. gehen. Mein Bruder
soll vom Militirdienst zuriickkommen. Bis zu dieser Zeit mochte ich
warteny’. Ahmet machte weiter nichts. Er sagte nur das und ging dann.
Er wollte Zeit, um Brautwerber schicken zu kénnen. Ich ging zu meinem
Vater und sagte zu ihm: ’Ich méchte nicht nach K. gehen. Mein Bruder
soll vom Militirdienst zuriickkommen. Bis zu dieser Zeit moéchte ich
warten.’ Ich sagte aber nichts davon, dass Ahmet mir das gesagt hatte.
Ich schdmte mich. Erst nach der Hochzeit erzidhlte ich es meinem
Vater und Ali. Ali ist aus diesem Grund so wiitend auf den Sohn des
Blinden Hasan. Ich habe gesagt: ’Ich gehe nicht nach K.!” — Da sagte
mein Vater: 'Wenn du nicht gehst, dann steche ich dich ab wie ein
Tier!” — Verstehst du?: 'Wenn du nicht gehst, steche ich dich ab
wie ein Tier!” — Aber ich hitte Ahmed sowieso nicht mehr heiraten

487



W. Schiffauer

konnen. Es war falsch von meinem Vater gewesen, Ali in seinem Haus
zu beherbergen. Jedesmal wenn ein Streit entstanden wire, hdtte man
zu Ahmed gesagt: ’Ali hat vor deiner Ehe eine Woche bei Euch gewohnt!’
— Es war falsch von meinem Vater. Ich musste Ali heiraten, weil mein
Vater ihn eine Woche bei uns wohnen liess.”

”Die Hochzeit fand dann sehr bald statt und ich kam nach K.. Ein
halbes Jahr war ich im Haus meines Schwiegervaters, wihrend mein
Herr (beyim) in Istanbul arbeitete. Meinen Schwiegervater habe ich
sehr geliebt. Er hat gesagt: ’Ich liebe dich genauso wie meine neun Kin-
der.” Aber das Verhiltnis zu meiner Schwiegermutter war schlecht. Ver-
stehst du? Sie machen alles ganz anders in K.. Ich habe sehr oft geweint
in dieser Zeit. Deswegen wollte ich auch den Sohn des Blinden Hasan
heiraten. In diesem Haus hitte ich alles gekonnt, Brot backen, Kochen.
Aber in K. machen sie alles anders.”

W.S.: ”Und du hattest niemanden, zu dem du dich retten konntest?”

Mahiye: »Zu wem hitte ich mich retten sollen? Unser Dorf ist zehn
Wegstunden entfernt. Und ich kannte niemanden in K., zu dem ich hitte
fliehen kénnen.”

W.S.: ”Wenn dein Mann im Dorf gewesen wire, hitte er dir dann gehol-
fen?%

Mahiye: »Wie hitte er mir helfen sollen? Er kann doch seinen Vater
und seine Mutter nicht schlagen? Und ich wollte auch nicht, dass er
gegen seinen Vater und seine Mutter auftritt. Sie haben ihn eméhrt
und aufgezogen. Ich wollte mich ja anpassen. Aber es war schwer. Ein
halbes Jahr spiter hat er mich dann gerettet (kurtarmak) und zu sich
nach Istanbul geholt.”

Von Istanbul aus bewarb sich das Ehepaar nach Deutschland — jedoch er-

hielt nur Mahiye eine Zusage. Das Ehepaar beschloss, dass sie zunichst alleine
gehen und dann nach einem Jahr ihren Mann und ihren Sohn — ihr ein-
ziges Kind — nachholen sollte.

488

”Als der Bescheid kam, dass ich nach Deutschland gehen konnte, rie-
ten sie alle ab. ’Sie wird ihren Mann vergessen’, sagten sie, ’Sie wird sich
scheiden lassen!” — ’Sie wird ein Verhdltnis mit einem Deutschen ein-



Religion und Identitit

gehen!” — Ich bin trotzdem gegangen und habe sie alle beschimt.”
... Wenn ich daran denke, was man mir gesagt hat, als ich nach Deutsch-
land ging! Ich wiirde meinen Mann und mein Kind verlassen! Ein dayi
(Onkel miitterlicherseits) von Ali hat es mir sogar offen ins Gesicht
gesagt. Ali hatte ihm erzidhlt, dass ich nach Deutschland gehen wiirde.
’Und du und das Kind, ihr geht auch mit? fragte ihn der Onkel. Und
Ali: ’Nein, wir bleiben hier.’ Da sagte der Onkel zu mir: ’Du wirst an
jedem Finger deiner Hand einen Mann haben. Du wirst es fiir’s Geld
machen und dich von deinem Mann scheiden lassen.” Das hat er gesagt.
Und der gleiche Mann wollte ein Jahr spiter Geld von mir, um ein Haus
in Istanbul zu bauen. Ich habe es ihm nicht gegeben.”, . . ”’Ich bin die
einzige Frau aus ganz Kastamonu, die vor ihrem Mann nach Deutsch-
land gegangen ist. Es gibt Frauen, die haben das gemacht. Sie haben
ihrem Mann in der Tiirkei gelassen und sind hier eine Beziehung mit
Minnern eingegangen. Aber ich mache das nicht.”

Die Entscheidung, Ali nachkommen zu lassen, ist ihr indes schwerer
gefallen als sie selbst glauben machen mochte. Von ihrer Mutter weiss ich,
dass sie damals auf einer Postkarte dem Vater mitteilte, sie wolle ihren Mann
nicht nachholen. Der Vater wies sie in seiner Antwort auf ihre Pflicht als Ehe-
frau hin. Ueber die Griinde ihres Zégerns kann man nur Vermutungen anstel-
len. Moglicherweise hingen sie damit zusammen, dass ihre Ehe erzwungen
wurde. Moglicherweise spiclen auch wirtschaftliche Bedenken eine Rolle.
Ali kommen zu lassen, bedeutete eine Absage an alle Pline, schnell Geld zu
verdienen und damit bald in die Tiirkei zuriickzukehren. Es war absehbar,
dass Ali Schwierigkeiten haben diirfte, einen Arbeitsplatz zu finden; ausser-
dem musste das glinstige Zimmer in einem Arbeiterwohnheim aufgegeben und
eine Wohnung gemietet werden. Gerade die Bedenken, mit denen Mahiye
Ali nachkommen liessen, lassen den Entschluss als noch bedeutsamer erschei-
nen.

Die Bedenken erwiesen sich als begriindet. Ali hatte grosse Schwierig-
keiten bei der Arbeitssuche — er hatte nur eine eingeschrinkte Arbeitser-
laubnis; ausserdem war die allgemeine Arbeitsmarktsituation schwierig.
Die Lage verschlechterte sich dadurch, dass Ali wegen hiufigen Fehlens wieder-
holt entlassen wurde. Ueber Jahre war Mahiyes Einkommen als Putzfrau
die einzig stabile Geldquelle der Familie. Mit den Schwierigkeiten mag zusam-
menhdngen, dass Ali um 1975 begann, um Geld zu spielen.

”Damals ist er jeden Tag ins Lokal gegangen und hat um Geld gespielt.
In einem Monat hat er 3 000 DM verspielt. Das ist doch unméglich. Ich

489



W. Schiffauer

habe zu ihm gesagt: "Wenn du nicht aufhdérst, gehe ich zum Konsulat
und lasse mich scheiden. Er hat dann aufgeh6rt und hat geschworen,
niemals mehr um Geld zu spielen.”

In das Jahr 1975 fillt auch die grosste Katastrophe in ihrem Leben: Der
Tod ihres Sohnes.

”Die meisten tiirkischen Familien haben sehr viele Kinder. Wir dachten
uns, dass wir nur ein Kind haben mochten, um es richtig ausbilden
lassen zu konnen, schon kleiden zu konnen. Als er dann gross wurde
und in die Schule gehen sollte, dachten wir, dass es besser wire, wenn
er in die tiirkische Schule ginge. Aber er war kaum zwei Monate in der
Tiirkei, als er an einer Blinddarmentziindung starb. Ich war im Kranken-
haus, als ich von der Krankheit hérte und konnte nicht gleich in die
Tiirkei fliegen. Ich habe ihn nur kurz gesehen, bevor er begraben wurde.
Es war sehr bitter. Erst jetzt, nach der Geburt des Midchens ist es etwas
besser.”

Nach dem Médchen gebar sie 1980 und 82 noch zwei weitere Kinder. —
Als Ali aus der Tiirkei nach Berlin kam, fand die Familie eine Wohnung in
der E. Strasse in Kreuzberg. Dies stellte sich als entscheidend heraus. Das
Haus gehort der MNurcu-Bewegung. Im Hinterhaus findet sich ein Versamm-
lungsraum fiir religiose Treffen, Besucherzimmer und eine Korandruckerei 4.

Als ich 1977 mehrere Gespriche mit Mahiye fiihrte, beriihrten wir
wiederholt das Thema Islam, jedoch eher im Voriibergehen. Als ich sie
1983 wiedersah, bildete es fast den einzigen Gegenstand der Gespriche. Sie
zeigte mir eine Arabisch-Tiirkische Ausgabe des Koran, in der sie offenbar
intensiv gelesen hatte. Ausserdem war eine wesentlich grossere Betonung der
rituellen Reinheitsgebote auffallend: Anders als friiher gab sie mir, dem
rituell Unreinen, nicht mehr die Hand. — Ihre Erzdhlung liess erkennen, dass
ihr Leben in der Zwischenzeit vollig um die Religion kreist. Ausser dass sie
die fiinfmaligen Gebetszeiten am Tag streng einhilt, besucht sie jeden
Samstag Abend den Saal, in den die Lesung der Schriften von Said Nursi —
dem zentralen Moment der Nurcu Zusammenkiinfte (Spuler, 1977, 1248)
fiir die Frauen iibertragen wird. Auch im Alltag hort sie Kassetten ab, auf
denen sowohl Lesungen, wie auch Predigten in der Moschee aufgezeichnet

4) Bei dem Finden dieser Wohnung diirften landsmannschaftliche Be-
zichungen entscheidend gewesen sein: Mehrere Emigranten aus Arac,
der Kreisstadt von K. sind Anhinger der Nurcu — Kastamonu war
eines der alten Zentren der Bewegung (Spuler, U, 1973, 138).

490



Religion und Identitit

sind — mehrere davon wurden mir vorgespielt. Mit anderen Frauen hat sie
einen tiglich stattfindenden Kurs organisiert, um die Arabische Schrift zu
lernen:
”Ich lerne den Koran lesen. Wenn im Fegfeuer dann alles von mir ver-
brennt, dann wenigstens die Zunge nicht, weil sie den Namen Gottes
gesagt hat.”
Bei den Zusammentreffen mit mir versuchte sie mit Nachdruck, mich zur
Konversion zu bewegen.

Unverdndert war indes die, im Vergleich zu ihrem Heimatdorf, auf-
fallend selbstbewusste Haltung gegeniiber ihrem Mann geblieben. An Ge-
sprichen zu dritt oder auch im grosseren Kreis nimmt sie selbstverstindlich
teil; was in K. undenkbar gewesen wire. Gelegentlich hat man den Eindruck,
dass sie dabei tliber ihren Mann dominiert, mit Sicherheit ist sie in ihrer
Argumentation gewandter. Auch die anfallenden Hausarbeiten werden bis zu
einem gewissen Grad geteilt:

”Heute habe ich einen Zettel von ihm gefunden, auf den er geschrieben
hat, dass er den ganzen Einkauf erledigt hat. Manchmal kocht er auch.
Sie (die Méanner, W.S.) sagen: Burasi Almanya — ’hier ist Deutschland’,
lassen die Frauen ausserhalb arbeiten und kaufen ein.”

Umso merkwiirdiger beriihrt es, wenn man sie Aeusserungen wie die
folgende machen hért:  ”Der Islam verlangt, dass man nachts
im Bett dem Mann nicht den Riicken zuwenden darf, ohne ihn vor-
her um Erlaubnis gefragt zu haben” oder wenn sie den absoluten
Gehorsam gegeniiber dem Ehemann als wichtigste Pflicht einer islami-
schen Frau bezeichnet — wichtiger noch als Gebet und Fasten.

Bei der Diskussion dieser Lebensbeschreibung werde ich mit der Dar-
stellung der dorflichen Ethik, wie ich sie im Heimatdorf von Mahiye
kennengelernt habe, beginnen und versuchen, den Ort des Islam im Normen-
und Wertgefiige zu bestimmen. Die Erfahrung der Migration fiihrt zu einer
Umstrukturierung des Wertsystems: In dieser Situation hat, so die These,
der Islam eine neue und von der dorflichen Situation grundsitzlich verschie-
dene Bedeutung fiir Mahiye bekommen. In einem dritten Abschnitt soll
gezeigt werden, wie sich in diesem Prozess die Fragen an die Religion wandeln.
Die Attraktivitit der Nurcu-Bewegung diirfte, so die Vermutung, damit zu-
sammenhingen, dass sie diesen Fragen mehr entgegenkommt als der ortho-
doxe Islam.

491



W. Schiffauer

DER DORFLICHE HINTERGRUND:
SYMBOLISCHER TAUSCH UND DORFLICHER ISLAM

Die gesellschaftliche Ordnung in K., dem Heimatdorf Mahiyes beruht
auf dem symbolischen Tausch. Aus dem Prinzip der Gegenseitigkeit, d.h.
der Forderung, eine Gabe — oder einen Angriff — zu erwidern, werden alle
Rechte (hak) und Verpflichtungen (gdrev) des Individuums abgeleitet. Der
Status des Einzelnen als Person hidngt an seiner Fahigkeit, sich in dem System
des Tauschs zu behaupten, bzw. an ihm zu partizipieren. Seine Ehre (namus)
und sein Ansehen (seref) fordern, niemandem etwas schuldig zu bleiben:
Ehre (namus) benennt die Fahigkeit, auf jede Provokation, jede Infragestel-
lung der Integritit unmittelbar und empfindlich zu reagieren; das Ansehen
(seref) hingt an der Bereitschaft, keine Gabe und Hilfeleistung unvergolten
zu lassen, an der Demonstration von Grossziigigkeit, ja Verschwendung. ”’Ehre”
und ”Ansehen” bezeichnen den “Wert” (deger) eines Mannes, sein ”’Sym-
bolisches Kapital” 5. Wer nicht auf Ehre und Achtung achten kann, gilt
als deli —verriickt” 6 oder gar als ehrlos (namussuz): Als Nicht-Person
wird er nicht mehr emst genommen werden, er wird an den Rand des
dorflichen Geschehens riicken, vom symbolischen Tausch teilweise oder ganz
ausgeschlossen werden. — Von diesen Nicht-Personen zu unterscheiden sind
Personen im eingeschrinkten Sinn — vor allem Frauen und Kinder: Sie
haben ihren Personen-Status nur durch den Bezug auf den Mann, den Haus-
haltsvorstand, dem sie zugeordnet sind. Ein Angriff auf sie wird als Angriff
auf die Person des Haushaltsvorstands gewertet; eine Handlung von ihnen
gilt nur dann als symbolische Herausforderung, wenn man sie als Stellver-
treter des Haushaltsvorstands sieht: Frauen, heisst es, haben selbst kein seref,
Ansehen, haben aber teil an dem ihres Mannes — und ihre Ehre (namus)
besteht nicht in der Wehrhaftigkeit, sondern in sexueller Keuschheit:
Dem Symbol nicht nur ihrer Unantastbarkeit, sondern vor allem auch der
Integritét ihres Mannes.

Wenn Frauen und Kinder an dem symbolischen Tausch zwischen den
Haushalten nur indirekt tiber den Haushaltsvorstand teilhaben, so wird doch
andererseits ihre Stellung gegeniiber dem Haushaltsvorstand ebenfalls aus
dem symbolischen Tausch abgeleitet. Der Tausch innerhalb des Haushalts

5) Zum Begriff des Symbolischen Kapitals: Bourdieu, P., (176).

6) Das Wort deli bezeichnet alle Formen abweichenden Verhaltens. Als
deli gilt sowohl der Schnorrer, wie auch der Dorftrottel.

492



Religion und Identirit

triagt allerdings grundsitzlich anderen Charakter als der externe. Wihrend
der Tausch zwischen zwei Haushalten “symmetrisch™ ist, d.h. zwischen
Gleichen stattfindet, die auf eine Balance von Verpflichtungen und Gegen-
verpflichtungen achten, ist der interne Tausch prinzipiell asymmetrisch 7 :
Die einseitige Pflege der ersten Jahre konstituiert ein Recht der Eltern (ana
hakki bzw. baba hakki) und eine Verpflichtung der Kinder, die ein Leben
lang besteht. Der Forderung auf die Ehrfurcht/ Achtung (saygi) der
Kinder, die daraus abgeleitet wird, wird dadurch Nachdruck verliehen,
dass nach der Dorfiiberlieferung der einseitige Gabenfluss den Eltern auch die
Macht gibt, die Kinder zu verfluchen (Schiffauer, W., 1984). Aus Furcht
davor, sagte Mahiye, hitte sie sich niemals auf eine Entfiihrung durch Ahmed
eingelassen :

”Wenn das Mdidchen nicht gehorcht und weglduft, wird der Vater sie
verfluchen. Verstehst Du? Er wird sagen: Allah beld versin — Gott soll
dich peinigen. Das ist schlimm. Hiisnii beispielsweise hat seine
Frau entfiihrt. Er hat drei Briider, die in der Stadt arbeiten. Und sie hat
zwei Schwestern, die ebenfalls in der Stadt verheiratet sind. Nur die
beiden miissen sich im Dorf abrackern, weil ihr Vater sie verflucht hat.
Fin anderes Middchen wollte dem Vater nicht gehorchen. Es gab einen
Streit und er verfluchte sie. Wir haben grosse Angst davor. Ich habe des-
halb nichts dagegen, dass mein Mann montalich 200.— oder 300.— DM
an seine Eltern Giberweist.”

Der symbolische Tausch ist ein umfassendes Phinomen. Nicht nur
politisches, auch okonomisches und soziales Handeln wird in den Kategorien
von Gabe und Gegengabe gesehen und ist damit wichtig fiir das Ansehen als
Person im Gemeinwesen: Was das Okonomische Handeln betrifft, wird die
die Form der Arbeitsteilung, der Autoritdtsstruktur und die Verteilung
des Erwirtschafteten daraus abgeleitet. Wer in dieser Hinsicht seine Ver-
pflichtungen nicht erfiillt oder vor allem in den internen Beziehungen nicht
auf seinen Rechten besteht, untergrdbt seinen symbolischen Status im Dorf.
So gilt als “verriterisch” (hain) derjenige, der akkumuliert anstatt gross-
zligig zu sein, oder der, der seine Sohne nur auf dem eigenen Feld arbeiten
lasst, und so die Verpflichtungen den Nachbarn gegeniiber nicht erfiillt. Was
das soziale Handeln betrifft, wird der Anspruch auf das Erweisen von Achtung
(saygi) aus der Gabe abgeleitet und als schwach (zayif) wiirde der Haus-
haltvorstand gelten, der etwa seinen Sohn in seiner Gegenwart rauchen lassen
wiirde, der einen Widerspruch akzeptieren wiirde etc.. Weder das wirtschaft-

7) Dies entspricht Sahlins’ Unterscheidung von “pooling” und “reci-
procity” (Sahlins, M.D. 1965).

493



W. Schiffauer

liche noch das soziale Handeln sind der offentlichen Bewertung entzogen,
sind irrelevant fiir den Rechtsstatus. Es gibt mit anderen Worten keinen Pri-
vatraum im Dorf, d. h. keinen Bereich, der nach Massgabe von Werten oder
Interessen individuell gestaltbar und der allgemeinen Kontrolle entzogen
wire. Mahiye hat dies sehr nachdriicklich erfahren. Die Hirte ihres Vaters
in Bezug auf die Verheiratung ist nicht zuletzt aus der Angst um den Ruf
zu erkliren, der gefihrdet gewesen wire, wenn er vom einmal gegebenen
Heiratsversprechen Abstand genommen hétte — gegeniber dem Handels-
partner wire dies ein Bruch der eingegangenen Verpflichtung gewesen und
im Dorf hitte es geheissen, er sei nicht Mann’s genug, um sich gegen seine
Tochter durchsetzen zu konnen. Aber auch Mahiyes Schwierigkeiten im Haus
der Schwiegereltern sind auf diesem Hintergrund zu sehen. Ali hitte ihr
nicht gegen seine Mutter beistehen kénnen, auch wenn er sie noch so sehr
geliebt hitte oder sie im Recht gewesen wire. Dies wire eine Missachtung
der Pflichten gegeniiber den Eltern gewesen und hédtte den Status der Familie
im Dorf bedroht.

Die Tatsache, dass jeder Akt im Dorf 6ffentliche Relevanz haben kann,
bedeutet nun allerdings nicht, dass er sie auch hat. Die symbolische Bedeutung
eines Aktes (d.h. die Bedeutung, die ihn als Gabe oder Gegengabe, Heraus-
forderung oder Gegenherausforderung erscheinen ldsst) ist nicht eindeutig
festgelegt, sondern situational bestimmt und — in Grenzen — beeinflussbar.
Zur Klédrung ein Beispiel :

Wenn in K. ein Familienfremder das eigene Kind schlégt, weil es einen
Fehler gemacht hat, kann zweierlei passieren. Entweder man lobt ihn
dafiir, denn Kinder “wissen nichts”, sie ”miissen lernen”. Besonders
Lehrer in der Schule, gelegentlich auch Freunde werden aufgefordert, zu
schlagen. — Andererseits kann der gleiche Akt auch als Angriff auf die
Ehre der Familie, auf eigene Integritit gewertet werden: Als eine
Herausforderung, auf die man nur mit einer Gegenherausforderung
antworten kann, wenn man nicht als schwach und hilflos gelten will 8 .

Das Beispiel zeigt, dass ein Akt nicht an sich eine Provokation ist —
und damit eine Verpflichtung im symbolischen Tausch konstituiert. Im ersten
Fall wird das Schlagen rein wertrational betrachtet: Es gilt in K. als richtig,
Kinder zu schlagen, wenn sie einen Fehler gemacht haben. Wenn die Handlung

8) Einen derartigen Fall, der sich im Nachbardorf von K. zugetragen
hat, habe ich in ““Gewalt der Ehre" beschrieben (1983, 65).

494



Religion und Identtit

auf dieser Ebene hinterfragt wird, iiberlegt man, ob der Akt auch seinen
Sinn erfiillt, ob er angesichts des Regelverstosses angemessen war etc.. In unse-
rer Terminologie wire dies ein Akt ohne symbolische Bedeutung, irrelevant
fiir die offentliche Stellung der Beteiligten. Im zweiten Fall bekommt der
gleiche Akt eine zusitzliche Bedeutung als Zeichen, die seine pri-
mire Bedeutung vollig tberschattet: Das Schlagen des Kindes wird
als Angriff auf die Familienehre gesehen und man schuldet es seinem
symbolischen Status, zu antworten. Das Interesse, die Neigung,
das Bediirfnis, die sich mit dem Akt verbunden haben mdgen, treten vollig
hinter dieser zeichenhaften Bedeutung zuriick. Man kann Vermutungen
dariiber anstellen, wann die Handlung in diesem Sinn symbolisch wird: Dies
wird der Fall sein, wenn es sich bei dem Schlagenden um einen politischen
Gegner handelt, dem man unterstellt, er schlige den Sack und meinte
den Esel. Es konnte aber auch sein, dass man von Dritten auf diese Inter-
pretation festgelegt wird und reagieren muss, um sich vor diesen zu be-
haupten. Es wird deutlich, dass die primdre Bedeutung eines Aktes diejenige
ist, die sie fiir den Handelnden hat; wihrend die sekundire Bedeutung
die Bedeutung fiir andere, die objektive Bedeutung ist. ¢

Der Handlungsspielraum des Einzelnen hidngt davon ab, wie weit er
die Dimension des Zeichenhaften kontrollieren kann. Je mehr man verhindern
kann, dass der Andere oder die klatschsiichtige Dorfoffentlichkeit einen
Akt missverstehen konnten, kann man soziale und 6konomische Interessen
durchsetzen, wert- oder zweckrational handeln. Wenn die symbolische
Bedeutung nicht wegfillt, weil man, wie im Beispiel oben, mit den Anderen
in einer anerkannten Beziehung der Vertrautheit steht, versucht man, sie
zu manipulieren. So kann man z. B. versuchen, eine bestimmte symbolische
Leseart, die mit den eigenen Interessen vereinbar ist nahezulegen und so
seine Absichten sozusagen hinterriicks durchzusetzen. Mahiye hat dies
versucht, als sie ihren Wunsch, die Hochzeit zu verschieben, mit dem Argu-
ment begriindete: ”Mein Bruder soll vom Militirdienst zuriick-
kommen. Bis zu dieser Zeit will ich warten.” Hier versucht sie,
ein legitimes Argument vorzuschieben, weil das eigentliche ein Angriff
auf den Status des Vaters wire. Man kann aber auch versuchen,
die symbolische Dimension zu umgehen, indem man etwas heimlich
macht: Ein Beispiel ist das Treffen von Ahmed und Mahiye, das,
wenn es Offentlich geworden wire, als Zeichen fiir die Ehrlosigkeit
Mahiyes verstanden und als Herausforderung ihres Vaters und ihres
Verlobten gewertet worden wire.

9) Die Argumentation verdankt viel Roland Barthes (1964, 85 ff).

495



W. Schiffauer

So kann sich ein sozial wertrationales oder 6konomisch zweck-
rationales Handeln nur in der Negation entfalten: Man kann versuchen,
die politisch-offentliche Relevanz, die ein Akt hat, zu manipulieren oder zu
umgehen, man kann sie aber nicht in Frage stellen: Weder rein soziale Argu-
mente, die an intersubjektiven Wiinschen oder Bediirfnissen orientiert
wiren (z. B. also Liebe geltend machen) noch rein wirtschaftliche, die Effizienz
ins Feld fiihren, besitzen legitimatorischen Wert. Damit sind der Entfaltung
von Interessen enge Grenzen gesetzt. Dies nicht zuletzt deshalb, weil der
Strategie der Verschleierung eine der Entschleierung korrespondiert: Jedes
in der Oeffentlichkeit vorgebrachte Argument wird auf die moglichen
Interessen untersucht, die sich hinter ihm verbergen kénnten. Der Vater
diirfte Mahiyes Argument sehr klar durchschaut” haben. Man liest so
gegen den Strich, achtet bei jedem Argument auf das Verborgene, Nicht-
Gesagte, Versteckte. Nichts driickt die Enge des Handlungsspielraums
so klar aus wie der Satz: »Ich musste Ali heiraten, weil mein Vater
ihn eine Woche bei uns wohnen liess.”

Die Dominanz des offentlich-rechtlichen Bereichs in K. wird in sol-
chen Fillen als Zwang empfunden, sich von einem nur Okonomischen
und sozialen Standpunkt aus betrachtet “irrational”” verhalten zu miissen.
Andererseits bedeutet sie jedoch, dass die partikulare Rationalitit immer
an die Rationalitit des Ganzen gebunden ist. Oekonomischen und sozialen
Interessen wird nur erlaubt sich durchzusetzen, solange sie sich poli-
tisch legitimieren konnen. Solange die Ordnung des symbolischen Tauschs
als legitim, notwendig und natiirlich empfunden wird, wird die Ein-
schrinkung des wirtschaftlichen und sozialen Handelns vielleicht als un-
angenehm oder — wie im Fall Mahiyes — als leidvoll erfahren werden: Kaum
aber als sinnlos. Die Erfahrung der Migration, und damit die prinzipielle
Moglichkeit einer Alternative, spitzt indes im Dorf den Widerspruch von parti-
kularer und allgemeiner Rationalitdt zu. Wenngleich das Gefiihl vorherrscht,
die Ordnung des symbolischen Tauschs innerhalb des Dorfs nicht ver-
dndern zu konnen, so kann man es doch wenigstens verlassen. Mahiye hat
nicht gegen die Ungerechtigkeiten ihrer Schwiegermutter protestiert —
aber sie war heilfroh, als sie endlich das Dorf verlassen konnte, aus ihm,
wie sie es formuliert, ’gerettet” wurde (kurtardim).

Die hier skizzierte Sinnstruktur der Ordnung des symbolischen Tauschs
impliziert eine besondere Struktur der Werte. Sie zeichnet sich vor allem
aus durch eine Verabsolutierung des Handlungsakts und durch die Situations-
bezogenheit der Wertung. Zum ersten: Wenn eine Handlung als Geste gelesen
wird, wird sie dem Handelnden entfremdet. Der Wert dieser Handlung liegt
dann nicht in dem Sinn, den der Handelnde mit ihr verbunden hat — die

496



Religion und Identitit

Kommentare des Handelnden selbst werden ja geradezu misstrauisch
begutachtet — sondern auch ausserhalb von ihr: In der Bedeutung, die die
Handlung objektiv, also fiir andere hat. Sie wird auf das Netz der Re-
ziprozititsbeziehungen bezogen — als Zeichen fiir die Einlosung
oder Aufkiindigung einer Verpflichtung gewertet, fiir eine Herausforderung
oder dem Zuriickweichen vor einer Herausforderung. Die objektive Bewertung,
die ein Akt erfihrt, hat Mahiye besonders nachdriicklich erfahren, als das Ehe-
paar sich entschlossen hatte, zu emigrieren. Die Betroffenheit, plotzlich als
Hure gesehen zu werden, weil die Familie geplant hatte, sie solle alleine nach
Deutschland gehen, ist heute noch zu spiiren. Der subjektive Sinn, den das
Ehepaar mit der Handlung verbunden hatte, verschwand vollig hinter dem
Akt — damit aber auch der Charakter und die Persénlichkeit Mahiyes.

Wird so einerseits jeder Akt in seiner Bedeutung fiir das Reziprozi-
titsgefiige gelesen, so bestimmt umgekehrt der Ort im Reziprozititsgefiige,
wie er gelesen wird. In bestimmten Situationen wird auch die kleinste Geste
ungemein aussagekriftig. So wird bei Unverheirateten jeder Blick registriert
und entsprechend interpretiert — wéahrend altere Frauen und Minner un-
verfinglich miteinander reden konnen. Der symbolische Wert, den ein Akt
haben kann, steht so nicht absolut fest, sondem ist abhingig von der Situa-
tion, in der sich alle Beteiligten befinden: Ich erinnere an die unterschied-
lichen Bewertungen, die das Schlagen von Kindern erfahren kann. Ein
besonders bemerkenswertes Beispiel fiir dieses situationsbezogene Lesen
eines Aktes oder einer Aeusserung ist jedoch der Dialog zwischen Ahmet und
Ali, so wie Mahiye ihn schildert. Der Wortwechsel wire in einer anderen
Situation vollig unverfinglich gewesen. In diesem Fall war die aus-

weichende Antwort: “Ich mihe Heu” — ein Gast beteiligt sich nicht
an Ermtearbeiten — ein Zeichen, das auch vollig richtig entschliisselt
wurde.

Die auf Tausch basierende soziale Ordnung von K. wird durch den
dorflichen Islam 10 einerseits gestiitzt (auch ihm gilt das Prinzip der Gegen-
seitigkeit als Fundament jeder Ordnung) wie in Frage gestellt: Das Prinzip
wird reformuliert und erweitert.

10) Unter ‘“dorflichem Islam” verstehe ich die in K. existierende Gesamt-
heit von Vorstellungen und Praktiken, die einen Bezug zum Sakralen
aufweisen. Dies umfasst die Bedeutung der Praktiken der Hochreli-
gion fir die Bauern ebenso wie die Bedeutung der von der
Hochreligion abgelehnten Formen religiosen Verhaltens. (Schiff-
auer, 1984).

497



W. Schiffauer

Die Konzepte der Religiosen Pflicht (gérev) und der guten
Werke (sevap) benennen das religios sinnvolle Handeln. Fiir beide Konzepte
ist der Gedanke des Fegfeuers massgeblich. Die Religiose Verpflichtung
(gorev) resultiert aus der Notwendigkeit, Schulden (bor¢) abzutragen: Zum
Zeitpunkt seines Todes darf man weder Gott noch den Menschen etwas schul-
dig sein — fiir jede offene und nicht erlassene Schuld wird man brennen.
Gott, dem man das Leben schuldet, ist man das Einhalten des Fastens (oru¢)
und die namaz-Gebete schuldig 1! ; was die Menschen betrifft, steht man vor
allem in der Schuld der Eltern, denen gegeniiber man zu Achtung (saygi)
verpflichtet ist.

Der Gedanke der bilateralen Reziprozitit, der dieser Konstruktion
zu Grunde liegt, wird durch eine Werkethik modifiziert. Die Guten Werke
(sevap) und die Schlechten (giinah) werden vom Engel der Rechten bzw.
der Linken notiert und miteinander verrechnet. Fiir ein Schlechtes Werk,
das nicht durch ein Gutes aufgewogen wird, wird man im Fegefeuer brennen.
Es kommt dabei, anders als beim Konzept der Verpflichtung (gorev),
nicht darauf an, im Diesseits quitt zu werden: Im Gegenteil, verdienstvoll
sind gerade die einseitigen Handlungen, fiir die man keine Gegengabe
erwarten kann, wenn sie dem Gemeinwesen als Ganzem zu Gute kommen:
Sei es indem sie rituell seine Einheit zum Ausdruck bringen (so ist es z. B.
verdienstvoll, wenn man genau zu den festgelegten Zeiten betet), sei es,
dass man die materiell oder politisch Schwachen unterstiitzt. Entsprechend ist
alles grinah, was den Gedanken des Gemeinwesens bedroht: Die Ueber-
vorteilung des Glaubensbruders, die Verletzung der Pflicht, sich zu ver-
sohnen. Besonders giinah sind indes biiyii — der Liebeszauber — und nazar —
der Bose Blick. Beide fiigen dem Anderen einseitigen Schaden zu und Ver-
letzen das Prinzip der Gegenseitigkeit.

Gott ist so der Garant der Gegenseitigkeit. Seine Schulden einzu-
16sen und zu versuchen Gute Werke zu begehen, erscheint dem als rational, der
ohnehin der Ueberzeugung ist, dass sich letztendlich alles ausgleichen wird.
Entsprechend wird der Gedanke des Schlechten Werks mit dem Teufel, dem
Irrationalen, der Begierde assoziiert, die wider besseres Wissen sich immer
wieder durchsetzt und (negative) Einseitigkeit herstellt, wo Gegenseitigkeit
herrschen sollte.

Der Glaubige empfiehlt sich so im bilateralen Tausch — ebenso wie der
Ungliubige sich dafiir disqualifiziert. Beim Letzteren wird man nie wissen,

11) Das namaz -Gebet ist das auf arabisch abgehaltene ritualisierte Gebet —
im Gegensatz zum dua - Gebet, dem Bittgebet.

498



Religion und Identitit

ob er die Verpflichtungen anerkennt, oder ob er “hain”, verréterisch ist und
seine Obligationen missachtet 12 .

Wenn so der Glaube in symbolisches Kapital umsetzbar ist, erscheint
doch auch in einer Gemeinde von Glidubigen die Furcht vor Gott nicht als
tragfahiges Fundament von Rechtssicherheit. Gerade in dieser Hinsicht klaf-
fen islamische und weltliche Ordnung immer wieder spiirbar auseinander.
Gerade wenn jemand gezwungen ist, auf den Appell zuriickzugreifen: ”Bin
ich ein Christ; bin ich ein Gottloser (gavur), warum tust du mir das an?”
kann dies als Zeichen der Schwiche gedeutet werden. So muss eine symboli-
sche Herausforderung mit einer Gegenprovokation beantwortet werden, auch
wenn der Islam eigentlich Vers6hnung befiehlt.

Mit der Ethik des symbolischen Tauschs teilt der Islam, wie er im Dorf
gelebt wird, die Schdtzung des Aktes: Auch das namaz-Gebet z. B. wird als
Geste aufgefasst. Peinlich genau wird auf die Einhaltung der formalen Aspekte
geachtet, wihrend, anders als beim stidtischen Islam, dem inneren Akt beim
Gebet, der Konzentration und Versunkenheit kaum Bedeutung beigemessen
wird. Wihrend nach der Auffassung der Bauern (und in Uebereinstimmung
mit der Hochreligion) ein Gebet ungiiltig wird, wenn man die Waschungen
vorher nicht richtig vollzieht, wird sein Wert (im Gegensatz zur Hochreligion)
durch Unaufmerksamkeit nicht beeintrichtigt. “Es verhdlt sich damit,
wie mit der Achtung (saygi) gegeniiber dem Vater. Wie du dem Va-
ter Achtung zeigst, indem du genau das machst, was er dir befohlen
hat, zeigst du auch Gott Achtung, indem du die Waschungen voll-
ziehst, wie er es gewollt hat”, wurde im Dorf erklirt.

Wihrend jedoch im symbolischen Tausch der Wert einer Handlung
oder einer Geste von der Situation d.h. dem Verhiltnis der Beteiligten zu-
einander abhédngt, so ist ihr Wert in der islamischen Ethik festgeschrieben.
Eine Handlung an sich ist haram (verboten, tabu), giinah (Schlechtes Werk),
sevap (Gutes Werk) oder eftal (empfohlen). Es ist diese Festschreibung

12) In diesem Zusammenhang wire auf die Institution des Schwurs bei
innerdorflichen Auseinandersetzungen hinzuweisen. Aber auch auf
dem Markt ist die Umsetzung des Glaubens in symbolisches Kapital
deutlich zu beobachten. Mit der Aeusserung ‘“Mein Herr, ich habe
die rituellen Waschungen vollzogen” (Effendim ben aptesliyim) kann
jeder Zweifel an der Wahrheit der eigenen Aeusserung erstickt werden.

499



W. Schiffauer

eines situationsunabhingigen Werts, die die Folie darstellt, auf deren Hinter-
grund vor allem der negative Schlagabtausch als irrational und unzivili-
siert” empfunden wird.

Die Erkundung des Werts einer Handlung bestimmt weitgehend den
religiosen Diskurs des Dorfs. So werden Fragen erortert wie die, ob das Schwei-
nefleischessen eine grossere Siinde sei, als das Raki-Trinken ; ob es schlimmer
sei, Gott zu leugnen oder einen Glaubensbruder zu Unrecht zu beschuldigen.
Dies geht gelegentlich soweit, dass der Wert einer Handlung in Zahlen ausge-
driickt wird. Ein Gebet, das in der Gemeinde veriibt wird, sei 2527 mal soviel
wert, wie eines zu Hause, heisst es dann etwa. — Ebenso germne werden die
jenseitigen Konsequenzen der Missachtung von Regeln geschildert. Die reli-
gitse Suche mutet geradezu juristisch an: Kein griiblerisches Suchen um den
Sinn eines Texts oder den einer Regel, sondermn das Lernen eines Korpus
von Gesetzen und Ausfithrungsvorschriften. Allerdings werden dazu selten
Texte herangezogen; man stiitzt sich in der Regel auf Horensagen.

Die Religion der Bauern stiftet so eine Ordnung von Gott, Mensch
und Welt, die auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit beruht: Innerhalb dieser
Ordnung ist es verniinftig und sinnvoll, weder Gott noch dem Nachbarn etwas
schuldig zu bleiben und dariiberhinaus soviel Verdienst wie moglich anzuhédu-
fen und Schlechte Werke zu meiden. Das religiose Gebot verkniipft so den
Einzelnen untrennbar mit der Gemeinschaft: Glaube und Gesetz fallen zu-
sammen. Individuelle Gottessuche oder Interpretation wiirde in diesem
Zusammenhang auf volliges Unverstidndnis stossen. — Das Bestreben nicht
schuldig vor Gott zu sterben” wichst mit -zunehmendem Alter. Als junger
Mann entscheidet man sich bei konfligierenden Forderungen in der Regel
fiir die Alltagspraxis: Es ist wichtiger, sich in einer Herausforderung zu be-
haupten, als keine Siinde zu begehen. Man lebt mit dem Gefiihl noch Zeit
zu haben, um quitt zu werden.

Statt einer Zusammenfassung mochte ich eine, freilich karikierende
Aeusserung iber die religiose Praxis in Mahiyes Heimatdorf wiedergeben,
formuliert von einem Vertreter eines eher spirituellen, stddtischen Islam.

”Aber die hier wissen nicht, was makruh (verpdnt) ist, und was nicht.
Von denen hier hat keiner den Katechismus gelesen. Was sie iiber den
Islam wissen, haben sie vom Horensagen. Wenn denen einer sagt: ’Dies
und jenes ist haram (verboten, tabu)’, dann sagen sie es weiter und glau-
ben es. In die Moschee gehen sie, weil jeder dorthin geht. Sie sehen:
Das Volk geht in die Moschee. Also gehen sie auch, Wenn sie dann be-
ten, dann auch nicht mit Konzentration und Versunkenheit, sondem sie
denken an ihr Vieh und an das, was sie alles kaufen wollen ... Wenn

500



Religion und Identitit

die Absicht fehlt, dann ist das namaz-Gebet nichts anderes als eine Tum-
tibung. Und das ist bei fast allen der Fall. Sie sind nur Moslem im folgen-
den Sinn: Wenn jemand kommt und ihnen ein Stiick ihres Feldes weg-
pfliigt, kommen sie und sagen: ’Warum verletzt du mein Recht, das
Recht eines Moslem?’ Sie sind nur Moslem, wenn es um ihre Rechte
geht. Beim Kurban Fest (Opferfest) machen sie Entschuldigungen und
sagen, dass sie kein Geld haben. Wenn der Hoca (Lehrer) etwas verbie-
tet, sagen sie: ’Der und jener macht es genauso’ und machen es weiter.

In dieser Geisselung einer Werkgerechtigkeit, der Ausbeutung des
Islam fiir politische Zwecke in der innerdorflichen Auseinandersetzung und
schliesslich der Kompromisse zugunsten der Alltagspraxis, in der man mit
dem Anderen rivalisiert, zeichnet sich ein anderes Verstindnis des Islam ab,
das auch und gerade fiir Mahiye bedeutsam werden wird.

DAS LEBEN IN DER FREMDE

Mit der Emigration dndern sich die Handlungsbedingungen: Die enge
Verzahnung der Politischen mit dem Oekonomischen und Sozialen lockert
sich in den industriellen Zentren der Tiirkei; in Deutschland zerreisst sie vollig.
Mit anderen Worten: Ein Privatraum entsteht, der vom o6ffentlichen Bereich
klar geschieden wird. Dies bedeutet einerseits die Erfahrung von politischer
Einflusslosigkeit und Entrechtung, spiirbar vor allem bei den als willkiirlich
empfundenen stindigen Aenderungen der fiir den Arbeitsemigranten besonders
wichtigen Gesetze zur Arbeits- und Aufenthaltserlaubnis. Andererseits und
gleichzeitig korrespondiert der dusseren Rechtlosigkeit eine grossere Gestalt-
barkeit der inneren sozialen Beziehungen, die nun von ihrem politischen
Gewicht weitgehend befreit sind. Und wéhrend einerseits die dussere Abhéingig-
keit bei der Sicherung des Lebensunterhalts wichst, so steigt doch die Freiheit,
was die Moglichkeiten der Verfiigung liber das Erwirtschaftete betrifft. Diese
neue Handlungssituation hatte weitgehende Konsequenzen fiir das Weltbild
und das Denken von Mahiye Eren.

Kehren wir zunichst zu ihrer Beschreibung der Ereignisse kurz nach
der Emigration zuriick: Das Zogern, den Gatten nach Deutschland nachzu-
holen, reflektiert die grossere Freiheit bei der Gestaltung der privaten Bezie-
hungen. Zum ersten Mal erschien es denkbar, sich von ihm zu trennen, ohne
dass es weitreichende Folgen fiir den Personenstatus gehabt hitte. Es war ent-

501



W. Schiffauer

scheidend fiir Mahiyes Selbstbewusstsein, dass sie sich dagegen entschied, ob-
wohl der Gedanke offenbar verlockend war. Indem sie ihren Mann nachkom-
men liess, widerlegte sie die Unterstellungen, mit denen sie im Heimatdorf
konfrontiert worden war. Sie negierte die traditionale Ethik also doppelt:
Einmal, indem sie auf der Migration nach Deutschland beharrte, trotz aller
Konsequenzen, die dies fiir ihren symbolischen Status hatte — was vielleicht
nur deshalb moglich war, weil das Ehepaar zu diesem Zeitpunkt bereits
nicht mehr im Dorf, sondern bereits in Istanbul lebte. Zum anderen, indem
sie den Gatten dennoch nachholte: Hitte sie sich entschieden, alleine in
Deutschland zu bleiben, hitte sie zwar gegen die dorfliche Ethik protestiert,
sich aber nicht aus ihr herausbewegt — sie hétte sich genauso verhalten, wie
im Dorf prophezeit worden war. So aber hob sie die traditionale Ethik auf —
iiberwand und bewahrte sie gleichzeitig. Sie selbst fasst das in dem Satz zu-
sammen :

”Ich bin die einzige Frau aus ganz Kastamonu, die vor ihrem Mann nach
Deutschland gegangen ist. Es gibt Frauen, die haben das gemacht. Sie
haben ihren Mann in der Tiirkei gelassen und sind hier Beziehungen
eingegangen. Aber ich mache das nicht.”

Mahiye verhielt sich so ehrenhaft” (namuslu) in einem neuen Sinn:
Nicht indem sie Ehrenhaftigkeit” demonstrierte, d. h. sich unmissverstiandlich
verhielt, sondern indem sie ihrem Mann treu war in einer Situation, in der
sie sich auch anders hitte verhalten konnen, Damit ist eine Abkehr von einer
Ethik des Zeichenhaften vollzogen und die wertrationale Dimension des
Handelns ”befreit”. Als sinnvoll gilt nun wertrationales Handeln. Damit
verschiebt sich der Blickwinkel: Das Augenmerk richtet sich nicht mehr auf die
”dussere” Handlung, sondern auf den inneren ”” Bewusstseinsakt™.

Der Wert der Ehre gewinnt so eine grundsitzlich neue Bedeutung fiir
Mahiye. Ihre Ehre bezeichnet nicht mehr ihren o6ffentlich-rechtlichen Per-
sonenstatus, sondern wird ein Wert, der fiir ihr Privatleben massgebend wird.
Er begriindet eine Sexual- und Eheethik, fiir die man sich entscheidet: In
Deutschland muss eine tiirkische Frau nicht ehrenhaft” sein — sie kann sich
aber dazu entschliessen!3 . An der ”Ehre” ldsst sich das Verhalten nun wert-

13) Das Wort “Ehre” (namus) wird kennzeichnenderweise im stidtischen
Kontext anders verwandt als im lindlichen: Namussuz (ehrlos) wird
identifiziert mit ehlaksiz (unmoralisch), ein Begriff, der im Dorf nicht
gebraucht wird, und der ausser auf sexuelle Untreue auch auf Handlun-
gen wie Stehlen, Unehrlichkeit, Liigen etc. bezogen wird.

502



Religion und Identitit

rational ausrichten. Zum Beispiel zwei Argumentationen Mahiyes:

”Sie (die Minner, W.S.) sagen: 'Die Frauen werden mit anderen Min-
nern gehen, wenn sie ausserhalb des Hauses arbeiten.” Das ist doch
dumm! Wie konnte man denn bei der Arbeit eine Beziehung einge-
hen 77

”In Deutschland gehen die Frauen ohne Kopftuch. Das kann ich nicht
richtig finden. Wenn du ohne Kopftuch spazieren gehst, starren die
Minner dir nach und sprechen dich an. So kommt es zum Ehebruch.”

Auch wenn das Verhalten, wie im Fall des Kopftuchtragens, sich dusser-
lich nicht vom dorflichen Verhalten unterscheidet, so unterscheiden sich doch
die Griinde fiir dieses Verhalten. In Deutschland wird gepriift, ob ein Ver-
halten mit dem Wert der Ehre zu vereinbaren ist oder nicht: je nachdem kann
man sich entscheiden, wie man sich verhdlt. Der Akt wird entsymbolisiert
und damit entwertet. Ein bestimmtes Verhalten — z. B. sich ausserhalb
der Kontrolle von Minnern zu begeben, also nachts durch die Strassen zu
gehen oder ausserhalb des Hauses zu arbeiten — ist nicht mehr Zeichen der
Ehrlosigkeit — vielleicht kann man noch auf sie schliessen, die Verbindung ist
aber nicht mehr notwendig. Die einzelne Handlung trigt anders als im Dorf
ihren Sinn nicht mehr in sich, sondern gilt als Ausdruck eines Wertes oder
Sinns, der ausserhalb von ihr liegt. Es ist offenkundig, dass damit eine ganz
andere Flexibilitdt im Alltagshandeln erreicht wird: Wahrend im Dorf Interes-
sen nur durchgesetzt werden koénnen, indem man gleichzeitig an der Norm
festhdlt und sie umgeht, kann man nun die Norm selbst in Frage stellen,
d. h. man kann fragen, ob sie in Bezug auf den Wert begriindbar ist 14 .

Damit das wertrationale Handeln sinnvoll erscheint, muss es sich jedoch
seinerseits ausweisen: Eine analoge Bewegung, wie sie das Verhiltnis von
Handlung und Wert kennzeichnet, findet sich in Bezug von Wert zu Begriin-

14) Diese Abwertung des Zeichenhaften bedeutet weniger, dass das Zei-
chenhafte in der Emigration verschwindet. Gerade in der Emigration
scheinen viele Tiirken ihre Landskleute mit einem gewissen Misstrauen
zu beobachten und auf Zeichen abzutasten, die ihre Position verraten
konnte. Wichtig ist vielmehr, dass das eine Referenzsystem des Dorfs,
das fiir alle verbindlich war, einer Vielzahl von Systemen Platz ge-
macht hat, die vom relativen Ort der Beobachter abhingen. Damit
aber verliert das Zeichen seine Macht — es wird im Vergleich zur ent-
fesselten Wert- und Zweckrationalitit als “irrational” empfunden.
So wurde Mahiye einmal wegen des Kopftuchtragens von tiirkischen
Frauen verspottet, die sie eine ‘“‘Bauersfrau” nannten. Diese zeichen-
hafte Wertung war fiir sie irrelevant.

503



W. Schiffauer

dungszusammenhang. Es scheint mir, dass in diesem Kontext Religion eine
neue und vom dorflichen Zusammenhang grundsétzlich verschiedene Bedeu-
tung erhilt. Sie wird relevant, weil sie Werte begriindet und damit Sinn stiftet.
Wihrend im Dorf das entscheidende religiose Motiv die Furcht zu sein scheint,
mit Schulden vor Gott zu sterben, bzw. zuviel gesiindigt und zuwenig Ver-
dienst erworben zu haben, ist fiir Mahiye das massgebende Motiv, die Suche
nach Sinn und die Rechtfertigung ihrer Lebensweise. Damit dndert sich die
Richtung der religiosen Frage: Die Erforschung von Handlungen, die als
verdienstvoll gelten, die Vergegenwirtigung von Strafen und jenseitigen Sank-
tionen macht der Reflektion iiber den Sinn der Regeln Platz — ohne dass
sie durch letztere ganz verdringt wiirde. Wahrend im Dorf etwa die Frage rele-
vant ist, wieviel Tage man im Jenseits fiir jeden hier versiumten Fastentag
fasten miisse, wird hier eher die Frage nach dem Sinn des Fastens iiber-
haupt gestellt. Kurz: Im Dorf richtet sich das Interesse auf die Akkumula-
tion von Regeln, in Deutschland dagegen auf ihren inneren Zusammenhang.

Dieser neue Blick auf den ”Sinn der Regel” statt auf die Regel selbst,
wird durch eine fiir das Leben in der Diaspora spezifische Erfahrung verstirkt:
Das wortliche Befolgen der Regeln ist oft durch die dusseren Umstinde un-
moglich gemacht. Spekulationen dariiber, ob es verdienstvoll sei, genau zu den
Gebetszeiten zu beten, verlieren den Reiz, wenn dies ohnehin unmdéglich ist
und der Gldubige darauf angewiesen ist, nach Feierabend die Gebete nach-
zuholen. Auch in Mahiyes Aeusserungen ist diese Aufweichung der dorflichen
Werkethik zu beobachten:

”Es ist nicht richtig, dass die Frau arbeiten geht (wie sie selbst zu diesem
Zeitpunkt, W.S.). Die Religion will, dass der Mann arbeitet. Aber natiir-
lich, was soll ich machen, wenn mein Mann nicht arbeitet? Aber wenn
ich arbeiten wiirde, obwohl ich es nicht notig habe, wire dies haram
(untersagt).”

”Es ist fiir uns (Frauen, W.S.) verboten, einem Mann die Hand zu geben
oder mit ihm zu sprechen. Wenn ich so neben dir sitze, ist das giinah
(Schlechtes Werk) und falsch”. (Als ich sie fragend anschaue, wendet
sie sich zur Seite und murmelt:) Aber natirlich — wenn es innen
stimmt, kann man es machen.”

In beiden Aeusserungen wird ein Verstoss gegen den Wortlaut der Regeln
mit einem Hinweis auf das Einhalten des Sinns der Regel gleichsam entschul-
digt 15 .

504



Religion und Identitit

Diese Suche nach Begriindungen von religiosen Regeln wird drittens
dadurch verstirkt, dass das Bekenntnis zur islamischen Gemeinschaft in
Deutschland eine neue und andere Bedeutung erhélt. Wihrend im Dorf das
Bekenntnis zum Glauben immer auch bedeutet, sich in der 6ffentlichen Ord-
nung des symbolischen Tauschs entweder zu empfehlen — wer Gott fiirchtet,
wird auch den Anderen nicht {ibervorteilen — oder Rechte geltend
zu machen — “warum tust du mir das an, bin ich gavur, bin ich
Christ 77 — bedeutet in Deutschland das Bekenntnis, die Demonstration
der Zugehorigkeit zu einer Minderheit, die nicht nur von Deutschen,
sondern auch von laizistisch gesonnenen Tiirken abgelehnt wird. Der
Moslem in Deutschland steht wunter Rechtfertigungsdruck. Er muss
sich verteidigen und dabei Griinde anfiihren:

”An meiner Arbeitsstelle lachen die (tiirkischen) Frauen iiber mich,
weil ich ein Kopftuch trage und sagen: Du bist eine Bauersfrau.” Aber
es ist wegen der Religion. Die Stellen, die nicht bedeckt sind, werden
vom Héllenfeuer verbrannt werden.”

15) Eine dhnliche und analoge Wandlung verzeichnet die Muhammad-
Verehrung im Islam, wie sie von Annemarie Schimmel skizziert wurde.
In einem bemerkenswerten Sinn war Muhammad jahrhundertelang
das “Schéne Vorbild”. Man vertiefte sich in sein Aussehen, seine Hand-
lungen, um das Vorbild in einer uns heute bemerkenswert “dusserlich”’
erscheinenden Weise nachzuahmen. “Ob Muhammad Augenschminke
verwendete oder nicht, ob er Henna auf Bart und Haare auftrug —
all dies waren Fragen, deren Antwort fiir Generationen von Frommen
wichtig waren, die ihn nicht mehr gesehen hatten, aber fir jede
ihrer Handlungen ein Vorbild in seinem Verhalten suchten.” (Schimmel,
1981, 37/38; zu dem ganzen Komplex vor allem das Kapitel II). Ganz
anders dagegen die Muhammad-Verehrung von Muhammad Iqbal
im 20. Jahrhundert. Fiir ihn besteht die Verehrung nicht in der Re-
konstruktion der Erscheinungen und der alltiglichen Verhaltensweisen
des Propheten. Muhammad ist fiir ihn Vorbild insofern als er “der
vollkommenste Diener Gottes” ist (Schimmel, 223). So ist firr ihn
z. B. die Tatsache wichtig, dass Muhammad nach seiner Himmel-
fahrt, bei der er die Gegenwart Gottes unmittelbar erlebte, zuriick-
gekehrt ist: Nicht also bei der Gotteserfahrung stehengeblieben ist
(wie Igbal den Mystikern vorwirft) sondern seinen politischen und
prophetischen Auftrag Gber dic unio mystica gestellt hat. Muhammad
wird so in einem ganz neuen und spirituellen Sinn Vorbild (Schim-
mel, 224). Im gleichen Geist steht die Salafyya, die Reform-
bewegung des Islam, die eine Riickkehr zu dem Geist der Frih-
zeit vertritt und den taqlid, die blosse Nachahmung, geisselt
(Lahbabi, 1967, 97—113).

505



W. Schiffauer

”In dieser Welt lachen die Deutschen iiber unser Kopftuch — in jener
Welt werden sie es bedauern.”

”Einige sagen: 'Es ist so heiss und ich soll das Kopftuch tragen!’ —
und spazieren mit offenen Haaren herum. Aber wenn ich nicht einmal
die Hitze hier aushalte, wie soll ich dann je die Hitze in der Holle
aushalten ?7”

Die Suche nach Begriindungen als dem entscheidenden religiosen Motiv
impliziert eine wesentlich systematischere Lebensfiihrung als das Bediirfnis,
quitt zu werden. Spiirbar ist die Distanz, mit der Mahiye in dieser Hinsicht
die Religiositdt ihres Mannes beobachtet, der als Moslem sich eher biuerlich
und konservativ verhdlt: Als Mann war er nie gezwungen gewesen, sich dhnlich
wie seine Frau mit den Normen und Werten der traditionellen Gesellschaft
auseinanderzusetzen. Als er nach Deutschland kam, wo das Bekenntnis keine
offentliche Relevanz mehr hat, vernachlissigte er seine religiosen Pflichten.
Mahiye: “Er sagt: ‘Burasi Almanya’ — ’hier ist Deutschland”, fastet
nicht und geht nicht in die Moschee.” Die existentielle Dimension
des Glaubens, die Sorge um die Schulden, die zuriickzuerstatten
sind, wurde fir ihn erst mit zunehmendem Alter relevant. 1983
bemerkte Mahiye mit spiirbarem Spott: “Auch Ali hat letztes Jahr
begonnen zu beten. Er wird jetzt alter. Aber er wird ganz schén
brennen (im Fegfeuer, W.S.).”

Die Motive Mahiyes, sich den ANurcu zuzuwenden, scheinen mir so
durchaus mit denen eines jungen Mannes der gleichen Gemeinde vergleichbar.
Er fasste sie wie folgt zusammen:

”Wenn man als Tiirke nach Deutschland kommt — und das sage ich jetzt
nicht nur fiir mich, sondern fiir alle Tiirken, die hier leben — muss
man sich entscheiden. Will man sich den Deutschen anpassen oder
will man nach tiirkischen Brduchen und Sitten leben? Will man in die
Gastwirtschaft gehen oder in die Moschee ? Es gibt (du entschuldigst)
einige Brduche in Deutschland, denen man sich als Tiirke nicht anpassen
kann. Nun, und in dieser Situation kam ich wieder durch Zufall mit den
Nurcular zusammen. Damals fing ich dann an, die Schriften von Said
Nursi zu lesen und regelmissig in die Gemeinde zu kommen.”

Diese Konstitution einer Ethik im engeren Sinn, d.h. die Entfaltung

einer spezifischen (Wert-)Rationalitit des Sozialen, geht Hand in Hand mit
der Entfaltung eines spezifischen Selbstverstindnisses, nidmlich der Selbst-

506



Religion und Identitit

wahrnehmung als besondere, von anderen unterschiedene Person, als Indivi-
dualitit. Die bewusste Entscheidung fiir einen bestimmten Lebensstil, fiir
bestimmte, Werte unterscheidet sie von anderen, die sich anders entschieden
haben. Auch dies schwingt in der bereits zitierten Passage mit, in der sie liber
die Entscheidung spricht, Ali nachziehen zu lassen (Vgl. Schiffauer, 483).

Aehnlich betont sie den Unterschied gegeniiber dem Lebensstil der
Deutschen, der fiir sie vor allem durch eine junge Deutsche im Haus repri-
sentiert wird. Christa habe oft Besuch von Minnern, ein unehliches Kind
und mit ihren Eltern gebrochen. All dies erscheint Mahiye als ebenso kenn-
zeichnend fiir die deutsche Gesellschaft wie problematisch: Hier sei es frei”
(burada serbest), aber die Folge sei, dass Christas Kind nicht wisse, wer sein
Vater sei und dass die Kinder im Alter von 18 mit ihren Eltern brechen. Die
Deutschen erscheinen ihr so als oberflichlich, ohne sich {iber die Zukunft
Gedanken zu machen, nur mit der Gegenwart beschiftigt :

”Warum stellen sich die Deutschen keine solchen Fragen? Fragt ihr
euch nie, was nach dem Tod passiert? Habt ihr keine Angst (im Fege-
feuer) zu brennen? Habt ihr keine Angst vor der Zukunft? Fragt ihr
euch nie, was Gott befohlen hat ?

Dieser Prozess ist nicht nur kognitiv. In einem emotialen Sinn selbst-
bewusst verhdlt sich Mahiye, wenn sie nun als Individuum das Vertrauen
ihres Mannes fordert. So war es moglich, dass ich sie auch dann besuchen
konnte, wenn ihr Mann nicht anwesend war — eine in ihrem Heimat-
dorf undenkbare Situation. Als ich sie darauf ansprach, meinte sie nur:
”Kennt ein Mann die Frau an seiner Seite nicht ?” Fine andere
kennzeichnende Aeusserung in dieser Richtung war: Ich wiirde
es meinem Mann auch erzdhlen, wenn ich vergewaltigt worden wire.
Ich koénnte ja nichts dazu.” Auch dies ist bemerkenswert im Kontrast
zu ihrem Dorf, wo bei jeder Vergewaltigung der Frau zumindest eine
Mitschuld gegeben wird.

Besonders deutlich ist indes ihr Selbstbewusstsein in der alltiglichen
Interaktion in der Familie. Sie mag die untergeordnete Rolle der Ehefrau
gegeniiber ihrem Mann noch so sehr betonen — auffallend bleibt, dass sie
es ist, die sie betont. Die intensive Auseinandersetzung mit der Religion hat
sie zur religiosen Autoritit und damit zur normativen Instanz der Familie
werden lassen: Eine vollige Verkehrung der Situation in K..

Gegen die bislang vorgetragene Argumentation konnte eingewandt wer-

den, dass die Suche nach Rechtfertigung und Begriindung einer Lebenspraxis
noch nicht das Dringende des religidsen Motivs bei Mahiye erkldren kann. Per-

507



W. Schiffauer

sonen, die das Bediirfnis einer expliziten Begriindung ihrer Praxis haben, sind
ja eher die Ausnahme als die Regel. Fiir diesen Einwand wiirde sprechen,
dass Mahiye auch 1976 schon, als der Islam noch keineswegs die Rolle fiir sie
spielte. wie heute, selbstbewusst und autonom auftrat. Sie konnte damals
sehr gut damit leben, ohne es ausfiihrlich begriinden zu miissen. In der Tat
habe ich den Eindruck, dass ein zweites Motiv eine wesentliche Rolle spielt:
Dies ist die Erfahrung der Sinnlosigkeit der Existenz in Deutschland. Diese
Erfahrung hingt mit der Tatsache zusammen, dass sich neben der sozialen
Rationalitit auch die 6konomische entfaltet.

Wirtschaften im Dorf heisst seine Verpflichtungen (gdrev) zu erfiillen.
Damit meine ich, dass man nicht zuerst produziert und mit dem Erwirtschaf-
teten dann seinen sozialen oder politischen Aufgaben nachkommt, sondermn
dass der Akt des Erwirtschaftens selbst bereits eine Geste ist: Die Einlosung
oder die Begriindung einer Verpflichtung im Gabentausch. Dieser zeichen-
hafte Charakter, den jeder 6konomische Akt quch hat, beschrinkt die Ent-
faltung einer rein &konomischen Rationalitit: Was die Arbeitsteilung be-
trifft, legt er den Beitrag fest, den jeder gemdiss Alter und Geschlecht zu
erbringen hat und kann nicht einfach umgestossen werden, ohne den symbo-
lischen Status zu gefihrden. Was die Verwendung des Erwirtschafteten betrifft,
verhindert die symbolische Bedeutung die Akkumulation von Kapital. Jedes
Sparen, das nicht der symbolischen Distribution (sei es in Form von Hochzeits-
gaben, internem Konsum, zinslosem Kredit etc.) gilt, sondern der Reinvestie-
rung in Produktionsgiitern, ist sanktioniert: Dieses Geld ist dem Kreislauf
der Gaben entzogen und die darum Geprellten, die es brduchten, erheben
schnell den Vorwurf der “Liebe zum Geld”: Auf die Dauer fiihrt dies zur
Isolation und zur Gefidhrdung der Stellung im Dorf: Wer nur um des eigenen
Vorteils willen akkumuliert, schafft sich Feinde — er wird keine Frau fiir
seinen Sohn finden, keine Zeugen vor Gericht etc.. Von den jungen Leuten
wird dieses System oft als beengend empfunden. Immer wieder wird das
Gefiihl des leeren In-Sich-Kreisens formuliert: Man arbeite schwer, aber man
gelange nirgendwohin. Am Schluss des Jahres stehe man ebensogut wie zu
Jahresbeginn.

Die Emigration bedeutet, sich diesem System des Gabentauschs
zu entziehen. Die kennzeichnenden Redewendungen, mit der sie be-
grindet wird, sind: Ich moéchte meine Zukunft sichern” (Istikbal sag-
lamak istiyorum) oder auch: ”Ich mochte mein eigenes Leben leben”
(kendi hayatimi yasimak istiyorum). Fir Mahiye und Ali bedeutete
dies konkret den Plan, ein Grundstiick in Istanbul zu erwerben, dort
ein vierstockiges Mietshaus mit einem Laden zu errichten. Der Kreis-
lauf wird zugunsten der Realisierung von etwas grundsitzlich Anderem
gesprengt.

508



Religion und Identitit

Arbeit wird in dieser Perspektive als blosses Mittel zum Zweck gesehen.
Sie wird ent-symbolisiert: Ist im Dorf u. U. auch eine unrentable Arbeit sinn-
voll, weil sie mehr ist als blosses Mittel, ndmlich Ausdruck einer Position,
einer Verpflichtung, erhilt sie ihren Sinn nun durch den Lohn, der mit ihr
erzielt wird. Sie ist damit neutralisiert, nicht mehr in und durch sich gerecht-
fertigt 16 . Diese neue “’entzauberte” Sicht der Arbeit ist z. B. daran zu beob-
achten, dass die Kriterien, nach denen im Dorf Minner- und Frauenarbeiten
unterschieden werden, kaum eine Rolle mehr spielen, sobald es sich um Lohn-
arbeit handelt: Téitigkeiten wie putzen, kochen etc. haben in den Augen
der Bauern nichts ehrenriihriges mehr, sobald sie gegen Entgelt verrichtet
werden. Deutlicher Ausdruck dieser ’rationalen” Sicht von Arbeit ist eben-
falls die Entscheidung des Ehepaars Eren, Mahiye solle die Arbeit in Deutsch-
land annehmen und spiter ihren Mann nachkommen lassen. Eine Handlung,
die der traditionalen Bewertung der Arbeit geradezu entgegengesetzt ist — im
Dorf arbeiten die Méinner “aussen”, wihrend die Frauen das Eingebrachte
“innen” weiterverarbeiten — wird, wenn auch gegen einige Widerstinde,
denkbar und moglich, wenn dies als Mittel zum Zweck tauglich erscheint 17,
In dieser Perspektive wandelt sich jedoch auch die Einstellung zum Konsum.
Kapitalbildung, die innerhalb des Dorfs verurteilt wird, wird zum Wert, ja zum
Ziel der Emigration. Anspriiche auf symbolische Distribution, z. B. auf Kre-
dit, auf die Uebernahme von Hochzeitskosten werden nun zunehmend als
listig und als Ablenkung vom gesteckten Ziel empfunden. Im Fall Mahiyes
kam es liber die Frage eines Kredits zum Bruch mit dem Bruder.

In der Emigration konstituieren sich das soziale und das 6konomische
Handeln mit ihrer jeweils eigenen Rationalitdt. Dies wirft das Problem der
Synthese auf. Im Dorf war die Entfaltung einer 6konomischen und sozialen
Rationalitit nicht mdglich, weil bei jeder Handlung ihre 6ffentliche Bedeutung
in Rechnung gestellt werden musste. Das 6konomische und soziale Handeln
miuissen sich im Dorf dem Primat des Politischen unterordnen und kénnen sich
nur gleichsam hinterriicks gegen es durchsetzen. Die Schwierigkeiten des
dérflichen Handelns liegen so bei einer Ueberfrachtung jeder einzelnen Hand-

16) Vergl. auch die Diskussion dieses Punktes bei Bourdieu (1977,
36 ff.).

17) Diese radikale Entsymbolisicrung der Arbeit bei der ersten Generation
der Emigranten ist kein irreversibler Prozess. Durchaus denkbar, dass
es in der 2. Generation zu einer Re-Symbolisierung, etwa im Zeichen
der Berufsidee, kommt. Die Idee der Arbeit als ‘‘Berufung” ist den
Bauern und den Migranten der 1. Generation véllig fremd.

509



W. Schiffauer

lung mit Sinn. In der Emigration dagegen spielt die 6ffentliche Bedeutung
einer Handlung kaum eine Rolle. Eine Handlung selbst ist weitgehend neutral;
sie erhilt ihren Sinn, weil sie zum Erreichen eines wirtschaftlichen Ziels bei-
trigt oder einen sozialen Wert verwirklicht. Damit ist aber die Moglichkeit
von Widerspriichen gegeben: In zahlreichen Fillen ist eine Handlung wirt-
schaftlich gerechtfertigt, aber wirft’soziale Probleme auf. Dies war etwa bei
der Frage der Fall, ob die Familie Eren 1976 die halbjihrige Tochter in eine
Krippe geben sollte. Dies hitte es erlaubt, dass Mahiye arbeiten geht, hatte
aber gleichzeitig sozial unerwiinschte Folgen gehabt: Das Kind wiirde getrennt
von den Eltern, vor allem aber unter Deutschen und Christen aufwachsen.
Diese Abwigung der einzelnen Rationalitdten ist ein Problem, das sich zuerst
in der Emigration stellt. Anders formuliert: Wihrend im Dorf die Rationali-
tdt des Ganzen selbstverstindlich gegeben ist, und die Teilrationalitdten sich
ihm unterordnen, emanzipieren sich in der Migration die Teilrationalitdten,
miissen aber nun in eine sinnvolle Synthese miteinander gebracht werden.

Der Plan der Emigration nach Deutschland stellt selbst eine Synthese
dieser Art dar. Geplant war, die sozialen Einschrinkungen, die der Aufent-
halt in der Fremde mit sich bringt, einige Jahre auf sich zu nehmen, um damit
die wirtschaftliche Basis zu schaffen, mit der man dann in Istanbul nach
eigenen Vorstellungen leben konnte. Diese Synthese wurde bereits zweifelhaft,
als der Sohn 1976 in der Tiirkei starb, ohne dass ihn die Eltern noch einmal
sechen konnten: Die Trennung vom Sohn war ja eine direkte Folge der Ar-
beitsemigration. Sie wurde vollig in Frage gestellt, als es deutlich wurde, dass
der wirtschaftliche Erfolg ausbleiben wiirde: Zwar hat die Familie ein Grund-
stiick in Istanbul erworben und das Erdgeschoss des geplanten Hauses bereits
errichtet. Aber dabei blieb es. Sie mussten dazu einen Kredit von 20 000 DM
aufnehmen, dessen Riickzahlung sie noch auf Jahre an Deutschland fesseln
wird. 1983, als Ali wieder arbeitslos war, standen sie kurz davor, das Grund-
stiick wieder zu verkaufen. Dies konnte nur dadurch verhindert werden, dass
er in letzter Minute wieder Arbeit fand. Dieser magere Erfolg ldsst die sozialen
Kosten des Lebens ”’in der Fremde™ (gurbette) kaum gerechtfertigt erscheinen:
Die Trennung von den Verwandten, die Alltagsschwierigkeiten, die sich aus
mangelnder Sprachbeherrschung ergeben, die Demiitigungen der Diskriminie-
rung.

Es ist auffallend, dass die religiose Besinnung von Mahiye in den Zeit-
raum fillt, in dem der Aufenthalt in Deutschland immer sinnloser wurde
und in dem gleichzeitig eine Riickkehr in die Tiirkei nicht in Frage kam.
Ich habe den Eindruck, dass sie bei der Nurcu-Bewegung eine Antwort auf
dieses Sinnproblem fand. Bevor ich jedoch darauf eingehe, soll die Bewegung
selbst kurz geschildert werden.

510



Religion und Identtit

DIE NURCULUK - BEWEGUNG

Die Entfaltung der partikularen Rationalitdten, besonders der wirtschaft-
lichen und sozialen, und die Genese von Sinnfragen durch die Notwendig-
keit der Begriindung und der Synthese sind keine Erscheinungen, die auf die
Migration nach Deutschland beschrinkt wiren — sie finden sich ebenfalls
in den industriellen Zentren der Tiirkei. Diese Fragen erfahren jedoch in
der Bundesrepublik eine Zuspitzung und werden zum Problem, weil hier
ein doppelter Rechtfertigungsdruck hinzutritt: Als Moslem gehoért man zu
einer diskriminierten Minderheit und man lebt in einer Situation, die man
zwar gewihlt hat, die man aber als unangenehm und sinnlos empfindet. Das
Sinnproblem ldsst neue Fragen an die Religion entstehen, die neben — und
manchmal an die Stelle — der alten Fragen treten. Der beachtliche Erfolg der
Nurcu 18 in der Bundesrepublik scheint damit zusammenzuhéngen, dass die
Bewegung eher als der orthodoxe Islam in der Lage ist, den gednderten reli-
giosen Bediirfnissen Rechnung zu tragen 19 .

Die Nurculuk-Bewegung entstand in den zwanziger Jahren in der Tiirkei
als Reaktion auf die kemalistische Politik und gewann in den fiinfziger Jahren
an Bedeutung. Das Ziel der Bewegung ist die Wiederherstellung des ”Wahren
Islam”.

”Grundlage dieses ’wahren Islam’, wie ihn die Nurculuk-Bewegung
sieht, ist die Anerkennung des Griinders dieser Gruppe Said Nursi
(1873—1960) als Beditizzaman (d.h. als ’Erleuchteten des Jahrhun-
derts’ W.S.) sowie seiner in der Risale-i Nur’ zusammengefassten, zahl-
reichen Werke als der fiir unsere Zeit autoritativ und allein massgeblichen
Auslegung des Koran.” (Spuler, 1981, 425).

18) Angaben iiber die Zahl der Angehorigen schwanken; insgesamt diirfte
es jedoch mehr als 1 Million Nurcu geben (Spuler 1973, 103) — viele
davon in Deutschland (Spuler 1977, 1250).

19) Leider steht eine religionswissenschaftliche und systematische Dar-
stellung der Nurcu-Lehre noch aus. Sie wurde von Frau Spuler
angekiindigt, aber noch nicht vorgelegt. Von ihr liegen neben einem
knappen zusammenfassenden Vortrag zwei Aufsitze zur Geschichte
und Organisationsstruktur vor.

511



W. Schiffauer

Die gemeinsame Lektiire dieser Werke ist der Inhalt der Versammlungen
der Nurcu (Spuler, 1981, 437).
»Ueberspitzt konnte man die Nurculuk —Bewegung bis heute als eine
Vereinigung zur Lektiire und Verbreitung der Schriften Said Nursis
bezeichnen.”” (Spuler, 1977, 1298).
Die Nurcu verstehen sich selbst als eine ’Bruderschaft™:

”Untereinander bezeichnen sie sich als Birader oder Kardes (Bruder)
bzw. als Hemsire (Schwester), wie dies analog auch in anderen religiésen
Vereinigungen iiblich ist, die sich als eine Art *Grossfamilie’ betrachten.
Doch sind die Frauen trotz grundsitzlicher religioser Akzeptanz nicht
’gleichberechtigt’, sondern nehmen innerhalb der Gruppe eine Sonder-
stellung ein” (Spuler, 1981, 427).

Von den Angehérigen der Berliner Gemeinde, die mir den Besuch
eines sogenannten “Unterrichts” (ders) erlaubte, wurde die grundsitz-
liche Offenheit der ANurcu allen anderen Moslems gegeniiber betont:
»Wir sind Kkeine cemiyet (hier wohl im Sinn von ’geschlossener Ge-
sellschaft’, Geheimgesellschaft’), keine Nation, kein tfarikat (mystische
Bruderschaft), kein mezhep (Lehrrichtung).” Die Veranstaltungen stiin-
den allen offen, es gebe keine Aufnahmerituale und keine interne
Hierarchie 20 . Dem wiirde entsprechen, dass die Nurcu, siecht man
von der Lektiire der Schriften von Said Nursi ab, kein eigenes Ritual
entwickelt haben (Spuler, 1973, 1252).

Die Faszination dieser Bewegung fiir die Emigranten in Deutschland
scheint mir vor allem durch drei Aspekte dieser Bewegung gegeben:
— Der Charakter einer Beitrittgsemeinschaft, den die Bewegung hat;
— die Bedeutung, die genuin religiosen Themen beigemessen wird, und
— die Betonung des verstandesmaéssigen Zugangs zur Lehre.

20) Diese Aeusserung von Berliner Gemeindemitgliedern steht im
Gegensatz zu den Ausfihrungen Spulers. Sie betont die Hierarchie
in der Bewegung. Die Diskrepanz mag daraus erklirbar sein,
dass man mir als Fremdem in Berlin eher vorsichtig gegéniiber-
trat. Frau Spuler nannte dariberhinaus die relative Unabhingig-
keit gerade der Berliner Gemeinde als mogliche Erklirung. Die
Diskrepanz ist jedoch fiir die hier vorgelegte Fragestellung ohne
Bedeutung, geht es mir doch um die Motivation religiéser Laien,
sich der Bewegung anzuschliessen, um Personen wie Mahiye,
die wohl immer am Rand der Bedeutung bleiben werden und
kein Bediirfnis haben, in den inneren Kreis vorzudringen. Das
Bild, das diese Gruppe von der Bewegung hat, dirfte sich nicht
allzusehr von der offiziellen Aussendarstellung unterscheiden.

512



Religion und Identitit

In Bezug auf Mahiye diirfte als vierter Aspekt die Stellung der Frau
in der Nurcu-Gemeinde hinzutreten.

Die Nurcu sind eine “freiwillige Beitrittsgemeinschaft” (Spuler, 1981,
425). Das heisst, man versucht die Ideale der Briidergemeinschaft (zunichst
zumindest) nicht innerhalb der Gesamtgemeinde oder —gesellschaft zu ver-
wirklichen, sondern man begibt sich aus ihr heraus und schafft eine neue Ge-
meinde. Auch wenn der Anspruch auf die Reform des Ganzen aufrechterhal-
ten wird, wird er doch zeitlich aufgeschoben — man setzt darauf, durch
Missionstatigkeit die iibrigen Gemeindemitglieder inkorporieren zu koénnen.
Der offentlich politische Anspruch wird so hintangestellt zugunsten der
Realisierung der Ideale in einem privaten Bereich. Dies hat den Vorteil, dass
man die Regeln konsequenter verwirklichen kann, als es im grosseren Raum,
wegen der notwendigen Kompromisse, méglich wére. Der Nachteil ist eine
Fraktionierung und damit eine politische Schwichung der Gesamtgemeinde.
Die Entscheidung, sich einer derart organisierten Bewegung anzuschliessen,
scheint besonders dann nahezuliegen, wenn man politisch in einer sehr schwa-
chen Position ist und die Durchsetzung von Interessen im 6ffentlichen Bereich
kaum erfolgversprechend zu sein scheint. Der Erfolg der Nurcus unter den
Gastarbeitern wiirde damit auch mit ihrer Entrechtung im 6ffentlichen Bereich
zusammenhaingen.

Der politische Auftrag, den jeder Moslem hat, riickt so in den Hinter-
grund — ohne allerdings ganz aufgegeben zu werden. Diese Akzentuierung
lasst einen grosseren Raum fiir die Auseinandersetzung mit genuin religiosen
Fragen. Soweit ich es iliberblicken kann und aus Gesprichen mit Nurcus
erfahren habe, werden in den Versammlungen vorwiegend die Schriften Said
Nursis gelesen und interpretiert, die sich mit Fragen des Glaubens und des
Jenseits auseinandersetzen: Fragen mithin, die vor allem im Kontext indivi-
dueller Sinnsuche relevant sind. Gerade die Beschiftigung mit dem Jenseits
relativiert das Leiden in der Fremde und die Erfahrung von Erfolglosigkeit.
Beides wird fiir irrelevant erklirt. Wenn man Gott verehrt, ist es gleich-giiltig,
ob man sich in der Tiirkei oder in Deutschland aufhilt: ”Warum sollte
ich nach Hause zuriickkehren. Ich habe meine Arbeit und meine Mo-
schee hier”, meinte der Nachbar Mahiyes, wie sie ein Anhéinger der
Nurcu. Soweit wiirde Mahiye selbst nicht gehen, doch auch sie erklirt
die Pline, mit denen sie einst nach Deutschland aufgebrochen ist,
fiir irrelevant:

”Vielleicht kehren wir in zwei Jahren in die Tiirkei zuriick. Wir haben
nichts gespart — aber wir werden sowieso nichts mitnehmen kdnnen,
wenn wir einmal tot sind. Unser Hoca hat gesagt: ’Selbst wenn ich ganz
Berlin besitzen wiirde, wiirde es mir am Tag des Jiingsten Gerichts nichts

niitzen.””

513



W. Schiffauer

Den Charakter einer Beitrittsgesellschaft und die weitgehende Konzen-
tration auf genuin religiose Themen teilt die Nurcu -Bewegung mit den mysti-
schen Bruderschaften (tarikat). Sie unterscheidet sich von diesen jedoch
durch das Gewicht, das sie der rationalen Auseinandersetzung mit der Lehre
beimisst. Das Selbstverstindnis von Said Nursi war das eines Interpreten,
der die im Lauf der Geschichte unverstindlich gewordene Offenbarung des
Koran den Menschen wieder ndherbrachte. In seinen Schriften nehmen  Be-
weisfiihrungen” (z.B. der Auferstehung, der Gottesherrschaft, der Schopfung)
einen ebenso breiten Raum ein wie Begriindungen des Rituals. Dariiber-
hinaus bemiihte er sich, die Ergebnisse der modernen Naturwissenschaften
miteinzubeziehen und Widerspriiche zwischen ihnen und den Aussagen des
Koran aufzuklidren. Nun sind die Schriften Said Nursis vor allem fiir die ein-
fachen Mitglieder der Gemeinde heute ihrerseits unverstindlich geworden und
bediirfen ihrerseits der Exegese, was nicht zuletzt an dem Osmanischen Tiir-
kisch liegt, in dem sie geschrieben sind. Seine Bedeutung scheint jedoch darin
zu liegen, dass er eine Form des religiésen Diskurses stiftete, die Fragen
zuliess und sogar forderte. Bei den Berliner Veranstaltungen der Nurcu konne,
so wurde mir erklirt, jeder die Fragen stellen, mit denen er nicht zurecht-
komme. Um Antworten zu finden, konsultiere man dann die Biicher
Said Nursis 2! . Dieser Versuch, Verstindigungsprobleme zu besprechen,
spiele eine analoge Rolle wie der Zikir der mystischen Bruderschaften, d. h.
an die Stelle der mystischen Gotteserfahrung durch .das wiederholende Sich-
Versenken in die Namen und Beinamen Gottes tritt eine rationale Auseinander-
setzung 22 . Von diesem Geist ist auch das Bildungsprogramm der Nurcu
bestimmt. Spuler, die diesen Aspekt besonders bemerkenswert fand (1981,
433), schrieb dazu:

”Beachtlich ist bei diesen Bildungsprogrammen die Leistung, nicht
nur modernes Bildungsgut aus den Bereichen der Technik, der Medizin
(bis hin zur Darstellung eines Embryo in den verschiedenen Entwick-
lungsphasen) etc. sachkundig und allgemeinverstdndlich zu vermitteln
und damit enorme Aufkldrungsarbeit zu leisten, sondern diese Infor-
mationen zugleich in die Lehre Said Nursis einzubinden, dessen
einschligige Vorstellungen oft recht antiquiert waren. Die Synthese

21) Als Beispiel einer Frage wurde mir das Problem genannt, dass Gott
nur einen Menschen geschaffen habe, aber dennoch verschiedene
Rassen existierten.

22) Dieser Aspekt tritt erginzend zu einem cher gefiithlsmaissigen Zugang
‘zur religiosen Wahrheit, diirfte sie aber nicht ersetzen. Ich bin Frau
Spuler fiir den Hinweis dankbar, dass zahireiche Schriften Said
Nursis “erbaulichen” Charakter tragen, z. B. oft in Metaphern iiher
die Schonheit der Welt schwelgen.

514



Religion und Identitdt

von Gegenwartswissen und religiosen Werten sichert zugleich den geisti-
gen Fortschritt und Fortbestand der Nurculuk-Bewegung.”

Angesichts der Rechtfertigungs- und Argumentationszwinge, denen sich
Moslems besonders in Deutschland stellen miissen, scheint mir dieser rationale
Zug der Nurcu von besonderer Bedeutung fiir die Erkldrung ihrer Attraktivitét
Zu sein.

Fiir Mahiyas Wendung zu den Nurcu scheint schliesslich nicht zuletzt die
Stellung der Frau in der Bewegung von Bedeutung zu sein. Wenngleich die
Frauen in der Bewegung nicht gleichgestellt sind und Said Nursi ein eher tra-
ditional geprigtes Frauenbild hatte (Spuler, 1977, 252), sind doch die Méglich-
keiten von Frauen, religioses Wissen zu erwerben, unvergleichlich grdsser als
im Dorf. Dort gilt das Haus als der Ort des Gebets der Frau; nur ausnahms-
weise, ndmlich zu den Gebeten, die am vierzigsten Tag nach einem Todes-
fall abgehalten werden, betreten die Frauen die Moschee und haben damit
die Mdglichkeit, eine Predigt zu horen. In der Nurcu-Gemeinde nehmen
sie dagegen am religiosen Leben teil: Die Versammlungen werden in einen
gesonderten Raum fiir die Frauen iibertragen; die Binder mit den Predigten
zirkulieren und schliesslich werden die Frauen ermutigt, die arabische Schrift
zu lernen und den Koran zu lesen. Dieser Zugang zu religiosem Wissen er-
moglichte erst den Selbstfindungsprozess von Mahiye Eren.

213



W. Schiffauer

BIBLIOGRAPHIE

BARTHES, R. (1964), “Mythen des Alltags” (Suhrkamp, Frankfurt / Main).

BOURDIEU, P. (1976), “Entwurf einer Theorie der Praxis’’ (Suhrkamp, Frankfurt /
Main).

BOURDIEU, P. (1977), “Algérie 60. Structures économiques et structures temporel-
les” (Editions de Minuit, Paris).

LAHBABI, M. A. (1967), “Le Personnalisme Musulman” (Presses Universitaires de
France, Paris).

SAYAD, A. (1964), Islam et Immigration en France: Les effets de 1'immigration
sur I'Islam, Beitrag zur Tagung: L’Islam en Europe a I’époque moderne
(organisiert von den Associations pour I’Avancement des Etudes Islamiques,
Paris, Collége de France, 30. 9.— 1. 10. 1983) (Unveroffentlicht).

SCHIMMEL, A. (1981), “Und Muhammad ist sein Prophet: die Verehrung des Pro-
pheten in der islamischen Frommigkeit” (Diederichs Verlag, Diisseldorf /
Koln).

SCHIFFAUER, W. (1983), “Die Gewalt der Ehre” (Suhrkamp, Frankfurt/Main).

SCHIFFAUER, W. (1984), Mensch, Gesellschaft und die Vorstellung vom Sakralen
im dorflichen Islam, Begegnung mit Tiirken, Begegnung mit dem Islam
Teil IV (Brandt, H. J. & Haase, K. P.) (ebv Rissen, Hamburg).

SAHLINS, M.D. (1965), On the Sociology of primitive exchange, The relevance
of models for social anthropology (Banton, M. Hrsg.) (Tavistock, London,
ASA Monograph 1).

SPULER, U. (1973), Nurculuk, Studien zum Minderheitenproblem im Islam, Bd. 1
(Bonner Orientalische Studien; Hrsg. Otto Spies (Bd. 27. 1) Bonn) (Selbst-
verlag des Orientalischen Seminars der Universitit Bonn).

SPULER, U. (1977), Nurcluk. eine moderne islamische Bewegung, XIX. Dt. Orien-
talistentag, Vortrige (Wolfgang Voigt, Hrsg.) (Franz Steiner Verlag, Wies-
baden).

SPULER, U. (1981), Zur Organisationsstruktur der Nurculuk Bewegung, Studien
zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Festschrift fiir Bertold
Spuler zum siebzigsten Geburtstag. (Roemer, H. R. & Noth, A., Hrsg.)
(E. J. Brill, Leiden).

516



	Religion und Identität : eine Fallstudie zum Problem der Reislamisierung bei Arbeitsmigranten

