
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: Religion und Identität : eine Fallstudie zum Problem der
Reislamisierung bei Arbeitsmigranten

Autor: Schiffauer, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 2 (1984) 485—516

RELIGION UND IDENTITÄT

EINE FALLSTUDIE ZUM PROBLEM DER
REISLAMISIERUNG BEI ARBEITSEMIGRANTEN

Werner Schiffauer
Universität Frankfurt / M.,

Senkenberganlage
D—6000 Frankfurt / M.

Seit Mitte der 70er Jahre ist bei den in Deutschland lebenden Türken
eine zunehmende Neubesinnung auf religiöse Werte zu beobachten. In diesem
Aufsatz sollen anhand der Analyse eines Einzelfalls einige Hypothesen zu
den Gründen dieser "Reislamisierung" entwickelt werden: Ich werde eine
32 jährige, in Berlin lebende Türkin vorstellen, Mahiye Eren, die in den letzten
Jahren zunehmend durch die Auren-Bewegung beeinflusst wurde, der, nach
den Süleymancüar massgeblichsten Neo-Islamischen Bewegung in Deutschland

1

1) Dies ist mein zweiter Versuch, mich mit dem Leben dieser bemerkens¬

werten Frau auseinanderzusetzen. Die erste Arbeit über sie entstand
nach Gesprächen, die ich 1977 und 78 mit ihr führte. Zu dieser Zeit
spielte der Islam nur eine vergleichsweise geringe Rolle in ihrem
Leben und in ihren Aeusserungen. In meiner Darstellung wurde er
überhaupt nicht berücksichtigt — zumindest war es also möglich, die
Bedeutung, die die Religion für sie spielte, zu übersehen. Das wäre heute
nicht mehr möglich. Der hier vorgelegte Versuch entstand nach einer
Reihe von Gesprächen, die ich 1983 mit ihr führte. Das Material über
das Heimatdorf von Mahiye wurde 1977 und 1982 während zwei
Feldforschungsaufenthalten von zusammen acht Monaten gesammelt.
Was die Darstellung der Nurcu Bewegung betrifft, schulde ich viel
einem Gespräch mit Frau Dr. Ursula Spuler.

485



W. Schiffauer

Ich bin mir bewusst, dass der Versuch riskant ist, Aussagen über die

Motive eines Gläubigen zu machen: Der Bruch mit der Perspektive des

Beschriebenen ist hier radikaler als in anderen Bereichen sozialwissenschaftlicher

Analyse. Was jener als Wahrheiten versteht, die ihre Gültigkeit in sich

tragen, wird vom Soziologen als Deutungen und Einstellungen behandelt,
deren Sinn sich erst im Kontext der Gesamtheit der Orientierungen er-
schliesst. Die soziologische Konstruktion muss dem Gläubigen, wenn nicht
blasphemisch, so doch wenigstens als irrelevant erscheinen. Er wird sich in
ihr nicht wiedererkennen — und sie deshalb auch nicht bestätigen (oder
auch falsifizieren) können. Wir bewegen uns also notwendigerweise auf
schwankendem Grund: Ich möchte deshalb die hier vorgetragenen Ueberlegungen
als erste und tastende Schritte verstanden wissen, eher dazu geeignet, Fragen
aufzuwerfen, als Antworten zu geben.

DAS LEBEN

Mahiye Eren 2 wurde 1950 im Dorf K., der Provinz Kastamonu
geboren, einem Dorf von etwa 30 Haushalten. Der Vater ist ein Bauer, der
neben Landwirtschaft auch Viehandel betreibt. Er ist sehr auf sein Ansehen

bedacht, auf Selbstdarstellung, die oft wie Prahlerei wirkt. In seinen Aeusse-

rungen ist er, was seine Kinder oder auch seinen Schwiegersohn betrifft, sehr
hart. Ich fand es schwierig, mit ihm auszukommen. Ganz anders die Mutter,
die sehr offen und warm wirkt.

Als Mahiye ihr Leben schilderte, ging sie vergleichsweise ausführlich
auf die Umstände ihrer Verheiratung und auf den Zeitpunkt des Verlassens
der Türkei ein. Die zwei Erlebnisse haben Schlüsselcharakter — dies
rechtfertigt, sie wörtlich wiederzugeben 3

Als Mahiye 15 Jahre alt war, brachte der Vater aus einem entfernten
Dorf des Nachbarbezirks Ku. Ah Eren mit nach Hause, Sohn eines
Handelspartners, den er als Schwiegersohn ausgesucht hatte.

2) Alle Eigennamen — auch die Ortsnamen — wurden verändert oder
unkenntlich gemacht.

3) Ich stütze mich auf Gedächtnisprotokolle, die ich unmittelbar nach
den Gesprächen anfertigte.

486



Religion und Identität

"An einem Tag machten wir (Frauen, W. S.) Heu unterhalb der Moschee

von C.. An diesem Tag brachte mein Vater Ali, meinen Herren (beyim)
mit nach Hause. Er wollte ihn mit mir verheiraten. Er schickte ihn
zu dem Platz, wo wir Heu machten. Auch Ahmet und sein älterer Bruder
Yusuf (beides Bauern aus C., W.S.) kamen zu dem Ort. Ahmet sieht Ali
und fragt ihn: 'Wo kommst du her?' — 'Aus Ku.' — ' Wo bleibst du?'

- 'Im Haus von Mahir.' - 'Was machst du hier?' — 'Ich mähe Heu.'
Da verstand Ahmet, dass Ali gekommen war, um mich zu heiraten
und er sprach mit seinem Bruder darüber, dass er mich am gleichen
Abend entführen wolle. Ali hat sehr gezürnt und hat gesagt: 'Gehen wir,
und schlagen uns, wo keine Frauen sind.' Natürlich sind Ahmet und
Yusuf nicht gegangen. Wir haben eine Frau zu Mahir geschickt. Er solle

kommen. Dann hat Ali seine Pistole gezogen und Ahmet und Yusuf
bedroht. Da sind sie gegangen."

"Am gleichen Abend hat der Bünde Hasan (der Vater von Ahmed,
W.S.) eine Frau als Brautwerber geschickt. Aber mein Vater hat immer:
'Nein' gesagt. 'Warum habt ihr nicht früher einen Brautwerber gesandt?'
fragte er. — 'Das Mädchen soll erst etwas älter werden, dachten wir,
deswegen haben wir noch keine geschickt.' Aber mein Vater wollte
mich nicht dem Blinden Hasan geben. Was weiss ich? Er konnte ihn
nicht leiden. Aber meine Mutter wollte, dass ich in das Haus des Bünden

Hasan einheirate. Denn meine Schwester ist auch in C. und die

Schwester von Ahmed ist mit meinem dayi (Onkel mütterlicherseits)
verheiratet. Aber meine Mutter hat sich vor meinem Vater gefürchtet
und hat nichts gesagt. Auch ich woüte Ahmed heiraten.'

"Als mein Vater mich schon Aü versprochen hatte, war ich unterhalb
der Sommerweide beim Hüten der Schafe. Da kam der Sohn des Bünden

Hasan (Ahmet) vorbei und sprach mit mir. Er sagte : 'Geh' zu deinem
Vater und sage ihm: «Ich möchte nicht nach K. gehen. Mein Bruder
soll vom Müitärdienst zurückkommen. Bis zu dieser Zeit möchte ich
warten»'. Ahmet machte weiter nichts. Er sagte nur das und ging dann.
Er woüte Zeit, um Brautwerber schicken zu können. Ich ging zu meinem
Vater und sagte zu ihm: 'Ich möchte nicht nach K. gehen. Mein Bruder
soll vom Müitärdienst zurückkommen. Bis zu dieser Zeit möchte ich
warten.' Ich sagte aber nichts davon, dass Ahmet mir das gesagt hatte.
Ich schämte mich. Erst nach der Hochzeit erzählte ich es meinem
Vater und Ali. Aü ist aus diesem Grund so wütend auf den Sohn des

Bünden Hasan. Ich habe gesagt: 'Ich gehe nicht nach K.!' — Da sagte
mein Vater: 'Wenn du nicht gehst, dann steche ich dich ab wie ein
Tier!' - Verstehst du?: 'Wenn du nicht gehst, steche ich dich ab

wie ein Tier!' — Aber ich hätte Ahmed sowieso nicht mehr heiraten

487



W. Schiffauer

können. Es war falsch von meinem Vater gewesen, Ali in seinem Haus

zu beherbergen. Jedesmal wenn ein Streit entstanden wäre, hätte man

zu Ahmed gesagt: 'Ali hat vor deiner Ehe eine Woche bei Euch gewohnt!'

- Es war falsch von meinem Vater. Ich musste Ali heiraten, weil mein
Vater ihn eine Woche bei uns wohnen Hess."

"Die Hochzeit fand dann sehr bald statt und ich kam nach K.. Ein
halbes Jahr war ich im Haus meines Schwiegervaters, während mein
Herr (beyim) in Istanbul arbeitete. Meinen Schwiegervater habe ich
sehr geliebt. Er hat gesagt: 'Ich liebe dich genauso wie meine neun
Kinder.' Aber das Verhältnis zu meiner Schwiegermutter war schlecht.
Verstehst du? Sie machen alles ganz anders in K.. Ich habe sehr oft geweint
in dieser Zeit. Deswegen wollte ich auch den Sohn des Blinden Hasan

heiraten. In diesem Haus hätte ich alles gekonnt, Brot backen, Kochen.
Aber in K. machen sie alles anders."

If.5. : "Und du hattest niemanden, zu dem du dich retten konntest?"

Mahiye: "Zu wem hätte ich mich retten sollen? Unser Dorf ist zehn

Wegstunden entfernt. Und ich kannte niemanden in K., zu dem ich hätte
fliehen können."

W.S.: "Wenn dein Mann im Dorf gewesen wäre, hätte er dir dann geholfen?"

Mahiye: "Wie hätte er mir helfen sollen? Er kann doch seinen Vater
und seine Mutter nicht schlagen? Und ich wollte auch nicht, dass er

gegen seinen Vater und seine Mutter auftritt. Sie haben ihn ernährt
und aufgezogen. Ich wollte mich ja anpassen. Aber es war schwer. Ein
halbes Jahr später hat er mich dann gerettet (kurtarmak) und zu sich
nach Istanbul geholt."

Von Istanbul aus bewarb sich das Ehepaar nach Deutschland — jedoch
erhielt nur Mahiye eine Zusage. Das Ehepaar beschloss, dass sie zunächst alleine
gehen und dann nach einem Jahr ihren Mann und ihren Sohn - ihr
einziges Kind - nachholen sollte.

"Als der Bescheid kam, dass ich nach Deutschland gehen konnte, rieten

sie alle ab. 'Sie wird ihren Mann vergessen', sagten sie, 'Sie wird sich
scheiden lassen!' - 'Sie wird ein Verhältnis mit einem Deutschen ein-

488



Religion und Identität

gehen!' — Ich bin trotzdem gegangen und habe sie alle beschämt."
"Wenn ich daran denke, was man mir gesagt hat, als ich nach Deutschland

ging! Ich würde meinen Mann und mein Kind verlassen! Ein dayi
(Onkel mütterlicherseits) von Ah hat es mir sogar offen ins Gesicht

gesagt. AH hatte ihm erzählt, dass ich nach Deutschland gehen würde.
'Und du und das Kind, ihr geht auch mit?' fragte ihn der Onkel. Und
Ali: 'Nein, wir bleiben hier.' Da sagte der Onkel zu mir: 'Du wirst an

jedem Finger deiner Hand einen Mann haben. Du wirst es für's Geld
machen und dich von deinem Mann scheiden lassen.' Das hat er gesagt.
Und der gleiche Mann wollte ein Jahr später Geld von mir, um ein Haus

in Istanbul zu bauen. Ich habe es ihm nicht gegeben.". !'Ich bin die

einzige Frau aus ganz Kastamonu, die vor ihrem Mann nach Deutschland

gegangen ist. Es gibt Frauen, die haben das gemacht. Sie haben
ihrem Mann in der Türkei gelassen und sind hier eine Beziehung mit
Männern eingegangen. Aber ich mache das nicht."

Die Entscheidung, AH nachkommen zu lassen, ist ihr indes schwerer

gefallen als sie selbst glauben machen möchte. Von ihrer Mutter weiss ich,
dass sie damals auf einer Postkarte dem Vater mitteilte, sie woüe ihren Mann
nicht nachholen. Der Vater wies sie in seiner Antwort auf ihre Pflicht als Ehefrau

hin. Ueber die Gründe ihres Zögems kann man nur Vermutungen anstellen.

MögUcherweise hängen sie damit zusammen, dass ihre Ehe erzwungen
wurde. Möglicherweise spielen auch wirtschaftliche Bedenken eine RoUe.

Ali kommen zu lassen, bedeutete eine Absage an aUe Pläne, schneU Geld zu
verdienen und damit bald in die Türkei zurückzukehren. Es war absehbar,
dass Ali Schwierigkeiten haben dürfte, einen Arbeitsplatz zu finden; ausserdem

musste das günstige Zimmer in einem Arbeiterwohnheim aufgegeben und
eine Wohnung gemietet werden. Gerade die Bedenken, mit denen Mahiye
Ali nachkommen Hessen, lassen den Entschluss als noch bedeutsamer erscheinen.

Die Bedenken erwiesen sich als begründet. AH hatte grosse Schwierigkeiten

bei der Arbeitssuche - er hatte nur eine eingeschränkte Arbeitserlaubnis;

ausserdem war die aUgemeine Arbeitsmarktsituation schwierig.
Die Lage verschlechterte sich dadurch, dass AH wegen häufigen Fehlens wiederholt

entlassen wurde. Ueber Jahre war Mahiyes Einkommen als Putzfrau
die einzig stabile GeldqueUe der FamiHe. Mit den Schwierigkeiten mag
zusammenhängen, dass AU um 1975 begann, um Geld zu spielen.

"Damals ist er jeden Tag ins Lokal gegangen und hat um Geld gespielt.
In einem Monat hat er 3 000 DM verspielt. Das ist doch unmöglich. Ich

489



W. Schiffauer

habe zu ihm gesagt: 'Wenn du nicht aufhörst, gehe ich zum Konsulat
und lasse mich scheiden. Er hat dann aufgehört und hat geschworen,
niemals mehr um Geld zu spielen."

In das Jahr 1975 fällt auch die grösste Katastrophe in ihrem Leben: Der
Tod ihres Sohnes.

"Die meisten türkischen Familien haben sehr viele Kinder. Wir dachten

uns, dass wir nur ein Kind haben möchten, um es richtig ausbilden
lassen zu können, schön kleiden zu können. Als er dann gross wurde
und in die Schule gehen sollte, dachten wir, dass es besser wäre, wenn
er in die türkische Schule ginge. Aber er war kaum zwei Monate in der

Türkei, als er an einer Blinddarmentzündung starb. Ich war im Krankenhaus,

als ich von der Krankheit hörte und konnte nicht gleich in die

Türkei fliegen. Ich habe ihn nur kurz gesehen, bevor er begraben wurde.
Es war sehr bitter. Erst jetzt, nach der Geburt des Mädchens ist es etwas
besser."

Nach dem Mädchen gebar sie 1980 und 82 noch zwei weitere Kinder. —

Als Ali aus der Türkei nach Berlin kam, fand die Familie eine Wohnung in
der E. Strasse in Kreuzberg. Dies stellte sich als entscheidend heraus. Das

Haus gehört der Nurcu - Bewegung. Im Hinterhaus findet sich ein
Versammlungsraum für religiöse Treffen, Besucherzimmer und eine Korandruckerei 4.

Als ich 1977 mehrere Gespräche mit Mahiye führte, berührten wir
wiederholt das Thema Islam, jedoch eher im Vorübergehen. Als ich sie

1983 wiedersah, bildete es fast den einzigen Gegenstand der Gespräche. Sie

zeigte mir eine Arabisch-Türkische Ausgabe des Koran, in der sie offenbar
intensiv gelesen hatte. Ausserdem war eine wesentlich grössere Betonung der

rituellen Reinheitsgebote auffallend: Anders als früher gab sie mir, dem

rituell Unreinen, nicht mehr die Hand. — Ihre Erzählung liess erkennen, dass

ihr Leben in der Zwischenzeit völlig um die Religion kreist. Ausser dass sie

die fünfmaligen Gebetszeiten am Tag streng einhält, besucht sie jeden
Samstag Abend den Saal, in den die Lesung der Schriften von Said Nursi —

dem zentralen Moment der Nurcu Zusammenkünfte (Spuler, 1977, 1248)
für die Frauen übertragen wird. Auch im Alltag hört sie Kassetten ab, auf
denen sowohl Lesungen, wie auch Predigten in der Moschee aufgezeichnet

4) Bei dem Finden dieser Wohnung dürften landsmannschaftliche Be¬

ziehungen entscheidend gewesen sein : Mehrere Emigranten aus Arac,
der Kreisstadt von K. sind Anhänger der Nurcu — Kastamonu war
eines der alten Zentren der Bewegung (Spuler, U., 1973, 138).

490



Religion und Identität

sind — mehrere davon wurden mir vorgespielt. Mit anderen Frauen hat sie

einen täglich stattfindenden Kurs organisiert, um die Arabische Schrift zu
lernen :

"Ich lerne den Koran lesen. Wenn im Fegfeuer dann alles von mir
verbrennt, dann wenigstens die Zunge nicht, weil sie den Namen Gottes

gesagt hat."
Bei den Zusammentreffen mit mir versuchte sie mit Nachdruck, mich zur
Konversion zu bewegen.

Unverändert war indes die, im Vergleich zu ihrem Heimatdorf,
auffallend selbstbewusste Haltung gegenüber ihrem Mann geblieben. An
Gesprächen zu dritt oder auch im grösseren Kreis nimmt sie selbstverständlich

teil, was in K. undenkbar gewesen wäre. Gelegentlich hat man den Eindruck,
dass sie dabei über ihren Mann dominiert, mit Sicherheit ist sie in ihrer
Argumentation gewandter. Auch die anfallenden Hausarbeiten werden bis zu
einem gewissen Grad geteilt:

"Heute habe ich einen Zettel von ihm gefunden, auf den er geschrieben

hat, dass er den ganzen Einkauf erledigt hat. Manchmal kocht er auch.
Sie (die Männer, W.S.) sagen: Burasi Almanya - 'hier ist Deutschland',
lassen die Frauen ausserhalb arbeiten und kaufen ein."

Umso merkwürdiger berührt es, wenn man sie Aeusserungen wie die

folgende machen hört: "Der Islam verlangt, dass man nachts

im Bett dem Mann nicht den Rücken zuwenden darf, ohne ihn vorher

um Erlaubnis gefragt zu haben" oder wenn sie den absoluten
Gehorsam gegenüber dem Ehemann als wichtigste Pflicht einer islamischen

Frau bezeichnet — wichtiger noch als Gebet und Fasten.

Bei der Diskussion dieser Lebensbeschreibung werde ich mit der
Darstellung der dörflichen Ethik, wie ich sie im Heimatdorf von Mahiye
kennengelernt habe, beginnen und versuchen, den Ort des Islam im Normen-
und Wertgefüge zu bestimmen. Die Erfahrung der Migration führt zu einer

Umstrukturierung des Wertsystems: In dieser Situation hat, so die These,
der Islam eine neue und von der dörflichen Situation grundsätzlich verschiedene

Bedeutung für Mahiye bekommen. In einem dritten Abschnitt soll

gezeigt werden, wie sich in diesem Prozess die Fragen an die Religion wandeln.
Die Attraktivität der Nurcu-Bewegung dürfte, so die Vermutung, damit
zusammenhängen, dass sie diesen Fragen mehr entgegenkommt als der orthodoxe

Islam.

491



W. Schiffauer

DER DÖRFLICHE HINTERGRUND:
SYMBOLISCHER TAUSCH UND DÖRFLICHER ISLAM

Die gesellschaftliche Ordnung in K., dem Heimatdorf Mahiyes beruht
auf dem symbolischen Tausch. Aus dem Prinzip der Gegenseitigkeit, d. h.
der Forderung, eine Gabe — oder einen Angriff — zu erwidern, werden alle

Rechte (hak) und Verpflichtungen (görev) des Individuums abgeleitet. Der
Status des Einzelnen als Person hängt an seiner Fähigkeit, sich in dem System
des Tauschs zu behaupten, bzw. an ihm zu partizipieren. Seine Ehre (namus)
und sein Ansehen (sßref) fordern, niemandem etwas schuldig zu bleiben:
Ehre (namus) benennt die Fähigkeit, auf jede Provokation, jede Infragestellung

der Integrität unmittelbar und empfindlich zu reagieren; das Ansehen

(sßref) hängt an der Bereitschaft, keine Gabe und Hilfeleistung unvergolten
zu lassen, an der Demonstration von Grosszügigkeit, ja Verschwendung. "Ehre"
und "Ansehen" bezeichnen den "Wert" (deger) eines Mfannes, sein
"Symbolisches Kapital" 5 Wer nicht auf Ehre und Achtung achten kann, gilt
als deli —"verrückt" s 0(jer gar ais ehrlos (namussuz): Als Nicht-Person
wird er nicht mehr emst genommen werden, er wird an den Rand des

dörflichen Geschehens rücken, vom symbolischen Tausch teilweise oder ganz
ausgeschlossen werden. — Von diesen Nicht-Personen zu unterscheiden sind
Personen im eingeschränkten Sinn — vor allem Frauen und Kinder: Sie

haben ihren Personen-Status nur durch den Bezug auf den Mann, den
Haushaltsvorstand, dem sie zugeordnet sind. Ein Angriff auf sie wird als Angriff
auf die Person des Haushaltsvorstands gewertet; eine Handlung von ihnen
gilt nur dann als symbolische Herausforderung, wenn man sie als Stellvertreter

des Haushaltsvorstands sieht : Frauen, heisst es, haben selbst kein sßref,

Ansehen, haben aber teil an dem ihres Mannes — und ihre Ehre (namus)
besteht nicht in der Wehrhaftigkeit, sondern in sexueller Keuschheit:
Dem Symbol nicht nur ihrer Unantastbarkeit, sondern vor allem auch der

Integrität ihres Mannes.

Wenn Frauen und Kinder an dem symbolischen Tausch zwischen den
Haushalten nur indirekt über den Haushaltsvorstand teilhaben, so wird doch
andererseits ihre Stellung gegenüber dem Haushaltsvorstand ebenfalls aus

dem symbolischen Tausch abgeleitet. Der Tausch innerhalb des Haushalts

5) Zum Begriff des Symbolischen Kapitals : Bourdieu, P., (176).

6) Das Wort deli bezeichnet alle Formen abweichenden Verhaltens. Als
deli gilt sowohl der Schnorrer, wie auch der Dorftrottel.

492



Religion ilrul Identität

trägt allerdings grundsätzlich anderen Charakter als der externe. Während
der Tausch zwischen zwei Haushalten "symmetrisch" ist, d. h. zwischen
Gleichen stattfindet, die auf eine Balance von Verpflichtungen und
Gegenverpflichtungen achten, ist der interne Tausch prinzipiell asymmetrisch 7 :

Die einseitige Pflege der ersten Jahre konstituiert ein Recht der Eltern (ana
hakki bzw. baba hakki) und eine Verpflichtung der Kinder, die ein Leben

lang besteht. Der Forderung auf die Ehrfurcht / Achtung (saygl) der

Kinder, die daraus abgeleitet wird, wird dadurch Nachdruck verliehen,
dass nach der Dorfüberlieferung der einseitige Gabenfluss den Eltern auch die

Macht gibt, die Kinder zu verfluchen (Schiffauer, W., 1984). Aus Furcht
davor, sagte Mahiye, hätte sie sich niemals auf eine Entführung durch Ahmed
eingelassen :

"Wenn das Mädchen nicht gehorcht und wegläuft, wird der Vater sie

verfluchen. Verstehst Du? Er wird sagen: Allah belâ versin — Gott soll
dich peinigen. Das ist schlimm. Hüsnü beispielsweise hat seine

Frau entführt. Er hat drei Brüder, die in der Stadt arbeiten. Und sie hat
zwei Schwestern, die ebenfalls in der Stadt verheiratet sind. Nur die

beiden müssen sich im Dorf abrackern, weil ihr Vater sie verflucht hat.
Ein anderes Mädchen wollte dem Vater nicht gehorchen. Es gab einen
Streit und er verfluchte sie. Wir haben grosse Angst davor. Ich habe
deshalb nichts dagegen, dass mein Mann montalich 200.— oder 300.— DM
an seine Eltern überweist."

Der symbolische Tausch ist ein umfassendes Phänomen. Nicht nur
politisches, auch ökonomisches und soziales Handeln wird in den Kategorien
von Gabe und Gegengabe gesehen und ist damit wichtig für das Ansehen als

Person im Gemeinwesen: Was das ökonomische Handeln betrifft, wird die
die Form der Arbeitsteilung, der Autoritätsstruktur und die Verteilung
des Erwirtschafteten daraus abgeleitet. Wer in dieser Hinsicht seine

Verpflichtungen nicht erfüllt oder vor allem in den internen Beziehungen nicht
auf seinen Rechten besteht, untergräbt seinen symbolischen Status im Dorf.
So gilt als "verräterisch" (hain) derjenige, der akkumuliert anstatt grosszügig

zu sein, oder der, der seine Söhne nur auf dem eigenen Feld arbeiten
lässt, und so die Verpflichtungen den Nachbarn gegenüber nicht erfüllt. Was

das soziale Handeln betrifft, wird der Anspruch auf das Erweisen von Achtung
(saygi) aus der Gabe abgeleitet und als schwach (zayif) würde der
Haushaltvorstand gelten, der etwa seinen Sohn in seiner Gegenwart rauchen lassen

würde, der einen Widerspruch akzeptieren würde etc.. Weder das wirtschaft-

7) Dies entspricht Sahlins' Unterscheidung von "pooling" und "reci¬
procity " (Sahlins, M.D. 1965).

493



W. Schiffauer

liehe noch das soziale Handeln sind der öffentlichen Bewertung entzogen,
sind irrelevant für den Rechtsstatus. Es gibt mit anderen Worten keinen
Privatraum im Dorf, d. h. keinen Bereich, der nach Massgabe von Werten oder

Interessen individuell gestaltbar und der allgemeinen Kontrolle entzogen
wäre. Mahiye hat dies sehr nachdrücklich erfahren. Die Härte ihres Vaters
in Bezug auf die Verheiratung ist nicht zuletzt aus der Angst um den Ruf
zu erklären, der gefährdet gewesen wäre, wenn er vom einmal gegebenen

Heiratsversprechen Abstand genommen hätte — gegenüber dem Handelspartner

wäre dies ein Bruch der eingegangenen Verpflichtung gewesen und
im Dorf hätte es geheissen, er sei nicht Mann's genug, um sich gegen seine

Tochter durchsetzen zu können. Aber auch Mahiyes Schwierigkeiten im Haus

der Schwiegereltern sind auf diesem Hintergrund zu sehen. Ah hätte ihr
nicht gegen seine Mutter beistehen können, auch wenn er sie noch so sehr

geliebt hätte oder sie im Recht gewesen wäre. Dies wäre eine Missachtung
der Pflichten gegenüber den Eltern gewesen und hätte den Status der Familie
im Dorf bedroht.

Die Tatsache, dass jeder Akt im Dorf öffentliche Relevanz haben kann,
bedeutet nun allerdings nicht, dass er sie auch hat. Die symbolische Bedeutung
eines Aktes (d.h. die Bedeutung, die ihn als Gabe oder Gegengabe,
Herausforderung oder Gegenherausforderung erscheinen lässt) ist nicht eindeutig
festgelegt, sondern situational bestimmt und — in Grenzen — beeinflussbar.
Zur Klärung ein Beispiel :

Wenn in K. ein Familienfremder das eigene Kind schlägt, weil es einen
Fehler gemacht hat, kann zweierlei passieren. Entweder man lobt ihn
dafür, denn Kinder "wissen nichts", sie "müssen lernen". Besonders
Lehrer in der Schule, gelegentlich auch Freunde werden aufgefordert, zu
schlagen. — Andererseits kann der gleiche Akt auch als Angriff auf die
Ehre der Familie, auf eigene Integrität gewertet werden: Als eine

Herausforderung, auf die man nur mit einer Gegenherausforderung
antworten kann, wenn man nicht als schwach und hilflos gelten will 8

Das Beispiel zeigt, dass ein Akt nicht an sich eine Provokation ist —

und damit eine Verpflichtung im symbolischen Tausch konstituiert. Im ersten
Fall wird das Schlagen rein wertrational betrachtet: Es gilt in K. als richtig,
Kinder zu schlagen, wenn sie einen Fehler gemacht haben,. Wenn die Handlung

8) Einen derartigen Fall, der sich im Nachbardorf von K. zugetragen
hat, habe ich in "Gewalt der Ehre" beschrieben (1983, 65).

494



Religion und Identität

auf dieser Ebene hinterfragt wird, überlegt man, ob der Akt auch seinen

Sinn erfüllt, ob er angesichts des Regelverstosses angemessen war etc.. In unserer

Terminologie wäre dies ein Akt ohne symbolische Bedeutung, irrelevant
für die öffentliche Stellung der Beteiligten. Im zweiten Fall bekommt der

gleiche Akt eine zusätzliche Bedeutung als Zeichen, die seine

primäre Bedeutung völlig überschattet: Das Schlagen des Kindes wird
als Angriff auf die Familienehre gesehen und man schuldet es seinem

symbolischen Status, zu antworten. Das Interesse, die Neigung,
das Bedürfnis, die sich mit dem Akt verbunden haben mögen, treten völlig
hinter dieser zeichenhaften Bedeutung zurück. Man kann Vermutungen
darüber anstellen, wann die Handlung in diesem Sinn symbolisch wird: Dies
wird der Fall sein, wenn es sich bei dem Schlagenden um einen poütischen
Gegner handelt, dem man unterstellt, er schlüge den Sack und meinte
den Esel. Es könnte aber auch sein, dass man von Dritten auf diese

Interpretation festgelegt wird und reagieren muss, um sich vor diesen zu
behaupten. Es wird deutlich, dass die primäre Bedeutung eines Aktes diejenige
ist, die sie für den Handelnden hat; während die sekundäre Bedeutung
die Bedeutung für andere, die objektive Bedeutung ist. 9

Der Handlungsspielraum des Einzelnen hängt davon ab, wie weit er
die Dimension des Zeichenhaften kontrollieren kann. Je mehr man verhindern
kann, dass der Andere oder die klatschsüchtige Dorföffentlichkeit einen
Akt missverstehen könnten, kann man soziale und ökonomische Interessen

durchsetzen, wert- oder zweckrational handeln. Wenn die symbolische
Bedeutung nicht wegfällt, weil man, wie im Beispiel oben, mit den Anderen
in einer anerkannten Beziehung der Vertrautheit steht, versucht man, sie

zu manipulieren. So kann man z. B. versuchen, eine bestimmte symbolische
Leseart, die mit den eigenen Interessen vereinbar ist nahezulegen und so
seine Absichten sozusagen hinterrücks durchzusetzen. Mahiye hat dies

versucht, als sie ihren Wunsch, die Hochzeit zu verschieben, mit dem Argument

begründete: "Mein Bmder soll vom Militärdienst
zurückkommen. Bis zu dieser Zeit will ich warten." Hier versucht sie,
ein legitimes Argument vorzuschieben, weil das eigentliche ein Angriff
auf den Status des Vaters wäre. Man kann aber auch versuchen,
die symbolische Dimension zu umgehen, indem man etwas heimlich
macht: Ein Beispiel ist das Treffen von Ahmed und Mahiye, das,

wenn es öffentlich geworden wäre, als Zeichen für die Ehrlosigkeit
Mahiyes verstanden und als Herausforderung ihres Vaters und ihres
Verlobten gewertet worden wäre.

9) Die Argumentation verdankt viel Roland Barthes (1964, 85 ff).

495



W. Schiffauer

So kann sich ein sozial wertrationales oder ökonomisch zweck-
rationales Handeln nur in der Negation entfalten: Man kann versuchen,
die politisch-öffentliche Relevanz, die ein Akt hat, zu manipulieren oder zu

umgehen, man kann sie aber nicht in Frage stellen: Weder rein soziale

Argumente, die an intersubjektiven Wünschen oder Bedürfnissen orientiert
wären (z. B. also liebe geltend machen) noch rein wirtschaftliche, die Effizienz
ins Feld führen, besitzen legitimatorischen Wert. Damit sind der Entfaltung
von Interessen enge Grenzen gesetzt. Dies nicht zuletzt deshalb, weil der

Strategie der Verschleierung eine der Entschleierung korrespondiert: Jedes

in der Oeffentlichkeit vorgebrachte Argument wird auf die möglichen
Interessen untersucht, die sich hinter ihm verbergen könnten. Der Vater
dürfte Mahiyes Argument sehr klar "durchschaut" haben. Man liest so

gegen den Strich, achtet bei jedem Argument auf das Verborgene, Nicht-
Gesagte, Versteckte. Nichts drückt die Enge des Handlungsspielraums
so klar aus wie der Satz: "Ich musste Ali heiraten, weil mein Vater
ihn eine Woche bei uns wohnen liess."

Die Dominanz des öffentlich-rechtlichen Bereichs in K. wird in
solchen Fällen als Zwang empfunden, sich von einem nur ökonomischen

und sozialen Standpunkt aus betrachtet "irrational" verhalten zu müssen.
Andererseits bedeutet sie jedoch, dass die partikulare Rationalität immer
an die Rationalität des Ganzen gebunden ist. Oekonomischen und sozialen
Interessen wird nur erlaubt sich durchzusetzen, solange sie sich
politisch legitimieren können. Solange die Ordnung des symbolischen Tauschs

als legitim, notwendig und natürlich empfunden wird, wird die

Einschränkung des wirtschaftlichen und sozialen Handelns vielleicht als

unangenehm oder — wie im Fall Mahiyes — als leidvoll erfahren werden: Kaum
aber als sinnlos. Die Erfahrung der Migration, und damit die prinzipielle
Möglichkeit einer Alternative, spitzt indes im Dorf den Widerspruch von
partikularer und allgemeiner Rationahtät zu. Wenngleich das Gefühl vorherrscht,
die Ordnung des symbolischen Tauschs innerhalb des Dorfs nicht
verändern zu können, so kann man es doch wenigstens verlassen. Mahiye hat

nicht gegen die Ungerechtigkeiten ihrer Schwiegermutter protestiert —

aber sie war heilfroh, als sie endlich das Dorf verlassen konnte, aus ihm,
wie sie es formuliert, "gerettet" wurde (kurtardim).

Die hier skizzierte Sinnstruktur der Ordnung des symbolischen Tauschs

impliziert eine besondere Struktur der Werte. Sie zeichnet sich vor allem

aus durch eine Verabsolutierung des Handlungsakts und durch die Situations-

bezogenheit der Wertung. Zum ersten : Wenn eine Handlung als Geste gelesen

wird, wird sie dem Handelnden entfremdet. Der Wert dieser Handlung liegt
dann nicht in dem Sinn, den der Handelnde mit ihr verbunden hat - die

496



Religion und Identität

Kommentare des Handelnden selbst werden ja geradezu misstrauisch

begutachtet — sondern auch ausserhalb von ihr: In der Bedeutung, die die

Handlung objektiv, also für andere hat. Sie wird auf das Netz der

Reziprozitätsbeziehungen bezogen — als Zeichen für die Einlösung
oder Aufkündigung einer Verpflichtung gewertet, für eine Herausforderung
oder dem Zurückweichen vor einer Herausforderung. Die objektive Bewertung,
die ein Akt erfährt, hat Mahiye besonders nachdrücklich erfahren, als das Ehepaar

sich entschlossen hatte, zu emigrieren. Die Betroffenheit, plötzlich als

Hure gesehen zu werden, weil die Familie geplant hatte, sie solle alleine nach

Deutschland gehen, ist heute noch zu spüren. Der subjektive Sinn, den das

Ehepaar mit der Handlung verbunden hatte, verschwand völlig hinter dem

Akt — damit aber auch der Charakter und die Persönlichkeit Mahiyes.

Wird so einerseits jeder Akt in seiner Bedeutung für das Reziprozi-
tätsgefüge gelesen, so bestimmt umgekehrt der Ort im Reziprozitätsgefüge,
wie er gelesen wird. In bestimmten Situationen wird auch die kleinste Geste

ungemein aussagekräftig. So wird bei Unverheirateten jeder Blick registriert
und entsprechend interpretiert — während ältere Frauen und Männer
unverfänglich miteinander reden können. Der symbolische Wert, den ein Akt
haben kann, steht so nicht absolut fest, sondern ist abhängig von der Situation,

in der sich alle Beteiligten befinden: Ich erinnere an die unterschiedlichen

Bewertungen, die das Schlagen von Kindern erfahren kann. Ein
besonders bemerkenswertes Beispiel für dieses situationsbezogene Lesen
eines Aktes oder einer Aeussemng ist jedoch der Dialog zwischen Ahmet und
AU, so wie Mahiye ihn schildert. Der Wortwechsel wäre in einer anderen
Situation vöUig unverfänglich gewesen. In diesem Fall war die
ausweichende Antwort: "Ich mähe Heu" — ein Gast beteiligt sich nicht
an Erntearbeiten — ein Zeichen, das auch völlig richtig entschlüsselt
wurde.

Die auf Tausch basierende soziale Ordnung von K. wird durch den

dörflichen Islam 10 einerseits gestützt (auch ihm gilt das Prinzip der
Gegenseitigkeit als Fundament jeder Ordnung) wie in Frage gestellt: Das Prinzip
wird reformuUert und erweitert.

10) Unter "dörflichem Islam" verstehe ich die in K. existierende Gesamt¬
heit von Vorstellungen und Praktiken, die einen Bezug zum Sakralen
aufweisen. Dies umfasst die Bedeutung der Praktiken der Hochreligion

für die Bauern ebenso wie die Bedeutung der von der
Hochreligion abgelehnten Formen religiösen Verhaltens. (Schiffauer,

1984).

497



W. Schiffauer

Die Konzepte der Religiösen Pflicht (görev) und der guten
Werke (sevap) benennen das religiös sinnvolle Handeln. Für beide Konzepte
ist der Gedanke des Fegfeuers massgeblich. Die Religiöse Verpflichtung
(görev) resultiert aus der Notwendigkeit, Schulden (borç) abzutragen: Zum

Zeitpunkt seines Todes darf man weder Gott noch den Menschen etwas schuldig

sein — für jede offene und nicht erlassene Schuld wird man brennen.

Gott, dem man das Leben schuldet, ist man das Einhalten des Fastens (oruç)
und die namaz- Gebete schuldig 11 ; was die Menschen betrifft, steht man vor
allem in der Schuld der Eltern, denen gegenüber man zu Achtung (saygi)
verpflichtet ist.

Der Gedanke der bilateralen Reziprozität, der dieser Konstruktion
zu Grunde liegt, wird durch eine Werkethik modifiziert. Die Guten Werke

(sevap) und die Schlechten (günah) werden vom Engel der Rechten bzw.
der Linken notiert und miteinander verrechnet. Für ein Schlechtes Werk,
das nicht durch ein Gutes aufgewogen wird, wird man im Fegefeuer brennen.
Es kommt dabei, anders als beim Konzept der Verpflichtung (görev),
nicht darauf an, im Diesseits quitt zu werden: Im Gegenteü, verdienstvoll
sind gerade die einseitigen Handlungen, für die man keine Gegengabe
erwarten kann, wenn sie dem Gemeinwesen als Ganzem zu Gute kommen:
Sei es indem sie rituell seine Einheit zum Ausdruck bringen (so ist es z. B.

verdienstvoll, wenn man genau zu den festgelegten Zeiten betet), sei es,
dass man die materiell oder politisch Schwachen unterstützt. Entsprechend ist
alles günah, was den Gedanken des Gemeinwesens bedroht: Die Ueber-

vorteilung des Glaubensbruders, die Verletzung der Pflicht, sich zu
versöhnen. Besonders günah sind indes büyü — der Liebeszauber — und nazar -
der Böse Blick. Beide fügen dem Anderen einseitigen Schaden zu und
Verletzen das Prinzip der Gegenseitigkeit.

Gott ist so der Garant der Gegenseitigkeit. Seine Schulden einzulösen

und zu versuchen Gute Werke zu begehen, erscheint dem als rational, der

ohnehin der Ueberzeugung ist, dass sich letztendlich alles ausgleichen wird.
Entsprechend wird der Gedanke des Schlechten Werks mit dem Teufel, dem

Irrationalen, der Begierde assoziiert, die wider besseres Wissen sich immer
wieder durchsetzt und (negative) Einseitigkeit herstellt, wo Gegenseitigkeit
herrschen sollte.

Der Gläubige empfiehlt sich so im büateralen Tausch — ebenso wie der

Ungläubige sich dafür disqualifiziert. Beim Letzteren wird man nie wissen,

11) Das namaz-Gebet ist das auf arabisch abgehaltene ritualisierte Gebet —

im Gegensatz zum dua-Gebet, dem Bittgebet.

498



Religion und Identität

ob er die Verpflichtungen anerkennt, oder ob er "hain verräterisch ist und
seine Obligationen missachtet 12

Wenn so der Glaube in symbolisches Kapital umsetzbar ist, erscheint
doch auch in einer Gemeinde von Gläubigen die Furcht vor Gott nicht als

tragfähiges Fundament von Rechtssicherheit. Gerade in dieser Hinsicht klaffen

islamische und weltliche Ordnung immer wieder spürbar auseinander.

Gerade wenn jemand gezwungen ist, auf den Appell zurückzugreifen: "Bin
ich ein Christ; bin ich ein Gottloser (gavur), warum tust du mir das an?"
kann dies als Zeichen der Schwäche gedeutet werden. So muss eine symbolische

Herausforderung mit einer Gegenprovokation beantwortet werden, auch

wenn der Islam eigentlich Versöhnung befiehlt.

Mit der Ethik des symbolischen Tauschs teüt der Islam, wie er im Dorf
gelebt wird, die Schätzung des Aktes: Auch das namaz-Gebet z. B. wird als

Geste aufgefasst. Peinlich genau wird auf die Einhaltung der formalen Aspekte
geachtet, während, anders als beim städtischen Islam, dem inneren Akt beim
Gebet, der Konzentration und Versunkenheit kaum Bedeutung beigemessen
wird. Während nach der Auffassung der Bauern (und in Uebereinstimmung
mit der Hochreligion) ein Gebet ungültig wird, wenn man die Waschungen
vorher nicht richtig vollzieht, wird sein Wert (im Gegensatz zur Hochreligion)
durch Unaufmerksamkeit nicht beeinträchtigt. "Es verhält sich damit,
wie mit der Achtung (saygi) gegenüber dem Vater. Wie du dem Vater

Achtung zeigst, indem du genau das machst, was er dir befohlen
hat, zeigst du auch Gott Achtung, indem du die Waschungen
vollziehst, wie er es gewollt hat", wurde im Dorf erklärt.

Während jedoch im symbolischen Tausch der Wert einer Handlung
oder einer Geste von der Situation d. h. dem Verhältnis der Beteiligten
zueinander abhängt, so ist ihr Wert in der islamischen Ethik festgeschrieben.
Eine Handlung an sich ist haram (verboten, tabu), günah (Schlechtes Werk),

sevap (Gutes Werk) oder eftal (empfohlen). Es ist diese Festschreibung

12) In diesem Zusammenhang wäre auf die Institution des Schwurs bei
innerdörflichen Auseinandersetzungen hinzuweisen. Aber auch auf
dem Markt ist die Umsetzung des Glaubens in symbolisches Kapital
deutlich zu beobachten. Mit der Aeusserung "Mein Herr, ich habe
die rituellen Waschungen vollzogen" (Effendim ben aptesliyim) kann
jeder Zweifel an der Wahrheit der eigenen Aeusserung erstickt werden.

499



W. Schiffaucr

eines situationsunabhängigen Werts, die die Folie darstellt, auf deren Hintergrund

vor allem der negative Schlagabtausch als irrational und "unzivili-
siert" empfunden wird.

Die Erkundung des Werts einer Handlung bestimmt weitgehend den

religiösen Diskurs des Dorfs. So werden Fragen erörtert wie die, ob das

Schweinefleischessen eine grössere Sünde sei, als das Raki-Trinken; ob es schlimmer
sei, Gott zu leugnen oder einen Glaubensbruder zu Unrecht zu beschuldigen.
Dies geht gelegentlich soweit, dass der Wert einer Handlung in Zahlen
ausgedrückt wird. Ein Gebet, das in der Gemeinde verübt wird, sei 2527 mal soviel

wert, wie eines zu Hause, heisst es dann etwa. — Ebenso gerne werden die

jenseitigen Konsequenzen der Missachtung von Regeln geschildert. Die
religiöse Suche mutet geradezu juristisch an : Kein grüblerisches Suchen um den

Sinn eines Texts oder den einer Regel, sondern das Lernen eines Korpus
von Gesetzen und Ausführungsvorschriften. Allerdings werden dazu selten

Texte herangezogen; man stützt sich in der Regel auf Hörensagen.

Die Religion der Bauern stiftet so eine Ordnung von Gott, Mensch
und Welt, die auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit beruht: Innerhalb dieser

Ordnung ist es vernünftig und sinnvoll, weder Gott noch dem Nachbarn etwas

schuldig zu bleiben und darüberhinaus soviel Verdienst wie möglich anzuhäufen

und Schlechte Werke zu meiden. Das reügiöse Gebot verknüpft so den

Einzelnen untrennbar mit der Gemeinschaft: Glaube und Gesetz fallen
zusammen. Individuelle Gottessuche oder Interpretation würde in diesem

Zusammenhang auf völliges Unverständnis stossen. — Das Bestreben "nicht
schuldig vor Gott zu sterben" wächst mit zunehmendem Alter. Als junger
Mann entscheidet man sich bei konfligierenden Forderungen in der Regel
für die Alltagspraxis: Es ist wichtiger, sich in einer Herausfordemng zu
behaupten, als keine Sünde zu begehen. Man lebt mit dem Gefühl noch Zeit
zu haben, um quitt zu werden.

Statt einer Zusammenfassung möchte ich eine, freilich karikierende

Aeussemng über die religiöse Praxis in Mahiyes Heimatdorf wiedergeben,
formuliert von einem Vertreter eines eher spirituellen, städtischen Islam.

"Aber die hier wissen nicht, was makruh (verpönt) ist, und was nicht.
Von denen hier hat keiner den Katechismus gelesen. Was sie über den
Islam wissen, haben sie vom Hörensagen. Wenn denen einer sagt: 'Dies
und jenes ist haram (verboten, tabu)', dann sagen sie es weiter und glauben

es. In die Moschee gehen sie, weil jeder dorthin geht. Sie sehen:
Das Volk geht in die Moschee. Also gehen sie auch. Wenn sie dann
beten, dann auch nicht mit Konzentration und Versunkenheit, sondern sie

denken an ihr Vieh und an das, was sie alles kaufen wollen. Wenn

500



Religion und Identität

die Absicht fehlt, dann ist das namaz- Gebet nichts anderes als eine
Turnübung. Und das ist bei fast allen der Fall. Sie sind nur Moslem im folgenden

Sinn : Wenn jemand kommt und ihnen ein Stück ihres Feldes
wegpflügt, kommen sie und sagen: 'Warum verletzt du mein Recht, das

Recht eines Moslem?' Sie sind nur Moslem, wenn es um ihre Rechte

geht. Beim Kurban Fest (Opferfest) machen sie Entschuldigungen und
sagen, dass sie kein Geld haben. Wenn der Hoca (Lehrer) etwas verbietet,

sagen sie : 'Der und jener macht es genauso' und machen es weiter.

In dieser Geisselung einer Werkgerechtigkeit, der Ausbeutung des

Islam für politische Zwecke in der innerdörflichen Auseinandersetzung und
schliesslich der Kompromisse zugunsten der Alltagspraxis, in der man mit
dem Anderen rivalisiert, zeichnet sich ein anderes Verständnis des Islam ab,
das auch und gerade für Mahiye bedeutsam werden wird.

DAS LEBEN IN DER FREMDE

Mit der Emigration ändern sich die Handlungsbedingungen: Die enge

Verzahnung der Politischen mit dem Oekonomischen und Sozialen lockert
sich in den industriellen Zentren der Türkei; in Deutschland zerreisst sie völlig.
Mit anderen Worten: Ein Privatraum entsteht, der vom öffentlichen Bereich
klar geschieden wird. Dies bedeutet einerseits die Erfahrung von politischer
Einflusslosigkeit und Entrechtung, spürbar vor allem bei den als willkürlich
empfundenen ständigen Aenderungen der für den Arbeitsemigranten besonders

wichtigen Gesetze zur Arbeits- und Aufenthaltserlaubnis. Andererseits und
gleichzeitig korrespondiert der äusseren Rechtlosigkeit eine grössere Gestaltbarkeit

der inneren sozialen Beziehungen, die nun von ihrem politischen
Gewicht weitgehend befreit sind. Und während einerseits die äussere Abhängigkeit

bei der Sicherung des Lebensunterhalts wächst, so steigt doch die Freiheit,
was die Möglichkeiten der Verfügung über das Erwirtschaftete betrifft. Diese

neue Handlungssituation hatte weitgehende Konsequenzen für das Weltbild
und das Denken von Mahiye Eren.

Kehren wir zunächst zu ihrer Beschreibung der Ereignisse kurz nach
der Emigration zurück: Das Zögern, den Gatten nach Deutschland nachzuholen,

reflektiert die grössere Freiheit bei der Gestaltung der privaten
Beziehungen. Zum ersten Mal erschien es denkbar, sich von ihm zu trennen, ohne
dass es weitreichende Folgen für den Personenstatus gehabt hätte. Es war ent-

501



W. Schiffauer

scheidend für Mahiyes Selbstbewusstsein, dass sie sich dagegen entschied,
obwohl der Gedanke offenbar verlockend war. Indem sie ihren Mann nachkommen

liess, widerlegte sie die Unterstellungen, mit denen sie im Heimatdorf
konfrontiert worden war. Sie negierte die traditionale Ethik also doppelt:
Einmal, indem sie auf der Migration nach Deutschland beharrte, trotz aller

Konsequenzen, die dies für ihren symbolischen Status hatte - was vielleicht
nur deshalb möglich war, weil das Ehepaar zu diesem Zeitpunkt bereits
nicht mehr im Dorf, sondern bereits in Istanbul lebte. Zum anderen, indem
sie den Gatten dennoch nachholte: Hätte sie sich entschieden, alleine in
Deutschland zu bleiben, hätte sie zwar gegen die dörfliche Ethik protestiert,
sich aber nicht aus ihr herausbewegt — sie hätte sich genauso verhalten, wie
im Dorf prophezeit worden war. So aber hob sie die traditionale Ethik auf —

überwand und bewahrte sie gleichzeitig. Sie selbst fasst das in dem Satz

zusammen :

"Ich bin die einzige Frau aus ganz Kastamonu, die vor ihrem Mann nach
Deutschland gegangen ist. Es gibt Frauen, die haben das gemacht. Sie

haben ihren Mann in der Türkei gelassen und sind hier Beziehungen
eingegangen. Aber ich mache das nicht."

Mahiye verhielt sich so "ehrenhaft" (namuslu) in einem neuen Sinn:
Nicht indem sie "Ehrenhaftigkeit" demonstrierte, d. h. sich unmissverständlich
verhielt, sondern indem sie ihrem Mann treu war in einer Situation, in der
sie sich auch anders hätte verhalten können. Damit ist eine Abkehr von einer
Ethik des Zeichenhaften vollzogen und die wertrationale Dimension des

Handelns "befreit". Als sinnvoll gilt nun wertrationales Handeln. Damit
verschiebt sich der Blickwinkel : Das Augenmerk richtet sich nicht mehr auf die

"äussere" Handlung, sondern auf den inneren "Bewusstseinsakt".

Der Wert der Ehre gewinnt so eine grundsätzlich neue Bedeutung für
Mahiye. Ihre Ehre bezeichnet nicht mehr ihren öffentlich-rechtlichen
Personenstatus, sondern wird ein Wert, der für ihr Privatleben massgebend wird.
Er begründet eine Sexual- und Eheethik, für die man sich entscheidet: In
Deutschland muss eine türkische Frau nicht "ehrenhaft" sein — sie kann sich
aber dazu entschliessen13 An der "Ehre" lässt sich das Verhalten nun wert-

13) Das Wort "Ehre" (namus) wird kennzeichnenderweise im städtischen
Kontext anders verwandt als im ländlichen: Namussuz (ehrlos) wird
identifiziert mit ahlaksiz (unmoralisch), ein Begriff, der im Dorf nicht
gebraucht wird, und der ausser auf sexuelle Untreue auch auf Handlungen

wie Stehlen, Unehrlichkeit, Lügen etc. bezogen wird.

502



Religion und Identität

rational ausrichten. Zum Beispiel zwei Argumentationen Mahiyes :

"Sie (die Männer, W.S.) sagen: 'Die Frauen werden mit anderen Männern

gehen, wenn sie ausserhalb des Hauses arbeiten.' Das ist doch
dumm! Wie könnte man denn bei der Arbeit eine Beziehung
eingehen?"

"In Deutschland gehen die Frauen ohne Kopftuch. Das kann ich nicht
richtig finden. Wenn du ohne Kopftuch spazieren gehst, starren die

Männer dir nach und sprechen dich an. So kommt es zum Ehebrach."

Auch wenn das Verhalten, wie im Fall des Kopftuchtragens, sich äusser-

lich nicht vom dörflichen Verhalten unterscheidet, so unterscheiden sich doch
die Gründe für dieses Verhalten. In Deutschland wird geprüft, ob ein
Verhalten mit dem Wert der Ehre zu vereinbaren ist oder nicht: je nachdem kann

man sich entscheiden, wie man sich verhält. Der Akt wird entsymbolisiert
und damit entwertet. Ein bestimmtes Verhalten — z. B. sich ausserhalb

der Kontrolle von Männern zu begeben, also nachts durch die Strassen zu
gehen oder ausserhalb des Hauses zu arbeiten — ist nicht mehr Zeichen der

Ehrlosigkeit — vielleicht kann man noch auf sie schliessen, die Verbindung ist
aber nicht mehr notwendig. Die einzelne Handlung trägt anders als im Dorf
ihren Sinn nicht mehr in sich, sondern gilt als Ausdruck eines Wertes oder
Sinns, der ausserhalb von ihr liegt. Es ist offenkundig, dass damit eine ganz
andere Flexibilität im Alltagshandeln erreicht wird: Während im Dorf Interessen

nur durchgesetzt werden können, indem man gleichzeitig an der Norm
festhält und sie umgeht, kann man nun die Norm selbst in Frage stellen,
d. h. man kann fragen, ob sie in Bezug auf den Wert begründbar ist 14

Damit das wertrationale Handeln sinnvoll erscheint, muss es sich jedoch
seinerseits ausweisen: Eine analoge Bewegung, wie sie das Verhältnis von
Handlung und Wert kennzeichnet, findet sich in Bezug von Wert zu Begrün-

14) Diese Abwertung des Zeichenhaften bedeutet weniger, dass das Zei¬
chenhafte in der Emigration verschwindet. Gerade in der Emigration
scheinen viele Türken ihre Landskieute mit einem gewissen Misstrauen
zu beobachten und auf Zeichen abzutasten, die ihre Position verraten
könnte. Wichtig ist vielmehr, dass das eine Referenzsystem des Dorfs,
das für alle verbindlich war, einer Vielzahl von Systemen Platz
gemacht hat, die vom relativen Ort der Beobachter abhängen. Damit
aber verliert das Zeichen seine Macht — es wird im Vergleich zur
entfesselten Wert- und Zweckrationalität als "irrational" empfunden.
So wurde Mahiye einmal wegen des Kopftuchtragens von türkischen
Frauen verspottet, die sie eine "Bauersfrau" nannten. Diese zeichenhafte

Wertung war für sie irrelevant.

503



W. Schiffauer

dungszusammenhang. Es scheint mir, dass in diesem Kontext Religion eine

neue und vom dörflichen Zusammenhang grundsätzlich verschiedene Bedeutung

erhält. Sie wird relevant, weil sie Werte begründet und damit Sinn stiftet.
Während im Dorf das entscheidende religiöse Motiv die Furcht zu sein scheint,
mit Schulden vor Gott zu sterben, bzw. zuviel gesündigt und zuwenig
Verdienst erworben zu haben, ist für Mahiye das massgebende Motiv, die Suche

nach Sinn und die Rechtfertigung ihrer Lebensweise. Damit ändert sich die

Richtung der religiösen Frage: Die Erforschung von Handlungen, die als

verdienstvoll gelten, die Vergegenwärtigung von Strafen und jenseitigen
Sanktionen macht der Reflektion über den Sinn der Regeln Platz — ohne dass

sie durch letztere ganz verdrängt würde. Während im Dorf etwa die Frage
relevant ist, wieviel Tage man im Jenseits für jeden hier versäumten Fastentag
fasten müsse, wird hier eher die Frage nach dem Sinn des Fastens

überhaupt gestellt. Kurz: Im Dorf richtet sich das Interesse auf die Akkumulation

von Regeln, in Deutschland dagegen auf ihren inneren Zusammenhang.

Dieser neue Blick auf den "Sinn der Regel" statt auf die Regel selbst,
wird durch eine für das Leben in der Diaspora spezifische Erfahrung verstärkt :

Das wörtliche Befolgen der Regeln ist oft durch die äusseren Umstände
unmöglich gemacht. Spekulationen darüber, ob es verdienstvoll sei, genau zu den

Gebetszeiten zu beten, verlieren den Reiz, wenn dies ohnehin unmöglich ist
und der Gläubige darauf angewiesen ist, nach Feierabend die Gebete
nachzuholen. Auch in Mahiyes Aeusserungen ist diese Aufweichung der dörflichen
Werkethik zu beobachten :

"Es ist nicht richtig, dass die Frau arbeiten geht (wie sie selbst zu diesem

Zeitpunkt, W.S.). Die Religion will, dass der Mann arbeitet. Aber natürlich,

was soll ich machen, wenn mein Mann nicht arbeitet? Aber wenn
ich arbeiten würde, obwohl ich es nicht nötig habe, wäre dies haram

(untersagt)."

"Es ist für uns (Frauen, W.S.) verboten, einem Mann die Hand zu geben
oder mit ihm zu sprechen. Wenn ich so neben dir sitze, ist das günah
(Schlechtes Werk) und falsch". (Als ich sie fragend anschaue, wendet
sie sich zur Seite und murmelt:) "Aber natürlich — wenn es innen
stimmt, kann man es machen."

In beiden Aeusserungen wird ein Verstoss gegen den Wortlaut der Regeln
mit einem Hinweis auf das Einhalten des Sinns der Regel gleichsam entschuldigt

15

504



Religion und Identität

Diese Suche nach Begründungen von religiösen Regeln wird drittens
dadurch verstärkt, dass das Bekenntnis zur islamischen Gemeinschaft in
Deutschland eine neue und andere Bedeutung erhält. Während im Dorf das

Bekenntnis zum Glauben immer auch bedeutet, sich in der öffentlichen
Ordnung des symbolischen Tauschs entweder zu empfehlen — wer Gott fürchtet,
wird auch den Anderen nicht übervorteilen — oder Rechte geltend
zu machen — "warum tust du mir das an, bin ich gavur, bin ich
Christ ?" — bedeutet in Deutschland das Bekenntnis, die Demonstration
der Zugehörigkeit zu einer Minderheit, die nicht nur von Deutschen,
sondern auch von laizistisch gesonnenen Türken abgelehnt wird. Der
Moslem in Deutschland steht unter Rechtfertigüngsdruck. Er muss
sich verteidigen und dabei Gründe anführen:

"An meiner Arbeitsstelle lachen die (türkischen) Frauen über mich,
weil ich ein Kopftuch trage und sagen: 'Du bist eine Bauersfrau.' Aber
es ist wegen der Religion. Die Stellen, die nicht bedeckt sind, werden

vom Höllenfeuer verbrannt werden."

15) Eine ähnliche und analoge Wandlung verzeichnet die Muhammad-
Verehrung im Islam, wie sie von Annemarie Schimmel skizziert wurde.
In einem bemerkenswerten Sinn war Muhammad jahrhundertelang
das "Schöne Vorbild". Man vertiefte sich in sein Aussehen, seine
Handlungen, um das Vorbild in einer uns heute bemerkenswert "äusserlich"
erscheinenden Weise nachzuahmen. "Ob Muhammad Augenschminke
verwendete oder nicht, ob er Henna auf Bart und Haare auftrug —

all dies waren Fragen, deren Antwort für Generationen von Frommen
wichtig waren, die ihn nicht mehr gesehen hatten, aber für jede
ihrer Handlungen ein Vorbild in seinem Verhalten suchten." (Schimmel,
1981, 37/38; zu dem ganzen Komplex vor allem das Kapitel II). Ganz
anders dagegen die Muhammad-Verehrung von Muhammad Iqbal
im 20. Jahrhundert. Für ihn besteht die Verehrung nicht in der
Rekonstruktion der Erscheinungen und der alltäglichen Verhaltensweisen
des Propheten. Muhammad ist für ihn Vorbild insofern als er "der
vollkommenste Diener Gottes" ist (Schimmel, 223). So ist für ihn
z. B. die Tatsache wichtig, dass Muhammad nach seiner Himmelfahrt,

bei der er die Gegenwart Gottes unmittelbar erlebte,
zurückgekehrt ist: Nicht also bei der Gotteserfahrung stehengeblieben ist
(wie Iqbal den Mystikern vorwirft) sondern seinen politischen und
prophetischen Auftrag über die unio mystica gestellt hat. Muhammad
wird so in einem ganz neuen und spirituellen Sinn Vorbild (Schimmel,

224). Im gleichen Geist steht die Salafyya, die
Reformbewegung des Islam, die eine Rückkehr zu dem Geist der Frühzeit

vertritt und den taqlid, die blosse Nachahmung, geisselt
(Lahbabi, 1967, 97-113).

505



W. Schiffauer

"In dieser Welt lachen die Deutschen über unser Kopftuch — in jener
Welt werden sie es bedauern."

"Einige sagen: 'Es ist so heiss und ich soll das Kopftuch tragen!' —

und spazieren mit offenen Haaren herum. Aber wenn ich nicht einmal
die Hitze hier aushalte, wie soll ich dann je die Hitze in der Hölle
aushalten ?"

Die Suche nach Begründungen als dem entscheidenden religiösen Motiv
impliziert eine wesentlich systematischere Lebensführung als das Bedürfnis,

quitt zu werden. Spürbar ist die Distanz, mit der Mahiye in dieser Hinsicht
die Religiosität ihres Mannes beobachtet, der als Moslem sich eher bäuerlich
und konservativ verhält: Als Mann war er nie gezwungen gewesen, sich ähnlich
wie seine Frau mit den Normen und Werten der traditionellen Gesellschaft
auseinanderzusetzen. Als er nach Deutschland kam, wo das Bekenntnis keine
öffentliche Relevanz mehr hat, vernachlässigte er seine religiösen Pflichten.
Mahiye: "Er sagt: 'Burasi Almanya' — 'hier ist Deutschland", fastet
nicht und geht nicht in die Moschee." Die existentielle Dimension
des Glaubens, die Sorge um die Schulden, die zurückzuerstatten
sind, wurde für ihn erst mit zunehmendem Alter relevant. 1983

bemerkte Mahiye mit spürbarem Spott: "Auch Ah hat letztes Jahr

begonnen zu beten. Er wird jetzt älter. Aber er wird ganz schön
brennen (im Fegfeuer, W.S.)."

Die Motive Mahiyes, sich den Nurcu zuzuwenden, scheinen mir so

durchaus mit denen eines jungen Mannes der gleichen Gemeinde vergleichbar.
Er fasste sie wie folgt zusammen :

"Wenn man als Türke nach Deutschland kommt — und das sage ich jetzt
nicht nur für mich, sondern für alle Türken, die hier leben — muss

man sich entscheiden. Will man sich den Deutschen anpassen oder
will man nach türkischen Bräuchen und Sitten leben? Will man in die
Gastwirtschaft gehen oder in die Moschee? Es gibt (du entschuldigst)
einige Bräuche in Deutschland, denen man sich als Türke nicht anpassen
kann. Nun, und in dieser Situation kam ich wieder durch Zufall mit den

Nurcular zusammen. Damals fing ich dann an, die Schriften von Said

Nursi zu lesen und regelmässig in die Gemeinde zu kommen."

Diese Konstitution einer Ethik im engeren Sinn, d. h. die Entfaltung
einer spezifischen (Wert-)Rationalität des Sozialen, geht Hand in Hand mit
der Entfaltung eines spezifischen Selbstverständnisses, nämlich der Selbst-

506



Religion und Identität

Wahrnehmung als besondere, von anderen unterschiedene Person, als

Individualität. Die bewusste Entscheidung für einen bestimmten Lebensstil, für
bestimmte, Werte unterscheidet sie von anderen, die sich anders entschieden
haben. Auch dies schwingt in der bereits zitierten Passage mit, in der sie über
die Entscheidung spricht, Ali nachziehen zu lassen (Vgl. Schiffauer, 483).

Aehnlich betont sie den Unterschied gegenüber dem Lebensstil der

Deutschen, der für sie vor allem durch eine junge Deutsche im Haus
repräsentiert wird. Christa habe oft Besuch von Männern, ein unehliches Kind
und mit ihren Eltern gebrochen. All dies erscheint Mahiye als ebenso
kennzeichnend für die deutsche Gesellschaft wie problematisch: Hier sei es "frei"
(burada serbest), aber die Folge sei, dass Christas Kind nicht wisse, wer sein

Vater sei und dass die Kinder im Alter von 18 mit ihren Eltern brechen. Die
Deutschen erscheinen ihr so als oberflächlich, ohne sich über die Zukunft
Gedanken zu machen, nur mit der Gegenwart beschäftigt :

"Warum stehen sich die Deutschen keine solchen Fragen? Fragt ihr
euch nie, was nach dem Tod passiert? Habt ihr keine Angst (im
Fegefeuer) zu brennen? Habt ihr keine Angst vor der Zukunft? Fragt ihr
euch nie, was Gott befohlen hat

Dieser Prozess ist nicht nur kognitiv. In einem emotialen Sinn selbst-
bewusst verhält sich Mahiye, wenn sie nun als Individuum das Vertrauen
ihres Mannes fordert. So war es möglich, dass ich sie auch dann besuchen

konnte, wenn ihr Mann nicht anwesend war — eine in ihrem Heimatdorf

undenkbare Situation. Als ich sie darauf ansprach, meinte sie nur:
"Kennt ein Mann die Frau an seiner Seite nicht?" Eine andere

kennzeichnende Aeusserung in dieser Richtung war: "Ich würde
es meinem Mann auch erzählen, wenn ich vergewaltigt worden wäre.
Ich könnte ja nichts dazu." Auch dies ist bemerkenswert im Kontrast
zu ihrem Dorf, wo bei jeder Vergewaltigung der Frau zumindest eine

Mitschuld gegeben wird.

Besonders deutlich ist indes ihr Selbstbewusstsein in der alltäglichen
Interaktion in der Familie. Sie mag die untergeordnete Rolle der Ehefrau
gegenüber ihrem Mann noch so sehr betonen — auffallend bleibt, dass sie
es ist, die sie betont. Die intensive Auseinandersetzung mit der Religion hat
sie zur religiösen Autorität und damit zur normativen Instanz der Familie
werden lassen: Eine völlige Verkehrung der Situation in K..

Gegen die bislang vorgetragene Argumentation könnte eingewandt werden,

dass die Suche nach Rechtfertigung und Begründung einer Lebenspraxis
noch nicht das Drängende des religiösen Motivs bei Mahiye erklären kann. Per-

507



W. Schiffaucr

sonen, die das Bedürfnis einer expliziten Begründung ihrer Praxis haben, sind

ja eher die Ausnahme als die Regel. Für diesen Einwand würde sprechen,
dass Mahiye auch 1976 schon, als der Islam noch keineswegs die Rolle für sie

spielte, wie heute, selbstbewusst und autonom auftrat. Sie konnte damals

sehr gut damit leben, ohne es ausführlich begründen zu müssen. In der Tat
habe ich den Eindruck, dass ein zweites Motiv eine wesentliche Rolle spielt :

Dies ist die Erfahrung der Sinnlosigkeit der Existenz in Deutschland. Diese

Erfahrung hängt mit der Tatsache zusammen, dass sich neben der sozialen

Rationalität auch die ökonomische entfaltet.

Wirtschaften im Dorf heisst seine Verpflichtungen (görev) zu erfüllen.
Damit meine ich, dass man nicht zuerst produziert und mit dem Erwirtschafteten

dann seinen sozialen oder politischen Aufgaben nachkommt, sondern
dass der Akt des Erwirtschaftens selbst bereits eine Geste ist: Die Einlösung
oder die Begründung einer Verpflichtung im Gabentausch. Dieser zeichenhafte

Charakter, den jeder ökonomische Akt auch hat, beschränkt die

Entfaltung einer rein ökonomischen Rationalität: Was die Arbeitsteilung
betrifft, legt er den Beitrag fest, den jeder gemäss Alter und Geschlecht zu

erbringen hat und kann nicht einfach umgestossen werden, ohne den symbolischen

Status zu gefährden. Was die Verwendung des Erwirtschafteten betrifft,
verhindert die symbolische Bedeutung die Akkumulation von Kapital. Jedes

Sparen, das nicht der symbolischen Distribution (sei es in Form von Hochzeitsgaben,

internem Konsum, zinslosem Kredit etc.) gilt, sondern der Reinvestie-

rung in Produktionsgütern, ist sanktioniert: Dieses Geld ist dem Kreislauf
der Gaben entzogen und die darum Geprellten, die es brauchten, erheben

schnell den Vorwurf der "Liebe zum Geld": Auf die Dauer führt dies zur
Isolation und zur Gefährdung der Stellung im Dorf: Wer nur um des eigenen
Vorteils willen akkumuliert, schafft sich Feinde — er wird keine Frau für
seinen Sohn finden, keine Zeugen vor Gericht etc.. Von den jungen Leuten
wird dieses System oft als beengend empfunden. Immer wieder wird das

Gefühl des leeren In-Sich-Kreisens formuliert: Man arbeite schwer, aber man
gelange nirgendwohin. Am Schluss des Jahres stehe man ebensogut wie zu
Jahresbeginn.

Die Emigration bedeutet, sich diesem System des Gabentauschs

zu entziehen. Die kennzeichnenden Redewendungen, mit der sie

begründet wird, sind: "Ich möchte meine Zukunft sichern" (Istikbalsag-
lamak istiyorum) oder auch: "Ich möchte mein eigenes Leben leben"
(kendi hayatimi yasàmak istiyorum). Für Mahiye und Ali bedeutete
dies konkret den Plan, ein Grundstück in Istanbul zu erwerben, dort
ein vierstöckiges Mietshaus mit einem Laden zu errichten. Der Kreislauf

wird zugunsten der Realisierung von etwas grundsätzlich Anderem
gesprengt.

508



Religion und Identität

Arbeit wird in dieser Perspektive als blosses Mittel zum Zweck gesehen.
Sie wird ent-symbolisiert: Ist im Dorf u. U. auch eine unrentable Arbeit sinnvoll,

weil sie mehr ist als blosses Mittel, nämlich Ausdruck einer Position,
einer Verpflichtung, erhält sie ihren Sinn nun durch den Lohn, der mit ihr
erzielt wird. Sie ist damit neutralisiert, nicht mehr in und durch sich gerechtfertigt

16 Diese neue "entzauberte" Sicht der Arbeit ist z. B. daran zu
beobachten, dass die Kriterien, nach denen im Dorf Männer- und Frauenarbeiten
unterschieden werden, kaum eine Rolle mehr spielen, sobald es sich um Lohnarbeit

handelt: Tätigkeiten wie putzen, kochen etc. haben in den Augen
der Bauern nichts ehrenrühriges mehr, sobald sie gegen Entgelt verrichtet
werden. Deutlicher Ausdruck dieser "rationalen" Sicht von Arbeit ist ebenfalls

die Entscheidung des Ehepaars Eren, Mahiye solle die Arbeit in Deutschland

annehmen und später ihren Mann nachkommen lassen. Eine Handlung,
die der traditionalen Bewertung der Arbeit geradezu entgegengesetzt ist - im
Dorf arbeiten die Männer "aussen", während die Frauen das Eingebrachte
"innen" weiterverarbeiten — wird, wenn auch gegen einige Widerstände,
denkbar und möglich, wenn dies als Mittel zum Zweck tauglich erscheint 17

In dieser Perspektive wandelt sich jedoch auch die Einstellung zum Konsum.
Kapitalbildung, die innerhalb des Dorfs verurteilt wird, wird zum Wert, ja zum
Ziel der Emigration. Ansprüche auf symbolische Distribution, z. B. auf Kredit,

auf die Uebernahme von Hochzeitskosten werden nun zunehmend als

lästig und als Ablenkung vom gesteckten Ziel empfunden. Im Fall Mahiyes
kam es über die Frage eines Kredits zum Bruch mit dem Bruder.

In der Emigration konstituieren sich das soziale und das ökonomische
Handeln mit ihrer jeweils eigenen Rationalität. Dies wirft das Problem der
Synthese auf. Im Dorf war die Entfaltung einer ökonomischen und sozialen
Rationalität nicht möglich, weil bei jeder Handlung ihre öffentliche Bedeutung
in Rechnung gestellt werden musste. Das ökonomische und soziale Handeln
müssen sich im Dorf dem Primat des Politischen unterordnen und können sich

nur gleichsam hinterrücks gegen es durchsetzen. Die Schwierigkeiten des

dörflichen Handelns hegen so bei einer Ueberfrachtung jeder einzelnen Hand-

16) Vergl. auch die Diskussion dieses Punktes bei Bourdieu (1977,
36 ff.).

17) Diese radikale Entsymbolisierung der Arbeit bei der ersten Generation
der Emigranten ist kein irreversibler Prozess. Durchaus denkbar, dass
es in der 2. Generation zu einer Re-Symbolisierung, etwa im Zeichen
der Berufsidee, kommt. Die Idee der Arbeit als "Berufung" ist den
Bauern und den Migranten der 1. Generation völlig fremd.

509



W. Schiffauer

lung mit Sinn. In der Emigration dagegen spielt die öffentliche Bedeutung
einer Handlung kaum eine Rolle. Eine Handlung selbst ist weitgehend neutral;
sie erhält ihren Sinn, weil sie zum Erreichen eines wirtschaftlichen Ziels
beiträgt oder einen sozialen Wert verwirklicht. Damit ist aber die Möglichkeit
von Widersprüchen gegeben: In zahlreichen Fällen ist eine Handlung
wirtschaftlich gerechtfertigt, aber wirft'soziale Probleme auf. Dies war etwa bei
der Frage der Fall, ob die Familie Eren 1976 die halbjährige Tochter in eine

Krippe geben sollte. Dies hätte es erlaubt, dass Mahiye arbeiten geht, hätte
aber gleichzeitig sozial unerwünschte Folgen gehabt: Das Kind würde getrennt
von den Eltern, vor allem aber unter Deutschen und Christen aufwachsen.
Diese Abwägung der einzelnen Rationalitäten ist ein Problem, das sich zuerst
in der Emigration stellt. Anders formuliert: Während im Dorf die Rationalität

des Ganzen selbstverständlich gegeben ist, und die Teilrationalitäten sich
ihm unterordnen, emanzipieren sich in der Migration die Teilrationalitäten,
müssen aber nun in eine sinnvolle Synthese miteinander gebracht werden.

Der Plan der Emigration nach Deutschland stellt selbst eine Synthese
dieser Art dar. Geplant war, die sozialen Einschränkungen, die der Aufenthalt

in der Fremde mit sich bringt, einige Jahre auf sich zu nehmen, um damit
die wirtschaftliche Basis zu schaffen, mit der man dann in Istanbul nach

eigenen Vorstellungen leben konnte. Diese Synthese wurde bereits zweifelhaft,
als der Sohn 1976 in der Türkei starb, ohne dass ihn die Eltern noch einmal
sehen konnten: Die Trennung vom Sohn war ja eine direkte Folge der

Arbeitsemigration. Sie wurde völlig in Frage gestellt, als es deutlich wurde, dass

der wirtschaftliche Erfolg ausbleiben würde: Zwar hat die Familie ein Grundstück

in Istanbul erworben und das Erdgeschoss des geplanten Hauses bereits

errichtet. Aber dabei blieb es. Sie mussten dazu einen Kredit von 20 000 DM

aufnehmen, dessen Rückzahlung sie noch auf Jahre an Deutschland fesseln

wird. 1983, als Ali wieder arbeitslos war, standen sie kurz davor, das Grundstück

wieder zu verkaufen. Dies konnte nur dadurch verhindert werden, dass

er in letzter Minute wieder Arbeit fand. Dieser magere Erfolg lässt die sozialen
Kosten des Lebens "in der Fremde" (gurbette) kaum gerechtfertigt erscheinen:

Die Trennung von den Verwandten, die Alltagsschwierigkeiten, die sich aus

mangelnder Sprachbeherrschung ergeben, die Demütigungen der Diskriminierung.

Es ist auffallend, dass die religiöse Besinnung von Mahiye in den
Zeitraum fällt, in dem der Aufenthalt in Deutschland immer sinnloser wurde
und in dem gleichzeitig eine Rückkehr in die Türkei nicht in Frage kam.
Ich habe den Eindruck, dass sie bei der Nurcu -Bewegung eine Antwort auf
dieses Sinnproblem fand. Bevor ich jedoch darauf eingehe, soll die Bewegung
selbst kurz geschildert werden.

510



Religion und Identität

DIE NURCULUK-BEWEGUNG

Die Entfaltung der partikularen Rationalitäten, besonders der wirtschaftlichen

und sozialen, und die Genese von Sinnfragen durch die Notwendigkeit

der Begründung und der Synthese sind keine Erscheinungen, die auf die

Migration nach Deutschland beschränkt wären — sie finden sich ebenfalls
in den industriellen Zentren der Türkei. Diese Fragen erfahren jedoch in
der Bundesrepubük eine Zuspitzung und werden zum Problem, weil hier
ein doppelter Rechtfertigungsdruck hinzutritt: Als Moslem gehört man zu
einer diskriminierten Minderheit und man lebt in einer Situation, die man
zwar gewählt hat, die man aber als unangenehm und sinnlos empfindet. Das

Sinnproblem lässt neue Fragen an die Religion entstehen, die neben — und
manchmal an die Stelle — der alten Fragen treten. Der beachtliche Erfolg der
Nurcu 18 in der Bundesrepublik scheint damit zusammenzuhängen, dass die

Bewegung eher als der orthodoxe Islam in der Lage ist, den geänderten
religiösen Bedürfnissen Rechnung zu tragen 19

Die Nurculuk-Bewegung entstand in den zwanziger Jahren in der Türkei
als Reaktion auf die kemalistische Politik und gewann in den fünfziger Jahren
an Bedeutung. Das Ziel der Bewegung ist die Wiederherstellung des "Wahren
Islam".

"Grundlage dieses 'wahren Islam', wie ihn die Nurculuk-Bewegung
sieht, ist die Anerkennung des Gründers dieser Gruppe Said Nursi
(1873—1960) als Bediüzzaman (d.h. als 'Erleuchteten des Jahrhunderts'

W.S.) sowie seiner in der Risale-i Nur' zusammengefassten,
zahlreichen Werke als der für unsere Zeit autoritativ und allein massgeblichen

Auslegung des Koran." (Spuler, 1981, 425).

18) Angaben über die Zahl der Angehörigen schwanken; insgesamt dürfte
es jedoch mehr als 1 Million Nurcu geben (Spuler 1973, 103) — viele
davon in Deutschland (Spuler 1977, 1250).

19) Leider steht eine religionswissenschafdiche und systematische Dar¬

stellung der Nurcu -Lehre noch aus. Sie wurde von Frau Spuler
angekündigt, aber noch nicht vorgelegt. Von ihr liegen neben einem
knappen zusammenfassenden Vortrag zwei Aufsätze zur Geschichte
und Organisationsstruktur vor.

511



W. Schiffauer

Die gemeinsame Lektüre dieser Werke ist der Inhalt der Versammlungen
derNurcu (Spuler, 1981,437).

"Ueberspitzt könnte man die Nurculuk—Bewegung bis heute als eine

Vereinigung zur Lektüre und Verbreitung der Schriften Said Nursis

bezeichnen." (Spuler, 1977,1298).
Die Nurcu verstehen sich selbst als eine "Bruderschaft" :

"Untereinander bezeichnen sie sich als Birader oder Kardes (Bruder)
bzw. als Hemsfre (Schwester), wie dies analog auch in anderen religiösen
Vereinigungen üblich ist, die sich als eine Art 'Grossfamilie' betrachten.
Doch sind die Frauen trotz grundsätzlicher religiöser Akzeptanz nicht
'gleichberechtigt', sondern nehmen innerhalb der Gruppe eine

Sonderstellung ein" (Spuler, 1981, 427).

Von den Angehörigen der Berliner Gemeinde, die mir den Besuch

eines sogenannten "Unterrichts" (ders) erlaubte, wurde die grundsätzliche

Offenheit der Nurcu allen anderen Moslems gegenüber betont:
"Wir sind keine cemiyet (hier wohl im Sinn von 'geschlossener
Gesellschaft', Geheimgesellschaft'), keine Nation, kein tarikat (mystische
Bruderschaft), kein mezhep (Lehrrichtung)." Die Veranstaltungen stünden

allen offen, es gebe keine Aufnahmerituale und keine interne
Hierarchie 20 Dem würde entsprechen, dass die Nurcu, sieht man

von der Lektüre der Schriften von Said Nursi ab, kein eigenes Ritual
entwickelt haben (Spuler, 1973, 1252).

Die Faszination dieser Bewegung für die Emigranten in Deutschland
scheint mir vor allem durch drei Aspekte dieser Bewegung gegeben :

— Der Charakter einer Beitrittgsemeinschaft, den die Bewegung hat ;

— die Bedeutung, die genuin religiösen Themen beigemessen wird, und
— die Betonung des verstandesmässigen Zugangs zur Lehre.

20) Diese Aeusserung von Berliner Gemeindeniitgliedern steht im
Gegensatz zu den Ausführungen Spulers. Sie betont die Hierarchie
in der Bewegung. Die Diskrepanz mag daraus erklärbar sein,
dass man mir als Fremdem in Berlin eher vorsichtig gegenüber-
trat. Frau Spuler nannte darüberhinaus die relative Unabhängigkeit

gerade der Berliner Gemeinde als mögliche Erklärung. Die
Diskrepanz ist jedoch für die hier vorgelegte Fragestellung ohne
Bedeutung, geht es mir doch um die Motivation religiöser Laien,
sich der Bewegung anzuschliessen, um Personen wie Mahiye,
die wohl immer am Rand der Bedeutung bleiben werden und
kein Bedürfnis haben, in den inneren Kreis vorzudringen. Das
Bild, das diese Gruppe von der Bewegung hat, dürfte sich nicht
allzusehr von der offiziellen Aussendarstellung unterscheiden.

512



Religion und Identität

In Bezug auf Mahiye dürfte als vierter Aspekt die Stellung der Frau

in der Nurcu-Gemeinde hinzutreten.

Die Nurcu sind eine "freiwillige Beitrittsgemeinschaft" (Spuler, 1981,

425). Das heisst, man versucht die Ideale der Brüdergemeinschaft (zunächst
zumindest) nicht innerhalb der Gesamtgemeinde oder —gesellschaft zu
verwirklichen, sondern man begibt sich aus ihr heraus und schafft eine neue
Gemeinde. Auch wenn der Anspruch auf die Reform des Ganzen aufrechterhalten

wird, wird er doch zeitlich aufgeschoben — man setzt darauf, durch

Missionstätigkeit die übrigen Gemeindemitglieder inkorporieren zu können.
Der öffentlich politische Anspruch wird so hintangestellt zugunsten der

Realisierung der Ideale in einem privaten Bereich. Dies hat den Vorteil, dass

man die Regeln konsequenter verwirklichen kann, als es im grösseren Raum,

wegen der notwendigen Kompromisse, möglich wäre. Der Nachteil ist eine

Fraktionierung und damit eine politische Schwächung der Gesamtgemeinde.
Die Entscheidung, sich einer derart organisierten Bewegung anzuschliessen,

scheint besonders dann nahezuliegen, wenn man politisch in einer sehr schwachen

Position ist und die Durchsetzung von Interessen im öffentlichen Bereich
kaum erfolgversprechend zu sein scheint. Der Erfolg der Nurcus unter den

Gastarbeitern würde damit auch mit ihrer Entrechtung im öffentlichen Bereich

zusammenhängen.

Der politische Auftrag, den jeder Moslem hat, rückt so in den Hintergrund

— ohne allerdings ganz aufgegeben zu werden. Diese Akzentuierung
lässt einen grösseren Raum für die Auseinandersetzung mit genuin religiösen
Fragen. Soweit ich es überblicken kann und aus Gesprächen mit Nurcus
erfahren habe, werden in den Versammlungen vorwiegend die Schriften Said

Nursis gelesen und interpretiert, die sich mit Fragen des Glaubens und des

Jenseits auseinandersetzen: Fragen mithin, die vor allem im Kontext
individueller Sinnsuche relevant sind. Gerade die Beschäftigung mit dem Jenseits

relativiert das Leiden in der Fremde und die Erfahrung von Erfolglosigkeit.
Beides wird für irrelevant erklärt. Wenn man Gott verehrt, ist es gleich-gültig,
ob man sich in der Türkei oder in Deutschland aufhält: "Warum sollte
ich nach Hause zurückkehren. Ich habe meine Arbeit und meine
Moschee hier", meinte der Nachbar Mahiyes, wie sie ein Anhänger der
Nurcu. Soweit würde Mahiye selbst nicht gehen, doch auch sie erklärt
die Pläne, mit denen sie einst nach Deutschland aufgebrochen ist,
für irrelevant:

"Vielleicht kehren wir in zwei Jahren in die Türkei zurück. Wir haben
nichts gespart — aber wir werden sowieso nichts mitnehmen können,
wenn wir einmal tot sind. Unser Hoca hat gesagt : 'Selbst wenn ich ganz
Berlin besitzen würde, würde es mir am Tag des Jüngsten Gerichts nichts

nützen.' "

513



W. Schiffauer

Den Charakter einer Beitrittsgesellschaft und die weitgehende Konzentration

auf genuin religiöse Themen teilt die Nurcu -Bewegung mit den mystischen

Bruderschaften (tarikat). Sie unterscheidet sich von diesen jedoch
durch das Gewicht, das sie der rationalen Auseinandersetzung mit der Lehre

beimisst. Das Selbstverständnis von Said Nursi war das eines Interpreten,
der die im Lauf der Geschichte unverständlich gewordene Offenbarung des

Koran den Menschen wieder näherbrachte. In seinen Schriften nehmen
"Beweisführungen" (z.B. der Auferstehung, der Gottesherrschaft, der Schöpfung)
einen ebenso breiten Raum ein wie Begründungen des Rituals. Darüberhinaus

bemühte er sich, die Ergebnisse der modernen Naturwissenschaften
miteinzubeziehen und Widersprüche zwischen ihnen und den Aussagen des

Koran aufzuklären. Nun sind die Schriften Said Nursis vor allem für die
einfachen Mitglieder der Gemeinde heute ihrerseits unverständlich geworden und
bedürfen ihrerseits der Exegese, was nicht zuletzt an dem Osmanischen
Türkisch liegt, in dem sie geschrieben sind. Seine Bedeutung scheint jedoch darin

zu liegen, dass er eine Form des religiösen Diskurses stiftete, die Fragen
zuliess und sogar forderte. Bei den Berliner Veranstaltungen der Nurcu könne,
so wurde mir erklärt, jeder die Fragen stellen, mit denen er nicht zurechtkomme.

Um Antworten zu finden, konsultiere man dann die Bücher
Said Nursis 21 Dieser Versuch, Verständigungsprobleme zu besprechen,

spiele eine analoge Rolle wie der Zikir der mystischen Bruderschaften, d. h.
an die Stelle der mystischen Gotteserfahrung durch das wiederholende Sich-

Versenken in die Namen und Beinamen Gottes tritt eine rationale Auseinandersetzung

22 Von diesem Geist ist auch das Bildungsprogramm der Nurcu
bestimmt. Spuler, die diesen Aspekt besonders bemerkenswert fand (1981,
433), schrieb dazu:

"Beachtlich ist bei diesen Bildungsprogrammen die Leistung, nicht
nur modernes Bildungsgut aus den Bereichen der Technik, der Medizin
(bis hin zur Darstellung eines Embryo in den verschiedenen
Entwicklungsphasen) etc. sachkundig und allgemeinverständlich zu vermitteln
und damit enorme Aufklärungsarbeit zu leisten, sondern diese

Informationen zugleich in die Lehre Said Nursis einzubinden, dessen

einschlägige Vorstellungen oft recht antiquiert waren. Die Synthese

21) Als Beispiel einer Frage wurde mir das Problem genannt, dass Gott
nur einen Menschen geschaffen habe, aber dennoch verschiedene
Rassen existierten.

22) Dieser Aspekt tritt ergänzend zu einem eher gefühlsmässigen Zugang
zur religiösen Wahrheit, dürfte sie aber nicht ersetzen. Ich bin Frau
Spuler für den Hinweis dankbar, dass zahlreiche Schriften Said
Nursis "erbaulichen" Charakter tragen, z.B. oft in Metaphern über
die Schönheit der Welt schwelgen.

514



Religion und Identität

von Gegenwartswissen und religiösen Werten sichert zugleich den geistigen

Fortschritt und Fortbestand der Nurculuk-Bewegung."

Angesichts der Rechtfertigungs- und Argumentationszwänge, denen sich
Moslems besonders in Deutschland stellen müssen, scheint mir dieser rationale

Zug der Nurcu von besonderer Bedeutung für die Erklärung ihrer Attraktivität
zu sein.

Für Mahiyas Wendung zu fan Nurcu scheint schliesslich nicht zuletzt die

Stellung der Frau in der Bewegung von Bedeutung zu sein. Wenngleich die

Frauen in der Bewegung nicht gleichgestellt sind und Said Nursi ein eher
traditional geprägtes Frauenbild hatte (Spuler, 1977, 252), sind doch die Möglichkeiten

von Frauen, religiöses Wissen zu erwerben, unvergleichlich grösser als

im Dorf. Dort gilt das Haus als der Ort des Gebets der Frau; nur ausnahmsweise,

nämlich zu den Gebeten, die am vierzigsten Tag nach einem Todesfall

abgehalten werden, betreten die Frauen die Moschee und haben damit
die Möglichkeit, eine Predigt zu hören. In der Nurcu-Gemeinde nehmen
sie dagegen am religiösen Leben teil: Die Versammlungen werden in einen

gesonderten Raum für die Frauen übertragen; die Bänder mit den Predigten
zirkulieren und schliesslich werden die Frauen ermutigt, die arabische Schrift
zu lernen und den Koran zu lesen. Dieser Zugang zu religiösem Wissen

ermöglichte erst den Selbstfindungsprozess von Mahiye Eren.

515



W. Schiffauer

BIBLIOGRAPHIE

BARTHES, R. (1964), "Mythen des Alltags" (Suhrkamp, Frankfurt / Main).
BOURDIEU, P. (1976), "Entwurf einer Theorie der Praxis" (Suhrkamp, Frankfurt /

Main).
BOURDIEU, P. (1977), "Algérie 60. Structures économiques et structures temporel¬

les" (Editions de Minuit, Paris).
LAHBABI, M. A. (1967), "Le Personnalisme Musulman" (Presses Universitaires de

France, Paris).
SAYAD, A. (1964), Islam et Immigration en France: Les effets de l'immigration

sur l'Islam, Beitrag zur Tagung: L'Islam en Europe à l'époque moderne
(organisiert von den Associations pour l'Avancement des Etudes Islamiques,
Paris, Collège de France, 30. 9.— 1. 10. 1983) (Unveröffentlicht).

SCHIMMEL, A. (1981), "Und Muhammad ist sein Prophet: die Verehrung des Pro¬

pheten in der islamischen Frömmigkeit" (Diederichs Verlag, Düsseldorf /
Köln).

SCHIFFAUER, W. (1983), "Die Gewalt der Ehre" (Suhrkamp, Frankfurt / Main).
SCHIFFAUER, W. (1984), Mensch, Gesellschaft und die Vorstellung vom Sakralen

im dörflichen Islam, Begegnung mit Türken, Begegnung mit dem Islam
Teil IV (Brandt, H. J. & Haase, K. P.) (ebv Rissen, Hamburg).

SAHLINS, M. D. (1965), On the Sociology of primitive exchange, The relevance

of models for social anthropology (Banton, M. Hrsg.) (Tavistock, London,
ASA Monograph 1).

SPULER, U. (1973), Nurculuk, Studien zum Minderheitenproblem im Islam, Bd. 1

(Bonner Orientalische Studien; Hrsg. Otto Spies (Bd. 27. 1) Bonn) (Selbstverlag

des Orientalischen Seminars der Universität Bonn).
SPULER, U. (1977), Nurcluk. eine moderne islamische Bewegung, XIX. Dt. Orien¬

talistentag, Vorträge (Wolfgang Voigt, Hrsg.) (Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden).

SPULER, U. (1981), Zur Organisationsstruktur der Nurculuk Bewegung, Studien
zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Festschrift für Bertold
Spuler zum siebzigsten Geburtstag. (Roemer, H. R. & Noth, A., Hrsg.)
(E. J. Brill, Leiden).

516


	Religion und Identität : eine Fallstudie zum Problem der Reislamisierung bei Arbeitsmigranten

