Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: Kulturkonflikt und Integration

Autor: Twenhofel, Ralf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 2 (1984) 405434

KULTURKONFLIKT UND INTEGRATION

Zur Kritik der Kulturkonfliktthese

Dr. Ralf Twenhdfel
Lehrstuhl I fiir Soziologie
Universitit Regensburg
Universitédtsstrasse 31
D— 8400 Regensburg

Die Frage nach der Bedeutung von Norm- und Wertkonflikten (’Kul-
‘turkonflikten) fiir die Integration der sogenannten »Gastarbeiter” und
ihrer Familien in die bundesdeutsche Gesellschaft wird in der einschligigen
Literatur gegenwirtig kontrovers beurteilt. Findet sich auf der einen Seite
die Auffassung, die einen entsprechenden (negativen) Zusammenhang behaup-
tende Kulturkonfliktthese sei Ausdruck lediglich ideologischen Bewusst-
seins, ein ’Kulturmystizismus, der als Rationalisierung dient, um Mindez-
heitenprobleme auf die negativen Einfliisse von Herkunft, Familie und Kultur
schieben zu konnen” (Wilpert, 1980, 2), so wird auf der anderen Seite “’Kul-
turkonflikt als entscheidende Determinante des Integrationsprozesses” (vgl.
Thomi-Venske, 1981, 42) bewertet, die auch und gerade deshalb in politi-
scher Hinsicht hochste Aufmerksamkeit verdient. Dazwischen bewegen sich
vermittelnde Auffassungen wie etwa diejenige Hoffmann-Nowotnys (1973,
171), nach der ”Kultur und Gesellschaft als in einem Interdependenzverhilt-
nis stehend betrachtet werden miissen”, so zwar, dass ”die gesellschaftliche
Dimension die kulturelle Dimension stirker determiniert als umgekehrt™.

Die eigentliche wissenschaftliche Diskussion ist gegenwirtig freilich
auch Reflex auf eine politische, liefert dieser Argumente und wirkt dadurch
auf sie zuriick. Angesichts der zweifellos politischen Relevanz der Kontro-
verse, ihrer Relevanz nicht zuletzt fiir eine Ausldnderpolitik, die *’Integra-
tion” der in der Bundesrepublik lebenden Ausldnder als “wichtiges Ziel”

405



R. Twenhofel

betrachtet (vgl. Kommission Auslidnderpolitik, 1983), soll die sogenannte
”Kulturkonfliktthese” im folgenden einer Priifung unterzogen werden. Im
1. Abschnitt werden dazu im Rahmen einer Auswahl wichtiger Ansdtze und
Positionen die Argumente von Verfechtern und Kritikern der These dargetan.
Der 2. Abschnitt fragt nach den Griinden fiir die festzustellenden Positions-
unterschiede. Gezeigt wird, dass diese u. a. auf konzeptuelle Differenzen
zwischen den Beitrdgen zuriickzufithren sind. Grundsédtzlich ndmlich lassen
sich zwei Fassungen oder Varianten der These unterscheiden, deren Verwechs-
lung zu Missverstindnissen fithren muss: Betrachtet man als Kulturkonflikte
nur solche Norm- bzw. Wertdiskrepanzen, deren Existenz selbst bereits mit
dem Ziel einer Integration” unvertréglich ist (was beispielsweise bei straf-
rechtlich relevanten Konflikten der Fall wire), dann erhilt man eine Fassung
der These, in der der Zusammenhang von Kulturkonflikt und Integration
als unmittelbarer behauptet wird. Nun kann aber, wie die Kritiker belegen,
die These in dieser Fassung offensichtlich nicht bestitigt werden (vgl. 2. 2.).
Indessen verhilt es sich so, dass die Verfechter einer anderen, ndmlich
“mittelbaren” Fassung den Vorzug geben. Fiir sie gilt, dass Norm- und Wert-
diskrepanzen zwischen Herkunfts- und Residenzgesellschaft zu Orientierungs-
schwierigkeiten und Verhaltensunsicherheiten fiihren, die — langfristig und
kumulativ gesehen — sich nachteilig auf die Personlichkeit (*’Identitit™)
bzw. die Handlungsfihigkeit der Betroffenen in den integrationsrelevanten
Bereichen auswirken koénnen. Kulturkonflikte, so wird behauptet, konnten
vermittelt iiber Krisen der Identitdt und entsprechende Anpassungsreaktionen
(von denen im folgenden die Konstitution von ”Zwischenwelten™ erortert
wird) einer Integration entgegenstehen. Diese mittelbare” Fassung der These
soll im 3. Abschnitt einer Priifung unterzogen werden.

1. VERFECHTER UND KRITIKER DER KULTURKONFLIKTTHESE
(ANSATZE UND ARGUMENTATIONEN)

Die in der Literatur diskutierte Kulturkonfliktthese weist zwei Teile auf:
Thre Verfechter behaupten, dass auslinderspezifische Kulturkonflikte existie-
ren, und daraus schliessen sie, dass solche Konflikte einer ” Integration™ der
Betroffenen in die Residenzgesellschaft im Wege stehen (zur Uebersicht vgl.
Thomi-Venske, 1981, 19—71; Wilpert, 1980, 1 ff.). Versucht man, die vor-
liegenden Beitrige zu systematisieren, dann konnen folgende Ansidtze zur
Begriindung der These unterschieden werden:

—  der Ansatz der Theoretiker oder “Deduktivisten”, auf der Basis allge-

meiner Sozialisationstheorien (z. B. Schrader; Nikles & Griese, 1979)
oder kulturanthropologischer Personlichkeitstheorien (z. B. Barath,

406



Kulturkonflikt und Integration

1978) auf die Existenz von Kulturkonflikten und dadurch gefihrdeter
Integration der Migranten in die Residenzgesellschaft zu schliessen;

—  der Ansatz der Empiriker, unter Verwendung qualitativer (z. B. Thoma-
Venske, 1981) oder quantitativer (z. B. Neumann, 1981) Verfahren
und Zugrundelegung kleiner Stichproben Einblick in die Problematik
des Kulturkonflikts und seiner Folgen zu erhalten;

—  der Ansatz schliesslich der Praktiker aus Sozialarbeit und Bildungs-
wesen, am Einzelfall gewissermassen Anschauungsunterricht iiber Kon-
flikte und Probleme insbesondere junger Auslinder und die Folgen
fiir die Betroffenen zu geben. (Genannt seien hier nur die einschligigen
Beitrige in Periodika wie Ausldnderkinder” und ”Informationsdienst
zur Auslidnderarbeit™.).

Demgegeniiber lassen sich auf der Seite der Kritiker der These mindestens
zwei Arten von Kritik unterscheiden:

—  die gemadssigte, die die Existenz von Kulturkonflikten zwar einrdumt
und damit der Behauptung im 1.Teil der These nicht widerspricht,
einen nennenswerten Einfluss solcher Konflikte auf die Integration
bzw. Desintegration von Migranten aber nicht erkennen kann und des-
halb den 2. Teil der These zuriickweist (z. B. Kaiser, 1974; Albrecht &
Pfeiffer, 1979; Berckhauer, 1980);

—  die ’radikale” Kritik, die deshalb radikal genannt werden kann, weil
sie die Giiltigkeit der These in beiden Teilen bestreitet (z. B. Hamburger;
Strauss & Wolter, 1981; Hamburger, 1981; Wilpert, 1980).

Im Rahmen des folgenden Ueberblicks, der einige wichtige, auf die
Bundesrepublik bezogene Beitrdge vereint, sind die Grundziige der Argumen-
tation auf beiden Seiten darzulegen:

1)

Die Arbeit von Schrader; Nikles & Griese 1972, 2), obwohl nicht aus-
driicklich mit der Kulturkonfliktthese befasst, entwickelt auf der Grundlage
der Sozialisationstheorie Claessens’ eine Typologie von Akkulturations- bzw.
Assimilationsprozessen, die fiir Kinder von Auslindern, Ausldnder also der
2. Generation, massgebend sein soll. In Abhingigkeit vom Einreisealter postu-
lieren die Verfasser als Resultat verschiedene Typen von Identitit (69—73),

407



R. Twenhofel

fiir die — und dies im Sinne des 1. Teils der Kulturkonfliktthese — jeweils
graduell unterschiedlich ausgeprigte doppelte” Identitdts- bzw. Verhaltens-
konflikte charakteristisch sind (182). Verhaltenskonflikte bestehen dabei
— erstens — fiir Jugendliche generell durch die im Uebergang von primérer
zu sekundirer Sozialisation auftretenden Orientierungskonflikte zwischen
privat-familidrer und oOffentlich-gesellschaftlicher Sphire, und sie bestehen
— zweitens — fiir auslindische Jugendliche insbesondere durch den Wider-
spruch zwischen heimatlich-kultureller Orientierung und der notwendigen
Orientierung an den Werten und Normen der Fremdkultur.

Dieser Widerspruch enthdlt zugleich den entscheidenden Hinweis auf
den 2. Teil der Kulturkonfliktthese. Fiir die Verfasser befindet sich das aus-
lindische Kind in einem “Kulturkampf” mit der Elterngeneration (109),
es ist “Wanderer zwischen zwei Kulturen” (vgl. 180), wodurch seine An-
passung an die aufnehmende Gesellschaft aufs &dusserste gefidhrdet wird:
”Verhaltensunsicherheit einerseits, Zwang zur Konformitét andererseits konnen
leicht in neurotische Tendenzen umschlagen. Wenn schulisches Versagen’
als gesetzmissige Konsequenz ihrer unterprivilegierten gesellschaftlichen
Lage hinzukommt und ihre Zukunftschancen (. . .) minimiert werden, erwartemnr
wir verstdrkt abweichendes Verhalten bei den heranwachsenden auslindischen
Kindern” (180, vgl. 75—-110).

Der Arbeit von Schrader; Nikles & Griese kommt das Verdienst zu,
die Lage der 2. Auslindergeneration zum ersten Mal ausfiihrlich untersucht
zu haben. Jedoch miissen ihr gegeniiber im wesentlichen zwei Einwinde
erhoben werden. Vom Standpunkt des 2. Teils der Kulturkonfliktthese ist
zunichst einzuwenden, dass den Verfassern keine konzeptionell abgesicherte”
Begriindung dieses Teils der These gelungen ist. Ein Grund hierfiir ist sicherlich
darin zu sehen, dass statt eines engeren Integrationskonzeptes ihren Aus-
filhrungen ein weiterer (und diffuser) Anpassungsbegriff zugrundeliegt (48 f,
vgl. 75—110). Die Rede von " Anpassungsproblemen” aber bedient sich zu-
ndchst nur eines anderen Ausdrucks fiir ”Kulturkonflikte” und diese sind
nicht von vornherein identisch mit ” Integrationsproblemen”, fiir deren Fest-
stellung es eines hinlidnglich prizisen und trennscharfen Konzeptes bedarf.

Ein weiterer, vom Standpunkt des 1. Teils der Kulturkonfliktthese zu
erhebender Einwand bezieht sich auf die Vorgehensweise der Autoren, die
als theoretisch”, was den Ansatz betrifft, und als “deduktivistisch”, was
die Methode betrifft, zu bezeichnen ist. Sieht man einmal von den restriktiven
Primissen ab, unter denen die (Sozialisations-)Theorie bei den Verfassern
zur Anwendung kommt (vgl. Wilpert, 1980, 11 ff.), so hindert sie ihr Deduk-
tivismus (der die ”Wanderung zwischen zwei Welten” als unausweichliches
Schicksal erscheinen ldsst) den Anpassungs- und Konfliktlésungsstrategien,

408



Kulturkonflikt und Integration

iber die die Betroffenen selbst verfiigen, in angemessener Weise Rechnung
zu tragen (Vgl. Boos-Niinning & Nieke, 1982; Greverus, 1978).

2)

”Theoretisch” und “deduktivistisch” hinsichtlich der Vorgehensweise
ist auch die Arbeit von Barath (1976) zum Verhiltnis von ”Kulturkonflikt
und Kriminalitit”. Ganz im Sinne Schraders; Nikles & Grieses, freilich ohne
im direkten Bezug auf sie, vertritt der Verfasser die These: ’Je umfangreicher
und tiefer die primire Sozialisation erfolgt, desto schwieriger und konflikt-
reicher wird der Anpassungsprozess in einer neuen Kultur, desto stirker wird
eine Selbstverleugnung verlangt, welche sich mit der Individualitdt nur schwer

vereinbaren lésst” (56).

Bezug genommen wird auf die Arbeiten Kroeber & Kluckhohns, Mali-
nowskis, Benedicts und Kardiners, wenn festgestellt wird, dass “der spezifisch
sozio-kulturelle Rahmen weitgehend Erfahrungs- und Ausdrucksméglichkeiten
determiniere, so dass man von einer ethnozentrischen Gebundenheit des
Individivums in seinem Kulturkreis sprechen konne” (54). Damit aber ist
den weiteren Ausfilhrungen schon die Richtung gewiesen. Ein Kulturkonflikt
ergibt sich konsequent aufgrund einschligiger Sozialisation in der Heimat-
kultur durch das Fehlen adiquater Handlungsstrategien im kulturell differen-
ten Aufnahmeland (vgl. 55 ff.). Demgegeniiber weist der fiir den 2. Teil der
Kulturkonfliktthese gefiihrte Nachweis eines Zusammenhangs von Kultur-
konflikt und Desintegration, von Barath handlungstheoretisch im Hinblick
auf die Ausbildung kriminellen Handelns dargetan, auf ein komplexes, zwi-
schen strukturellen Gegebenheiten (sozio-dkonomischem Status) und indivi-
duellen Verarbeitungsformen vermittelndes, schliesslich durch soziale Kontroll-
prozesse stabilisiertes Wirkungsfeld, in dem der Kulturkonflikt zwar zentral,
aber eben nur eine Einflussgrésse ist (vgl. 121-240).

Gegeniiber der Arbeit von Barath lassen sich im vorliegenden Zusammen-
hang zwei Einwinde erheben. Formell zu kritisieren ist zunichst, dass die
Behauptung der Existenz von in psychischer und sozialer Hinsicht fiir die
Betroffenen folgenreicher Kulturkonflikte im 3. Kapitel zwar theoretisch
abgeleitet, nicht aber empirisch eingeldst wird. Konkreten Niederschlag findet
dieser Mangel an Empirie im 4. Kapitel. Dort nimlich erscheint das zuvor
Behauptete nurmehr im Vordersatz gesetzesformiger Wenn-dann” Beziehun-
gen, die als Feststellungen tiber Realitdt natiirlich hypothetisch sind.

Scharf zu kritisieren ist schliesslich die Interpretation der Deliktstruk-

turen von Straftaten italienischer Staatsangehoriger, die von Barath im 5. Ka-
pitel unternommen wird. Dass ”Blutrache, Individualismus, Sitte, mangelnde

409



R. Twenhofel

Moral, starke Abneigung gegeniiber den Staat, Patriarchalismus, ferner: leb-
haftes Temperament, leichte Erregbarkeit und ein verletzliches Ehrgefiihl
ursdchlich fiir die Beteiligung von Italienern an Sittlichkeitsdelikten sei”
(258 f.), deutet eher auf eine Reproduktion gingiger Klischees als auf eine
auch nur halbwegs ernsthafte Analyse hin. Zumindest den Versuch einer
Deutung aus dem Material hdtte man erwarten konnen, stattdessen wird
jene an dieses aber lediglich dusserlich herangetragen.

3)

Anders als die Arbeit von Barath, die das Verhiltnis von Kulturkon-
flikt und Integration eingeschrinkt unter dem Gesichtspunkt der Genese
abweichenden resp. kriminellen Handelns untersucht, legt H. Thomd-Venske
in seiner Untersuchung mit dem Titel ”Islam und Integration” (1981) ein
umfassendes Konzept von Integration zugrunde. Expliziert wird dieses im
Anschluss an Hoffmann-Nowotnys Konzept der “strukturellen Integration”
(22—-37). Freilich fiihrt der eher fragwiirdige Hinweis, auch dieses Konzept
konne die zweifellos herrschende Begriffsverwirrung nicht 16sen (vgl. 23),
den Verfasser sogleich zu einer nicht minder verwirrenden Aufweichung des
von Hoffmann-Nowotny unter dem Gesichtspunkt der Analyse moglicher
Kausalbeziehungen schliesslich wohl begriindeten Integrationskonzepts
(Hoffmann-Novotny, 1973, 171 ff.): Thomi-Venske ndmlich will dort, wo
seines Erachtens “’Differenzierung notig ist” (23), die Begriffe “strukturelle,
soziale oder kulturelle Integration anstelle der von Hoffmann-Nowotny ver-
wendeten Begriffe ’Absorptionsprozess’, ’Integration’ und ’Assimilation’
verwenden” (ebd.). Damit aber wird die fiir die Begriindbarkeit der Kultur-
konfliktthese unabdingbare Distinktheit der Konzepte aufgegeben, und es
macht sich bei Venske die fatale Tendenz geltend, die Existenz von Kultur-
konflikten per se bereits als Ausdruck mangelnder Integration der Migranten
zu begreifen (vgl. 72—156). Die These wird damit aber, und das ist der Haupt-
einwand gegeniiber der Arbeit, tautologisch. Dementsprechend bleiben die
Aussagen hinsichtlich des 2. Teils der These auch vage.

Bedeutung gewinnt die Arbeit hingegen fiir den 1. Teil der Kulturkon-
fliktthese, den Nachweis der Existenz von Kulturkonflikten. Hier vermittelt
sie auf der Grundlage von Expertengesprichen einen Eindruck von den typi-
schen Lebensverhiltnissen und Problemen, denen die tiirkische Bevolkerung
in der Bundesrepublik aufgrund kultureller und religioser Besonderheiten
ausgesetzt ist.

410



Kulturkonflikt und Integration

4)

Nicht zuletzt aufgrund der hier freilich nur im Rahmen einer Auswahl
aufgewiesenen konzeptuellen Schwichen und empirischen Defizite der Unter-
suchungen von Verfechtern der Kulturkonfliktthese wurde es den Kritikern
dieser These relativ leicht gemacht. Gemadssigte und radikale Kritiker im vor-
hin unterschiedenen Sinne sind dabei insbesondere in der kriminologischen
Forschung zu finden. D. h. aber, die fiir den zweiten Teil der These wichtige
Problematik der Integration von Migranten wird von vomherein auf den
Aspekt der Kriminalitdt resp. Kriminalitdtsbelastung eingeschrinkt (vgl. Al-
brecht & Pfeiffer, 1979). Insofern aber wird die These in einer auf ein be-
stimmtes Verhaltungssegment beschrinkten und als derart spezielle noch in
einer besonders “’starken” Version zur Diskussion gestellt. Auf ein bestimmtes
Verhaltenssegment beschriankt ist diese Version deshalb, weil sie nur den
Einfluss von Kulturkonflikten auf kriminelles Verhalten beriicksichtigt, und
“stark” ist sie insofern, als die Schwelle bei Verstdssen gegen strafrechtlich
relevante Normen generell hoher als gegentiber anderen (integrationsrelevanten)
Normen liegen diirfte. Dies ist, wenn es auch nicht als Einwand, als Kritik der
Kritik zu formulieren ist, zunidchst einmal klarzustellen, um die Reichweite
kriminologischer Kritik abschétzen zu konnen.

Was die gemadssigten Kritiker unter den Kriminologen betrifft, so wurde
gesagt, seien sie dies insofern, als ihre Kritik sich lediglich auf den 2. Teil
der These bezieht. Gestiitzt auf eine Auswertung offizieller Statistiken, die
das bei ihren Verfechtern zuweilen vermisste empirische Fundament zur
Verfiigung stellt, vermag sie Normwiderspriiche mit verhaltenssteuernder
Wirkung und der Folge iiberhohter Kriminalititsbelastung nicht festzustellen,
einen entsprechenden Zusammenhang vielmehr nur im Einzelfall einzurdumen
(vgl. Albrecht & Pfeiffer, 115; vgl. auch Kaiser, 1974, 233). Die von Albrecht
& Pfeiffer auf der Grundlage von Daten aus Auslidnderballungsgebieten
in der Bundesrepublik durchgefiihrte Analyse zeigt im einzelnen, dass die
Kriminalitdtsbelastung lediglich bei auslindischen Jugendlichen (14 bis unter
18 Jahren) und Heranwachsenden (18 bis unter 21 Jahren) eindeutig hoher
als bei den entsprechenden deutschen Altersgruppen ist. Die Verfasser kommen
daher zu einem Ergebnis, das im Widerspruch zur Kulturkonfliktthese steht.
Denn gerade fiir die auslindischen Erwachsenen sollte man, da sie stirker
den heimatkulturellen Werten und Normen verhaftet sein diirften als ihre
Kinder, eine weitaus héhere Belastung vermuten (vgl. 115). Umgekehrt lassen
sich fiir die hoch belastete Gruppe der Jugendlichen und Heranwachsenden
Griinde ins Feld fiihren, die weniger auf die Existenz ursdchlicher Kultur-
konflikte als vielmehr auf eine dominante ’soziale Mangellage” verweisen
(115 1),

411



R. Twenhofel

5)

Die Frage “Kulturkonflikt oder soziale Mangellage?” liegt auch der
radikalen Kritik F. Hamburgers & O.Wolters (1981) an der Kulturkonflikt-
these zugrunde, die hier abschliessend vorgestellt werden soll. Ihrer Auffassung
zufolge miissen wir die Annahme der Existenz solcher Konflikte iiberhaupt
verabschieden, handle es sich dabei doch lediglich um ein ”funktionales Deu-
tungsmuster” fiir in der Ausldnderarbeit engagierte Piddagogen, das diesen
zu ihrer eigenen Beruhigung zwar eine Kategorisierung von als unangepasst,
storend oder (un-)auffillig wahrgenommener Verhaltensweisen gestattet,
schliesslich auch Strategien zur Problembewiltigung an die Hand gibt, das
dariiberhinaus aber keinesfalls Anspruch auf sachliche Angemessenheit er-
heben kann (46). Diese Kritik, die sich nicht lange dabei aufhilt, einen wie
im einzelnen auch immer behaupteten Zusammenhang von Kulturkonflikt
und Integration resp. Kriminalitdt zuriickzuweisen, sondern die diesbeziigliche
These sogleich in ihren Primissen angreift, stiitzt sich sachlich freilich auf das
eher fragwiirdige Argument, dass es “schwierig” (und d. h. forschungsstrate-
gisch zweifellos: nicht moglich) sei, “’spezifisch in irgendeiner Weise ’kultur-
bedingte’ von anderen bedingten Verhaltensweisen zu unterscheiden. Noch
schwieriger wird es, inhaltlich und begrifflich eindeutig oder gar vollstindig
eine ’deutsche’ Kultur von einer italienischen, spanischen, tiirkischen usw.
zu unterscheiden (47). Einmal abgesehen davon, was es mit der Forderung
nach “inhaltlicher und begrifflicher Eindeutigkeit” resp. Vollstindigkeit”
der Unterscheidung von Kulturen auf sich hat — Forderungen, die kaum
argumentativ als vielmehr suggestiv eingefilhrt werden — ist hier zunichst
einmal einzuwenden, dass eine wie auch immer geartete Vollstindigkeit und
Eindeutigkeit der Unterscheidung fiir den Nachweis von Kulturkonflikten
gar nicht notwendig ist. Hingegen lésst sich die fiir diesen Nachweis erforder-
liche Unterscheidung ’spezifisch kulturbedingter Verhaltensweisen”, ihre
Zurechnung ndhmlich zu bestimmten kulturellen bzw. religidsen Traditionen
sehr wohl durchfiihren (vgl. Neumann, 1981; Boos-Niinning & Nieke, 1982).

Wenn die Verfasser schreiben, dass ein ”kulturell stark geprigtes Er-
ziehungsklima in vielen Féllen nicht zu kulturellen Orientierungsschwierig-
keiten der Jugendlichen (fiihrt), sondern dazu, dass diese sich aufgrund der
iibermichtigen Anschaulichkeiten der oOffentlichen Konsumorientierung
von ihren Eltern ’absetzen’” (53, zur direkten Kritik daran vgl. Boos-Niinning
& Nieke, 1982), dann bestitigen sie das auch. Sie bestitigen ferner, dass kultu-
rell bedingte Konflikte fiir die Einmiindung in eine kriminelle Karriere zumin-
dest mitursdchlich sind. Denn dass iiberhaupt eine Absetzbewegung der Jugend-
lichen von ihren Eltern stattfindet, deutet auf zugrundeliegende Konflikte
doch gerade hin. Andererseits aber fanden einige der Befragten im Verlaufe

412



Kulturkonflikt und Integration

einer solchen Absetzbewegung offensichtlich allererst Anschluss an ein ”kri-
minelles Milieu” (vgl. Hamburger; Strauss & Wolter, 1981, 105-116). !

Bei Hamburger & Wolters wie auch anderswo in der kriminologischen
Forschung (vgl. Kaiser, 1974; Albrecht & Pfeiffer, 1979; Berckhauer, 1980)
macht sich die Tendenz geltend, weniger die Kulturkonfliktthese zu kriti-
sieren, als vielmehr einen politischen Verdacht dieser These gegeniiber zu
artikulieren. Den Verdacht ndmlich, dass diese These ’die Kriminalitit junger
Auslidnder ’einseitig aus den durch einen Kulturwechsel bedingten Soziali-
sationserschwernissen erkldren will und die strukturellen, also 6konomischen
und politischen Konstellationen unberiicksichtigt 14sst, (dadurch) die Einsicht
in die Notwenigkeit politischer Massnahmen verstellt’” (Hamburger & Wolters,
48; Zitat del Mestre). Dass man aber den ”Kulturmystizismus” meint und
die Kulturkonfliktthese trifft, deutet regelméssig auf eine Unterschreitung
der faktischen Problemkonstellationen hin. Schliesslich ist nicht einzusehen,
warum der Aufweis von Kulturkonflikten politische Massnahmen ausschliessen
soll. Wer anders argumentiert, iibersicht den Charakter des ”Kulturmysti-
zismus™ als einer im wesentlichen ideologischen Interpretation, die lediglich
die Einsicht in die Notwendigkeit (aus solchem Aufweis durchaus ableitbarer)
Massnahmen verstellt. So ist es widerspriichlich, wenn beispielsweise Kaiser
(1974) einerseits die Feststellung trifft, dass die These nur in ”Ausnahme-
fallen” giiltig sei (230), andererseits aber doch auch bemerkt, *’dass bei einzel-
nen Gruppen der Gastarbeiter wie bei den Tiirken und Griechen die De-
linquenzbelastung hoher ist als bei anderen ausldndischen Minderheiten”,
was “allerdings auf einen Kulturkonflikt hinzuweisen scheint” (231). Ebenso
wird bei Albrecht & Pfeiffer die Kritik der These nicht mit ihrer Feststellung
vermittelt, dass Auswirkungen auf die soziale Mangellage durch die “Folgen
des frithen Wechsels des kulturellen Bezugsrahmens”, nidmlich Orientierungs-
losigkeit und Verunsicherung im taglichen Verhalten” zu verzeichnen seien
(1979, 116).

1) Unberiihrt davon bleibt die von Hamburger zu Recht getroffene Unter-
scheidung zwischen solchen Konflikten, die die Auslinder mit der
unsrigen “Kultur” haben und solchen, die wir mit derjenigen der Aus-
linder haben (56). Dass gesellschaftlicher Ausschluss, Diskriminierung
und Stigmatisierung ursachlich fir gesellschaftliche Desintegration
resp. Kriminalitit von Auslindern ist, dass somit umgekehrt “ein
‘Kulturkonflikt’ aus der Unfihigkeit unserer Gesellschaft resultiert,
die Kategorie der ‘Fremdheit’ mit den sich daraus ergebenden Ein-
schrinkungen fiir die Lebenschancen der Betroffenen aufzugeben”,
wird durch die Kulturkonfliktthese in keinerlei Weise in Frage gestellt.

413



R. Twenhofel

2. ERWEITERUNG UND KONZEPTUELLE PRAZISIERUNG
DER KULTURKONFLIKTTHESE
(1. Fassung)

Die offenkundigen Positions- bzw. Auffassungsunterschiede gegeniiber
der Kulturkonfliktthese, die sich zwischen voélliger Zustimmung auf der einen,
strikter Ablehnung und Kiritik auf der anderen Seite bewegen, sind zweifel-
los bedingt durch unterschiedliche Konzeptualisierungen der These, die freilich
ihrerseits zu kritisieren sind. Im vorliegenden Abschnitt soll daher der Versuch
unternommen werden, unter Beriicksichtigung der vorgetragenen Einwinde
die These konzeptionell zurechtzuriicken (2.1) und anschliessend erneut
an verfiigharem Material zu priifen (2. 2). Die Aufgabe stellt sich dabei zu-
nidchst, den Zusammenhang von Kulturkonflikt und Integration als nicht-
tautologischen, empirisch entscheidbaren zu formulieren. Dies wendet sich
sowohl gegen die Tendenz bei den Verfechtern der These, das eine bereits fiir
das andere zu nehmen, als auch gegen ihre kriminologischen Kritiker, die
These in einer zu “engen” und, wie gezeigt wurde, auch zu ’starken” Ver-
sion zur Diskussion zu stellen.

2.1 INTEGRATION, AKKULTURATION UND ASSIMILATION

Ohne an dieser Stelle auf die zutiefst drgerliche Verwirrung einzugehen,
die in der einschligigen Literatur hinsichtlich der Verwendung der Begriffe
”Integration”, ”” Akkulturation” und "’ Assimilation” besteht, soll im folgenden
im Anschluss an Hoffmann-Nowotny (1973) und Lepsius (1975) unter Assi-
milation die Partizipation an der Kultur”, unter Integration hingegen “die
Partizipation an der Gesellschaft” verstanden worden (Hoffmann-Nowotny,
172). Die Unterscheidung von Kultur und Gesellschaft ist zunéchst analytisch ;
sie ldsst sich aber auch, wie zu zeigen sein wird, diagnostisch, d. h. als reale
verstehen. ’Integration” im vorliegenden Zusammenhang meint néherhin,
”Eingliederung ausldndischer Arbeitnehmer als soziale Kategorie in die
deutsche Gesellschaft, ohne den einzelnen Angehorigen unter einen kulturellen
Anpassungszwang zu stellen” (Lepsius, 16). Als solcher reflektiert der Begriff
sowohl einen Zustand wie einen Prozess (vgl. Goetze, 1976, 65). Einen Zu-
stand insofern, als Integration auf die Verhinderung negativer Statusfest-
schreibungen der sozialen Kategorie ”’Auslidnder” in sozialer, wirtschaftlicher,
politischer und kultureller Hinsicht zielt (vgl. Lepsius, 16). Einen Prozess
aber insofern, als die Integration von Bevolkerungsteilen in die modemen,
pluralistisch organisierten Gesellschaften weitgehend tiber Prozesse der Interes-

414



Kulturkonflikt und Integration

senformation, der Vermittlung dieser Interessen in die politischen Entschei-
dungsstrukturen und die Verteilung sozialer Chancen und Okonomischer
Faktoren fiir eine ausgeglichene Lebensfiihrung erfolgt™ (18; vgl. Hoffmann-
Nowotny, 1973, 213 ff.).

Integration in diesem Sinne thematisiert freilich nur die eine Seite eines
zu realisierenden Zustandes resp. Prozesses und verdankt sich mithin einer
Abstraktion. Bei der anderen Seite erschliesst sich im Hinblick auf die von den
Handelnden zu erwerbende Handlungsfihigkeit. Solchen Erwerb bezeichnet
das folgende als ’Akkulturation’ (vgl. Hoffmann-Nowotny, 1973, 173).
Darunter ist die Uebernahme bzw. der Erwerb solcher Handlungsmuster
zu verstehen, die als kulturelle Funktionsbedingungen der &konomischen,
politischen und rechtlichen Institutionen der Residenzgesellschaft Integration
im oben bestimmten Sinne allererst ermdglichen. Im Akkulturationsbegriff
wird somit (von der Seite der Kultur her) eine Funktionsbeziehung von Kultur
und Gesellschaft in Anspruch genommen und gedacht. Der Begriff reflektiert
die notwendigen, kollektiv oder individuell anzueignenden subjektiven Voraus-
setzungen fiir Integration. '

Die funktionale Bestimmung von Kultur im Hinblick auf die prozessualen
Erfordernisse von Integration ist freilich restriktiv, tendiert sie doch dahin,
Kultur auf ein Konzept von ” 6ffentlicher Kultur” einzuschrinken (vgl. Hoff-
mann-Nowotny, a. a. 0.; Goetze, 66 ff.). Faktisch ndmlich 1dsst sich in plu-
ralistisch organisierten Gesellschaften zwischen (integrationsfunktionaler)
”offentlicher Kultur” und Privatkulturen” (Plural!) unterscheiden, die
in gewissen Grenzen ohne Auswirkungen auf die Integration ihrer Tréger
variieren konnen. 2 Hier zeigt sich sogleich, dass die Unterscheidung zwischen
?”Kultur” und ”’Gesellschaft” nicht nur analytisch, sondern auch diagnostisch,
d. h. als reale von Bedeutung ist. Bezeichnet man die Uebernahme 6ffentlicher
und privatkultureller Normen bzw. Standards der Residenzgesellschaft als
Voraussetzung fiir Assimilation (vgl. Gordon, 1964, 71), so wird deutlich,

2) Natiirlich ist die Unterscheidung von offentlicher Kultur und Privat-
kultur durch Zuordnung von Standards oder Normen nicht eindeutig
moglich und ebenso gilt, dass das Faktum der Unterscheidbarkeit
als empirisches selbst ein historisch Wandelbares ist. Was, um ein
Beispiel aus einem anderen Bereich zu nehmen, als Ausbildung eines
‘“alternativen Politikstils” seitens neuerer politischer Bewegungen
zumindest intendiert wird, kann u. a. als Versuch verstanden werden,
Standards wie ‘‘Authentizitit” und "Offenheit”, die vielleicht im
Privaten eine Rolle spielen, auch fiir den politisch-offentlichen Bereich
verpflichtend zu machen.

415



R. Twenhofel

dass Akkulturation bzw. Integration ohne Assimilation moglich ist. Zugleich
erhellt, dass die von Hoffmann-Nowotny herausgestellte Beziehung, Integra-
tion wiirde Assimilation stirker determinieren als umgekehrt (1973, 173),
nicht notwendig impliziert, dass Integration Assimilation iiberhaupt determi-
niert. Der Bestimmung ist schliesslich zu entnehmen, dass der Assimilations-
begriff (anders als der schwichere Akkulturationsbegriff) sinnvoll nur unter
Bezugnahme auf bestimmte Gruppen, Klassen oder Schichten pluraler Gesell-
schaften zu verwenden ist.

2.2 FAKTEN ZUR WIDERLEGUNG DER KULTURKONFLIKTTHESE

Die hier in aller Kiirze vorgenommene Erlduterung der Konzepte In-
tegration” und ”Kultur” (”Assimilation”, ”Akkulturation™) gestattet es,
eine empirisch entscheidbare (micht-tautologische) und, gegeniiber der stir-
keren kriminologischen Fassung, insbesondere auch schwichere Version
der Kulturkonfliktthese zu formulieren. Von Kulturkonflikten” kann den
gegebenen Bestimmungen zufolge generell in solchen Fillen gesprochen wer-
den, in denen kulturelle Traditionen der Migranten mit den offentlichen
und/oder privatkulturellen Normen bzw. Standards der Residenzgesellschaft
in Widerspruch geraten. Derartige Widerspriiche (Diskrepanzen), die sich
sowohl auf die sozial gebilligten Ziele ("Werte”) wie auf die institutionali-
sierten Mittel beziehen konnen, bezeichnen niherhin die Existenz “objektiver
Kulturkonflikte”. Dementsprechend liegen “subjektive Kulturkonflikte”
in solchen Fillen vor, in denen objektive Widerspriiche den Betroffenen in
Form widerspriichlicher Verhaltenserwartungen zu Bewusstsein kommen
(vgl. Barath, 1978, 55, 118 ff.).

Diese terminologischen Abgrenzungen vorangestellt, ldsst sich die an-
gedeutete schwichere Fassung der Kulturkonfliktthese als ein Sonderfall
konzeptualisieren. Integration wird jedenfalls dann nicht oder nur bedingt
moglich sein, wenn kulturelle Traditionen der Migranten mit den akkul-
turativen Erfordemissen der Residenzgesellschaft, den Normen bzw. Stan-
dards ihrer Offentlichen Kultur in Widerspruch bzw. Konflikt geraten. Be-
hauptet man die Existenz derartiger Widerspriiche, so ist die entsprechende
These

—  nicht-tautologisch, also empirisch entscheidbar, insofern, als fiir ihre
Ueberpriifung der Nachweis bestimmter Kulturkonflikte gefordert
wird. Vorausgesetzt ist dabei allerdings, dass (unter Beriicksichtigung
der prozessualen Konzeption von Integration) “akkulturative Erforder-
nisse”, “integrationsrelevante” Normen bzw. Standards mit hinldngli-
cher Bestimmtheit iiberhaupt identifiziert werden kénnen ;

416



Kulturkonflikt und Integration

—  schwicher gegeniiber der stirkeren kriminologischen Variante, inso-
fern, als die in Frage stehenden Normwiderspriiche nicht von vornherein
auf den Bereich strafrechtlich relevanter Normen eingeschrinkt sind,
vielmehr im weiteren Bereich der ” 6ffentlichen Kultur” vermutet werden.

Bei der im folgenden auf der Grundlage verfiigbaren Daten vorzunehmen-
den Erdrterung der These kann es natiirlich nicht darum gehen, eine umfassen-
de und systematische, nach Konfliktbereichen, Nationalititen und Alters-
stufen aufgeschliisselte Analyse durchzufiihren. Dazu ist nicht nur die Daten-
lage in keinerlei Weise hinreichend, vielmehr ist an den strukturellen ” Defekt”.
der vorgelegten Fassung zu erinnern, dass nidmlich eine Entscheidung hinsicht-
lich der Integrationsrelevanz von Standards resp. Werten oder Normen nicht
in jedem Fall eindeutig getroffen werden kann. Erforderlich ist daher eine
Beschrinkung auf solche Bereiche, hinsichtlich derer die zu treffende Entschei-
dung ebenso wie die Datenlage relativ unproblematisch ist.

Relativ unproblematisch ist ohne Frage eine Entscheidung tiber den be-
ruflichen und schulischen Bereich (vgl. Schmidt-Hackenberg, 1981; Schubert,
1981). Was die Standards der Migranten hinsichtlich Bildungs-, Aufstiegs-
und Berufsorientierung betrifft, so zeigt eine Literaturdurchsicht weitge-
hende Uebereinstimmung diesbeziiglich hoher Anspriiche (Wilpert, 1981;
Hamburger, 1981; Schrader; Nikles & Griese, 1979; Neumann, 1981). Die
bereits erwdhnte Studie von Wilpert kommt auf der Grundlage ihrer Stich-
probe (N = 149) zu dem Ergebnis, dass 97 % der befragten jugoslawischen
Kinder und Jugendlichen spiter nicht die gleiche Arbeit wie ihre Eltern
ausiiben” wollen. Fiir die befragten Tiirken lautet die entsprechende Zahl
69.8% und fiir die Deutschen 73.3 % (Wilpert, 62). Dass die Ablehnung
der Arbeit der Eltern im Kontext von Aufstiegsorientierungen der Befragten
gesehen werden muss, geht aus der von der Verfasserin untersuchten Lage der
Berufswiinsche der Kinder sowie des faktischen Berufs des Vaters auf einer
beruflichen Prestigeskala hervor (77 ff.). Demzufolge lag der mittlere Rang des
gewiinschten Berufs bei tiirkischen Kindern bei 92 (was auf der Skala einer
Position zwischen Arzt (94) und Universitdtsprofessor (86) entspricht), wo-
gegen dem Beruf des Vaters ein mittlerer Rang von lediglich 62 zugeordnet
wurde (was einer Position zwischen Religionslehrer (65) und Zugschaffner
(61) entspricht. Fir die Jugoslawen lauten die entsprechenden Zahlen 82:55
und fiir die befragten deutschen Kinder 77:64. In Prozentzahlen gaben immer-
hin 39.7 % der tiirkischen und 26.5 % der jugoslawischen Kinder einen aka-
demischen Beruf als erste Berufswahl an, was beides weit liber dem Prozent-
satz der deutschen Befragten (11.4 %) liegt (S. 49).

Entsprechende Zahlen gelten auch fiir die Bildungsaspirationen. Hier
zeigt die Studie, dass 65.5 % der tiirkischen Kinder mit hohen Berufszielen

417



R. Twenhofel

(Jugoslawen: 94.1%) sich fiir einen ihren Zielen addquaten Schultyp ent-
scheiden. Daraus geht hervor, dass sich immerhin 65.5 % folgerichtig ver-
hielten, wobei anzunehmen ist, dass sie sich des direkten Zusammenhangs
zwischen Berufszielen und Bildungsgang bewusst sind (S. 65 f.).

Interessant ist, dass die festgestellten durchweg hohen Bildungs- und
Berufsaspirationen in keinem signifikanten Zusammenhang zur Aufenthalts-
dauer der Befragten standen (S. 57 ff.). Als Erklarung hierfiir bietet sich an:

—  eine bereits antizipatorisch wirksame Akkulturation in Bezug auf die
den Aspirationen zugrundeliegenden Wertorientierungen ;

—  eine faktisch kurzfristige Uebernahme (Akkulturation) der betreffen-
den Wertorientierungen nach der Migration unter dem Einfluss der
Lebensbedingungen in der Residenzgesellschaft ;

— dass, was wahrscheinlich ist, Akkulturation im Hinblick auf die ent-
sprechenden Werte der Residenzgesellschaft iiberhaupt nicht stattge-
funden hat, insofern nimlich, als die in Frage stehenden Werte auch
solche der Herkunftsgesellschaft sind (S. 83 f.).

Geht man davon aus, dass eine integrationswirksame Verteilung der
fiir eine ausgeglichene Lebensfiihrung massgebenden 6konomischen Faktoren
(Lepsius) weitgehend iiber den beruflichen Bereich erfolgt, dann geben die
vorgelegten Zahlen offenbar keinen Anlass zu der These, dass kulturelle Tra-
ditionen der Migranten mit den in diesem Bereich richtungsgebenden Normen
bzw. Standards in Widerspruch stehen, objektiv also eine Behinderung von
Integration bedeuten. 3 Allerdings lasst sich den entsprechenden Abschnitten
der Studie Wilperts gegeniiber ein Einwand erheben, der das fiir die Frage
nach dem Verhdltnis von Kulturkonflikt und Integration entscheidende Ge-
samtresultat zwar unangetastet ldsst, dennoch aber geeignet ist, die von der
Verfasserin eingenommene Perspektive zurechtzuriicken und den von ihr
vermittelten Eindruck zu korrigieren, als wiirden eben deshalb auch subjektive
Kulturkonflikte, d.h. Orientierungsschwierigkeiten und Verhaltensunsicher-

3) Abgesehen wird dabei allerdings von dem sog. Dunkelzifferproblem.
Schitzungen gehen immerhin davon aus, dass 5% —25 % der aus-
lindischen Kinder ihrer Schulpflicht nicht nachkommen (vgl. Schrader;
Nikles & Griese, 127 f.). Zu fragen wire mithin, ob die von Wilpert
aus Berliner Schulen entnommene Stichprobe nicht von vornherein
eine (das Gesamtergebnis verzerrende) “positive” Auswahl darstellt.

418



Kulturkonflikt und Integration

heiten bei der Ausbildung von Bildungs- und Berufswiinschen keine Rolle
spielen. Diese treten auf dem Abstraktionsniveau der von ihr durchgefiihrten
quantitativen Analyse nur nicht in Erscheinung. Hilt man sich, wie die Ver-
fasserin, an die formellen Berufsbezeichnungen (z. B. " Arzt”, ”Universitéts-
professor”, ”Lehrer” etc.), dann ldsst sich in der Tat eine — von allerdings
bedeutsamen Einzelfdllen abgesehen — weitgehende Uebereinstimmung der
beruflichen Rangordnung bei ausldndischen und deutschen Jugendlichen
feststellen, so dass die Feststellung als gerechtfertigt erscheint, “’dass sich die
tiirkischen und jugoslawischen Kinder des beruflichen Schichtungssystems
genau so bewusst sind wie die deutschen Kinder” (79). Indessen ist Giber den
formellen Aspekt hinaus danach zu fragen, ob die derart bewerteten Berufe
fiir die Befragten iiberhaupt dasselbe bedeuten. Eine qualitative Analyse
der von Wilpert ermittelten Prestigeskala (77 f.) legt ndmlich die Vermutung
nahe, dass die von den tiirkischen Kindern erstellte Rangordnung der Be-
rufe weniger das Prestige als vielmehr und in héherem Masse als bei den jugos-
lawischen und deutschen Kindern die zugrundeliegenden familialen Sicherheits-
und Reproduktionsbediirfnisse widerspiegelt. So wurden Berufe, denen hierzu-
lande ein vergleichsweise hoher Prestigewert und Symbolgehalt zukommt (die
Einstufungen der deutschen Kinder bestitigen dies), wie “Bankbesitzer”,
Sénger/Schauspieler” und ”Fabrikbesitzer”, von den tiirkischen Kindern
deutlich niedriger eingestuft. Umgekehrt wurde ein “sicherheitstrichtiger”
Beruf wie der des “Beamten” von den tiirkischen Kindern (gegeniiber den
deutschen und jugoslawischen) deutlich hoéher bewertet.

Derartige Feststellungen, die hier freilich nur Anlass fiir Vermutungen ge-
ben kdnnen, vertragen sich allerdings mit der Feststellung Boos-Niinnings, dass
die Berufswahl in der Tiirkei “’keine individuelle Entscheidung (sei), sondern
fiir die ganze Familie Bedeutung in bezug auf eine finanzielle Absicherung des
Alters und damit fiir die Zukunftssicherung der Familie im Herkunftsland
und fiir eine Statuserhohung der Familie im Herkunftsland (habe)” (1982,
78). Nicht ausgeschlossen also ist, dass die Skala Wilperts bei den tiirkischen
Kindern weniger die Wiinsche der Kinder als vielmehr Forderungen der Familie
(fiir deren Erfiillung der Einzelne einen Beitrag zu leisten hat) zum Ausdruck
bringt. ”Beamter” wire demnach nicht gleich Beamter”, insofern die
Bewertung des Berufs bei den befragten deutschen und tiirkischen Kindern
unter verschiedenen Gesichtspunkten erfolgt. Eben deshalb wiren auch Ueber-
einstimmungen hinsichtlich der Einstufung von Berufen nicht notwendig
Ausdruck eines (identischen) Bewusstseins” des beruflichen Schichtungs-
systems (Wilpert, 79 ff.), als vielmehr abhingig davon, ob und in welchem
Grade durchaus unterschiedliche Relevanzkriterien in den vorgelegten Berufen
Erfiillung finden.

Insofern sich in den durch Befragung festgestellten Berufswiinschen
insbesondere Reproduktions- und Sicherheitsbediirfnisse der tiirkischen Fa-

419



R. Twenhofel

milie spiegeln, sind sozio-kulturell induzierte Konflikte (’subjektive Kultur-
konflikte”) zwischen Eltern- und Kindergenerationen nicht ausgeschlossen.
Wie die Beispicle Hamburgers; Strauss & Wolters (1981, 96 ff., 105 ff.) und
Boos-Niinnings (1982, 77 ff.) zeigen, lassen sich die familialen Interessen
nicht in jedem Fall mit den durch Aussenkontakte (peers) gewonnenen beruf-
lichen Vorstellungen der Kinder resp. Jugendlichen selbst zur Deckung bringen.
In Anbetracht dessen erweist sich die Irrealitit beruflicher Wiinsche, an denen
wider aller Moglichkeiten iiber einen lingeren Zeitraum festgehalten wird
(vgl. Wilpert, 67 ff.), auch als Rigiditit, mit der von der Elterngeneration an
ihren Wiinschen hinsichtlich ihrer Kinder festgehalten wird. Die objektiv
als facts” erfragbaren »Berufswiinsche” miissten demnach u. U. als Resultat
innerfamilial ausgetragener Konflikte, als gelungene Durchsetzung insbesondere
auch traditionaler familialer Anspriiche verstanden werden.

Nicht wesentlich anders als bei den (beruflichen) Wertorientierungen
liegen die Verstdndnisse in jenem Bereich, der den zur Verfiigung stehenden
”Mitteln” zuzurechnen ist. Die Erorterung der Alternative ’Kulturkonflikt’
oder soziale Mangellage?”” (Albrecht & Pfeiffer, 1979) weist darauf hin.
Bestimmt wird hier das als ’soziale Mangellage’ bezeichnete Faktum naherhin
als eine ausldndertypische (und nicht ausldnderspezifische) Beschrinkung
von Handlungsméglichkeiten, und zwar im 6konomischen, beruflichen, schu-
lischen, infrastrukturellen und politischen Bereich (vgl. Berckhauer, 1980
295; Hamburger, 1981, 53; Gessner, 1974, 26 ff.). >’ Sozial” ist jene Mangel-
lage mithin zunichst insofern, als sie fiir die Betroffenen faktisch gesellschaft-
liche Unterprivilegierung bedeutet. Als ’soziale’ ist sie schliesslich aber auch
deshalb zu bezeichnen, weil die Griinde resp. Ursachen des Faktums gesell-
schaftliche und nicht — von Seiten der Betroffenen — individuelle sind. So
weist beispielsweise Hamburger (1981, 53) im Rahmen seiner Befragung
auslindischer Jugendlicher darauf hin, dass Vorurteile und Stigmatisierungen
im alltdglichen Umgang, fehlendes Angebot an privilegierten, ihren Fihigkeiten
entsprechenden Arbeitsmoglichkeiten und schliesslich die Erfahrung langer,
existenzbedrohender Arbeitslosigkeit die Gesamterfahrung gesellschaftlichen
Ausschlusses bestimmen: > Selbst bei am Ende hartgesottenen Delinquenten,
etwa nach ’erfolgreicher’ Dealerkarriere, sind die Versuche lang und schmerz-
lich, die Unzahl gesellschaftlicher Barrieren legal zu tberwinden. Schliesslich
erscheint Kriminalitdt rational und legitim als letzte Moglichkeit zur Sicherung
einer Lebensfiihrung, wie sie 6ffentlich als moglich vorgegaukelt und als er-
strebenswert erlernt wurde” (ebd.).

Angesichts solcher Verhiltnisse wire es in der Tat in hohem Masse
ideologieverdichtig, das Faktum auslidndertypischer (Auslinder werden davon
betroffen wie andere Randgruppen auch) Unterprivilegierung und Desinteg-
ration auf kulturelle und damit schliesslich doch wieder auf individuelle
Eigenheiten, ':gémessen an den Erfordernissen der Residenzgesellschaft also

420



Kulturkonflikt und Integration

auf “Defizite” zuriickzufiihren. Zur Erklirung eher geeignet erscheinen hin-
gegen das Paradigma des gesellschaftlichen Verteilungskampfes (insbesondere
in o6konomischen Krisen) sowie generell sozial-psychologische Theorien
sozialer Abwehrmechanismen, die Besonderheiten im Verhaltensbereich
ledigleich zum Anlass sozialer Ausgrenzung von Randgruppen resp. Ausldndern
nehmen (vgl. Richter, 1972).

Paradoxerweise gilt dies auch noch fiir solche, als “defizitdr” beklagte
Verhaltensweisen, die ohne Zweifel sozio-kulturelle Besonderheiten erken-
nen lassen. In der Literatur genannt bzw. beklagt werden diesbeziiglich: das
Fehlen “formaler Tugenden” wie beispielsweise Piinktlichkeit und Regel-
missigkeit im Unterricht bei tiirkischen Jugendlichen (Boda & Ozcan, 1981,
148 f.), was u.a. auf ein kulturspezifisch differenziertes Zeitbewusstsein
zuriickzufiihren ist (vgl. Miiller, 1981, 132 f.; Werhahn, 1980, 76 f.); man-
gelndes Engagement im Beruf und mangelnde Griindlichkeit bei der Arbeit
(Boda & Ozcan, a. a.0.), was offensichtlich nicht nur auf die fiir Ausldnder
geltenden hochbelastenden Arbeitsbedingungen (vgl. Neumann, 1981, 76 ff.),
sondern auch auf die strukturell differente Organisation der gewohnten Ar-
beit in der Tirkei zuriickzufiihren ist (vgl. Zimmermann, 1981, 31 ff.);
schliesslich ein insbesondere bei Tiirken aus lidndlichen Gebieten konstatiertes
Verhaftetsein des Denkens an eine “archaisch-mythische” Vorstellungswelt,
was u.U. zu Konflikten in einer ”Rationalitit” fordernden Umwelt fiihrt
(vgl. Werhan, a.a.0.). Von derartigen Kulturkonflikten, die anders als die
intrapersonalen zunichst einmal interpersonale sind, kann freilich nicht gesagt
werden, dass kulturspezifische Verhaltensstandards wrsdchlich fiir sie sind.
Ursédchlich im engeren Sinne sind vielmehr solche Reaktionen der Einheimi-
schen, fiir die solche Verhaltensweisen lediglich als Anlzss zum Konflikt
fungieréen. Wie nicht zuletzt die Beispiele in der angegebenen Literatur de-
monstrieren, steht den deutschen Interaktionspartnern ndmlich durchaus die
Maoglichkeit offen, bei entsprechenden Kenntnissen des kulturellen Hinter-
grundes Konfliktsituationen zu vermeiden und eine Verstindigung zu er-
zielen (vgl. Werhan, a. a. 0.). Wenn also in diesem Zusammenhang der Titel
”Kulturkonflikt” verwendet wird, so ist dabei — im Sinne Hamburgers —
von einer Umkehrung auszugehen: Nicht die Probleme von Auslindern mit
unserer Kultur, sondern diejenigen, die wir mit der der Ausldnder haben,
sind fiir die Existenz von Konflikten in den genannten Fillen entscheidend.

3. KULTURKONFLIKT, INTEGRATION UND ZWISCHENWELT

Gegeniiber der stirkeren kriminologischen Variante zeichnet sich die
zuletzt diskutierte schwichere Fassung der Kulturkonfliktthese dadurch aus,

421



R. Twenhofel

dass sie fiir den zu beriicksichtigenden Bereich moglicher Norm- und Wert-
diskrepanzen weitere, liber die vom Strafrecht gezogenen hinausgehende
Grenzen steckt. Nur zeigte sich, dass auch diese Fassung der These durch die
Versuche, die ansatzweise eine Beschaftigung mit ihr erkennen lassen, nicht
iiberzeugend zu bestdtigen war: Weder konnten im Hinblick auf die hier aller-
dings ausschliesslich beriicksichtigten beruflichen und schulischen Ziele solche
Diskrepanzen bzw. Konflikte aufgewiesen werden, die Barrieren fiir die In-
tegration aus kulturellen Griinden vermuten lassen, noch liess sich dergleichen
fiir die freilich ebenfalls nur ausschnittsweise beleuchtete Mitteldimension
aufzeigen. Indessen heisst dies nicht, man héitte die von Wilpert zweifellos
unterschriebene Auffassung, die Kulturkonfliktthese verdanke sich einem
ideologischen Vorurteil, sei ”Kulturmystifizismus™, zu teilen. Dergleichen
verbietet sich zunichst politisch aus denselben Griinden, aus denen sich der
Kulturmystizismus als Ideologie entlarvt: insofern ndmlich kulturbedingte
Problem- und Konfliktlagen der Ausldndergenerationen von ihm lediglich
zum Anlass einer Naturalisierung” genommen werden, die politische Pro-
gramme und Massnahmen gegenstandslos machen soll. Im Widerspruch zu
jener Kritik ist also an der Existenz von Kulturkonflikten, wie die im 1. Ab-
schnitt genannten Vertreter der These belegen, festzuhalten. Allerdings handelt
es sich offenbar nicht um Konflikte mit solchen Normen und Werte der Resi-
denzgesellschaft, die (unter Beriicksichtigung der Bedeutung von ” 6ffentlicher
Kultur’) als ’integrationsrelevant’ zu bezeichnen sind — nicht also um Kon-
flikte, die den in der These behaupteten Zusammenhang mit Integration als
unmittelbaren konstituieren. Von daher verbietet sich aber auch sachlich
eine Kritik der These als ’kulturmystizistisch”, solange jedenfalls, wie nicht
auch eine grundsidtzlich in Erwigung zu ziehende “mittelbare” Fassung einer
Priifung unterzogen worden ist.

Fiir die Notwendigkeit einer solchen, konzeptionell freilich erst noch
zu sichernden Fassung spricht nicht zuletzt die bisherige Ausblendung und
Nichtbeachtung jenes Bereichs, der bereits als Privatkultur” von der ” 6ffent-
lichen Kultur” pluraler Gesellschaften unterschieden worden ist. Die Frage
stellt sich nimlich, welche Folgen fortgesetzte Konflikte beispielsweise hin-
sichtlich der Essensvorschriften, des sich Kleidens, der Gestaltung der Freizeit
fiir die Betroffenen haben konnen. Als Antwort ist zundchst lediglich fest-
zustellen, dass ein Zusammenhang zwischen Kulturkonflikt und Integration
in diesen Fillen, wenn tiberhaupt, so jedenfalls nicht unmittelbar besteht.
Anders als im Falle eines (immerhin denkbaren) Widerspruchs mit den beruf-
lichen Werten der Aufnahmegesellschaft konnten aus Diskrepanzen zwischen —
sagen wir: Kleidungsgewohnheiten unmittelbar keine Folgerungen fiir die
Integration der Betroffenen abgeleitet werden.

Damit ist aber das Problem aufgeworfen, wie es sich diesbeziiglich
mittelbar verhdlt. Beriicksichtigt man, dass Folgen der genannten Diskre-

422



Kulturkonflikt und Integration

panzen sich zweifellos im *’Subjektiven”, in Form ndmlich von Verhaltens-
unsicherheiten und Orientierungsschwierigkeiten ergeben konnen (vgl. Oster-
setzer, 1981; Scheinhardt, 1980), dann ldsst sich eine These formulieren,
fiir deren Giltigkeit es in der Tat mehrere Hinweise und Belege gibt: dass
(subjektive) Kulturkonflikte Momente einer biographischen Entwicklung
sind, die — langfristig und kumulativ gesehen — sich nachteilig auf die Per-
sonlichkeit (’Identitdt™) und Handlungsfihigkeit der Betroffenen auswirken
konnen und dadurch die subjektiven Voraussetzungen von Integration in
Frage stellen (Neumann, 1981, 192 ff.; Boeken, 1978; Hurst, 1973; Richter,
1982; Thomi-Venske, 1981, 118 {f.).

Vertreten wird eine derart “mittelbare” Fassung der Kulturkonfliktthese
angesichts widerspriichlicher Sozialisationserfahrungen gegenwirtig insbeson-
dere im Hinblick auf die Kinder von Auslidndemn, die 2. Ausldndergeneration.
”Mittelbar” ist die Variante deshalb, weil als Vermittelndes zwischen Kultur-
konflikt und Integration ’Personlichkeit” (’Identitdt’) und, wie zu zeigen
sein wird, ”"Zwischenwelt” fungiert. Um sie konzeptionell zu sichern, sind
allerdings die Beschrinkungen aufzuheben, mit denen der bisherige Referenz-
begriff von “Konflikt”, also Kultur, behaftet ist. Hierzu bietet sich das Konzept
der Welt” resp. ”Alltags-” oder “Lebenswelt” an. Es sind folgende Aspekte,
die im vorliegenden Zusammenhang eine Ueberlegenheit des Weltkonzeptes
gegeniiber dem Kulturkonzept begriinden:

—  der Strukturaspekt, insofern das Weltkonzept Kultur nicht nur im
Sinne tradierter Normen (Strukturen) beriicksichtigt, sondern auch
solche Normen, die sich aufgrund der besonderen Situation der Mi-
granten in der Aufnahmegesellschaft allererst herausbilden. Die Welt
der Migranten erweist sich, da derartige Normen weder der Herkunfts-
kultur noch der Aufnahmegesellschaft zurechenbar sind, néiherhin
als Zwischenwelt (3.1);

—  der dynamische oder prozessuale Aspekt. Das Weltkonzept thematisiert
die Normproduktions- und Setzungsvorginge, was den besonderen
Typus “Zwischenwelt” nicht nur zu beschreiben sondern auch zu er-
kliren gestattet (3.1);

—  der Personenaspekt. Anders als das hoch abstrakte Kulturkonzept be-
riicksichtigt das Weltkonzept den Bezug von Kultur resp. Normen auf die
personalen Triger, die schliesslich Widerspriiche auszutragen oder auch
auszuhalten haben. Intra- aber auch interpersonale Konflikte lassen
sich dadurch ebenso erdrtern wie die unterschiedliche Partizipation
von Gruppen oder Untergruppen der Migranten an den jeweiligen Werten
ihrer Kultur (3.2).

423



R. Twenhofel

3.1. STRUKTUR UND DYNAMIK DER LEBENSWELT
DER MIGRANTEN ALS ”ZWISCHENWELT”

Ist davon auszugehen, dass ca. 80 % der ausldndischen Arbeitnehmer
aus ldndlichen Gebieten des jeweiligen Entsendelandes stammen (vgl. Meyer,
1976, 103 f.), so ist selbst dann, wenn in diesen Gebieten bereits Uebergangs-
prozesse in Richtung auf eine zunehmende “Verstidterung™ der leitenden
Wertorientierungen begonnen haben (vgl. fiir Griechenland Kassimatis, 1981,
20 ff.; fir die Tiirkei Makal, 1981), auf die Bedeutung der fiir das jeweilige
Land typischen traditionalen Verhaltensweisen fiir die Migranten zu schliessen.
Im Hinblick auf die kulturell distante und zahlenmadssig grosste Gruppe der
Tirken in der Bundesrepublik gelten diesbeziiglich folgende strukturelle Be-
dingungen: eine streng auf der Autoritit des Vaters beruhende (patriarcha-
lische) Familienstruktur; soweit moglich feste Beziehungsnetze zwischen
Verwandten und Nachbarn (Freunden); eine scharfe soziale Kontrolle inner-
halb dieser Beziehungsnetze; ein rigider, religios geprigter Moralkodex, dessen
Werte (Ehre, Gehorsam, Respekt vor den Aelteren) unbedingt verhaltensver-
pflichtend sind. Ohne an dieser Stelle auf weitere fiir die Verhaltensbestim-
mung erforderlichen Faktoren einzugehen (zu berticksichtigen wiéren u. a.
Alter, Bildung, Familienstand, Geschlecht), kann im Einklang mit der vor-
liegenden Literatur festgestellt werden, dass zumindest die 1. Auslidndergene-
ration traditionale Verhaltensmuster ihrer jeweiligen Herkunftskultur durch
Bewahrung bzw. Restitution ihrer strukturellen Bedingungen in der Residenz-
gesellschaft beizubehalten versucht. Die folgende Charakterisierung von Grie-
chen durch eine Griechen kann dies verdeutlichen:

“Auf alle Fille kann man, unabhingig vom Grad der Anpassung
und Neuordnung im System der sozialen Werte, den die Migranten
auch immer widerspiegeln, im allgemeinen davon ausgehen, dass sie sich
damit abgefunden haben, sich in 6konomischer und materieller Hinsicht
mit den entsprechenden Standards des Aufnahmelandes zu identifi-
zieren, dass sie sich aber nicht damit abgefunden haben, sich in sozialer
Hinsicht ebenso zu identifizieren . . . Vielleicht haben sie geschwankt,
vielleicht haben sie sogar eine kulturelle ’Korrosion’ durchgemacht
aufgrund der Verinderungen wihrend der Uebergangsperiode in Grie-
land und aufgrund der unterschiedlichen Bedingungen, die sie im Auf-
nahmeland erlebten. Aber sie sind im Grunde genommen unberihrt ge-
blieben, eine ’nationale Gruppierung’; sie fiihlen sich als Griechen, sie
verkehren mit Griechen, sie halten sich an die strengen moralischen
Vorschriften, die insbesondere auf die Frauen Anwendung finden, sie
lehnen die Heirat mit Nichtgriechen ab usw. Ein Gegensatz ist aufge-

424



Kulturkonflikt und Integration

spannt zwischen wir”’, die Griechen, und die ’Anderen”, die Deutschen,
was bedeutet, dass sie die besonderen sozialen und kulturellen Elemente
ihrer eigenen Gesellschaft und der deutschen Gesellschaft erkannt und
unterschieden haben, und sie haben eine dem entsprechende Identitét,
ohne jedoch darauf vorbereitet zu sein, daraus ein organisches Ganzes
zu machen” (Kassimatis, 1981, 23; vgl. Galanis, 1982).

Und ebenso einer der von Thomi-Venske befragten Experten iiber
die Tiirken:

”Die Aufenthaltsdauer spielt keine Rolle. Die Tiirken schliessen sich
ja von ihrer Umgebung ab, dass sie gar nichts sehen. Sie leben in ihrer
eigenen Welt. Wichtiger ist aber, mit welcher Einstellung sie bereits
aus der Tiirkei hierher gekommen sind” (80 f.).

Der von Migranten gedusserte Wunsch nach Bewahrung traditionaler
Lebensformen 1lisst freilich zweierlei erkennen: zum einen eine zweifellos
intensive Bindung an Werte und diesen Werten entsprechende Lebensformen
der Herkunftsgesellschaft; zum anderen aber, wenn auch vermittelter, die
Situation der Migranten in der Residenzgesellschaft, angesichts derer ein sol-
cher Wunsch “reaktiv”’, als Reaktion auf einen negativen Anpassungsdruck
(z. B. soziale Diskriminieruung) verstanden werden muss. Unter Verwen-
dung einer Formulierung von Reckless (1962) kann mithin genauer zwischen
”Zug-” und Druckfaktoren” unterschieden werden. Indessen ist daraus nicht
zu folgern, Verhaltenstraditionen konnten unter den besonderen Lebensver-
hiltnissen der Residenzgesellschaft gleichsam nahtlos und ungebrochen fort-
bestehen. Beide, ”Zug-” wie ”Druckfaktoren”, setzen unter diesen Bedingun-
gen vielmehr eine Dialektik von Traditionsbehauptung und Anpassung in
Gang, als deren Resultat die Alltagswelt der Migranten als Zwischenwelt
begriindet wird. Mit diesem Begriff soll im folgenden der Versuch unternom-
men werden, dasjenige, was in der Literatur bislang lediglich privativ, nim-
lich als ein Zwischen den Welten” (so, wenn Nikles; Schrader & Griese (180)
und &hnlich auch Kassimatis (24) von einer ”Wanderung zwischen zwei
Welten” sprechen) bestimmt wurde, positiv zu fixieren. Entsprechend der
Unterscheidung von »Zug-” und “Druckfaktoren” ist ein solcher Versuch
in zwei Hinsichten vorzunehmen:

1)

Unter dem Gesichtspunkt der Wertbindung konnten bei Durchsicht
der Literatur zwischenweltliche Konstitutionsprozesse auf allen drei Ebenen,
auf denen ein gesellschaftlicher Anpassungsdruck wirksam wird, festgestellt
werden:

425



R. Twenhofel

426

Auf der Wertebene, auf der die sogenannnten Freiheiten der Residenz-
gesellschaft (denen sich nicht alle Migranten entziehen kénnen) mit den
traditionalen Werten der Migranten in Konflikt geraten, werden Ver-
haltenstraditionen durch Normsetzungen, die eine soziale Ab- resp.
Ausgrenzung der Abweichenden ermoglichen, bewahrt. Eine hierfiir
anschauliche Beobachtung wurde im Rahmen einer Untersuchung in
einer Osterreichischen Industriestadt gemacht:

”’Im Unterschied zu den Gepflogenheiten in der Tiirkei hat sich in den
letzten Jahren im Kino bei speziellen Vorfiihrungen tlirkischer Filme
fiir die tiirkische Bevolkerungsgruppe eine spezielle Sitzordnung ein-
gespielt, und zwar derart, dass in den vorderen Sitzreihen nur allein-
stehende Minner ihre Plitze einnehmen. Durch einige leere Sitzreihen
von diesen getrennt, befinden sich dann die Familienviter mit ihren
Frauen und Kindern und Frauengruppen.” Zur Erkldrung sagte einer
der befragten Familienviter, dass “viele tlirkische Mainner glaubten,
dass sie sich in einem fremden Land nicht mehr an das Wert- und
Normensystem halten miissten und somit bestiinde die Gefahr, dass
sie sich an verheiratete Frauen bzw. junge Midchen ’heranmachten’.
Derartigen ’Versuchungen’ werde durch die beschriebene Sitzordnung
vorgebeugt” (Leitner & Krasser, 1981, 9).

Auf der Strukturebene finden sich Versuche, gesellschaftlichen An-
passungsdruck durch eine Verschdrfung von Normanspriichen, durch
Ausiibung gewissermassen von Gegendruck; die Wirkung zu nehmen.
Hinzuweisen ist hier auf das wiederholt konstatierte Faktum, dasss
die tendenzielle Untergrabung viterlicher Autoritdt und damit die Infrage-
stellung der patriarchalischen Familienstruktur (z. B. durch die Berufs-
titigkeit der Ehefrau, angesichts grosserer Sprachkenntnisse der Kinder)
mit einer Verstirkung autoritiren Verhaltens seitens des Vaters be-
gegnet, jener also durch dieses gegengesteuert wird (vgl. Neumann,
1981, 195 ff.; Thomé-Venske, 1981, 118—126).

Schliesslich lisst sich auf der Verhaltensebene eine Kompensation not-
wendig zu erbringender Anpassungsleistungen durch eine — gemessen
an den Verhiltnissen in den Herkunftsgesellschaften — Verstirkung
traditionaler Einstellungen, Haltungen, Orientierungen und, sofern
moglich, der entsprechenden Verhaltensweisen konstatieren. Zu denken
ist hier insbesondere an die Intensivierung religiéser Bindungen, die
»bewusstere Identifizierung” mit dem Islam, die bei den Tiirken fest-
gestellt worden ist (vgl. Thomi-Venske, 126 ff.); davon nicht unab-
hiingig an die Ausbildung eines extrem rgiden Erziehungsverhaltens
(vgl. Neumann, 180—202; Thomi-Venske, 138 f.), das als solches Basis
der freilich tendenziell extremistischen Korankurse ist (vgl. Hoffmann,



Kulturkonflikt und Integration

1982; Demirbriiken, 1982; Thoméi-Venske, 140—161). Anpassungs-
leistungen, die von den Migranten in der Residenzgesellschaft erbracht
werden miissen, und von denen unter dem Gesichtspunkt der Wert-
bindung zu vermuten ist, dass sie bzw. die durch sie erforderliche Auf-
gabe von Verhaltenstraditionen durch eine Verstirkung traditionaler
Einstellungen, Haltungen, Orientierungen etc. ausgeglichen werden,
sind festgestellt worden angesichts von Wandlungen des traditionalen
Rollenverhaltens von Ehepartnern (vgl. Leitner & Krasser, 1981); Wand-
lungen der Ess- und Nahrungsgewohnheiten, die, obwohl diesbeziiglich
eine “’starke Beharrung auf Vertrautem und Gewohnten” (12) zu konsta-
tieren ist, bei Fehlen einer entsprechenden Infrastruktur natiirlich
ganz unausweichlich sind (vgl. 11 ff.); angesichts von Veridnderungen
schliesslich, die als zwangsldufige Anpassung religioser Praktiken an die
Lebensbedingungen und Zeitrthythmen der Residenzgesellschaft zu ver-
stehen sind (vgl. Trautsch, 1982; Thomé-Venske, 133 f., vgl. 150 f.).

2)

In der Literatur wird die Verstirkung traditionaler Einstellungen, Hal-
tungen etc. allerdings nicht als Versuch der Bewahrung und Reorganisation
von Traditionen angesichts eines positiven Anpassungsdrucks der Residenzge-
sellschaft verstanden, sondern als dasjenige, was eine solche Verstidrkung zwei-
fellos auch darstellt: nimlich eine Reaktion der Migranten auf die Erfahrung
von Diskriminierung und Ablehnung seitens der deutschen Bevélkerung (vgl.
Wilpert, 165 ff.; Qepen, 1982, 20 ff.; Thoméi-Venske, 126 ff.). Diese Inter-
pretation liegt nahe, weil beispielsweise eine bewusstere Identifizierung mit
dem Islam nicht nur — positiv — zu einer Stirkung der kulturellen Identitit
der Betroffenen, sondern auch — negativ — zu einer Abgrenzung gegeniiber
der deutschen Bevolkerung fiihrt. Dazu passt, dass die Deutschen als ”kiihl
und unfreundlich, wenig gastfreundlich und immer hektisch” empfunden
‘werden (vgl. Frankfurter Rundschau vom 14. 1. 1984). Gerade fiir die Tir-
ken, von denen festgestellt wurde, dass bei ihnen der Wunsch nach néheren
Kontakten mit der deutschen Bevolkerung von allen Ethnien am stirksten
ausgeprigt ist, dass sie andererseits aber auch mit der stdrksten Ablehnung
durch die deutsche Bevdlkerung zu rechnen haben (vgl. Neumann, 90 ff.),
erweist sich die Verstidrkung traditionaler Orientierungen daher offensichtlich
auch als Versuch, in einer fremdenfeindlichen Umwelt iiberhaupt eine Iden-
titdt zu wahren.

3.2. ZWISCHENWELT UND SEGREGATION

Die Prozesse der Normsetzung, Verschirfung und Intensivierung
traditionaler Orientierungen fiihren gegeniiber der Herkunftsgesellschaft

427



R. Twenhofel

zu einer Dezentrierung der Alltagswelt der Migranten, die aus diesem Grund
als Zwischenwelt bezeichnet wird. Zwischenweltliche Normkonstitu-
tionen sind generell als Reaktion auf einen sowohl positiv wie negativ wirk-
samen Anpassungsdruck, als Versuch einer Bewiltigung daraus erwachsender
Konflikte zu charakterisieren. Festzustellen ist freilich, dass die damit einher-
gehende (normative) Grenzbeziehung gegeniiber der Residenzgesellschaft
tendenziell eine Verschirfung von Folgekonflikten bedingt. Einerseits ndmlich
werden durch zwischenweltliche Konstitutionsprozesse, die zumindest in
privatkultureller Hinsicht zugleich Segregationsprozesse sind (vgl. Oepen,
1982, 18 ff.), erneut Diskriminierung und Ablehnung provoziert (was insbe-
sondere die Diskussion um die sogenannte ” Gettoisierung” belegt), anderer-
seits aber verschlechtern sich die Sozialisationsbedingungen der 2. Auslidnder-
generation und dadurch — mittelbar — die Chancen ihrer Integration. Zu be-
denken ist hier, was insbesondere im Hinblick auf die Tiirken festzustellen
ist: dass in den meisten Fillen zwischen ”kompetenten” Normsetzern und
Verschirfern (den Eltern bzw. den Vitern) und den Normadressaten (den
Kindern, den Frauen) unterschieden werden muss. Anders ausgedriickt und
dramatisiert: es muss unterschieden werden zwischen Téitern und Opfern
zwischenmenschlicher Normkonstitutionen (vgl. Ostersetzer, 1981).

Zu nennen ist insbesondere die in der Literatur innerhalb der Kategorie
”Ausldnder” jeweils als “Problemgruppe” ausgezeichnete Gruppe der tiir-
kischen Frauen der 1. Generation und die Gruppe der tiirkischen Midchen
der 2. Generation (vgl. Schneider-Wohlfahrt & Schneider, 1981; Schein-
hardt, 1980). Was die ersteren betrifft, so lisst sich ihre Situation als eine
gesellschaftliche “Isolationssituation” beschreiben, die u.a. durch minimale
ausserhéusliche und reduzierte nachbarschaftliche Kontakte sowie oft eine
fehlende Einbindung in ”kommunikative Arbeitszusammenhénge” charak-
terisiert werden kann (vgl. Schneider-Wohlfahrt & Schneider, 18 f.). Kultu-
rell bedingt ist diese Sitaution insofern, als “frauenspezifische Rollenerwar-
tungen der Frau ausserhiusliche Kontakte z.T. dezidiert verwehren oder
nur in Begleitung des Ehemannes ermoéglichen” (19). Zwischenweltliche
Verschirfungen, denen zufolge ein tiirkischer Lehrer, wie Thomi-Venske
berichtet, seine Frau zu Hause einsperrt, wenn er zur Schule geht (120), sind
demnach u. U. als kulturell gebilligt anzusehen.

Strukturell betrachtet besagt dies, dass den Betroffenen ein Zugang
zu den integrationsrelevanten Bereichen wie z. B. Bildung, Beruf, politische
Kultur iiberhaupt verwehrt ist, unabhingig davon, ob die entsprechenden
Moglichkeiten dazu formell gegeben sind. Der Privatbereich nimmt gewisser-
massen insularen Charakter an. Zwischenweltliche Ueberlebensstrategien,
wie das betonte Festhalten an traditionalen Werten und Normen der Her-
kunftsgesellschaft sowie an oftmanls irrealen Riickkehrabsichten haben so-
mit objektiv die Funktion einer Zementierung der Situation.

428



Kulturkonflikt und Integration

Dass davon die familiale Sozialisation der 2. Ausldndergeneration nicht
unberiihrt bleibt, liegt auf der Hand. Die im Rahmen einer Untersuchung
straffillig gewordener Jugendlicher getroffene Feststellung Hamburgers,
?ein kulturell stark geprigtes Erziehungsklima (fiihre) in vielen Fillen nicht
zu kulturellen Orientierungsschwierigkeiten der Jugendlichen, sondern dazu,
dass diese sich aufgrund der iibermichtigen Anschaulichkeit der 6ffentlichen
Konsumorientierung von ihren Eltern ’absetzen’”, lisst die vorausliegende
Identititskonflikte im Kindesalter, die schliesslich zu ”Absetzung” fiihren,
jedenfalls unbeachtet. Berichte aus der mit den Betroffenen, insbesondere
tirkischen Kindern und Jugendlichen unmittelbar befassten Sozialarbeit,
sprechen diesbeziiglich eine deutliche Sprache (vgl. Ostersetzer, 1981 ; Brode-
rix, 1980). Fiir die tiirkischen Méidchen gilt eine strenge, die kulturelle Iden-
titdit der Frau wahrende Geschlechtsrollenerziehung, die sie relativ friih
in die Mutterrolle mit ihren Pflichten (Versorgung des Haushalts, Betreuung
der jiingeren Geschwister, Einkauf etc.) hineindringt und sie bis zu ihrer
oft fremdbestimmten Heirat einer liickenlosen Kontrolle unterwirft. Kon-
flikte mit den eigenen Wiinschen aber auch den Verhaltenserwartungen und
Anforderungen der Umwelt sind daher gewissermassen vorprogrammiert
und fithren nicht selten zu Identitdtskrisen und Verhaltensauffilligkeiten,
schliesslich zu Defiziten im integrationsrelevanten schulischen Bereich (vgl.
Scheinhardt, 1980; Miiller, 1981).

Derart kulturell bedingte Konflikte, die durch Diskriminierung und
Ablehnung seitens der deutschen Bevdlkerung noch verschirft werden,
konnen allerdings auch Ausgangspunkt fiir eine zweite Runde zwischen-
weltlicher Normbildungen der davon betroffenen Ausldndergeneration sein.
Wihrend die Moglichkeiten hierzu fiir die tlirkischen Midchen aufgrund der
stirkeren sozialen Kontrolle freilich dusserst beschrinkt sind, Konfliktbewil-
tigungsversuche eher auf kognitiver Ebene (durch die kognitive Verarbeitung
von Widerspriichen, durch die Umdeutung” von Problemen) festzustellen
sind (vgl. Boos-Niinning & Nieke, 1982) und im ibrigen — oft um den Preis
der genannten psychischen Storungen — vorgegebene (miitterliche) Verhaltens-
muster iibernommen werden (vgl. Miiller, 1981; Scheinhardt, 1980), stehen
den minnlichen Jugendlichen Verhaltensspielrdume in grosserem Ausmasse
offen. Zwischenweltliche Normbildungen konnten bei ihnen dann auch inner-
halb von peers und ”’Cliquen” beobachtet werden (vgl. Bielefeld; Kreissel &
Miinster, 1982; Schiffauer, 1980). Ein Unterschied zur Erwachsenengenera-
tion ist hier nicht zuletzt darin zu sehen, dass die auslindischen Jugendlichen
nicht auf vorgegebene Verhaltenstraditionen zuriickgreifen konnen, sondern
unter einem erhohten Zwang zur Selbstorientierung stehen (vgl. Varchim,
1981, 1981 ; Boecken, 1978).

429



R. Twenhofel

Fir die in Frage stehende mittelbare Variante der Kulturkonfliktthese
ldsst sich aus dem Gesagten folgendes entnehmen:

Zwischenweltliche Normbildungen, fiir die neben rechtlicher, politi-
scher und sozialer Diskriminierung Kulturkonflikte mitursichlich sind, fiihren
insbesondere fiir die 2. Ausldndergeneration zu einer Verschiarfung von Folge-
konflikten. Die Ausbildung integrationsrelevanter Handlungsqualifikationen,
wie Rollendistanz und Ambiguitdtstoleranz (Neumann, 192), der Fahigkeit,
“eigene Interessen zu erkennen, zu artikulieren und sowohl im privaten wie
im offentlichen Bereich durchzusetzen” (ebd.) ist unter den Bedingungen
einer solchen Situation und den sich daraus ergebenden psychischen Belastun-
gen unwahrscheinlich. Dort, wo der kulturelle Anpassungsdruck dominant
ist (wie bei den genannten Problemgruppen), ldsst sich vielmehr ein Riickzug
auf die Standards der Herkunftskultur konstatieren. Nicht anders aber miissen
zwischenweltliche Normbildungen in peers und Cliquen, wie sie den méinnli-
chen Jugendlichen mdglich sind, als eine Verfestigung von Defiziten an (inte-
grationsrelevanter) Handlungskompetenz betrachtet werden.

Drei Bemerkungen sind hierzu abschliessend zu machen:

1)

Die zuletzt erorterte mittelbare Fassung der Kulturkonfliktthese ldsst
sich aufgrund der vorliegenden Datenlage nicht quantitativ belegen, ganz ab-
gesehen einmal davon, ob eine entsprechende Operationalisierung von Kon-
zepten wie Identitit” und ”Kulturkonflikt” tiberhaupt méglich ist. Die
vorliegenden Ausfiihrungen stiitzen sich daher vorrangig auf mehr oder weniger
engagierte qualitative Untersuchungen, deren Anlage es freilich unmoglich
macht, die Verallgemeinerbarkeit resp. den Umfang des jeweils erdrterten
Problems abzuschitzen. Im vorigen verwendete Ausdriicke wie ’oft’, 'meist’,
in vielen Fillen’ weisen darauf hin. Hingegen sind, wie beispielsweise die
differenzierte (quantitative) Analyse Neumanns (1981) zeigt, durchaus Prob-
lemeingrenzungen moglich. So wire es z. B. irrefilhrend ohne Unterschei-
dungen nach Bildung und familialer Herkunft von einer Problemgruppe tiir-
kischer Méddchen” schlechthin zu sprechen.

2)

Die eingenommene Zielperspektive von Integration als einem Zustand,
der negative Statusfestbeschreibungen der Kategorie ”Ausldnder” verhindert,
muss in dem Augenblick obsolet werden, in dem die 6konomische, gesell-
schaftliche und politische Entwicklung selbst eine solche Zielsetzung illusorisch

430



Kulturkonflikt und Integration

werden ldsst. Unter diesem Gesichtspunkt wire die gegenwirtige Situation
zu erortern. Insbesondere liesse sich mit dem Hinfélligwerden der Integrations-
perspektive dasjenige, was zuvor als ’Defizit’ (an Handlungskompetenz) be-
zeichnet werden konnte, als solches kaum noch benennen. Handlungsfihig-
keiten und Zwischenwelten wiren dann einzig unter dem Gesichtspunkt
von "’ Ueberlebensstrategien” noch sinnvoll in Rede zu stellen.

3)

Sofern freilich an Integration als Zielsetzung festgehalten wird, ist zu
kliren, was aus dem Gesagten integrationspolitisch gefolgert werden kann.
Dabei zeigt sich, dass die gegenwirtig auch von Auslindern erhobene For-
derung (vgl. Frankfurter Rundschau v. 24.9. 83) nach einer ’multikulturel-
len Gesellschaft” (Nitzschke, 1982), so wichtig und berechtigt sie grundsitz-
lich ist, nicht unproblematisiert ibernommen werden darf. Die Situation
tiirkischer Mddchen und Frauen machte jedenfalls deutlich, dass eine Forde-
rung und Erhaltung von Minderheitskulturen zu Lasten einzelner Gruppen
gehen kann: Die generell anzunehmende Koexistenzfihigkeit von Minderheits-
kulturen und den Normen der 6ffentlichen Kultur, die formelle Vertraglichkeit
von “multikultureller Gesellschaft” und Integration entbindet angesichts
der aufgezeigten Belastungen nicht von der Aufgabe, ”Kultur” resp. *kultu-
relle Standards” im Einzelfall inhaltlich zu kritisieren.

431



R. Twenhofel

BIBLIOGRAPHIE

ALBRECHT, P.—A. & PFEIFFER, C. (1979), ‘Kulturkonflikt’ oder soziale Mangel-
lage? Ansitze zur Erklirung der Kriminalitdtsbelastung der auslindischen
Wohnbevolkerung in der Bundesrepublik, Bewdhrungshilfe, 2 (1979) 105—
118.

BARATH, F. (1978), “Kulturkonflikt und Kriminalitit”’ (Frankfurt / New York).

BERCKHAUER, F. (1980), Auslinderintegration als kriminalpriventiver Ansatz,
Priventive Kriminalpolitik (Schwind, H.D.; Berckhauer, F. & Steinhilper,
G., Ed.) (1980).

BIELEFELD, U.; KREISSL, R, & MUENSTER, TH. (1982), “Junge Auslinder im
Konflikt. Lebenssituationen und Ueberlebensformen” (Juventa, Miinchen).

BOEKEN, G. (1978), Rollenkonflikte auslindischer Arbeiterkinder zwischen Fa-
milie und Schule, Neue Praxis, 8 (1978) 260—269.

BOOS—NUENNING, U. & NIEKE, W. (1982), Orientierungs- und Handlungsmuster
tiirkischer Jugendlicher zur Bewiltigung der Lebenssituation in der Bundes-
republik Deutschland, Psychosozial, 16 (1982) 63—90.

BRODERIX, M. (1980), Probleme tirkischer Mddchen — Erfahrungen aus einer
Midchengruppe, Auslinderkinder, 2 (1980) 82—86.

BODA, E. & OEZCAN, M. (1981), Berufs- Grundausbildung tiirkischer Jugendlicher
in Ravensburg. Ein Zwischenbericht aus der Praxis, Zeitschrift fiir Berufs—
und Wirtschaftspddagogik, Beiheft 2 (1981) 144—152.

DEMIRBUEKEN, E. (1982), Koranschulen — Ein Erfahrungsbericht, Migration, 3
(1982) 51-56.

ENDRUWEIT, G. (1982), Integration oder Interkulturation. Soziologische Hypo-
thesen zum Identititsproblem tiirkischer Arbeitnehmer und ihrer Familien
in Deutschland, Zeitschrift fiir Kulturaustausch, 3 (1981) 261—267.

“FRANKFURTER RUNDSCHAU" 14.1.1984, S.5: “Hier ist alles nicht streng genug.
Zu den Problemen tiirkischer Hausfrauen in der Bundesrepublik” (Bericht
von M.I. Kischke).

“FRANKFURTER RUNDSCHAU” 24.9.1983, S.14: ‘“Die nationale Identitit ist
fir den Alltag ohne Gebrauchswert” (Beitrag von C. Arin).

GALANIS, G. (1982), Stigma und Identitit. Was es bedeutet ein Auslinder zu sein,
Migration, 3 (1982) 105—121.

GESSNER, V. (1974), Das soziale Verhalten der Gastarbeiter, Gastarbeiter in Ge-
sellschaft und Recht (Ansay, T. & Gessner, V., Hrsg.) (Miinchen) 11—-38.

GOETZE, D. (1976), Probleme der Akkulturation und Assimilation, Gastarbeiter
(Reimann, H. & Reimann, H., Hrsg.) (Miinchen (63—84).

GORDON, M.M. (1964), “Assimilation in American Life: The Role of Race, Reli-
gion and National Origin” (New York).

GREVERUS, I—M. (1982), Plidoyer fiir eine multikulturelle Gesellschaft, Multi-
kulturelle Gesellschaft — multikulturelle Erziehung? (Nitzschke, V., Hrsg.)
(Tubingen).

432



Kulturkonflikt und Integration

HAMBURGER, F.; STRAUSS, L. & WOLTER, O. (1981), “Zur Delinquenz aus-
lindischer Jugendlicher” (Wiesbaden).

HAMBURGER, 0. & WOLTER, O. (1981), Auslindische Jugendliche im Konflikt?
Auslinderkinder, 7 (1981) 46—57.

HOFFMANN, B. (1982), Die Korankurse. Ihre Funktion und Wirkungsweise, Mi-
gration, 3 (1982) 45—50.

HOFFMANN—NOWOTNY, H.—]. (1973), “Soziologie des Fremdarbeiterproblems”
(Stuttgart). '

HUELSTER, M. (1981), Kindheit im Kulturkonflikt, Kindheit, 2/3 (1981) 111—126.

HURST, M. (1973), Integration und Entfremdung. Ich- und Identititsentwicklung
des Gastarbeiterkindes, betrifft: Erziehung, 6 (1973) 35—41.

KAISER, G. (1974), Gastarbeiterkriminalitit und ihre Erklirung als Kulturkonflike,
Gastarbeiter in Gesellschaft und Recht (Ansay, T. & Gessner, V., Hrsg.)
(Miinchen) 208—240.

KASSIMATIS, K. (1981), Die kulturelle Identitit der zweiten Generation, Auslinder-
kinder, 7 (1981) 16—29.

LEITNER, H. & KRASSER, E. (1981), Turkische Familien zwischen traditionellen
Lebensformen und Anpassung an die westliche Industriegesellschaft, Aus-
linderkinder, 7 (1981) 2—15.

LEPSIUS, M.R. (1975), Strategien fiir die Eingliederung der Gastarbeiter in der Bun-
desrepublik Deutschland, Minorititen in Ballungsgebieten (Eisenstadt, M.G.
& Kaltefleiter, W., Hrsg.) (Bonn) 11-23.

MAKAL, M. (1981), “Unser Dorf in Anatolien” (Berlin).

MEYER, P. (1976), Zum Partizipationspotential von Gastarbeitern in der Bundes-
republik Deutschland, Gastarbeiter (Reimann, H. & Reimann, H., Hrsg.)
(Miinchen) 101—109.

MUELLER, H. (1981), Tiirkische Kinder in Deutschland, Kindheit, 2 / 3 (1981)
127—141.

NEUMANN, U. (1981), “Erziehung auslindischer Kinder”’ (Diisseldorf).

NITZSCHKE, V., Hrsg. (1982), “Multikulturelle Gesellschaft — multikulturelle Er-
ziehung?” (Stuttgart). ,

OEPEN, M. (1982), Interkulturelle Kommunikation — lhre Bedeutung fiir die Se-
gregation und Integration von Immigranten, Migration, 2 (1982), 11-27.

OSTERSETZER, V. (1981), “Samira — ein marokkanisches Midchen in Deutsch-
land” (Konigstein/ Ts.).

RECKLESS, W.C. (1962), a non-causal explanation: Containment theory, Exerpta
criminologica.

RICHTER, H. (1982), Einwanderungsland, subkulturelle Segregation und Hilfe zum
Selbstsein — Perspektiven fiir eine Neuorientierung der Auslinderarbeit,
Neue Praxis, 12 (1982) 116—128.

RICHTER, H.E. (1972), “Die Gruppe” (Reinbek).

SCHEINHARDT, S. (1980), Tiirkische Midchen zwischen der tirkisch—islamischen
und der westdeutschen Gesellschaft, Auslinderkinder, 4 (1980) 35—43.

SCHIFFAUER, W. (1980), Die Gewalt der Ehre. Ali; Veli, Erol in Kreuzberg, Kurs-
buch, 62 (1980) 1—-16.

SCHMIDT—HACKENBERG, D. (1981), Die Entwicklung der berufspolitischen Stra-
tegien und Aktivititen zur Integration von Gastarbeitern seit 1965, Zeit-
schrift fiir Berufs- und Wirtschaftspidagogik, Beiheft 2 (1981) 47-59.

433



R. Twenhofel

SCHNEIDER—WOHLFART, U. & SCHNEIDER, H.R. (1981), Probleme und Perspek-
tiven der Auslinderintegration in der Bundesrepublik Deutschland, Neue
Praxis, 1 (1981) 13-—36.

SCHRADER, A.; NIKLES, B.W. & GRIESE, H.M. (1979 2), “Die zweite Generation.
Sozialisation und Akkulturation auslindischer Kinder in der Bundesrepu-
blik” (Konigsstein / Ts.).

SCHUBERT, H. (1981), Strategien zur Auslinderintegration — Ausbildungsmaglich-
keiten fiir Auslinderkinder im Handwerk, Zeitschrift fiir Berufs- und Wirt-
schaftspidagogik, Beiheft 2 (1981) 87—94.

THOMAE—VENSKE, H. (1981), “Islam und Integration” (Hamburg).

TRAUTSCH, E. (1982), Kurban Bayram — Das Opferfest im Wandel, Migration, 3
(1982) 65—76. '

VARCHIM, R. (1981), Integrationsprobleme auslindischer Jugendlicher. Ein Bericht
aus der praktischen Arbeit mit tiirkischen Jugendlichen im Auslinderzen-
trum der Arbeiterwohlfahrt Bielefeld, Zeitschrift fiir Berufs- und Wirtschafts-
pddagogik, Beiheft 2 (1981) 19-29.

WERHAHN, P. (1980), Erfahrungen mit Kindern auslindischer Arbeitnehmer in
der kinderirztlichen Praxis, Die Kinder auslindischer Arbeitnehmer (Hell-
briigge, Th., Hrsg.) (Miinchen / Wien / Baltimore) 74—83.

WILPERT, C. (1980), “Die Zukunft der Zweiten Generation’’ (Konigsstein / Ts.).

ZIMMERMANN, E. (1981), Kulturspezifische Deutungsmuster psychischer und
somatischer Erkrankungen bei italienischen Migranten in der Bundesre-
publik, Auslinderkinder, 7 (1981) 30—45.

434



	Kulturkonflikt und Integration

