
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: Kulturkonflikt und Integration

Autor: Twenhöfel, Ralf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol, 2 (1984) 405—434

KULTURKONFLIKT UND INTEGRATION

Zur Kritik der Kulturkonfliktthese

Dr. Ralf Twenhöfel
Lehrstuhl I für Soziologie
Universität Regensburg
Universitätsstrasse 31

D—8400 Regensburg

Die Frage nach der Bedeutung von Norm- und Wertkonflikten ("Kul-
• turkonflikten") für die Integration der sogenannten "Gastarbeiter" und
ihrer Familien in die bundesdeutsche Gesellschaft wird in der einschlägigen
Literatur gegenwärtig kontrovers beurteilt. Findet sich auf der einen Seite
die Auffassung, die einen entsprechenden (negativen) Zusammenhang behauptende

"Kulturkonfliktthese" sei Ausdruck lediglich ideologischen Bewusst-

seins, ein "Kulturmystizismus, der als Rationalisierung dient, um
Minderheitenprobleme auf die negativen Einflüsse von Herkunft, Familie und Kultur
schieben zu können" (Wilpert, 1980, 2), so wird auf der anderen Seite
"Kulturkonflikt als entscheidende Determinante des Integrationsprozesses" (vgl.
Thomä-Venske, 1981, 42) bewertet, die auch und gerade deshalb in politischer

Hinsicht höchste Aufmerksamkeit verdient. Dazwischen bewegen sich

vermittelnde Auffassungen wie etwa diejenige Hoffmann-Nowotnys (1973,
171), nach der "Kultur und Gesellschaft als in einem Interdependenzverhält-
nis stehend betrachtet werden müssen", so zwar, dass "die gesellschaftliche
Dimension die kulturelle Dimension stärker determiniert als umgekehrt".

Die eigentliche wissenschaftliche Diskussion ist gegenwärtig freilich
auch Reflex auf eine politische, liefert dieser Argumente und wirkt dadurch
auf sie zurück. Angesichts der zweifellos politischen Relevanz der Kontroverse,

ihrer Relevanz nicht zuletzt für eine Ausländerpolitik, die "Integration"

der in der Bundesrepublik lebenden Ausländer als "wichtiges Ziel"

405



R. Twenhöfel

betrachtet (vgl. Kommission Ausländerpolitik, 1983), soll die sogenannte
"Kulturkonfliktthese" im folgenden einer Prüfung unterzogen werden. Im
1. Abschnitt werden dazu im Rahmen einer Auswahl wichtiger Ansätze und
Positionen die Argumente von Verfechtern und Kritikern der These dargetan.
Der 2. Abschnitt fragt nach den Gründen für die festzustellenden
Positionsunterschiede. Gezeigt wird, dass diese u. a. auf konzeptuelle Differenzen
zwischen den Beiträgen zurückzuführen sind. Grundsätzlich nämlich lassen

sich zwei Fassungen oder Varianten der These unterscheiden, deren Verwechslung

zu Missverständnissen führen muss: Betrachtet man als Kulturkonflikte
nur solche Norm- bzw. Wertdiskrepanzen, deren Existenz selbst bereits mit
dem Ziel einer "Integration" unverträglich ist (was beispielsweise bei
strafrechtlich relevanten Konflikten der Fall wäre), dann erhält man eine Fassung
der These, in der der Zusammenhang von Kulturkonflikt und Integration
als unmittelbarer behauptet wird. Nun kann aber, wie die Kritiker belegen,
die These in dieser Fassung offensichtlich nicht bestätigt werden (vgl. 2. 2.).
Indessen verhält es sich so, dass die Verfechter einer anderen, nämlich
"mittelbaren" Fassung den Vorzug geben. Für sie gilt, dass Norm- und
Wertdiskrepanzen zwischen Herkunfts- und Residenzgesellschaft zu
Orientierungsschwierigkeiten und Verhaltensunsicherheiten führen, die — langfristig und
kumulativ gesehen - sich nachteilig auf die Persönlichkeit ("Identität")
bzw. die Handlungsfähigkeit der Betroffenen in den integrationsrelevanten
Bereichen auswirken können. Kulturkonflikte, so wird behauptet, könnten
vermittelt über Krisen der Identität und entsprechende Anpassungsreaktionen
(von denen im folgenden die Konstitution von "Zwischenwelten" erörtert
wird) einer Integration entgegenstehen. Diese "mittelbare" Fassung der These

soll im 3. Abschnitt einer Prüfung unterzogen werden.

1. VERFECHTER UND KRITIKER DER KULTURKONFLIKTTHESE
(ANSÄTZE UND ARGUMENTATIONEN)

Die in der Literatur diskutierte Kulturkonfliktthese weist zwei Teile auf :

Ihre Verfechter behaupten, dass ausländerspezifische Kulturkonflikte existieren,

und daraus schliessen sie, dass solche Konflikte einer "Integration" der

Betroffenen in die Residenzgesellschaft im Wege stehen (zur Uebersicht vgl.

Thomä-Venske, 1981, 19-71; Wilpert, 1980, 1 ff.). Versucht man, die

vorliegenden Beiträge zu systematisieren, dann können folgende Ansätze zur
Begründung der These unterschieden werden:

- der Ansatz der Theoretiker oder "Deduktivisten", auf der Basis allge¬

meiner Sozialisationstheorien (z.B. Schräder; Nikles & Griese, 1979)

oder kulturanthropologischer Persönlichkeitstheorien (z. B. Barath,

406



Kulturkonflikt und Integration

1978) auf die Existenz von Kulturkonflikten und dadurch gefährdeter
Integration der Migranten in die Residenzgesellschaft zu schliessen;

— der Ansatz der Empiriker, unter Verwendung qualitativer (z. B. Thqmä-
Venske, 1981) oder quantitativer (z. B. Neumann, 1981) Verfahren
und Zugrundelegung kleiner Stichproben Einblick in die Problematik
des Kulturkonflikts und seiner Folgen zu erhalten ;

— der Ansatz schliesslich der Praktiker aus Sozialarbeit und Bildungs¬

wesen, am Einzelfall gewissermassen Anschauungsunterricht über
Konflikte und Probleme insbesondere junger Ausländer und die Folgen
für die Betroffenen zu geben. (Genannt seien hier nur die einschlägigen
Beiträge in Periodika wie "Ausländerkinder" und "Informationsdienst
zur Ausländerarbeit".).

Demgegenüber lassen sich auf der Seite der Kritiker der These mindestens
zwei Arten von Kritik unterscheiden :

— die gemässigte, die die Existenz von Kulturkonflikten zwar einräumt
und damit der Behauptung im l.Teü der These nicht widerspricht,
einen nennenswerten Einfluss solcher Konflikte auf die Integration
bzw. Desintegration von Migranten aber nicht erkennen kann und
deshalb den 2. Teil der These zurückweist (z. B. Kaiser, 1974; Albrecht &
Pfeiffer, 1979; Berckhauer, 1980);

— die "radikale" Kritik, die deshalb radikal genannt werden kann, weil
sie die Gültigkeit der These in beiden Teilen bestreitet (z. B. Hamburger;
Strauss & Wolter, 1981; Hamburger, 1981 ; Wilpert, 1980).

Im Rahmen des folgenden Ueberblicks, der einige wichtige, auf die

Bundesrepublik bezogene Beiträge vereint, sind die Grundzüge der Argumentation

auf beiden Seiten darzulegen :

1)

Die Arbeit von Schräder; Nikles & Griese 1972, 2), obwohl nicht
ausdrücklich mit der Kulturkonfliktthese befasst, entwickelt auf der Grundlage
der Sozialisationstheorie Ciaessens' eine Typologie von Akkulturations- bzw.
Assimüationsprozessen, die für Kinder von Ausländem, Ausländer also der
2. Generation, massgebend sein soll. In Abhängigkeit vom Einreisealter postulieren

die Verfasser als Resultat verschiedene Typen von Identität (69—73),

407



R. Twenhöfel

für die — und dies im Sinne des 1. Teils der Kulturkonfliktthese — jeweils
graduell unterschiedlich ausgeprägte "doppelte" Identitäts- bzw. Verhaltenskonflikte

charakteristisch sind (182). Verhaltenskonflikte bestehen dabei

- erstens — für Jugendliche generell durch die im Uebergang von primärer
zu sekundärer Sozialisation auftretenden Orientierungskonflikte zwischen

privat-familiärer und öffentlich-gesellschaftlicher Sphäre, und sie bestehen

— zweitens — für ausländische Jugendliche insbesondere durch den
Widerspruch zwischen heimatlich-kultureller Orientierung und der notwendigen
Orientierung an den Werten und Normen der Fremdkultur.

Dieser Widerspruch enthält zugleich den entscheidenden Hinweis auf
den 2. Teil der Kulturkonfliktthese. Für die Verfasser befindet sich das

ausländische Kind in einem "Kulturkampf" mit der Elterngeneration (109),
es ist "Wanderer zwischen zwei Kulturen" (vgl. 180), wodurch seine

Anpassung an die aufnehmende Gesellschaft aufs äusserste gefährdet wird:
"Verhaltensunsicherheit einerseits, Zwang zur Konformität andererseits können
leicht in neurotische Tendenzen umschlagen. Wenn schulisches Versagen-
als gesetzmässige Konsequenz ihrer unterprivilegierten gesellschaftlichen
Lage hinzukommt und ihre Zukunftschancen minimiert werden, erwarten
wir verstärkt abweichendes Verhalten bei den heranwachsenden ausländischen
Kindern" (180, vgl. 75-110).

Der Arbeit von Schräder; Nikles & Griese kommt das Verdienst zu,
die Lage der 2. Ausländergeneration zum ersten Mal ausführlich untersucht

zu haben. Jedoch müssen ihr gegenüber im wesentlichen zwei Einwände
erhoben werden. Vom Standpunkt des 2. Teils der Kulturkonfliktthese ist
zunächst einzuwenden, dass den Verfassern keine konzeptionell abgesicherte'

Begründung dieses Teils der These gelungen ist. Ein Grund hierfür ist sicherlich
darin zu sehen, dass statt eines engeren Integrationskonzeptes ihren
Ausführungen ein weiterer (und diffuser) Anpassungsbegriff zugrundeliegt (48 f,
vgl. 75-110). Die Rede von "Anpassungsproblemen" aber bedient sich
zunächst nur eines anderen Ausdrucks für "Kulturkonflikte" und diese sind

nicht von vornherein identisch mit "Integrationsproblemen", für deren

Feststellung es eines hinlänglich präzisen und trennscharfen Konzeptes bedarf.

Ein weiterer, vom Standpunkt des 1. Teils der Kulturkonfliktthese zu
erhebender Einwand bezieht sich auf die Vorgehensweise der Autoren, die

als "theoretisch", was den Ansatz betrifft, und als "deduktivistisch", was
die Methode betrifft, zu bezeichnen ist. Sieht man einmal von den restriktiven
Prämissen ab, unter denen die (Sozialisations-)Theorie bei den Verfassern

zur Anwendung kommt (vgl. Wilpert, 1980, 11 ff.), so hindert sie ihr
Deduktivismus (der die "Wanderang zwischen zwei Welten" als unausweichliches
Schicksal erscheinen lässt) den Anpassungs- und Konfliktlösungsstrategien,

408



Kulturkonflikt und Integration

über die die Betroffenen selbst verfügen, in angemessener Weise Rechnung
zu tragen (Vgl. Boos-Nünning & Nieke, 1982; Greverus, 1978).

2)

"Theoretisch" und "deduktivistisch" hinsichtlich der Vorgehensweise
ist auch die Arbeit von Barath (1976) zum Verhältnis von "Kulturkonflikt
und Kriminalität". Ganz im Sinne Schräders; Nikles & Grieses, freilich ohne

im direkten Bezug auf sie, vertritt der Verfasser die These : "Je umfangreicher
und tiefer die primäre Sozialisation erfolgt, desto schwieriger und konfliktreicher

wird der Anpassungsprozess in einer neuen Kultur, desto stärker wird
eine Selbstverleugnung verlangt, welche sich mit der Individualität nur schwer

vereinbaren lässt" (56).

Bezug genommen wird auf die Arbeiten Kroeber & Kluckhohns, Mali-
nowskis, Benedicts und Kardiners, wenn festgestellt wird, dass "der spezifisch
sozio-kulturelle Rahmen weitgehend Erfahrungs- und Ausdrucksmöglichkeiten
determiniere, so dass man von einer ethnozentrischen Gebundenheit des

Individiuums in seinem Kulturkreis sprechen könne" (54). Damit aber ist
den weiteren Ausführungen schon die Richtung gewiesen. Ein Kulturkonflikt
ergibt sich konsequent aufgrund einschlägiger Sozialisation in der Heimatkultur

durch das Fehlen adäquater Handlungsstrategien im kulturell differen-
ten Aufnahmeland (vgl. 55 ff.). Demgegenüber weist der für den 2. Teil der
Kulturkonfliktthese geführte Nachweis eines Zusammenhangs von
Kulturkonflikt und Desintegration, von Barath handlungstheoretisch im Hinblick
auf die Ausbildung kriminellen Handelns dargetan, auf ein komplexes,
zwischen strukturellen Gegebenheiten (sozio-ökonomischem Status) und
individuellen Verarbeitungsformen vermittelndes, schliesslich durch soziale Kontroll-
prozesse stabilisiertes Wirkungsfeld, in dem der Kulturkonflikt zwar zentral,
aber eben nur eine Einflussgrösse ist (vgl. 121—240).

Gegenüber der Arbeit von Barath lassen sich im vorliegenden Zusammenhang

zwei Einwände erheben. Formell zu kritisieren ist zunächst, dass die

Behauptung der Existenz von in psychischer und sozialer Hinsicht für die
Betroffenen folgenreicher Kulturkonflikte im 3. Kapitel zwar theoretisch
abgeleitet, nicht aber empirisch eingelöst wird. Konkreten Niederschlag findet
dieser Mangel an Empirie im 4. Kapitel. Dort nämlich erscheint das zuvor
Behauptete nurmehr im Vordersatz gesetzesförmiger "Wenn-dann" Beziehungen,

die als Feststellungen über Realität natürlich hypothetisch sind.

Scharf zu kritisieren ist schliesslich die Interpretation der Deliktstrukturen

von Straftaten italienischer Staatsangehöriger, die von Barath im 5.
Kapitel unternommen wird. Dass "Blutrache, Individualismus, Sitte, mangelnde

409



R. Twenhöfel

Moral, starke Abneigung gegenüber den Staat, Patriarchalismus, femer:
lebhaftes Temperament, leichte Erregbarkeit und ein verletzliches Ehrgefühl
ursächlich für die Beteiligung von Italienern an Sittlichkeitsdelikten sei"

(258 f.), deutet eher auf eine Reproduktion gängiger Klischees als auf eine

auch nur halbwegs emsthafte Analyse hin. Zumindest den Versuch einer

Deutung aus dem Material hätte man erwarten können, stattdessen wird
jene an dieses aber lediglich äusserlich herangetragen.

3)

Anders als die Arbeit von Barath, die das Verhältnis von Kulturkonflikt

und Integration eingeschränkt unter dem Gesichtspunkt der Genese

abweichenden resp. kriminellen Handelns untersucht, legt H. Thomä-Venske
in seiner Untersuchung mit dem Titel "Islam und Integration" (1981) ein
umfassendes Konzept von Integration zugrunde. Expliziert wird dieses im
Anschluss an Hoffmann-Nowotnys Konzept der "strukturellen Integration"
(22-37). Freilich führt der eher fragwürdige Hinweis, auch dieses Konzept
könne die zweifellos herrschende Begriffsverwirrung nicht lösen (vgl. 23),
den Verfasser sogleich zu einer nicht minder verwirrenden Aufweichung des

von Hoffmann-Nowotny unter dem Gesichtspunkt der Analyse möglicher
Kausalbeziehungen schliesslich wohl begründeten Integrationskonzepts
(Hoffmann-Novotny, 1973, 171 ff.): Thomä-Venske nämlich will dort, wo
seines Erachtens "Differenzierung nötig ist" (23), die Begriffe "strukturelle,
soziale oder kulturelle Integration anstelle der von Hoffmann-Nowotny
verwendeten Begriffe 'Absorptionsprozess', 'Integration' und 'Assimilation'
verwenden" (ebd.). Damit aber wird die für die Begründbarkeit der
Kulturkonfliktthese unabdingbare Distinktheit der Konzepte aufgegeben, und es

macht sich bei Venske die fatale Tendenz geltend, die Existenz von
Kulturkonflikten per se bereits als Ausdruck mangelnder Integration der Migranten
zu begreifen (vgl. 72—156). Die These wird damit aber, und das ist der
Haupteinwand gegenüber der Arbeit, tautologisch. Dementsprechend bleiben die

Aussagen hinsichtlich des 2. Teils der These auch vage.

Bedeutung gewinnt die Arbeit hingegen für den 1. Teil der Kulturkonfliktthese,

den Nachweis der Existenz von Kulturkonflikten. Hier vermittelt
sie auf der Grundlage von Expertengesprächen einen Eindruck von den
typischen Lebensverhältnissen und Problemen, denen die türkische Bevölkerung
in der Bundesrepublik aufgrund kultureller und religiöser Besonderheiten

ausgesetzt ist.

410



Kulturkonflikt und Integration

4)

Nicht zuletzt aufgrund der hier freilich nur im Rahmen einer Auswahl
aufgewiesenen konzeptuellen Schwächen und empirischen Defizite der
Untersuchungen von Verfechtern der Kulturkonfliktthese wurde es den Kritikern
dieser These relativ leicht gemacht. Gemässigte und radikale Kritiker im vorhin

unterschiedenen Sinne sind dabei insbesondere in der kriminologischen
Forschung zu finden. D. h. aber, die für den zweiten Teil der These wichtige
Problematik der Integration von Migranten wird von vornherein auf den

Aspekt der Kriminalität resp. Kriminalitätsbelastung eingeschränkt (vgl.
Albrecht & Pfeiffer, 1979). Insofern aber wird die These in einer auf ein
bestimmtes Verhaltungssegment beschränkten und als derart spezielle noch in
einer besonders "starken" Version zur Diskussion gestellt. Auf ein bestimmtes
Verhaltenssegment beschränkt ist diese Version deshalb, weil sie nur den
Einfluss von Kulturkonflikten auf kriminelles Verhalten berücksichtigt, und
"stark" ist sie insofern, als die Schwelle bei Verstössen gegen strafrechtlich
relevante Normen generell höher als gegenüber anderen (integrationsrelevanten)
Normen liegen dürfte. Dies ist, wenn es auch nicht als Einwand, als Kritik der

Kritik zu formulieren ist, zunächst einmal klarzustellen, um die Reichweite
kriminologischer Kritik abschätzen zu können.

Was die gemässigten Kritiker unter den Kriminologen betrifft, so wurde

gesagt, seien sie dies insofern, als ihre Kritik sich lediglich auf den 2. Teil
der These bezieht. Gestützt auf eine Auswertung offizieller Statistiken, die
das bei ihren Verfechtern zuweilen vermisste empirische Fundament zur
Verfügung stellt, vermag sie Normwidersprüche mit verhaltenssteuernder

Wirkung und der Folge überhöhter Kriminalitätsbelastung nicht festzustellen,
einen entsprechenden Zusammenhang vielmehr nur im Einzelfall einzuräumen

(vgl. Albrecht & Pfeiffer, 115; vgl. auch Kaiser, 1974, 233). Die von Albrecht
& Pfeiffer auf der Grundlage von Daten aus Ausländerballungsgebieten
in der Bundesrepublik durchgeführte Analyse zeigt im einzelnen, dass die

Kriminalitätsbelastung lediglich bei ausländischen Jugendlichen (14 bis unter
18 Jahren) und Heranwachsenden (18 bis unter 21 Jahren) eindeutig höher
als bei den entsprechenden deutschen Altersgruppen ist. Die Verfasser kommen
daher zu einem Ergebnis, das im Widerspruch zur Kulturkonfliktthese steht.
Denn gerade für die ausländischen Erwachsenen sollte man, da sie stärker
den heimatkulturellen Werten und Normen verhaftet sein dürften als ihre
Kinder, eine weitaus höhere Belastung vermuten (vgl. 115). Umgekehrt lassen
sich für die hoch belastete Gruppe der Jugendlichen und Heranwachsenden
Gründe ins Feld führen, die weniger auf die Existenz ursächlicher
Kulturkonflikte als vielmehr auf eine dominante "soziale Mangellage" verweisen

(115 ff.).

411



R. Twenhöfel

5)

Die Frage "Kulturkonflikt oder soziale Mangellage?" liegt auch der

radikalen Kritik F.Hamburgers & O.Wolters (1981) an der Kulturkonfliktthese

zugrunde, die hier abschliessend vorgestellt werden soll. Ihrer Auffassung
zufolge müssen wir die Annahme der Existenz solcher Konflikte überhaupt
verabschieden, handle es sich dabei doch lediglich um ein "funktionales
Deutungsmuster" für in der Ausländerarbeit engagierte Pädagogen, das diesen

zu ihrer eigenen Beruhigung zwar eine Kategorisierung von als unangepasst,
störend oder (un-) auffällig wahrgenommener Verhaltensweisen gestattet,
schliesslich auch Strategien zur Problembewältigung an die Hand gibt, das

darüberhinaus aber keinesfalls Anspruch auf sachliche Angemessenheit
erheben kann (46). Diese Kritik, die sich nicht lange dabei aufhält, einen wie

im einzelnen auch immer behaupteten Zusammenhang von Kulturkonflikt
und Integration resp. Kriminalität zurückzuweisen, sondern die diesbezügliche
These sogleich in ihren Prämissen angreift, stützt sich sachlich freilich auf das

eher fragwürdige Argument, dass es "schwierig" (und d. h. forschungsstrategisch

zweifellos: nicht möglich) sei, "spezifisch in irgendeiner Weise

'kulturbedingte' von anderen bedingten Verhaltensweisen zu unterscheiden. Noch
schwieriger wird es, inhaltlich und begrifflich eindeutig oder gar vollständig
eine 'deutsche' Kultur von einer itaüenischen, spanischen, türkischen usw.
zu unterscheiden" (47). Einmal abgesehen davon, was es mit der Forderung
nach "inhaltlicher und begrifflicher Eindeutigkeit" resp. "Vollständigkeit"
der Unterscheidung von Kulturen auf sich hat — Forderungen, die kaum
argumentativ als vielmehr suggestiv eingeführt werden - ist hier zunächst
einmal einzuwenden, dass eine wie auch immer geartete Vollständigkeit und
Eindeutigkeit der Unterscheidung für den Nachweis von Kulturkonflikten
gar nicht notwendig ist. Hingegen lässt sich die für diesen Nachweis erforderliche

Unterscheidung "spezifisch kulturbedingter Verhaltensweisen", ihre

Zurechnung nähmlich zu bestimmten kulturellen bzw. religiösen Traditionen
sehr wohl durchführen (vgl. Neumann, 1981; Boos-Nünning & Nieke, 1982).

Wenn die Verfasser schreiben, dass ein "kulturell stark geprägtes
Erziehungsklima in vielen Fällen nicht zu kulturellen Orientierungsschwierigkeiten

der Jugendlichen (führt), sondern dazu, dass diese sich aufgrund der

übermächtigen Anschaulichkeiten der öffentlichen Konsumorientierung
von ihren Eltern 'absetzen'" (53, zur direkten Kritik daran vgl. Boos-Nünning
& Nieke, 1982), dann bestätigen sie das auch. Sie bestätigen femer, dass kulturell

bedingte Konflikte für die Einmündung in eine kriminelle Karriere zumindest

mitursächlich sind. Denn dass überhaupt eine Absetzbewegung der Jugendlichen

von ihren Eltern stattfindet, deutet auf zugrundeliegende Konflikte
doch gerade hin. Andererseits aber fanden einige der Befragten im Verlaufe

412



Kulturkonflikt und Integration

einer solchen Absetzbewegung offensichtlich allererst Anschluss an ein
"kriminelles Milieu" (vgl. Hamburger; Strauss & Wolter, 1981, 105-116). 1

Bei Hamburger & Wolters wie auch anderswo in der kriminologischen
Forschung (vgl. Kaiser, 1974; Albrecht & Pfeiffer, 1979; Berckhauer, 1980)
macht sich die Tendenz geltend, weniger die Kulturkonfliktthese zu
kritisieren, als vielmehr einen politischen Verdacht dieser These gegenüber zu
artikulieren. Den Verdacht nämlich, dass diese These "die Kriminalität junger
Ausländer 'einseitig aus den durch einen Kulturwechsel bedingten Soziali-
sationserschwemissen erklären will und die strukturellen, also ökonomischen
und poütischen Konstellationen unberücksichtigt lässt, (dadurch) die Einsicht
in die Notwenigkeit politischer Massnahmen verstellt'" (Hamburger & Wolters,
48; Zitat del Mestre). Dass man aber den "Kulturmystizismus" meint und
die Kulturkonfliktthese trifft, deutet regelmässig auf eine Unterschreitung
der faktischen Problemkonstellationen hin. Schliesslich ist nicht einzusehen,

warum der Aufweis von Kulturkonflikten politische Massnahmen ausschliessen
soll. Wer anders argumentiert, übersieht den Charakter des "Kulturmystizismus"

als einer im wesentlichen ideologischen Interpretation, die lediglich
die Einsicht in die Notwendigkeit (aus solchem Aufweis durchaus ableitbarer)
Massnahmen verstellt. So ist es widersprüchlich, wenn beispielsweise Kaiser
(1974) einerseits die Feststellung trifft, dass die These nur in "Ausnahmefällen"

gültig sei (230), andererseits aber doch auch bemerkt, "dass bei einzelnen

Gmppen der Gastarbeiter wie bei den Türken und Griechen die

Delinquenzbelastung höher ist als bei anderen ausländischen Minderheiten",
was "allerdings auf einen Kulturkonflikt hinzuweisen scheint" (231). Ebenso
wird bei Albrecht & Pfeiffer die Kritik der These nicht mit ihrer Feststellung
vermittelt, dass Auswirkungen auf die soziale Mangellage durch die "Folgen
des frühen Wechsels des kulturellen Bezugsrahmens", nämlich "Orientierungslosigkeit

und Verunsicherung im täglichen Verhalten" zu verzeichnen seien

(1979,116).

1) Unberührt davon bleibt die von Hamburger zu Recht getroffene Unter¬
scheidung zwischen solchen Konflikten, die die Ausländer mit der
unsrigen " Kultur" haben und solchen, die wir mit derjenigen der
Ausländer haben (56). Dass gesellschaftlicher Ausschluss, Diskriminierung
und Stigmatisierung ursächlich für gesellschaftliche Desintegration
resp. Kriminalität von Ausländern ist, dass somit umgekehrt "ein
'Kulturkonflikt' aus der Unfähigkeit unserer Gesellschaft resultiert,
die Kategorie der 'Fremdheit' mit den sich daraus ergebenden
Einschränkungen für die Lebenschancen der Betroffenen aufzugeben",
wird durch die Kulturkonfliktthese in keinerlei Weise in Frage gestellt.

413



R. Twenhöfel

2. ERWEITERUNG UND KONZEPTUELLE PRÄZISIERUNG

DER KULTURKONFLIKTTHESE
(1. Fassung)

Die offenkundigen Positions- bzw. Auffassungsunterschiede gegenüber
der Kulturkonfliktthese, die sich zwischen völliger Zustimmung auf der einen,
strikter Ablehnung und Kritik auf der anderen Seite bewegen, sind zweifellos

bedingt durch unterschiedliche Konzeptualisierungen der These, die freilich
ihrerseits zu kritisieren sind. Im vorliegenden Abschnitt soll daher der Versuch
unternommen werden, unter Berücksichtigung der vorgetragenen Einwände
die These konzeptionell zurechtzurücken (2. 1) und anschliessend erneut
an verfügbarem Material zu prüfen (2. 2). Die Aufgabe stellt sich dabei
zunächst, den Zusammenhang von Kulturkonflikt und Integration als nicht-
tautologischen, empirisch entscheidbaren zu formulieren. Dies wendet sich

sowohl gegen die Tendenz bei den Verfechtern der These, das eine bereits für
das andere zu nehmen, als auch gegen ihre kriminologischen Kritiker, die

These in einer zu "engen" und, wie gezeigt wurde, auch zu "starken" Version

zur Diskussion zu stellen.

2. 1 INTEGRATION, AKKULTURATION UND ASSIMILATION

Ohne an dieser Stelle auf die zutiefst ärgerliche Verwirrung einzugehen,
die in der einschlägigen Literatur hinsichtlich der Verwendung der Begriffe

"Integration", "Akkulturation" und "Assimilation" besteht, soll im folgenden
im Anschluss an Hoffmann-Nowotny (1973) und Lepsius (1975) unter
Assimilation "die Partizipation an der Kultur", unter Integration hingegen "die
Partizipation an der Gesellschaft" verstanden worden (Hoffmann-Nowotny,
172). Die Unterscheidung von Kultur und Gesellschaft ist zunächst analytisch ;

sie lässt sich aber auch, wie zu zeigen sein wird, diagnostisch, d. h. als reale
verstehen. "Integration" im vorliegenden Zusammenhang meint näherhin,
"Eingliederung ausländischer Arbeitnehmer als soziale Kategorie in die
deutsche Gesellschaft, ohne den einzelnen Angehörigen unter einen kulturellen
Anpassungszwang zu stellen" (Lepsius, 16). Als solcher reflektiert der Begriff
sowohl einen Zustand wie einen Prozess (vgl. Goetze, 1976, 65). Einen
Zustand insofern, als Integration auf die Verhinderung negativer
Statusfestschreibungen der sozialen Kategorie "Ausländer" in sozialer, wirtschaftlicher,
politischer und kultureller Hinsicht zielt (vgl. Lepsius, 16). Einen Prozess

aber insofern, als "die Integration von Bevölkerungsteilen in die modernen,
pluralistisch organisierten Gesellschaften weitgehend über Prozesse der Interes-

414



Kulturkonflikt und Integration

senformation, der Vermittlung dieser Interessen in die politischen
Entscheidungsstrukturen und die Verteilung sozialer Chancen und ökonomischer
Faktoren für eine ausgeglichene Lebensführung erfolgt" (18; vgl. Hoffmann-

Nowotny, 1973, 213 ff.).

Integration in diesem Sinne thematisiert freilich nur die eine Seite eines

zu realisierenden Zustandes resp. Prozesses und verdankt sich mithin einer
Abstraktion. Bei der anderen Seite erschhesst sich im Hinbhck auf die von den

Handelnden zu erwerbende Handlungsfähigkeit. Solchen Erwerb bezeichnet
das folgende als 'Akkulturation' (vgl. Hoffmann-Nowotny, 1973, 173).
Damnter ist die Uebernahme bzw. der Erwerb solcher Handlungsmuster
zu verstehen, die als kulturelle Funktionsbedingungen der ökonomischen,
politischen und rechtlichen Institutionen der Residenzgesellschaft Integration
im oben bestimmten Sinne allererst ermöglichen. Im Akkulturationsbegriff
wird somit (von der Seite der Kultur her) eine Funktionsbeziehung von Kultur
und Gesellschaft in Anspruch genommen und gedacht. Der Begriff reflektiert
die notwendigen, kollektiv oder individuell anzueignenden subjektiven
Voraussetzungen für Integration.

Die funktionale Bestimmung von Kultur im Hinbhck auf die prozessualen
Erfordernisse von Integration ist freilich restriktiv, tendiert sie doch dahin,
Kultur auf ein Konzept von "öffentlicher Kultur" einzuschränken (vgl.
Hoffmann-Nowotny, a. a. O.; Goetze, 66 ff.). Faktisch nämlich lässt sich in
pluralistisch organisierten Gesellschaften zwischen (integrationsfunktionaler)
"öffentlicher Kultur" und "Privatkulturen" (Plural!) unterscheiden, die

in gewissen Grenzen ohne Auswirkungen auf die Integration ihrer Träger
variieren können. 2 Hier zeigt sich sogleich, dass die Unterscheidung zwischen

"Kultur" und "Gesellschaft" nicht nur analytisch, sondern auch diagnostisch,
d. h. als reale von Bedeutung ist. Bezeichnet man die Uebernahme öffentlicher
und privatkultureller Normen bzw. Standards der Residenzgesellschaft als

Voraussetzung für Assimilation (vgl. Gordon, 1964, 71), so wird deutlich,

2) Natürlich ist die Unterscheidung von öffentlicher Kultur und Privat¬

kultur durch Zuordnung von Standards oder Normen nicht eindeutig
möglich und ebenso gilt, dass das Faktum der Unterscheidbarkeit
als empirisches selbst ein historisch Wandelbares ist. Was, um ein
Beispiel aus einem anderen Bereich zu nehmen, als Ausbildung eines
"alternativen Politikstils" seitens neuerer politischer Bewegungen
zumindest intendiert wird, kann u. a. als Versuch verstanden werden,
Standards wie "Authentizität" und "Offenheit", die vielleicht im
Privaten eine Rolle spielen, auch für den politisch-öffentlichen Bereich
verpflichtend zu machen.

415



R. Twenhöfel

dass Akkulturation bzw. Integration ohne Assimilation möglich ist. Zugleich
erhellt, dass die von Hoffmann-Nowotny herausgestellte Beziehung, Integration

würde Assimilation stärker determinieren als umgekehrt (1973, 173),
nicht notwendig impliziert, dass Integration Assimilation überhaupt determiniert.

Der Bestimmung ist schliesslich zu entnehmen, dass der Assimilationsbegriff

(anders als der schwächere Akkulturationsbegriff) sinnvoll nur unter
Bezugnahme auf bestimmte Gruppen, Klassen oder Schichten pluraler
Gesellschaften zu verwenden ist.

2.2 FAKTEN ZUR WIDERLEGUNG DER KULTURKONFLIKTTHESE

Die hier in aller Kürze vorgenommene Erläuterung der Konzepte
"Integration" und "Kultur" ("Assimilation", "Akkulturation") gestattet es,
eine empirisch entscheidbare (nicht-tautologische) und, gegenüber der
stärkeren kriminologischen Fassung, insbesondere auch schwächere Version
der Kulturkonfliktthese zu formulieren. Von "Kulturkonflikten" kann den

gegebenen Bestimmungen zufolge generell in solchen Fällen gesprochen werden,

in denen kulturelle Traditionen der Migranten mit den öffentlichen
und/oder privatkulturellen Normen bzw. Standards der Residenzgesellschaft
in Widerspruch geraten. Derartige Widersprüche (Diskrepanzen), die sich
sowohl auf die sozial gebilligten Ziele ("Werte") wie auf die institutionalisierten

Mittel beziehen können, bezeichnen näherhin die Existenz "objektiver
Kulturkonflikte". Dementsprechend hegen "subjektive Kulturkonflikte"
in solchen Fällen vor, in denen objektive Widersprüche den Betroffenen in
Form widersprüchlicher Verhaltenserwartungen zu Bewusstsein kommen
(vgl. Barath, 1978, 55, 118 ff.).

Diese terminologischen Abgrenzungen vorangesteht, lässt sich die

angedeutete schwächere Fassung der Kulturkonfliktthese als ein Sonderfall
konzeptualisieren. Integration wird jedenfalls dann nicht oder nur bedingt
möglich sein, wenn kulturelle Traditionen der Migranten mit den akkul-
turativen Erfordernissen der Residenzgesellschaft, den Normen bzw.
Standards ihrer öffentlichen Kultur in Widerspruch bzw. Konflikt geraten.
Behauptet man die Existenz derartiger Widersprüche, so ist die entsprechende
These

— nicht-tautologisch, also empirisch entscheidbar, insofern, als für ihre
Ueberprüfung der Nachweis bestimmter Kulturkonflikte gefordert
wird. Vorausgesetzt ist dabei allerdings, dass (unter Berücksichtigung
der prozessualen Konzeption von Integration) "akkulturative Erfordernisse",

"integrationsrelevante" Normen bzw. Standards mit hinlänglicher

Bestimmtheit überhaupt identifiziert werden können ;

416



Kulturkonflikt und Integration

— schwächer gegenüber der stärkeren kriminologischen Variante, inso¬

fern, als die in Frage stehenden Normwidersprüche nicht von vornherein
auf den Bereich strafrechtlich relevanter Normen eingeschränkt sind,
vielmehr im weiteren Bereich der " öffentlichen Kultur" vermutet werden.

Bei der im folgenden auf der Grundlage verfügbaren Daten vorzunehmenden

Erörterung der These kann es natürlich nicht darum gehen, eine umfassende

und systematische, nach Konfliktbereichen, Nationalitäten und Altersstufen

aufgeschlüsselte Analyse durchzuführen. Dazu ist nicht nur die Datenlage

in keinerlei Weise hinreichend, vielmehr ist an den strukturellen "Defekt"
der vorgelegten Fassung zu erinnern, dass nämlich eine Entscheidung hinsichtlich

der Integrationsrelevanz von Standards resp. Werten oder Normen nicht
in jedem Fall eindeutig getroffen werden kann. Erforderlich ist daher eine

Beschränkung auf solche Bereiche, hinsichtlich derer die zu treffende Entscheidung

ebenso wie die Datenlage relativ unproblematisch ist.

Relativ unproblematisch ist ohne Frage eine Entscheidung über den
beruflichen und schulischen Bereich (vgl. Schmidt-Hackenberg, 1981; Schubert,
1981). Was die Standards der Migranten hinsichtlich Bildungs-, Aufstiegsund

Berufsorientierung betrifft, so zeigt eine Literaturdurchsicht weitgehende

Uebereinstimmung diesbezüglich hoher Ansprüche (Wilpert, 1981;
Hamburger, 1981; Schräder; Nikles & Griese, 1979; Neumann, 1981). Die
bereits erwähnte Studie von Wilpert kommt auf der Grundlage ihrer
Stichprobe (N 149) zu dem Ergebnis, dass 97 % der befragten jugoslawischen
Kinder und Jugendlichen später nicht die gleiche Arbeit wie ihre Eltern
"ausüben" wollen. Für die befragten Türken lautet die entsprechende Zahl
69.8 % und für die Deutschen 73.3 % (Wilpert, 62). Dass die Ablehnung
der Arbeit der Eltern im Kontext von Aufstiegsorientierungen der Befragten
gesehen werden muss, geht aus der von der Verfasserin untersuchten Lage der
Berufswünsche der Kinder sowie des faktischen Bemfs des Vaters auf einer
beruflichen Prestigeskala hervor (77 ff.). Demzufolge lag der mittlere Rang des

gewünschten Berufs bei türkischen Kindern bei 92 (was auf der Skala einer
Position zwischen Arzt (94) und Universitätsprofessor (86) entspricht),
wogegen dem Beruf des Vaters ein mittlerer Rang von lediglich 62 zugeordnet
wurde (was einer Position zwischen Religionslehrer (65) und Zugschaffner
(61) entspricht. Für die Jugoslawen lauten die entsprechenden Zahlen 82:55
und für die befragten deutschen Kinder 77:64. In Prozentzahlen gaben immerhin

39.7 % der türkischen und 26.5 % der jugoslawischen Kinder einen
akademischen Beruf als erste Berufswahl an, was beides weit über dem Prozentsatz

der deutschen Befragten (11.4 %) liegt (S. 49).

Entsprechende Zahlen gelten auch für die Bildungsaspirationen. Hier
zeigt die Studie, dass 65.5 % der türkischen Kinder mit hohen Berufszielen

417



R. Twenhöfel

(Jugoslawen: 94.1%) sich für einen ihren Zielen adäquaten Schultyp
entscheiden. Daraus geht hervor, dass sich immerhin 65.5 % folgerichtig
verhielten, wobei anzunehmen ist, dass sie sich des direkten Zusammenhangs
zwischen Berufszielen und Bildungsgang bewusst sind (S. 65 f.).

Interessant ist, dass die festgestellten durchweg hohen Bildungs- und
Berufsaspirationen in keinem signifikanten Zusammenhang zur Aufenthaltsdauer

der Befragten standen (S. 57 ff.). Als Erklärung hierfür bietet sich an:

— eine bereits antizipatorisch wirksame Akkulturation in Bezug auf die
den Aspirationen zugrundeliegenden Wertorientierungen ;

— eine faktisch kurzfristige Uebernahme (Akkulturation) der betreffen¬
den Wertorientierungen nach der Migration unter dem Einfluss der

Lebensbedingungen in der Residenzgesellschaft ;

— dass, was wahrscheinlich ist, Akkulturation im Hinblick auf die ent¬

sprechenden Werte der Residenzgesellschaft überhaupt nicht stattgefunden

hat, insofern nämlich, als die in Frage stehenden Werte auch
solche der Herkunftsgesellschaft sind (S. 83 f.).

Geht man davon aus, dass eine integrationswirksame Verteilung der
für eine ausgeglichene Lebensführung massgebenden ökonomischen Faktoren
(Lepsius) weitgehend über den beruflichen Bereich erfolgt, dann geben die

vorgelegten Zahlen offenbar keinen Anlass zu der These, dass kulturelle
Traditionen der Migranten mit den in diesem Bereich richtungsgebenden Normen
bzw. Standards in Widerspruch stehen, objektiv also eine Behinderung von
Integration bedeuten. 3 Allerdings lässt sich den entsprechenden Abschnitten
der Studie Wilperts gegenüber ein Einwand erheben, der das für die Frage
nach dem Verhältnis von Kulturkonflikt und Integration entscheidende
Gesamtresultat zwar unangetastet lässt, dennoch aber geeignet ist, die von der
Verfasserin eingenommene Perspektive zurechtzurücken und den von ihr
vermittelten Eindruck zu korrigieren, als würden eben deshalb auch subjektive
Kulturkonflikte, d. h. Orientierungsschwierigkeiten und Verhaltensunsicher-

3) Abgesehen wird dabei allerdings von dem sog. Dunkelzifferproblem.
Schätzungen gehen immerhin davon aus, dass 5 % —25 % der
ausländischen Kinder ihrer Schulpflicht nicht nachkommen (vgl. Schräder ;

Nikles & Griese, 127 f.). Zu fragen wäre mithin, ob die von Wilpert
aus Berliner Schulen entnommene Stichprobe nicht von vornherein
eine (das Gesamtergebnis verzerrende) "positive" Auswahl darstellt.

418



Kulturkonflikt und Integration

heiten bei der Ausbildung von Bildungs- und Berufswünschen keine Rolle

spielen. Diese treten auf dem Abstraktionsniveau der von ihr durchgeführten
quantitativen Analyse nur nicht in Erscheinung. Hält man sich, wie die

Verfasserin, an die formellen Berufsbezeichnungen (z. B. "Arzt", "Universitätsprofessor",

"Lehrer" etc.), dann lässt sich in der Tat eine — von allerdings
bedeutsamen Einzelfällen abgesehen — weitgehende Uebereinstimmung deç
beruflichen Rangordnung bei ausländischen und deutschen Jugendlichen
feststellen, so dass die Feststellung als gerechtfertigt erscheint, "dass sich die

türkischen und jugoslawischen Kinder des beruflichen Schichtungssystems

genau so bewusst sind wie die deutschen Kinder" (79). Indessen ist über den

formellen Aspekt hinaus danach zu fragen, ob die derart bewerteten Berufe

für die Befragten überhaupt dasselbe bedeuten. Eine qualitative Analyse
der von Wilpert ermittelten Prestigeskala (77 f.) legt nämlich die Vermutung
nahe, dass die von den türkischen Kindern erstellte Rangordnung der
Berufe weniger das Prestige als vielmehr und in höherem Masse als bei den
jugoslawischen und deutschen Kindern die zugrundeliegenden familialen Sicherheitsund

Reproduktionsbedürfnisse widerspiegelt. So wurden Berufe, denen hierzulande

ein vergleichsweise hoher Prestigewert und Symbolgehalt zukommt (die
Einstufungen der deutschen Kinder bestätigen dies), wie "Bankbesitzer",
"Sänger/Schauspieler" und "Fabrikbesitzer", von den türkischen Kindern
deutlich niedriger eingestuft. Umgekehrt wurde ein "sicherheitsträchtiger"
Beruf wie der des "Beamten" von den türkischen Kindern (gegenüber den
deutschen und jugoslawischen) deutlich höher bewertet.

Derartige Feststellungen, die hier freilich nur Anlass für Vermutungen
geben können, vertragen sich allerdings mit der Feststellung Boos-Nünnings, dass
die Berufswahl in der Türkei "keine individuelle Entscheidung (sei), sondern
für die ganze Familie Bedeutung in bezug auf eine finanzielle Absicherung des
Alters und damit für die Zukunftssicherung der Familie im Herkunftsland
und für eine Statuserhöhung der Familie im Herkunftsland (habe)" (1982,
78). Nicht ausgeschlossen also ist, dass die Skala Wilperts bei den türkischen
Kindern weniger die Wünsche der Kinder als vielmehr Forderungen der Familie
(für deren Erfüllung der Einzelne einen Beitrag zu leisten hat) zum Ausdruck
bringt. "Beamter" wäre demnach nicht gleich "Beamter", insofern die

Bewertung des Berufs bei den befragten deutschen und türkischen Kindern
unter verschiedenen Gesichtspunkten erfolgt. Eben deshalb wären auch Ueber-
einstimmungen hinsichtlich der Einstufung von Berufen nicht notwendig
Ausdruck eines (identischen) "Bewusstseins" des beruflichen Schichtungssystems

(Wilpert, 79 ff.), als vielmehr abhängig davon, ob und in welchem
Grade durchaus unterschiedliche Relevanzkriterien in den vorgelegten Berufen
Erfüllung finden.

Insofern sich in den durch Befragung festgestellten Berufswünschen
insbesondere Reproduktions- und Sicherheitsbedürfnisse der türkischen Fa-

419



R. Twenhöfel

milie spiegeln, sind sozio-kulturell induzierte Konflikte ("subjektive
Kulturkonflikte") zwischen Eltern- und Kindergenerationen nicht ausgeschlossen.
Wie die Beispiele Hamburgers; Strauss & Wolters (1981, 96 ff., 105 ff.) und
Boos-Nünnings (1982, 77 ff.) zeigen, lassen sich die familialen Interessen
nicht in jedem Fall mit den durch Aussenkontakte (peers) gewonnenen
beruflichen Vorstellungen der Kinder resp. Jugendlichen selbst zur Deckung bringen.
In Anbetracht dessen erweist sich die Irrealität beruflicher Wünsche, an denen
wider aller Möglichkeiten über einen längeren Zeitraum festgehalten wird
(vgl. Wilpert, 67 ff.), auch als Rigidität, mit der von der Elterngeneration an
ihren Wünschen hinsichtlich ihrer Kinder festgehalten wird. Die objektiv
als "facts" erfragbaren "Berufswünsche" müssten demnach u.U. als Resultat
innerfamilial ausgetragener Konflikte, als gelungene Durchsetzung insbesondere
auch traditionaler familialer Ansprüche verstanden werden.

Nicht wesentlich anders als bei den (beruflichen) Wertorientierungen
liegen die Verständnisse in jenem Bereich, der den zur Verfügung stehenden

"Mitteln" zuzurechnen ist. Die Erörterung der Alternative "'Kulturkonflikt'
oder soziale Mangellage?" (Albrecht & Pfeiffer, 1979) weist darauf hin.
Bestimmt wird hier das als 'soziale Mangellage' bezeichnete Faktum näherhin
als eine ausländertypische (und nicht ausländerspezifische) Beschränkung

von Handlungsmöglichkeiten, und zwar im ökonomischen, beruflichen,
schulischen, infrastrukturellen und politischen Bereich (vgl. Berckhauer, 1980

295; Hamburger, 1981, 53; Gessner, 1974, 26 ff.). "Sozial" ist jene Mangellage

mithin zunächst insofern, als sie für die Betroffenen faktisch gesellschaftliche

Unterprivilegierung bedeutet. Als 'soziale' ist sie schliesslich aber auch
deshalb zu bezeichnen, weil die Gründe resp. Ursachen des Faktums
gesellschaftliche und nicht — von Seiten der Betroffenen — individuelle sind. So

weist beispielsweise Hamburger (1981, 53) im Rahmen seiner Befragung
ausländischer Jugendlicher darauf hin, dass Vorurteile und Stigmatisierungen
im alltäglichen Umgang, fehlendes Angebot an privilegierten, ihren Fähigkeiten
entsprechenden Arbeitsmöglichkeiten und schliesslich die Erfahrung langer,
existenzbedrohender Arbeitslosigkeit die Gesamterfahrung gesellschaftlichen
Ausschlusses bestimmen: "Selbst bei am Ende hartgesottenen Delinquenten,
etwa nach 'erfolgreicher' Dealerkarriere, sind die Versuche lang und schmerzlich,

die Unzahl gesellschaftlicher Barrieren legal zu überwinden. Schliesslich
erscheint Kriminalität rational und legitim als letzte Möglichkeit zur Sicherung
einer Lebensführung, wie sie öffentlich als möglich vorgegaukelt und als

erstrebenswert erlernt wurde" (ebd.).

Angesichts solcher Verhältnisse wäre es in der Tat in hohem Masse

ideologieverdächtig, das Faktum ausländer typischer (Ausländer werden davon
betroffen wie andere Randgruppen auch) Unterprivilegierung und Desintegration

auf kulturelle und damit schliesslich doch wieder auf individuelle
Eigenheiten, gemessen an den Erfordernissen der Residenzgesellschaft also

420



Kulturkonflikt und Integration

auf "Defizite" zurückzuführen. Zur Erklärung eher geeignet erscheinen

hingegen das Paradigma des gesellschaftlichen Verteilungskampfes (insbesondere

in ökonomischen Krisen) sowie generell sozial-psychologische Theorien
sozialer Abwehrmechanismen, die Besonderheiten im Verhaltensbereich

ledigleich zum Anlass sozialer Ausgrenzung von Randgruppen resp. Ausländem
nehmen (vgl. Richter, 1972).

Paradoxerweise gilt dies auch noch für solche, als "defizitär" beklagte
Verhaltensweisen, die ohne Zweifel sozio-kulturelle Besonderheiten erkennen

lassen. In der Literatur genannt bzw. beklagt werden diesbezüglich: das

Fehlen "formaler Tugenden" wie beispielsweise Pünktlichkeit und
Regelmässigkeit im Unterricht bei türkischen Jugendlichen (Boda & Ozean, 1981,
148 f.), was u. a. auf ein kulturspezifisch differenziertes Zeitbewusstsein
zurückzuführen ist (vgl. Müller, 1981, 132 f.; Werhahn, 1980, 76 f.);
mangelndes Engagement im Bemf und mangelnde Gründlichkeit bei der Arbeit
(Boda & Ozean, a. a. 0.), was offensichtlich nicht nur auf die für Ausländer

geltenden hochbelastenden Arbeitsbedingungen (vgl. Neumann, 1981, 76 ff.),
sondern auch auf die strukturell différente Organisation der gewohnten
Arbeit in der Türkei zurückzuführen ist (vgl. Zimmermann, 1981, 31 ff.);
schliesslich ein insbesondere bei Türken aus ländlichen Gebieten konstatiertes
Verhaftetsein des Denkens an eine "archaisch-mythische" Vorstellungswelt,
was u. U. zu Konflikten in einer " Rationalität" fordernden Umwelt führt
(vgl. Werhan, a.a.O.). Von derartigen Kulturkonflikten, die anders als die

intrapersonalen zunächst einmal interpersonale sind, kann freilich nicht gesagt
werden, dass kulturspezifische Verhaltensstandards ursächlich für sie sind.
Ursächlich im engeren Sinne sind vielmehr solche Reaktionen der Einheimischen,

für die solche Verhaltensweisen lediglich als Anlass zum Konflikt
fungieren. Wie nicht zuletzt die Beispiele in der angegebenen Literatur
demonstrieren, steht den deutschen Interaktionspartnern nämlich durchaus die

Möglichkeit offen, bei entsprechenden Kenntnissen des kulturellen
Hintergrundes Konfliktsituationen zu vermeiden und eine Verständigung zu
erzielen (vgl. Werhan, a. a. O.). Wenn also in diesem Zusammenhang der Titel
"Kulturkonflikt" verwendet wird, so ist dabei — im Sinne Hamburgers —

von einer Umkehrung auszugehen: Nicht die Probleme von Ausländem mit
unserer Kultur, sondern diejenigen, die wir mit der der Ausländer haben,
sind für die Existenz von Konflikten in den genannten Fällen entscheidend.

3. KULTURKONFLIKT, INTEGRATION UND ZWISCHENWELT

Gegenüber der stärkeren kriminologischen Variante zeichnet sich die

zuletzt diskutierte schwächere Fassung der Kulturkonfliktthese dadurch aus,

421



R. Twenhöfel

dass sie für den zu berücksichtigenden Bereich möglicher Norm- und
Wertdiskrepanzen weitere, über die vom Strafrecht gezogenen hinausgehende
Grenzen steckt. Nur zeigte sich, dass auch diese Fassung der These durch die

Versuche, die ansatzweise eine Beschäftigung mit ihr erkennen lassen, nicht
überzeugend zu bestätigen war: Weder konnten im Hinblick auf die hier
allerdings ausschliesslich berücksichtigten beruflichen und schulischen Ziele solche

Diskrepanzen bzw. Konflikte aufgewiesen werden, die Barrieren für die

Integration aus kulturellen Gründen vermuten lassen, noch liess sich dergleichen
für die freilich ebenfalls nur ausschnittsweise beleuchtete Mitteldimension
aufzeigen. Indessen heisst dies nicht, man hätte die von Wilpert zweifellos
unterschriebene Auffassung, die Kulturkonfliktthese verdanke sich einem

ideologischen Vorurteil, sei "Kulturmystifizismus", zu teilen. Dergleichen
verbietet sich zunächst politisch aus denselben Gründen, aus denen sich der

Kulturmystizismus als Ideologie entlarvt: insofern nämlich kulturbedingte
Problem- und Konfliktlagen der Ausländergenerationen von ihm lediglich
zum Anlass einer "Naturalisierung" genommen werden, die politische
Programme und Massnahmen gegenstandslos machen soll. Im Widerspruch zu

jener Kritik ist also an der Existenz von Kulturkonflikten, wie die im 1.

Abschnitt genannten Vertreter der These belegen, festzuhalten. Allerdings handelt
es sich offenbar nicht um Konflikte mit solchen Normen und Werte der
Residenzgesellschaft, die (unter Berücksichtigung der Bedeutung von "öffentlicher
Kultur") als 'integrationsrelevant' zu bezeichnen sind - nicht also um
Konflikte, die den in der These behaupteten Zusammenhang mit Integration als

unmittelbaren konstituieren. Von daher verbietet sich aber auch sachlich
eine Kritik der These als "kulturmystizistisch", solange jedenfalls, wie nicht
auch eine grundsätzlich in Erwägung zu ziehende "mittelbare" Fassung einer
Prüfung unterzogen worden ist.

Für die Notwendigkeit einer solchen, konzeptionell freilich erst noch

zu sichernden Fassung spricht nicht zuletzt die bisherige Ausblendung und

Nichtbeachtung jenes Bereichs, der bereits als "Privatkultur" von der "öffentlichen

Kultur" pluraler Gesellschaften unterschieden worden ist. Die Frage

stellt sich nämlich, welche Folgen fortgesetzte Konflikte beispielsweise
hinsichtlich der Essensvorschriften, des sich Kleidens, der Gestaltung der Freizeit

für die Betroffenen haben können. Als Antwort ist zunächst lediglich
festzustellen, dass ein Zusammenhang zwischen Kulturkonflikt und Integration
in diesen Fällen, wenn überhaupt, so jedenfalls nicht unmittelbar besteht.

Anders als im Falle eines (immerhin denkbaren) Widerspruchs mit den

beruflichen Werten der Aufnahmegesellschaft könnten aus Diskrepanzen zwischen -
sagen wir: Kleidungsgewohnheiten unmittelbar keine Folgerungen für die

Integration der Betroffenen abgeleitet werden.

Damit ist aber das Problem aufgeworfen, wie es sich diesbezüglich
mittelbar verhält. Berücksichtigt man, dass Folgen der genannten Diskre-

422



Kulturkonflikt und Integration

panzen sich zweifellos im "Subjektiven", in Form nämlich von
Verhaltensunsicherheiten und Orientierungsschwierigkeiten ergeben können (vgl. Oster-

setzer, 1981; Scheinhardt, 1980), dann lässt sich eine These formulieren,
für deren Gültigkeit es in der Tat mehrere Hinweise und Belege gibt: dass

(subjektive) Kulturkonflikte Momente einer biographischen Entwicklung
sind, die - langfristig und kumulativ gesehen - sich nachteilig auf die
Persönlichkeit ("Identität") und Handlungsfähigkeit der Betroffenen auswirken
können und dadurch die subjektiven Voraussetzungen von Integration in
Frage stellen (Neumann, 1981, 192 ff. ; Boeken, 1978; Hurst, 1973; Richter,
1982; Thomä-Venske, 1981,118 ff.).

Vertreten wird eine derart "mittelbare" Fassung der Kulturkonfliktthese
angesichts widersprüchlicher Sozialisationserfahrungen gegenwärtig insbesondere

im Hinblick auf die Kinder von Ausländem, die 2. Ausländergeneration.
"Mittelbar" ist die Variante deshalb, weil als Vermittelndes zwischen
Kulturkonflikt und Integration "Persönlichkeit" ("Identität") und, wie zu zeigen
sein wird, "Zwischenwelt" fungiert. Um sie konzeptionell zu sichern, sind

allerdings die Beschränkungen aufzuheben, mit denen der bisherige Referenzbegriff

von "Konflikt", also Kultur, behaftet ist. Hierzu bietet sich das Konzept
der "Welt" resp. "Alltags-" oder "Lebenswelt" an. Es sind folgende Aspekte,
die im vorliegenden Zusammenhang eine Ueberlegenheit des Weltkonzeptes
gegenüber dem Kulturkonzept begründen :

— der Strukturaspekt, insofern das Weltkonzept Kultur nicht nur im
Sinne tradierter Normen (Strukturen) berücksichtigt, sondern auch
solche Normen, die sich aufgrund der besonderen Situation der

Migranten in der Aufnahmegesellschaft allererst herausbilden. Die Welt
der Migranten erweist sich, da derartige Normen weder der Herkunftskultur

noch der Aufnahmegesellschaft zurechenbar sind, näherhin
als Zwischenwelt (3.1);

— der dynamische oder prozessuale Aspekt. Das Weltkonzept thematisiert
die Normproduktions- und Setzungsvorgänge, was den besonderen

Typus "Zwischenwelt" nicht nur zu beschreiben sondern auch zu
erklären gestattet (3.1);

— der Personenaspekt. Anders als das hoch abstrakte Kulturkonzept be¬

rücksichtigt das Weltkonzept den Bezug von Kultur resp. Normen auf die

personalen Träger, die schliesslich Widersprüche auszutragen oder auch
auszuhalten haben. Intra- aber auch interpersonale Konflikte lassen

sich dadurch ebenso erörtern wie die unterschiedliche Partizipation
von Gruppen oder Untergruppen der Migranten an den jeweiligen Werten
ihrer Kultur (3.2).

423



R. Twenhöfel

3. 1. STRUKTUR UND DYNAMIK DER LEBENSWELT
DER MIGRANTEN ALS "ZWISCHENWELT"

Ist davon auszugehen, dass ca. 80% der ausländischen Arbeitnehmer
aus ländlichen Gebieten des jeweiligen Entsendelandes stammen (vgl. Meyer,
1976, 103 f.), so ist selbst dann, wenn in diesen Gebieten bereits Uebergangs-

prozesse in Richtung auf eine zunehmende "Verstädterung" der leitenden

Wertorientierungen begonnen haben (vgl. für Griechenland Kassimatis, 1981,
20 ff.; für die Türkei Makal, 1981), auf die Bedeutung der für das jeweilige
Land typischen traditionalen Verhaltensweisen für die Migranten zu schliessen.

Im Hinblick auf die kulturell distante und zahlenmässig grösste Gruppe der
Türken in der Bundesrepublik gelten diesbezüglich folgende strukturelle
Bedingungen: eine streng auf der Autorität des Vaters beruhende (patriarchalische)

Familienstruktur; soweit möglich feste Beziehungsnetze zwischen
Verwandten und Nachbarn (Freunden); eine scharfe soziale Kontrolle innerhalb

dieser Beziehungsnetze; ein rigider, religiös geprägter Moralkodex, dessen

Werte (Ehre, Gehorsam, Respekt vor den Aelteren) unbedingt verhaltensverpflichtend

sind. Ohne an dieser Stelle auf weitere für die Verhaltensbestimmung

erforderlichen Faktoren einzugehen (zu berücksichtigen wären u. a.

Alter, Bildung, Familienstand, Geschlecht), kann im Einklang mit der

vorliegenden Literatur festgestellt werden, dass zumindest die 1. Ausländergeneration

traditionale Verhaltensmuster ihrer jeweüigen Herkunftskultur durch
Bewahrung bzw. Restitution ihrer strukturellen Bedingungen in der
Residenzgesellschaft beizubehalten versucht. Die folgende Charakterisierung von Griechen

durch eine Griechen kann dies verdeutlichen :

"Auf alle Fälle kann man, unabhängig vom Grad der Anpassung
und Neuordnung im System der sozialen Werte, den die Migranten
auch immer widerspiegeln, im allgemeinen davon ausgehen, dass sie sich
damit abgefunden haben, sich in ökonomischer und materieller Hinsicht
mit den entsprechenden Standards des Aufnahmelandes zu identifizieren,

dass sie sich aber nicht damit abgefunden haben, sich in sozialer
Hinsicht ebenso zu identifizieren Vielleicht haben sie geschwankt,
vielleicht haben sie sogar eine kulturelle 'Korrosion' durchgemacht
aufgrund der Veränderungen während der Uebergangsperiode in Grie-
land und aufgrund der unterschiedlichen Bedingungen, die sie im
Aufnahmeland erlebten. Aber sie sind im Grunde genommen unberührt
geblieben, eine 'nationale Gruppierung'; sie fühlen sich als Griechen, sie

verkehren mit Griechen, sie halten sich an die strengen moralischen
Vorschriften, die insbesondere auf die Frauen Anwendung finden, sie

lehnen die Heirat mit Nichtgriechen ab usw. Ein Gegensatz ist aufge-

424



Kulturkonflikt und Integration

spannt zwischen "wir", die Griechen, und die "Anderen", die Deutschen,
was bedeutet, dass sie die besonderen sozialen und kulturellen Elemente
ihrer eigenen Gesellschaft und der deutschen Gesellschaft erkannt und
unterschieden haben, und sie haben eine dem entsprechende Identität,
ohne jedoch darauf vorbereitet zu sein, daraus ein organisches Ganzes

zu machen" (Kassimatis, 1981, 23; vgl. Galanis, 1982).

Und ebenso einer der von Thomä-Venske befragten Experten über
die Türken :

"Die Aufenthaltsdauer spielt keine Rolle. Die Türken schliessen sich

ja von ihrer Umgebung ab, dass sie gar nichts sehen. Sie leben in ihrer
eigenen Welt. Wichtiger ist aber, mit welcher Einstellung sie bereits
aus der Türkei hierher gekommen sind" (80 f.).

Der von Migranten geäusserte Wunsch nach Bewahrung traditionaler
Lebensformen lässt freilich zweierlei erkennen: zum einen eine zweifellos
intensive Bindung an Werte und diesen Werten entsprechende Lebensformen
der Herkunftsgesellschaft; zum anderen aber, wenn auch vermittelter, die

Situation der Migranten in der Residenzgesellschaft, angesichts derer ein
solcher Wunsch "reaktiv", als Reaktion auf einen negativen Anpassungsdruck
(z. B. soziale Diskriminieruung) verstanden werden muss. Unter Verwendung

einer Formulierung von Reckless (1962) kann mithin genauer zwischen

"Zug-" und Druckfaktoren" unterschieden werden. Indessen ist daraus nicht
zu folgern, Verhaltenstraditionen könnten unter den besonderen Lebensverhältnissen

der Residenzgesellschaft gleichsam nahtlos und ungebrochen
fortbestehen. Beide, "Zug-" wie "Druckfaktoren", setzen unter diesen Bedingungen

vielmehr eine Dialektik von Traditionsbehauptung und Anpassung in
Gang, als deren Resultat die Alltagswelt der Migranten als Zwischenwelt
begründet wird. Mit diesem Begriff soll im folgenden der Versuch unternommen

werden, dasjenige, was in der Literatur bislang lediglich privativ, nämlich

als ein "Zwischen den Welten" (so, wenn Nikles; Schräder & Griese (180)
und ähnlich auch Kassimatis (24) von einer "Wanderung zwischen zwei
Welten" sprechen) bestimmt wurde, positiv zu fixieren. Entsprechend der

Unterscheidung von "Zug-" und "Druckfaktoren" ist ein solcher Versuch
in zwei Hinsichten vorzunehmen :

1)

Unter dem Gesichtspunkt der Wertbindung konnten bei Durchsicht
der Literatur zwischenweltliche Konstitutionsprozesse auf allen drei Ebenen,
auf denen ein gesellschaftlicher Anpassungsdruck wirksam wird, festgestellt
werden :

425



R. Twenhöfel

— Auf der Wertebene, auf der die sogenannnten Freiheiten der Residenz¬

gesellschaft (denen sich nicht alle Migranten entziehen können) mit den

traditionalen Werten der Migranten in Konflikt geraten, werden
Verhaltenstraditionen durch Normsetzungen, die eine soziale Ab- resp.
Ausgrenzung der Abweichenden ermöglichen, bewahrt. Eine hierfür
anschauliche Beobachtung wurde im Rahmen einer Untersuchung in
einer österreichischen Industriestadt gemacht :

"Im Unterschied zu den Gepflogenheiten in der Türkei hat sich in den
letzten Jahren im Kino bei speziellen Vorführungen türkischer Filme
für die türkische Bevölkerungsgruppe eine spezielle Sitzordnung
eingespielt, und zwar derart, dass in den vorderen Sitzreihen nur
alleinstehende Männer ihre Plätze einnehmen. Durch einige leere Sitzreihen

von diesen getrennt, befinden sich dann die Familienväter mit ihren
Frauen und Kindern und Frauengruppen." Zur Erklärung sagte einer
der befragten Familienväter, dass "viele türkische Männer glaubten,
dass sie sich in einem fremden Land nicht mehr an das Wert- und
Normensystem halten müssten und somit bestünde die Gefahr, dass

sie sich an verheiratete Frauen bzw. junge Mädchen 'heranmachten'.
Derartigen 'Versuchungen' werde durch die beschriebene Sitzordnung
vorgebeugt" (Leitner & Krasser, 1981, 9).

— Auf der Strukturebene finden sich Versuche, gesellschaftlichen An¬

passungsdruck durch eine Verschärfung von Normansprüchen, durch
Ausübung gewissermassen von Gegendruck; die Wirkung zu nehmen.
Hinzuweisen ist hier auf das wiederholt konstatierte Faktum, dasss

die tendenzielle Untergrabung väterlicher Autorität und damit die
Infragestellung der patriarchalischen Familienstruktur (z. B. durch die
Berufstätigkeit der Ehefrau, angesichts grösserer Sprachkenntnisse der Kinder)
mit einer Verstärkung autoritären Verhaltens seitens des Vaters
begegnet, jener also durch dieses gegengesteuert wird (vgl. Neumann,
1981,195 ff.; Thomä-Venske, 1981,118-126).

— Schliesslich lässt sich auf der Verhaltensebene eine Kompensation not¬

wendig zu erbringender Anpassungsleistungen durch eine - gemessen

an den Verhältnissen in den Herkunftsgesellschaften - Verstärkung

traditionaler Einstellungen, Haltungen, Orientierungen und, sofern

möglich, der entsprechenden Verhaltensweisen konstatieren. Zu denken

ist hier insbesondere an die Intensivierung religiöser Bindungen, die

"bewusstere Identifizierung" mit dem Islam, die bei den Türken

festgestellt worden ist (vgl. Thomä-Venske, 126 ff.); davon nicht
unabhängig an die Ausbildung eines extrem rigiden Erziehungsverhaltens

(vgl. Neumann, 180-202; Thomä-Venske, 138 f.), das als solches Basis

der freilich tendenziell extremistischen Korankurse ist (vgl. Hoffmann,

426



Kulturkonflikt und Integration

1982; Demirbrüken, 1982; Thomä-Venske, 140-161). Anpassungsleistungen,

die von den Migranten in der Residenzgesellschaft erbracht
werden müssen, und von denen unter dem Gesichtspunkt der

Wertbindung zu vermuten ist, dass sie bzw. die durch sie erforderliche Aufgabe

von Verhaltenstraditionen durch eine Verstärkung traditionaler
Einstellungen, Haltungen, Orientierungen etc. ausgeglichen werden,
sind festgestellt worden angesichts von Wandlungen des traditionalen
Rollenverhaltens von Ehepartnern (vgl. Leitner & Krasser, 1981);
Wandlungen der Ess- und Nahrungsgewohnheiten, die, obwohl diesbezüglich
eine "starke Beharmng auf Vertrautem und Gewohnten" (12) zu konstatieren

ist, bei Fehlen einer entsprechenden Infrastruktur natürlich
ganz unausweichlich sind (vgl. 11 ff.); angesichts von Veränderungen
schliesslich, die als zwangsläufige Anpassung religiöser Praktiken an die

Lebensbedingungen und Zeitrhythmen der Residenzgesellschaft zu
verstehen sind (vgl. Trautsch, 1982; Thomä-Venske, 133 f., vgl. 150 f.).

2)

In der Literatur wird die Verstärkung traditionaler Einstellungen,
Haltungen etc. allerdings nicht als Versuch der Bewahrung und Reorganisation
von Traditionen angesichts eines positiven Anpassungsdrucks der Residenzgesellschaft

verstanden, sondern als dasjenige, was eine solche Verstärkung
zweifellos auch darstellt: nämlich eine Reaktion der Migranten auf die Erfahrung
von Diskriminierung und Ablehnung seitens der deutschen Bevölkerung (vgl.
Wilpert, 165 ff.; Oepen, 1982, 20 ff.; Thomä-Venske, 126 ff.). Diese

Interpretation hegt nahe, weil beispielsweise eine bewusstere Identifizierung mit
dem Islam nicht nur — positiv - zu einer Stärkung der kulturellen Identität
der Betroffenen, sondern auch — negativ — zu einer Abgrenzung gegenüber
der deutschen Bevölkerung führt. Dazu passt, dass die Deutschen als "kühl
und unfreundlich, wenig gastfreundlich und immer hektisch" empfunden
werden (vgl. Frankfurter Rundschau vom 14. 1.1984). Gerade für die
Türken, von denen festgestellt wurde, dass bei ihnen der Wunsch nach näheren
Kontakten mit der deutschen Bevölkerung von allen Ethnien am stärksten

ausgeprägt ist, dass sie andererseits aber auch mit der stärksten Ablehnung
durch die deutsche Bevölkerung zu rechnen haben (vgl. Neumann, 90 ff.),
erweist sich die Verstärkung traditionaler Orientierungen daher offensichtlich
auch als Versuch, in einer fremdenfeindlichen Umwelt überhaupt eine Identität

zu wahren.

3. 2. ZWISCHENWELT UND SEGREGATION

Die Prozesse der Normsetzung, Verschärfung und Intensivierung
traditionaler Orientierungen führen gegenüber der Herkunftsgesellschaft

427



R. Twenhöfel

zu einer Dezentrierung der Alltagswelt der Migranten, die aus diesem Grund
als Zwischenwelt bezeichnet wird. Zwischenweltliche Normkonstitutionen

sind generell als Reaktion auf einen sowohl positiv wie negativ
wirksamen Anpassungsdruck, als Versuch einer Bewältigung daraus erwachsender
Konflikte zu charakterisieren. Festzustellen ist freilich, dass die damit
einhergehende (normative) Grenzbeziehung gegenüber der Residenzgesellschaft
tendenziell eine Verschärfung von Folgekonflikten bedingt. Einerseits nämlich
werden durch zwischenweltliche Konstitutionsprozesse, die zumindest in
privatkultureller Hinsicht zugleich Segregationsprozesse sind (vgl. Oepen,

1982, 18 ff.), erneut Diskriminierung und Ablehnung provoziert (was
insbesondere die Diskussion um die sogenannte "Gettoisierung" belegt), andererseits

aber verschlechtern sich die Sozialisationsbedingungen der 2. Ausländergeneration

und dadurch — mittelbar — die Chancen ihrer Integration. Zu
bedenken ist hier, was insbesondere im Hinblick auf die Türken festzustellen
ist: dass in den meisten Fällen zwischen "kompetenten" Normsetzern und
Verschärfern (den Eltern bzw. den Vätern) und den Normadressaten (den
Kindern, den Frauen) unterschieden werden muss. Anders ausgedrückt und
dramatisiert: es muss unterschieden werden zwischen Tätern und Opfern
zwischenmenschlicher Normkonstitutionen (vgl. Ostersetzer, 1981).

Zu nennen ist insbesondere die in der Literatur innerhalb der Kategorie
"Ausländer" jeweils als "Problemgruppe" ausgezeichnete Gruppe der
türkischen Frauen der 1. Generation und die Gruppe der türkischen Mädchen
der 2. Generation (vgl. Schneider-Wohlfahrt & Schneider, 1981; Scheinhardt,

1980). Was die ersteren betrifft, so lässt sich ihre Situation als eine

gesellschaftliche "Isolationssituation" beschreiben, die u. a. durch minimale
ausserhäusliche und reduzierte nachbarschaftliche Kontakte sowie oft eine

fehlende Einbindung in "kommunikative Arbeitszusammenhänge"
charakterisiert werden kann (vgl. Schneider-Wohlfahrt & Schneider, 18 f.). Kulturell

bedingt ist diese Sitaution insofern, als "frauenspezifische Rollenerwartungen

der Frau ausserhäusliche Kontakte z. T. dezidiert verwehren oder

nur in Begleitung des Ehemannes ermöglichen" (19). Zwischenweltliche
Verschärfungen, denen zufolge ein türkischer Lehrer, wie Thomä-Venske
berichtet, seine Frau zu Hause einsperrt, wenn er zur Schule geht (120), sind
demnach u. U. als kulturell gebilligt anzusehen.

Strukturell betrachtet besagt dies, dass den Betroffenen ein Zugang
zu den integrationsrelevanten Bereichen wie z. B. Bildung, Beruf, politische
Kultur überhaupt verwehrt ist, unabhängig davon, ob die entsprechenden
Möglichkeiten dazu formell gegeben sind. Der Privatbereich nimmt gewisser-
massen insularen Charakter an. Zwischenweltliche Ueberlebensstrategien,
wie das betonte Festhalten an traditionalen Werten und Normen der

Herkunftsgesellschaft sowie an oftmanls irrealen Rückkehrabsichten haben
somit objektiv die Funktion einer Zementierung der Situation.

428



Kulturkonflikt und Integration

Dass davon die familiale Sozialisation der 2. Ausländergeneration nicht
unberührt bleibt, liegt auf der Hand. Die im Rahmen einer Untersuchung
straffällig gewordener Jugendlicher getroffene Feststellung Hamburgers,
"ein kulturell stark geprägtes Erziehungsklima (führe) in vielen Fällen nicht
zu kulturellen Orientierungsschwierigkeiten der Jugendlichen, sondern dazu,
dass diese sich aufgrund der übermächtigen Anschaulichkeit der öffentlichen
Konsumorientierung von ihren Eltern 'absetzen'", lässt die vorausliegende
Identitätskonflikte im Kindesalter, die schliesslich zu "Absetzung" führen,
jedenfalls unbeachtet. Berichte aus der mit den Betroffenen, insbesondere

türkischen Kindern und Jugendlichen unmittelbar befassten Sozialarbeit,
sprechen diesbezüglich eine deutliche Sprache (vgl. Ostersetzer, 1981;Brode-
rix, 1980). Für die türkischen Mädchen gilt eine strenge, die kulturelle Identität

der Frau wahrende Geschlechtsrollenerziehung, die sie relativ früh
in die Mutterrolle mit ihren Pflichten (Versorgung des Haushalts, Betreuung
der jüngeren Geschwister, Einkauf etc.) hineindrängt und sie bis zu ihrer
oft fremdbestimmten Heirat einer lückenlosen Kontrolle unterwirft.
Konflikte mit den eigenen Wünschen aber auch den Verhaltenserwartungen und
Anforderungen der Umwelt sind daher gewissermassen vorprogrammiert
und führen nicht selten zu Identitätskrisen und Verhaltensauffälligkeiten,
schliesslich zu Defiziten im integrationsrelevanten schulischen Bereich (vgl.
Scheinhardt, 1980; Müller, 1981).

Derart kulturell bedingte Konflikte, die durch Diskriminierung und
Ablehnung seitens der deutschen Bevölkerung noch verschärft werden,
können allerdings auch Ausgangspunkt für eine zweite Runde
zwischenweltlicher Normbildungen der davon betroffenen Ausländergeneration sein.
Während die Möglichkeiten hierzu für die türkischen Mädchen aufgrund der
stärkeren sozialen Kontrolle freilich äusserst beschränkt sind,
Konfliktbewältigungsversuche eher auf kognitiver Ebene (durch die kognitive Verarbeitung
von Widersprüchen, durch die "Umdeutung" von Problemen) festzustellen
sind (vgl. Boos-Nünning & Nieke, 1982) und im übrigen — oft um den Preis

der genannten psychischen Störungen — vorgegebene (mütterliche) Verhaltensmuster

übernommen werden (vgl. Müller, 1981; Scheinhardt, 1980), stehen

den männlichen Jugendlichen Verhaltensspielräume in grösserem Ausmasse

offen. Zwischenweltliche Normbildungen konnten bei ihnen dann auch innerhalb

von peers und "Cliquen" beobachtet werden (vgl. Bielefeld; Kreissei &
Münster, 1982; Schiffauer, 1980). Ein Unterschied zur Erwachsenengeneration

ist hier nicht zuletzt darin zu sehen, dass die ausländischen Jugendlichen
nicht auf vorgegebene Verhaltenstraditionen zurückgreifen können, sondern

unter einem erhöhten Zwang zur Selbstorientierung stehen (vgl. Varchim,
1981,1981 ; Boecken, 1978).

429



R. Twenhöfel

Für die in Frage stehende mittelbare Variante der Kulturkonfliktthese
lässt sich aus dem Gesagten folgendes entnehmen :

Zwischenweltliche Normbildungen, für die neben rechtlicher, politischer

und sozialer Diskriminierung Kulturkonflikte mitursächlich sind, führen
insbesondere für die 2. Ausländergeneration zu einer Verschärfung von
Folgekonflikten. Die Ausbildung integrationsrelevanter Handlungsqualifikationen,
wie Rollendistanz und Ambiguitätstoleranz (Neumann, 192), der Fähigkeit,
"eigene Interessen zu erkennen, zu artikulieren und sowohl im privaten wie
im öffentlichen Bereich durchzusetzen" (ebd.) ist unter den Bedingungen
einer solchen Situation und den sich daraus ergebenden psychischen Belastungen

unwahrscheinlich. Dort, wo der kulturelle Anpassungsdruck dominant
ist (wie bei den genannten Problemgruppen), lässt sich vielmehr ein Rückzug
auf die Standards der Herkunftskultur konstatieren. Nicht anders aber müssen

zwischenweltliche Normbildungen in peers und Cliquen, wie sie den männlichen

Jugendlichen möglich sind, als eine Verfestigung von Defiziten an

(integrationsrelevanter) Handlungskompetenz betrachtet werden.

Drei Bemerkungen sind hierzu abschliessend zu machen:

1)

Die zuletzt erörterte mittelbare Fassung der Kulturkonfliktthese lässt
sich aufgrund der vorliegenden Datenlage nicht quantitativ belegen, ganz
abgesehen einmal davon, ob eine entsprechende Operationalisierung von
Konzepten wie "Identität" und "Kulturkonflikt" überhaupt möglich ist. Die

vorliegenden Ausführungen stützen sich daher vorrangig auf mehr oder weniger
engagierte qualitative Untersuchungen, deren Anlage es freilich unmöglich
macht, die Verallgemeinerbarkeit resp. den Umfang des jeweils erörterten
Problems abzuschätzen. Im vorigen verwendete Ausdrücke wie 'oft', 'meist',
'in vielen Fällen' weisen darauf hin. Hingegen sind, wie beispielsweise die

differenzierte (quantitative) Analyse Neumanns (1981) zeigt, durchaus Prob-

lemeingrenzungen möglich. So wäre es z. B. irreführend ohne Unterscheidungen

nach Bildung und familialer Herkunft von einer Problemgruppe
"türkischer Mädchen" schlechthin zu sprechen.

2)

Die eingenommene Zielperspektive von Integration als einem Zustand,
der negative Statusfestbeschreibungen der Kategorie "Ausländer" verhindert,

muss in dem Augenblick obsolet werden, in dem die ökonomische,
gesellschaftliche und politische Entwicklung selbst eine solche Zielsetzung illusorisch

430



Kulturkonflikt und Integration

werden lässt. Unter diesem Gesichtspunkt wäre die gegenwärtige Situation
zu erörtern. Insbesondere liesse sich mit dem Hinfälligwerden der Integrationsperspektive

dasjenige, was zuvor als 'Defizit' (an Handlungskompetenz)
bezeichnet werden konnte, als solches kaum noch benennen. Handlungsfähigkeiten

und Zwischenwelten wären dann einzig unter dem Gesichtspunkt
von "Ueberlebensstrategien" noch sinnvoll in Rede zu stellen.

3)

Sofern freilich an Integration als Zielsetzung festgehalten wird, ist zu
klären, was aus dem Gesagten integrationspolitisch gefolgert werden kann.
Dabei zeigt sich, dass die gegenwärtig auch von Ausländem erhobene
Forderung (vgl. Frankfurter Rundschau v. 24. 9. 83) nach einer "multikulturellen

Gesellschaft" (Nitzschke, 1982), so wichtig und berechtigt sie grundsätzlich

ist, nicht unproblematisiert übernommen werden darf. Die Situation
türkischer Mädchen und Frauen machte jedenfalls deutlich, dass eine Förderung

und Erhaltung von Minderheitskulturen zu Lasten einzelner Gruppen
gehen kann: Die generell anzunehmende Koexistenzfähigkeit von Minderheitskulturen

und den Normen der öffentlichen Kultur, die formelle Verträglichkeit
von "multikultureller Gesellschaft" und Integration entbindet angesichts
der aufgezeigten Belastungen nicht von der Aufgabe, "Kultur" resp. "kulturelle

Standards" im Einzelfall inhaltlich zu kritisieren.

431



R. Twenhöfel

BIBLIOGRAPHIE

ALBRECHT, P.-A. & PFEIFFER, C. (1979), 'Kulturkonflikt' oder soziale Mangel¬
lage? Ansätze zur Erklärung der Kriminalitätsbelastung der ausländischen

Wohnbevölkerung in der Bundesrepublik, Bewährungshilfe, 2 (1979) 105—

118.
BARATH, F. (1978), "Kulturkonflikt und Kriminalität" (Frankfurt / New York).
BERCKHAUER, F. (1980), Ausländerintegration als kriminalpräventiver Ansatz,

Präventive Kriminalpolitik (Schwind, H.D.; Berckhauer, F. & Steinhilper,
G„ Ed.) (1980).

BIELEFELD, U.; KREISSL, R. & MUENSTER, TH. (1982), "Junge Ausländer im
Konflikt. Lebenssituationen und Ueberlebensformen" (Juventa, München).

BOEKEN, G. (1978), Rollenkonflikte ausländischer Arbeiterkinder zwischen Fa¬

milie und Schule, Neue Praxis, 8 (1978) 260—269.
BOOS-NUENNING, U. & NIEKE, W. (1982), Orientierungs- und Handlungsmuster

türkischer Jugendlicher zur Bewältigung der Lebenssituation in der
Bundesrepublik Deutschland, Psychosozial, 16 (1982) 63—90.

BRODERIX, M. (1980), Probleme türkischer Mädchen — Erfahrungen aus einer
Mädchengruppe, Ausländerkinder, 2 (1980) 82—86.

BODA, E. & OEZCAN, M. (1981), Berufs- Grundausbildung türkischer Jugendlicher
in Ravensburg. Ein Zwischenbericht aus der Praxis, Zeitschrift für Berufsund

Wirtschaftspädagogik, Beiheft 2 (1981) 144—152.
DEMIRBUEKEN, E. (1982), Koranschulen — Ein Erfahrungsbericht, Migration, 3

(1982) 51-56.
ENDRUWEIT, G. (1982), Integration oder Interkulturation. Soziologische Hypo¬

thesen zum Identitätsproblem türkischer Arbeitnehmer und ihrer Familien
in Deutschland, Zeitschrift für Kulturaustausch, 3 (1981) 261—267.

"FRANKFURTER RUNDSCHAU" 14.1.1984, S.5: "Hier ist alles nicht streng genug.
Zu den Problemen türkischer Hausfrauen in der Bundesrepublik" (Bericht
von M.I. Kischke).

"FRANKFURTER RUNDSCHAU" 24.9.1983, S.14: "Die nationale Identität ist
für den Alltag ohne Gebrauchswert" (Beitrag von C. Arin).

GALANIS, G. (1982), Stigma und Identität. Was es bedeutet ein Ausländer zu sein,
Migration, 3 (1982) 105—121.

GESSNER, V. (1974), Das soziale Verhalten der Gastarbeiter, Gastarbeiter in Ge¬

sellschaft und Recht (Ansay, T. & Gessner, V., Hrsg.) (München) 11—38.
GOETZE, D. (1976), Probleme der Akkulturation und Assimilation, Gastarbeiter

(Reimann, H. & Reimann, H., Hrsg.) (München (63—84).
GORDON, M.M. (1964), "Assimilation in American Life: The Role of Race, Reli¬

gion and National Origin" (New York).
GREVERUS, I—M. (1982), Plädoyer für eine multikulturelle Gesellschaft, Multi¬

kulturelle Gesellschaft - multikulturelle Erziehung? (Nitzschke, V., Hrsg.)
(Tübingen).

432



Kulturkonflikt und Integration

HAMBURGER, F.; STRAUSS, L. & WOLTER, O. (1981), "Zur Delinquenz aus¬

ländischer Jugendlicher" (Wiesbaden).
HAMBURGER, O. & WOLTER, O. (1981), Ausländische Jugendliche im Konflikt?

Ausländerkinder, 7 (1981)46—57.
HOFFMANN, B. (1982), Die Korankurse. Ihre Funktion und Wirkungsweise, Mi¬

gration, 3 (1982)45—50.
HOFFMANN-NOWOTNY, H.-J. (1973), "Soziologie des Fremdarbeiterproblems"

(Stuttgart).
HUELSTER, M. (1981), Kindheit im Kulturkonflikt, Kindheit, 2/3 (1981) 111—126.

HURST, M. (1973), Integration und Entfremdung. Ich- und Identitätsentwicklung
des Gastarbeiterkindes, betrifft: Erziehung, 6 (1973) 35—41.

KAISER, G. (1974), Gastarbeiterkriminalität und ihre Erklärung als Kulturkonflikt,
Gastarbeiter in Gesellschaft und Recht (Ansay, T. & Gessner, V., Hrsg.)
(München) 208—240.

KASSIMATIS, K. (1981), Die kulturelle Identität der zweiten Generation, Ausländer¬
kinder, 7 (1981) 16-29.

LEITNER, H. & KRASSER, E. (1981), Türkische Familien zwischen traditionellen
Lebensformen und Anpassung an die westliche Industriegesellschaft,
Ausländerkinder, 7 (1981) 2—15.

LEPSIUS, M.R. (1975), Strategien für die Eingliederung der Gastarbeiter in der Bun¬

desrepublik Deutschland, Minoritäten in Ballungsgebieten (Eisenstadt, M.G.
& Kaltefleiter, W., Hrsg.) (Bonn) 11—23.

MAKAL, M. (1981), "Unser Dorf in Anatolien" (Berlin).
MEYER, P. (1976), Zum Partizipationspotential von Gastarbeitern in der Bundes¬

republik Deutschland, Gastarbeiter (Reimann, H. & Reimann, H., Hrsg.)
(München) 101—109.

MUELLER, H. (1981), Türkische Kinder in Deutschland, Kindheit, 2/3 (1981)
127-141.

NEUMANN, U. (1981), "Erziehung ausländischer Kinder" (Düsseldorf).
NITZSCHKE, V., Hrsg. (1982), "Multikulturelle Gesellschaft — multikulturelle Er¬

ziehung?" (Stuttgart).
OEPEN, M. (1982), Interkulturelle Kommunikation — Ihre Bedeutung für die Se¬

gregation und Integration von Immigranten, Migration, 2 (1982), 11—27.

OSTERSETZER, V. (1981), "Samira — ein marokkanisches Mädchen in Deutsch¬

land" (Königstein/ Ts.).
RECKLESS, W.C. (1962), a non-causal explanation: Containment theory, Exerpta

criminologiea.

RICHTER, H. (1982), Einwanderungsland, subkulturelle Segregation und Hilfe zum
Selbstsein — Perspektiven für eine Neuorientierung der Ausländerarbeit,
Neue Praxis, 12(1982) 116—128.

RICHTER, H.E. (1972), "Die Gruppe" (Reinbek).
SCHEINHARDT, S. (1980), Türkische Mädchen zwischen der türkisch—islamischen

und der westdeutschen Gesellschaft, Ausländerkinder, 4 (1980) 35—43.

SCHIFFAUER, W. (1980), Die Gewalt der Ehre. Ali( Veli, Erol in Kreuzberg, Kurs¬

buch, 62 (1980) 1-16.
SCHMIDT—HACKENBERG, D. (1981), Die Entwicklung der berufspolitischen Stra¬

tegien und Aktivitäten zur Integration von Gastarbeitern seit 1965,
Zeitschrift für Berufs- und Wirtschaftspädagogik, Beiheft 2 (1981) 47—59.

433



R. Twenhöfel

SCHNEIDER—WOHLFART, U. & SCHNEIDER, H.R. (1981), Probleme und Perspek¬

tiven der Ausländerintegration in der Bundesrepublik Deutschland, Neue

Praxis, 1 (1981) 13-36.
SCHRÄDER, A.; NIKLES, B.W. & GRIESE, H.M. (1979 2), "Die zweite Generation.

Sozialisation und Akkulturation ausländischer Kinder in der Bundesrepublik"

(Königsstein / Ts.).
SCHUBERT, H. (1981), Strategien zur Ausländerintegration — Ausbildungsmöglich¬

keiten für Ausländerkinder im Handwerk, Zeitschrift für Berufs- und
Wirtschaftspädagogik, Beiheft 2 (1981) 87—94.

THOMAE-VENSKE, H. (1981), "Islam und Integration" (Hamburg).
TRAUTSCH, E. (1982), Kurban Bayram — Das Opferfest im Wandel, Migration, 3

(1982) 65-76.
VARCHIM, R. (1981), Integrationsprobleme ausländischer Jugendlicher. Ein Bericht

aus der praktischen Arbeit mit türkischen Jugendlichen im Ausländerzentrum

der Arbeiterwohlfahrt Bielefeld, Zeitschrift für Berufs- und Wirtschaftspädagogik,

Beiheft 2 (1981) 19—29.

WERHAHN, P. (1980), Erfahrungen mit Kindern ausländischer Arbeitnehmer in
der kinderärztlichen Praxis, Die Kinder ausländischer Arbeitnehmer
(Hellbrügge, Th., Hrsg.) (München / Wien / Baltimore) 74—83.

WILPERT, C. (1980), "Die Zukunft der Zweiten Generation" (Königsstein / Ts.).
ZIMMERMANN, E. (1981), Kulturspezifische Deutungsmuster psychischer und

somatischer Erkrankungen bei italienischen Migranten in der Bundesrepublik,

Ausländerkinder, 7 (1981) 30—45.

434


	Kulturkonflikt und Integration

