Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 10 (1984)

Heft: 1

Artikel: Mort, culture populaire et pouvoir

Autor: Preiswerk, Yvonne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 1 (1984) 85—96

MORT, CULTURE POPULAIRE ET POUVOIR

Yvonne Preiswerk
4, Chemin Bizot
CH—-1208 Genéve

La civilisation technique et marchande de ce XXe siécle finissant dé-
posséde progressivement I’homme de sa mort. Autrefois “apprivoisée” dans
les sociétés traditionnelles, la mort se veut aujourd’hui “’discréte” et ’évacuée”
comme un aveu d’impuissance au sein de la famille nucléaire et de la société
modeme. Belle et dramatique parfois, parce qu’érigée en spectacle fantastique
des vivants, elle agace de sa laideur, ailleurs, dans I'image que donne la mort
a ’hopital, médicalisée et honteuse. Humaniser la mort ’privée” n’est-ce pas
la quéte désespérée de ’homme modeme qui dans sa solitude n’a plus assez
de consistance sociale pour affronter et reconnaitre la mort? Autrefois affaire
de tous, dans son role puissant de régénérateur de vie, la mort “maudite”
d’aujourd’hui n’implique plus que quelques individus proches, atomisés, de
moins en moins concernés par 1’organisation de la vie collective. Elle en perd
son sens. Plus, elle devient non-sens, absurde et de trop. Ce constat simple
et banal nourrit certes la réflexion de tout un chacun face aux conditions
périssables de ’homme. Notre folle société planétaire, mortifére, refoule la
mort de soi — la grande mort, démesurément grande — alors qu’elle affronte
journellement des images de mort, de guerre et de catastrophe comme si cela
ne la concernait pas.

Nombreuses sont les recherches sur la mort et les rituels funéraires.
Nombreux sont ceux qui, a travers l’histoire, la théologie, la médecine et
les sciences humaines tentent de lever le masque moderne qui cache cette
mort autrefois vécue et assumée collectivement. Mais, en méme temps, la
mort n’est-elle pas le révélateur des sociétés et des civilisations? Dans sa ma-
niére d’affronter la mort une société ne dévoile-t-elle pas justement sa vision
du monde et sa fagon de vivre? Le regard de I’anthropologue force ici modeste-
ment le verrou de la modernité pour comprendre les mutations successives
qui ont conduit de la mort apprivoisée a la mort refoulée, de la société tradi-
tionnelle & notre société moderne. Lorsque I’on parle de la mort, il s’agit a

85



Y. Preiswerk

tout instant de garder en mémoire I’ensemble que représente la mort, le rituel
funéraire et le repas d’enterrement. Ainsi seulement se révélent le sens, le
symbolique et I’imaginaire que se donnent et se sont donné les hommes dans
leurs mentalités et attitudes dans ce face a face de la vie et de la mort.

1. UN TERRAIN PRIVILEGIE :
LES VALLEES ALPINES DE SUISSE ROMANDE

Le rituel funéraire et le repas d’enterrement sont sans doute la mani-
festation sociale la plus compléte de toutes les sociabilités puisqu’elle touche
au fondement méme de I’homme social et de 1la mort. Pour notre part, ce sont
ces éléments que nous avons abordés, étudiés et analysés dans notre recherche
menée dans les Alpes de Suisse romande. !

A travers 1’analyse de documents historiques et I’écoute de la tradition
orale, les repas d’enterrement et le rituel funéraire ont révélé la richesse in-
soupgonnée des pratiques traditionnelles de nos sociétés alpines et ont ouvert
une large bréche dans le quotidien de nos proches ancétres. A quelques géné-
rations de nous, les communautés de nos campagnes et de nos montagnes
s’étaient donné les moyens d’une cohérence existentielle qui, sans pour autant
étre ni idéale, ni égalitaire et encore moins sans conflits, affirmait le sens de
la vie et permettait & I’individu de prendre une part totale a 1’identité créatrice
et a la créativité populaire de sa communauté dans son trajet terrestre mais
aussi dans le monde des morts. L’€tre, qui se dissout de nos jours dans ’ano-
nymat, jouait, avec la mort, sa derniére carte sociale au sein du drame collec-
tif assumé par tous, au prix d’ailleurs des plus grandes contraintes qu’imposait
toute vie communautaire.

Notre choix d’étude s’est porté vers deux vallées alpines. Le Val @’
Anniviers catholique a fait I'objet de nos investigations premiéres. Il a fallu
descendre le plus possible dans cette unité géographique, sociale et historique

1) Theése de doctorat de 3¢ cycle en Histoire et Civilisation, soutenue en
janvier 1983 4 I'Université Jean Moulin-Lyon 111, 490 pages.
Edité en livre: Le Repas de la Mort, ‘“‘Catholiques et protestants aux
enterrements, Visages de la culture populaire en Anniviers et aux
Ormonts”, préfacé par G. Balandier, Ed. Monographic SA, Sierre,
Coll. “Mémoire vivante”, 381 pages.

86



Mort, culture populaire et pouvoir

pour comprendre, en profondeur, les repas d’enterrement au sein d’'une méme
totalité. Si I’on était tenté de trouver dans cette réalité sociale-ld une sorte
d’accomplissement communautaire de rapports entre les hommes et la nature
et les hommes et la religion, une étude comparative avec d’autres réalités
s’imposait. Mais ils s’agissait de comparer ce qui était comparable. Nos mul-
tiples questionnements fondamentaux sur les ressemblances, les différences
et 'universalité devraient y trouver des réponses.

La similitude dans la différence pouvait étre dégagée dans un contexte
doctrinal et institutionnel différent et exigeait un terrain” géographique,
historique et socio-économique relativement ressemblant, Afin de rester dans
les Alpes, ce sont les Ormonts qui répondaient le mieux a nos exigences de
recherche. Grande vallée alpine, premiére terre du Pays romand acquise a
la Réforme, donc protestante, elle présentait un paysage assez similaire 2
celui d’Anniviers: paysannat rural de montagne, vivant de I’élevage et de 1’agri-
culture en autarcie presque absolue, pratiques de migrations saisonniéres, de
”remuage’’ en divers paliers d’altitude, luttes historiques farouches pour un
bien vital, la terre. :

Par ailleurs, les Ormonts répondaient a notre souci de différence doc-
trinale et institutionnelle que révéle 1’essence-méme du protestantisme en
rupture, depuis plusieurs siécles, avec la doctrine, linstitution et la pratique
catholiques. En effet, le protestantisme vit et gére la mort dans la pratique
sociale et religieuse comme “I’inversion” et la négation de la ”mort-passage”
du catholicisme. Comment dés lors et pourquoi, en fonction méme de cette
différence, les repas d’enterrement et le rituel funéraire ont-ils existé aux
Ormonts malgré I'opposition qui leur était faite? Une autre différence de
nature et de structure est celle du lien entre I'institution et la pratique popu-
laire. Le pouvoir catholique, fortement hiérarchisé, impose une pratique:
sociale. Le protestantisme, lui, refuse cette hiérarchie au nom d’un pouvoir
démocratique, en investit le croyant qui l'intériorise. Les pratiques sociales
n’ont ainsi ni le méme fondement, ni la méme source de décisions. Malgré
ces dissemblances sur le fond, les deux institutions religieuses se rejoignent
pourtant pour dénoncer, avec la méme vigueur, par des interdictions succes-
sives et nombreuses, les repas d’enterrement qui, pour le catholicisme sont des
restes ’paiens’, alors que le protestantisme les condamne comme *’survivances
pagano-catholiques”.

En de¢a des doctrines, curés et pasteurs semblent bien plus les relais
d’une “histoire de mceurs”, d’'un mouvement de civilisation qui, de plus en
plus, imposera une nouvelle vision du monde et de nouvelles pratiques avec
lesquelles les rituels funéraires et les repas d’enterrement, dans leurs “excés”

87



Y. Preiswerk

et leurs “transgressions” seront incompatibles. Voild pour les similitudes
dans la différence.

Quant a I’universalité, au fond anthropologique qu’est le rapport de
I’homme & sa mort, ce n’était pas seulement dans nos deux vallées que pouvait
se repérer le phénoméne, D’autres civilisations et d’autres sociétés enterrent et
ont enterré leurs morts selon des pratiques et des rituels originaux, somp-
tuaires, extravagants ou exotiques a nos yeux occidentaux. Nos sociétés
traditionnelles sont plus modestes, plus discrétes face a4 la mort, méme si
celle-ci rassemble pour un temps ’énergie collective pour affronter I’événement.
Pourtant la-bas, comme ici, la visée anthropologique permet de repérer une
sorte d’unité fondamentale liée & ce qui est humain, & ce qui se trame entre
les vivants autour de la mort. Dans des expressions qui leur sont propres dans
le temps, dans 1’espace et dans la forme, des sociétés se mobilisent & chaque
fois pour assurer, d’'une fagon ou d’une autre, leur pérennité. Ainsi chez nous
tout comme ailleurs, affronter la mort appelle des gestes individuels et collec-
tifs dans lesquels les hommes se reconnaissent. Ils pleurent et souffrent en-
semble, ils concluent & la sauvegarde de la communauté, mais ils rient aussi
pour exorciser ’angoisse et cela se mange, se boit et se féte. . .

2. LE REPAS D’ENTERREMENT
ET LES NOURRITURES "RESERVEES”

Mais ce n’est pas n’importe quelle féte. Si elle est réjouissance triste en
I’honneur du mort, elle contribue au bien des vivants et s’inscrit tout a la fois
dans I’ordre du drame théatralisé, de la turbulence régénératrice mais aussi
comme enjeu et virtualité au sein de ce que Marcel Mauss appelle le phénoméne
social total. Ici la communauté agit, actualise sa stratégie d’intégration d’une
part et revendique son autonomie face au pouvoir d’autre part. De plus, elle est
doublement menacée, du dedans au niveau des vivants entre eux et du dehors
par les forces du lien qui existe entre le monde des vivants et le monde des
morts. Ainsi, le rite qu’est le repas des funérailles et I’ "étre ensemble” pour
cette occasion, médiatisent les courants contraires qui risquent de dissoudre
la communauté et permettent & celle-ci de se “’refaire”, de retrouver sa cohé-
rence un moment vacillante. Ceci n’exclut pas, bien entendu, la fonction
utilitaire de se sustenter aprés avoir marché des heures sur les chemins, ni
I’hospitalité légendaire que s’accordent entre eux les gens de la terre; cela
exclut encore moins la forme d’expression collective d’un groupe uni face
a D’extériorité hostile, inconnue, périlleuse de la nature qui lui ravit

88



Mort, culture populaire et pouvoir

ses hommes. Mais rappelons que la mort est ici communautaire, qu’il n’y a
pas de malheur solitaire. Le rassemblement imprime la permanence, la durabi-
lité, la pérennité dans I’essence méme de la rencontre physique et dans le lien
permanent entre le passé et le futur, les ancétres et ceux qui viendront. La
mort est & I'image de la tradition qui a vécu, qui vit et qui se perpétue. Elle
permet & une société d’étre et de se savoir comme corps social et le repas
d’enterrement en est I’expression fondamentale.

En regard de I'importance et de la fonction sociale que représente le
repas, il est aisé de saisir pourquoi, a l'intérieur du groupe ou de la société il
exige autant la générosité et le déploiement visible de nourritures. Cette phrase
souvent entendue en Anniviers en est la preuve: C’est de la part du mort . ..
il faut qu’il y ait assez”” ou encore ”Buvez, mangez . . . il a assez laissé”. Cela
veut bien dire qu’on a pensé aux fromage et vin d’enterrement au cours de la
vie, méme si 1’épargne de ces biens était difficile. Ainsi le repas des funérailles
dévoile ’ambivalence de la production sociale qui d’une part se dit & travers
la gratuité, la sorte de consumation de biens sous la forme collective mais
d’autre part, il dévoile une hiérarchie richesse / pauvreté.

”Gaspillage”, “exubérance”, “excés”, dépenses somptuaires” sont les
termes mille fois entendus au sujet des nourritures offertes aux repas d’enterre-
ment. Ces dons de biens matériels participaient pourtant d’une plus grande
richesse sociale méme si, en méme temps, ils manifestaient la hiérarchie des
richesses individuelles et familiales. Etre assis tous a la méme table, apparem-
ment de maniére égalitaire et confondue face & la menace pour la commu-
nauté tout entiére, n’effagait & aucun moment les différences entre riches et
pauvres puisque ’on se savait les uns les autres, puisque 1’on connaissait ce que
la cave ou le grenier des uns et des autres avait de richesses. Aux Ormonts,
cette phrase souvent entendue en témoigne: ”Les participants étaient parfois
génés et ressentaient le malaise et on disait qu’ils n’auraient di faire qu’un
“tour” (de “’navettes”, cf. plus bas), qu’ils ont fait une trop grosse dépense”.
Malgré cela personne n’aurait mis en question la nécessité d’offrir son di au
mort et a la collectivité, méme au prix des plus grandes contraintes maté-
rielles.

Mais finalement, direz-vous, ces repas, qu’étaient-ils pour justifier de tels
sacrifices; qu’avaient-ils de si particulier pour mériter tant de considération?
Il nous faut encore une fois faire appel & la distanciation pour comprendre
I’élément des nourritures; resituer le pain, le fromage et le vin dans le contexte
socio-économique ou ils représentent 1’essentiel de la production et des pro-
duits de base dans I’alimentation quotidienne.

89



Y. Preiswerk

En Anniviers, et ceci jusqu’a I’abandon presque total de I’agriculture,
les nourritures offertes aux enterrements traduisent intimément le rapport
de ’homme & la terre et aux bétes. Dés le mariage, chaque famille encavait
tous les ans des fromages qui vieilliraient pour les funérailles. ”Le fromage
d’enterrement”, strictement réservé a cet effet, prenait place sur le ratelier de
la cave et recevait réguliérement le soin nécessaire & sa bonne conservation.
Il s’ajoutait ainsi & ceux conservés les années précédentes pour qu’en cas de
mort dans la famille, une dizaine de fromages-vieux puissent étre offerts aux
nombreux invités familiaux, voisins et villageois. Ponction importante sur la
production consommable, ce bien réservé, choyé pour la mort, constituait
parfois une épargne difficile. Mais en aucun cas 1’aurait-on entamée pour satis-
faire les nécessités quotidiennes. Quant au vin, tout comme pour le fromage,
il traduisait la totalité anniviarde de par sa production indigéne. Fait & partir
d’un cépage particulier, la ’réze”, cultivé dans les vignes anniviardes de la
plaine du Rhone, le vin du glacier” était conservé des années durant dans
le ’tonneau d’enterrement”.

Le pain, le fromage et le vin disent tout le style de vie anniviarde: les
travaux en commun, les migrations saisonniéres, ’alpage et la plaine, la terre
et I’animal. Ces “’nourritures pour la mort™ et ’de la part du mort™ relevaient
finalement plus du ”don de soi” que du don en soi et signaient ainsi la conti-
nuité par ’offrande entre les générations et entre les individus et la société
qui les englobe.

Quant aux Ormonts, méme si aujourd’hui la mémoire collective confine
les grandes dépenses aux enterrements dans un oubli consenti, les archives
et plus spécialement les procés-verbaux des conseils de paroisse attestent 1’exis-
tence de repas fort copieux et dispendieux. Il faut souligner le décalage existant
entre Anniviers et les Ormonts, ces derniers s’étant ouverts plus tot au tourisme
alpin engendrant des mutations dans les mentalités plus précoces qu’en Anni-
viers. Ceci explique partiellement cela. Toutefois, il n’empéche que les Ormo-
nans offraient tout autant de nourriture a4 leurs nombreux invités d’enterre-
ment: du pain (des “plates ou des sanges™ selon les endroits), du fromage
(qui était trés anciennement aussi gardé spécialement pour Ienterrement,
mais dont seules quelques familles se souviennent) et relativement moins de
vin puisque les Ormonans n’étaient pas propriétaires de vignes en plaine;
spécialistes des alcools de fruits et de plantes qu’ils distillaient eux-mémes,
ils en arrosaient copieusement le café noir dont ils ont, trés tot, été de grands
consommateurs. De plus, et 13 nous rejoignons les ” nourritures réservées pour
Penterrement”, il était un mets boulangé qui actualisait la mort par sa force
symbolique: la ’navette”. A prononcer ce mot, tout Ormonan I’associe immé-
diatement aux enterrements puisque ce petit pain sucré, fait de farine blanche,
de levain, de lait, de beurre et de sucre, n’était confectionné exclusivement

90



Mort, culture populaire et pouvoir

qu’a cet effet. Abandonnées aprés la deuxiéme guerre mondiale, les navettes”
avaient existé depuis les temps les plus reculés puisque pratiquement tous les
textes sur les nourritures anciennes les mentionnent comme spécialité pour
les funérailles. Quelle qu’ait été la richesse du repas d’enterrement, qu’il y ait
eu peu ou beaucoup de fromage coupé en rebibes”, d’autres mets éventuels
ou non, la “navette” était toujours présente. Il arrivait qu’elle soit la seule
chose offerte avant le départ du convoi de la maison mortuaire, les autres
nourritures n’étant ajoutées qu’au repas servi au retour du cimetiére.

La aussi, dans la vie communautaire, chacun connaissait plus ou moins
les biens de I’autre et si la générosité aux enterrements était le dd au mort,
I'implacable loi sociale de la différence entre riches et pauvres se manifestait
par l’aisance ou l’effort financier que représentait le nombre de navettes”
offertes. Un, deux ou trois “tours” de "navettes” aux deux ou trois cents
invités permettait d’évaluer si I’on "offrait ou non au-dessus de ses moyens”,
obligation aujourd’hui condamnée par les Ormonans qui, autrefois, ne pou-
vaient faire & moins. Si la fabrication d’un millier de navettes” pour un seul
enterrement a été confirmée a plusieurs reprises, tout autant I’ont été les
dettes contractées chez le boulanger que certaines familles ont mis des années
a éponger.

Doublement symbolique par I’insigne de richesse et par son attachement
aux manifestations mortuaires, la ’navette” signifiait en méme temps la gour-
mandise et la friandise signant ainsi le coté festif de la rencontre. Ce lien
qu’on souhaiterait poétique entre la mort, la féte et la gourmandise attestait
la vie communautaire dont la ’navette” était I’expression.

3.  MANIFESTATIONS MORTUAIRES, MORT ET POUVOIR

Si, par la richesse de leur sens et I'interprétation symbolique et de média-
tion qu’ils permettent, les repas d’enterrement et les nourritures méritent une
longue étude en eux-mémes, ils prennent d’autant plus d’envergure qu’ils ont
été, au cours des siécles, ’objet d’interventions légales, punitives et de répri-
mande de la part des institutions qu’elles soient civiles ou religieuses, catholiques
et protestantes. Ceci explique d’ailleurs peut-étre aussi le mutisme ou la discré-
tion dont a fait preuve la mémoire collective qui, n’en doutons pas, a certes
intériorisé le discours officiel et la condamnation des pratiques des funérailles.

91



Y. Preiswerk

La tradition orale rapporte les interdictions des repas d’enterrement
du milieu du XIXe siécle jusqu’au milieu du XXe siécle et les archives sur
cette époque — qu’elles soient protocoles d’assemblées ou de conseils de
paroisse des églises protestantes, documents, statuts ou réglements des cures
catholiques ou encore articles de lois cantonales — les confirment. D’autres
documents, tels la Diéte ou les Ordonnances bernoises attestent de ’scandales™,
d’ ’abus” ou d’ ”excés” vivement condamnés et punis. Mais pourquoi les repas
d’enterrement ont-ils donc provoqué aussi inlassablement I’action de I’Eglise
et de I’Etat? S’agissait-il seulement de réprimer ces “désordres” au nom de
’ordre ou ce ’gaspillage’” au nom de la trop grande dépense ou au nom des
plus pauvres qui s’endettaient lourdement? Pourquoi les sociétés n’ont-elles
pas, dés lors, succombé au discours moralisateur en abandonnant tout simple-
ment ces pratiques “répréhensibles”? Durant des siécles les mémes refrains
autoritaires ont, sous diverses formes, buté contre les mémes obstinations
populaires.

Nous avons parlé de communautés; celles-ci étaient englobées dans un
systéme englobant plus vaste, celui du pouvoir, de I’Eglise et de I’Etat. Etroite-
ment liées, les instances civiles et religieuses imposaient aux fidéles et aux
citoyens un mode de vie, des comportements conformes aux exigences du
pouvoir et qui ont modelé les mentalités paysannes. Les transgressions s’inscri-
vaient & l'intérieur méme de la sphére religieuse; elles étaient donc relativement
sous contrdle. Les écarts aux ’régles de morale et de bonne conduite” mani-
festaient la désobéissance™ punissable. L’auto-régulation se faisait de 1’inté-
rieur sous la sanction des autorités. Malgré cela, les communautés affirmaient
leur existence et leur créativité dans un rapport de force avec le pouvoir.
Entre ces deux systémes s’établissaient ainsi des liens de pouvoir et dans la
logique méme de ce pouvoir on peut comprendre que 1’Eglise et ’Etat aient
tenté de maitriser une expression populaire aussi riche que celle des repas
d’enterrement. Face a la viséee totalisante des grandes institutions, les commu-
nautés ne pouvaient offrir que résistance et autonomie. Ainsi, le repas ritualisé
constituait une véritable pratique sociale, une praxis, un acte qui produisait
des sens multiples dont les plus inacceptables pour I’autorité étaient le contre-
pouvoir populaire, le contre-savoir et ’extra-territorialité.

L’assemblée qui se réunit se pose comme un pouvoir autonome par le
fait qu’elle lui donne son propre sens, qu’elle gére A sa maniére le temps du
rituel et des funérailles et qu’elle n’entend pas pour cela se soumettre au
pouvoir d’en-haut. Le repas ritualisé crée aussi ’expérience d’un savoir, d’une
sociabilité qui permet une expérience directe sur ’autre, c’est-a-dire sur les
vivants et sur le mort, mais aussi sur ce lien entre le monde des vivants et le

92



Mort, culture populaire et pouvoir

monde des morts. Par ailleurs, il démontre un autre lien fondamental, celui
entre le corps et I’ame: les nourritures permettent de se sustenter, de manger
et boire pour subvenir aux besoins essentiels du corps; mais elles permettent
aussi, a travers leur fonction symbolique et médiatrice de penser un systéme
du monde. Finalement, le repas échappe a toute référence politique et reli-
gieuse alors qu’il a le plus souvent lieu hors du contexte social habituel: soit
dans I’'une des salles de paroisse chez les protestants, soit dans la salle commu-
nale des villages catholiques d’Anniviers, lieux privilégiés par la tradition.

Ces divers éléments montrent bien I’enjeu qu’était le repas et I’appro-
priation que s’en faisait la communauté. Echapper aux instances du pouvoir,
a autorité du curé ou du pasteur, c’était assurer la tradition, la pérennité et
’existence-méme du groupe cohérent et de sa culture. On comprend aisément
que ni I’Eglise, ni ’Etat n’y trouvaient leur compte et, qu’au nom d’une
morale, tous deux aient pu condamner avec autant de véhémence ce qu’ils
nommaient ces ’débordements scandaleux”, ces dépenses somptuaires” qui
échappaient a leur contrdle. A travers la mort et le rituel mortuaire, les com-
munautés s’étaient donné les moyens d’une créativité populaire trés riche
de symboles et de sens, liant tout en méme temps la tradition ancestrale et
leur devenir.

4. VERS LA MODERNITE

Pendant des siécles, interdictions, réprimandes et autoritarismes sont
restés inefficaces malgré leur grand nombre (les derniéres interdictions en
Anniviers datent de la deuxiéme guerre mondiale; aux Ormonts les repas n’ont
plus été mentionnés officiellement aprés la premiére guerre mondiale, mais
dans les deux cas ils ont continué encore pendant quelques années). Les com-
munautés locales puissantes avaient imposé leur expérience collective de la
vie et de la mort exprimant ainsi la manifestation fondamentale ou elles se
structuraient face & la menace mortelle. Tant que les repas se situaient dans
une société traditionnelle, qu’ils exprimaient le sens et qu’ils s’affrontaient au
controle de I’Eglise et de I’Etat, se situant hors de leur espace réel et symbo-
lique, les interdictions n’ont eu que peu de poids.

Mais, a partir de la fin du XIXe siécle, des craquements successifs qu’il
serait trop long d’énumérer ici tant ils s’enchevétrent les uns les autres,

93



Y. Preiswerk

ébranlent la société rurale. C’est d’abord la timide apparition du tourisme
et les ajustements locaux qu’il nécessite. Confronté a 1’étranger, le montagnard
portera un double regard: sur lui-méme et sur I’autre. Peu & peu de nouvelles
structures socio-économiques se mettent en place. L’hygiéne, les soins médi-
caux, I’ouverture géographique, 1’accés a d’autres professions, ’abandon des
migrations saisonniéres d’abord puis lentement de I’agriculture etc. . . .etc. ..
transforment peu & peu les mentalités. L’urbanisation naissante, le tourisme,
le développement en général s’infiltrent lentement dans le paysage culturel
des communautés. La vie religieuse souffre de multiples ruptures aussi, dure-
ment ressenties par les fidéles, dont Vatican II sera ’achévement pour les
catholiques. Aux Ormonts, de nombreuses activités culturelles et sportives vi-
deront peu a peu les églises au grand désespoir des pasteurs et des autorités
ecclésiastiques.

Une nouvelle civilisation va naitre en cette premiére moitié de
XXe siécle a partir d’abandons, de résistances, de mutations, sourdes parfois,
qui aboutira a l’avénement de la société moderne, individuelle, privée et
marchande. Elle est née du dehors, de 'urbain en quéte de nouveaux marchés
alors méme que les montagnards, désertant de plus en plus une économie rurale
difficile & vivre, ou la modernisant, allaient s’immerger dans les “curiosités”
de la société de consommation. Et elle est née du dedans, aussi, du désir de
changement et de jouissance. Marché potentiel et lieu de resourcement pour
citadins en quéte de nature, la montagne s’est laissé faire d’autant plus qu’elle
était consentante a l’ouverture, aux idées nouvelles, aux plaisirs, aux loisirs
et aux nouvelles structures. Ce double mouvement vers la modernité accomplie
s’est fait par félures successives dans I’édifice qu’était la société traditionnelle.
Il s’est fait a I’aide, ambigué parfois, des instances au pouvoir & travers le
rejet violent des risques moraux et les acceptations des innovations “’béné-
fiques”.

Finalement la communauté éclate dans sa cohésion et les repas d’enter-
rement ne peuvent plus en étre le signe, ni peuvent-ils encore dire le sens
communautaire. L’individu en s’affirmant, s’affranchit dans un nouveau
systéme économique, professionnel, culturel, se légitime dans une modernité
et une laicité grandissantes dans lesquelles il se défoule d’une contrainte qu’il
trouvait de plus en plus pesante. D’autres voies s’ouvriront & lui dans son
ambition d’un ’savoir acculturé”. Il cherchera a s’identifier au citadin et dira
lui-méme qu’il se civilise” & travers un nouveau mode de vie, d’autres ma-
niéres. L’ancien tissu social est rongé et les ’mauvais comportements™, les
”désordres”, les ’’rires-pour-le-mort” deviennent intolérables. Ces allures
de ”sauvagerie” peu convenables a leurs yeux, disparaissent d’elles-mémes
comme si elles étaient soudain devenues grotesques. Il en va ainsi pour les

94



Mort, culture populaire et pouvoir

repas d’enterrement, autrefois “résistance culturelle” et sens de vie, qui ne
répondent plus au nouveau systéme de valeurs. Plus n’est besoin de les inter-
dire puisque dans la modernité ils s’épanchent de leur contenu symbolique
et sont devenus caducs.

Mais la mort reste insaisissable, énigmatique. Le trouble, la gestuelle,
le spectacle ou la discrétion qui I’entourent, en disent long sur le malaise
social qu’elle suscite. L’homme d’aujourd’hui, privé de sa mort, repense sa vie
et ses pratiques a travers des revendications modernes qui laissent suinter
une résurgence des manifestations autour de la mort. Diversement exprimés,
des retours a des systémes idéologiques, moraux, religieux ne répondent-ils
pas fondamentalement & la recherche de sens? Ne serions-nous pas en train
de raviver les sédiments d’une cohérence de la vie et de la mort? La société
rurale s’était donné les moyens de ses manifestations populaires. A nous de
regarder d’'un peu plus prés ce qu’invente la société urbaine dans sa quéte
de sens.

95






	Mort, culture populaire et pouvoir

