Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 9 (1983)

Heft: 3

Artikel: Der Islam : ein Trager politischer Ideen?
Autor: Simson, Uwe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 3 (1983) 677—686

DER ISLAM:
EIN TRAGER POLITISCHER IDEEN ?

Uwe Simson
Haus Nr. 10
D—5308 Rheinbach (Scherbach)

Mit der Reislamisierung “werden im Westen lange gililtige Annahmen
Uber das Verhiltnis von Modernisierung und Religion im Sinne eines prinzipiell
gegebenen Spannungsverhdltnisses, das letzlich zu volliger Sikularisierung, zur
Trennung von Religion und Staat, flihren miisse, in Frage gestellt.” ! Was
aber vielleicht schwerer wiegt: Politiker in West und Ost stehen dem neuen
Phidnomen, das sich einer Einordnung in die bisher gingigen politischen Sche-
mata entzieht, ziemlich ratlos gegeniiber. Was seit 1979 in Iran vorgeht, war —
jedenfalls fiir die politischen Entscheidungstriger — nicht vorhersehbar und
scheint die weitere Entwicklung der Region weniger leicht berechenbar zu
machen.

Da sich auch in anderen, besonders arabischen Lindern, analoge Bestre-
bungen in zum Teil explosiver Form bemerkbar machen (man denke an die
Ermordung des dgyptischen Prisidenten Anwar as-Sadat, aber auch an fun-
damentalistische Tendenzen in Tunesien, der Tirkei und anderenorts), ge-
winnt die Frage, welches politische und/oder aussenwirtschaftliche Verhalten
nach einem erfolgreichen Umschwung unter islamischen Vorzeichen zu er-
warten ist, eminente praktische Bedeutung.

Ohne ndhere Spezifikation erscheint unmittelbar evident, dass ein unter
islamischen Vorzeichen vollzogener Umschwung in Staat, Wirtschaft und Ge-
sellschaft islamischen Ideen zum Durchbruch verhelfen wird. Ideologen der
Reislamisierung, die ihrem Gesellschaftsentwurf gleichzeitig Identitdt (dem
Okzident gegeniiber) und religiose Ueberhohung zu sichern bestrebt sind,
beharren darauf, dass lange verschiittete Grundprinzipien islamischer Ordnung

1) Steinbach, 1980, 331

677



U. Simson

jetzt wieder fiir Staat, Wirtschaft und Gesellschaft verbindlich werden; west-
liche Wissenschaftler der geistes- und religionsgeschichtlichen Ausrichtung
hingen verstindlicherweise an dem Gedanken, dass aus den grundlegenden
Texten des Islam — ihrem ureigensten Forschungsgegenstand! — Aufschliisse
iber das politische Verhalten der neuen Fiihrer zu gewinnen sein miissten,
ihrer Wissenschaftsdisziplin also Bedeutung iiber die Studierstube hinaus zu-
zumessen ist.

Diese Denkrichtung sieht in Vorgingen wie dem iranischen Umsturz
Erscheinungsformen “des Islam” in Raum und Zeit; die gegenwirtige Ordnung
im Iran wird als “eine Entwicklungsstufe des Schiismus” betrachtet, wie
liberhaupt ”dem Schiismus” spezifische, vom sunnitischen Islam unterschie-
dene historische Antriebskrdfte 2 zugeschrieben werden. Die Schwierigkeit,
programmatische Unterschiede zwischen sunnitischen und schiitischen ”Is-
lamisierern” herauszuarbeiten, die sich nicht auf wirtschaftliche, soziale oder
sonstige nichtreligiése Faktoren zurtickfiihren lassen, wird dabei nicht beachtet;
auch wird nicht bedacht, wie wenig plausibel die Erwartung ist, eine grund-
legende Entscheidung, die aus wirtschaftlichen, sozialen, strategischen oder
sonstigen Griinden angestrebt wird, kénne aus “islamischen” Griinden unter-
bleiben — oder umgekehrt. Die hier geschilderte Sichtweise neigt zu einer
Art von ideengeschichtlichem Determinismus und suggeriert eine fiir Historiker
und Sozialwissenschaftler unannehmbare Unabhingigkeit vom historisch-
sozialen Kontext. ”’Der Islam” wird zur alles erkldrenden Variablen,

Lasst sich ein inhaltliches Verhiltnis zwischen geoffenbarter Religion
und ihr zugeordneter Politik historisch iiberhaupt feststellen? Ein kurzer
Ueberblick tiber die Geschichte des (westlichen) Christentums weist offenbar
in die entgegengesetzte Richtung. Das Christentum legitimierte (seit Konstan-
tin) die spdtantike Sklavenhaltergesellschaft ebenso wie spédter Feudalismus
und Kapitalismus (ihre jeweiligen kolonialistischen Varianten eingeschlossen),
das preussische Dreiklassenwahlrecht wie die ihrem Anspruch nach egalitire
Gesellschaft der Vereinigten Staaten von Amerika; auf das Christentum berie-
fen sich beide Kontrahenten im deutschen Bauernkrieg, berufen sich die
Verfechter des stidafrikanischen Rassismus ebenso wie die Vorkdmpfer seiner
Ueberwindung. Die Idee einer christlichen (politischen, wirtschaftlichen,

2) Als Beispiel moge ein gebildeter (auch regional vorgebildeter) konservativer
Journalist dienen: Peter Scholl-Latour versucht, Unterschiede islamischer
Politik zwischen Iran und Afganistan als Unterschiede zwischen Schia und
Sunna zu erkliren — vgl. Scholl-Latour, 1981.

678



Der Islam : ein Trager politischer Ideen?

sozialen) Ordnung 3 ist also historisch begriindbar. S. N. Eisenstadts ¢ Fest-
stellung, dass es “unabhingige Variationen und Kombinationen zwischen den
'religiésen’ Codes . . . und den ’sozialen’ Codes gibt ”, ist anerkannter Bestand-
teil der modernen westlichen Sozialwissenschaften.

Sie gilt auch fiir den Islam; scheinbar paradoxerweise, da hier doch nach
dem allgemeinen Bildungsverstdndnis der fiir das Christentum charakteristische
Gegensatz zwischen Jenseits und Diesseits, zwischen Religion und Politik
nicht besteht. Islamische” Regime sind in Iran und Libyen populistisch,
in Saudi-Arabien oligarchisch ; die Staatsform der Republik, die Khomeiny als
die einzig islamische gelten ldsst, wurde von seinen geistlichen Vorgdngern
zur Zeit Kemal Atatiirks ebenso entschieden verworfen; die selbe Wirtschafts-
und Aussenpolitik, die Iran unter islamischen Vorzeichen seit 1979 {iberwinden
will, ist gleichzeitig in Pakistan, ebenfalls unter islamischen Vorzeichen, offi-
zielle Staatsdoktrin, 3

Ein besonders aktueller Fall, der des islamischen Widerstands im gegen-
wirtigen Afghanistan, verdient ndhere Betrachtung. ”Was (die afghanischen
Bauern und Nomaden) zum Kampf motiviert, ist . . . die Loyalitdt gegentiber
der traditionellen Ordnung ihres Lebens, die sie durch die autoritiren Refor-
men der Regierung und deren sowjetischen Verbiindeten bedroht sehen.” ©
Es geht hier also (im Gegensatz etwa zu den eminent entwicklungsorientierten
Vorstellungen des iranischen Ex-Prdsidenten Bani Sadr oder auch pakistani-
schen Modernisierungsideen) nicht um wirtschatflichen oder gesellschaftlichen
Fortschritt; der Kampf der traditionellen Gesellschaft, der schon lange vor dem
sowjetischen Einfall seinen Anfang genommen hat, 7 richtet sich ”gegen die
sie immer enger umschlingende Rationalitdt politischer und 6konomischer
Modernisierung”. 8

3) Dies gilt auch z.B. fiir den Bereich der Wissenschaft. So setzten die Jesuiten
im 17, Jahrhundert in China das Prestige der damaligen “modernen” euro-
pdischen Wissenschaft zur Unterstlitzung ihrer missonarischen Bemiithungen
ein — einer Wissenschaft (z. B. Astronomie), die zur gleichen Zeit in Europa
selbst unter Kirchenbann stand — vgl. Nelson, 1977, 15 f.

4) Eisenstadt, 1969, 16

5) Nibher ausgefithrt bei Khalid u.a., 1982
6) Minkler, 1982, 32

7) Minkler, 1982, 33

8) Minkler, 1982, 34

679



U. Simson

Auch hier also freie Variation zwischen dem religiosen und dem sozialen

Code. Es gibt keine spezifisch islamische Ordnung von Staat, Wirtschaft und
Gesellschaft; © auf politische Grundfragen unserer Zeit, wie

Planwirtschaft oder freies Spiel der Marktkrafte ?

Staatliches oder privates Eigentum an den Produktionsmitteln ?
Gleichgewichtiges oder ungleichgewichtiges Wachstums ?
Représentatives oder anderes politisches System?

Binnen- oder aussenorientierte Entwicklung?

Anlehnung an einen der Blécke oder Blockfreiheit?

gibt es keine verbindliche " islamische” Antwort.

le

Bedeutet dies, dass es fiir die Fiihrung eines islamischen” Staates keiner-

i "kulturell bedingte Einschrinkungen einer aus politisch-planerischer Sicht

wiinschenswerten ’beliebigen” Verfiigbarkeit iiber Menschen, Gruppen und
Institutionen” 10 gibt? Dies ist zweifellos nicht der Fall. Es geniigt in diesem
Zusammenhang, auf das koranisch begriindete Personenstandsrecht und das
(allerdings heute ebenso wie in friiheren Zeiten durch terminologische Kniffe
leicht zu umgehende) Zinsverbot hinzuweisen; auch bei der Behandlung reli-
gioser Minoritdten steht die ”islamische” Obrigkeit unter Systemzwang. !!
In allen anderen Fillen aber, z.B. bei der Beantwortung der o. a. Grundfragen

9)

10)

11)

Diese zentrale These von Maxime Rodinson (1966) gilt weiterhin. Islamische
Vorschriften an die Adresse von Politikern erschopfen sich in Leerformeln
(eine gute Zusammenstellung aus Schriften von Khomeiny, Beheshti und
aus der neuen iranischen Verfassung findet sich bei Schreiner u. a., 1982); so
z. B., dass “jeder Biirger seinen gerechten Anteil am Volkseinkommen erlangen
kann” (Schreiner, 1982, 205); sie alle laufen auf die koranische Formel hinaus,
““das Gute anzuordnen und das Schlechte zu verhindern”: strittig ist bekannt-
lich nicht, ob in der Politik das Gute oder das Schlechte verwirklicht werden
soll, sondern worin dieses “Gute”, z. B., soziale Gerechtigkeit, eigentlich be-
steht.

Bialas, 1982, 104

Hier kénnte nun argumentiert werden, eine Diskriminierung der (hiufig durch
Zusammenarbeit mit auslindischen Michten kompromittierten oder in anderer
Weise die nationale Einheit bedrohenden) Minderheiten werde auch aus nicht-
religiosen Griinden angestrebt. Offenbar primir religiés bedingt ist aber die
unterschiedliche Behandlung, die die iranische Fiihrung den im Koran ‘“‘vorge-
sehenen” Christen und Juden einerseits und der Minderheit der Bahai anderer-
seits angedeihen ldsst: fiir Christen und Juden verfassungsmissig garantierte,
auch politische Rechte, wihrend gegen die Bahai, die es, da sie nach der Ver-
kiindung des Islam in die Welt getreten sind, eigentlich gar nicht geben darf,
ein systematischer Vernichtungsfeldzug stattfindet (s. dazu z. B. Neue Ziircher
Zeitung vom 8. Dezember 1982).

680



Der Islam: ein Triger politischer Ideen?

jeder politischen Fithrung eines Entwicklungslandes, besteht ein ausserordent-
lich weiter Handlungsspielraum, der mit denjenigen (sozialen, wirtschaftlichen,
politischen . . .) Zielsetzungen ausgefiillt wird, die sich aus der jeweiligen
historischen Situation ergeben. 12

Unterschiede zwischen Sunna und Schia bestehen nur insofern, als die
bessere Organisation und grossere wirtschaftliche Unabhédngigkeit des
schiitischen Klerus die Chance eines durch ihn getragenen Umschwungs er-
hoht; oder man kann argumentieren, dass der Schiismus durch seine Geschichte
und Ideologie zur Opposition gegen Herrschaft eher pradisponiert ist. Aussagen
tiber die nach dem Umschwung verfolgte Politik sind jedoch durch den Unter-
schied zwischen Sunna und Schia nicht begriindbar.

Islamisch ist also nicht die Findung der politischen Ideen (im weitesten
Sinn), sondern ihre (nachtrigliche) Legitimierung; islamische Ideologen
haben in dem Bemiihen, Dogma und politisch-gesellschaftliche Wirklichkeit
unter Schonung der letzteren miteinander in Einklang zu bringen, stets inter-
pretatorische Hochstleistungen vollbracht. '3 Eine Schliisselrolle spielt hier
der Begriff der ”bid’a hasana” (positive Innovation), das Giitezeichen fiir eine
von den Herrschenden als niitzlich erkannte Neuerung. So verbietet sich z. B.
die Idee, Feuerwaffen als im Koran nicht vorgesehen und mit dem Islam un-
vereinbar abzulehnen, in einer mit Feuerwaffen ausgeriisteten Umwelt von
selbst, und der Nutzen moderner Kommunikationstechniken fiir jede Staats-
fiihrung liegt auf der Hand. Politische Ideen, die heute im Namen des Islam
verkiindet werden, haben daher ”nur einer Forderung zu gentigen: mit einem
im Lichte der modernen westlichen Entwicklung interpretierten Islam nicht
unvereinbar zu sein™. 14

12) Der zum Ausbruch aus blockierten Entwicklungen notige Voluntarismus
findet hier seine Freiriume.

13) * ... dass Ausleger von abstrakten Quellen-Texten auch nur Menschen sind,
die den jeweiligen sozialen und geschichtlichen Auswirkungen unterworfen
sind, so dass es, wissenssoziologisch gesehen, nicht anders zu erwarten ist,
als dass sie die “Wahrheit” auch nur von einer geschichtlich-sozial determinier-
ten Warte aus beurteilen kénnen” (Kandil, 1975, 236). Entwaffnend offen
dazu Beheshti: * . . . ist der Islam ein Lehrsystem, das ewig giltig sein und
unter allen Umstinden funktionieren kann, wenn es in jeder Zeit durch eine
derartige Form erkldrt, interpretiert und realisiert wird, die sich den derzeitigen
Bedingungen anpasst” (Schreiner, 1982, 197).

14) Simson, 1980, 572. Es braucht wohl nicht eigens darauf hingewiesen zu wer-
den, dass damit nicht die Legitimitit der unter islamischen Vorzeichen in
Iran unternommenen und anderenorts geplanten Umwilzung bestritten, nicht
die religidsen Antriebe eines gliubigen Muslims (z. B. schiitischer Konfession)
bezweifelt oder die hier zweifellos freigesetzten sozialen Energien in Frage
gestellt werden sollen: es soll lediglich festgestellt werden, dass zwischen
den heiligen Texten und politischen (gesellschaftlichen, wirtschaftlichen . . .)
Massnahmen in der Realitit von heute kein zwingender, nachvollziehbarer
inhaltlicher Zusammenhang besteht.

6381



U. Simson

Exkurs: Warum der Islam?

15)

16)
17)

18)

Was befdhigt den Islam im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts in so
sichtbarer Weise dazu, politische Herrschaft zu legitimieren? Wie er-
kldrt sich die (wenn man so sagen darf) fast monopolistische Stellung
des Islam auf dem regionalen Legitimationsmarkt? !5 Mit anderen
Worten: wie ist es zu erkldren, dass in Gesellschaften, deren (bisher
nicht geloste) Hauptaufgabe die Modernisierung ist, eine Machtergrei-
fung im Namen einer vor 1400 Jahren verkiindeten Religion Erfolgs-
chancen hat?

Die Beantwortung dieser Frage hat von einem Ueberblick iiber die in
der gegenwdrtigen historischen Situation einem Entwicklungsland alter
ausserokzidentaler Kultur prinzipiell zur Verfiigung stehenden Legiti-
mationsmuster auszugehen.

Die weithin akzeptierte Max Weber’sche Typologie legitimer Herrschaft !
unterscheidet bekanntlich die rationale, die traditionale und die cha-
rismatische Legitimationsart. Wie bei den heute entwickelten Landern
des Westens, so ist auch bei den Entwicklungslindern von einem ur-
spriinglichen Zustand der traditionalen Legitimierung politischer Herr-
schaft auszugehen. Wihrend nun aber im Okzident interne Faktoren
eine schrittweise Entwicklung zur >rationalen” Herrschaft bewirkten,
wird die traditionale Legitimierung des Orients von aussen zerstort —
durch den (militdrisch und wirtschaftlich-technisch tiberlegenen, also
“entwickelten”) Okzident, der ab dato fiir den Orient zur ”Bezugs-
gesellschaft” wird: Unterschiede in der Herrschaftslegitimierung beruhen
seither auf unterschiedlichen ideologischen Positionen zur entwickelten
Bezugsgesellschaft. ! 7 So folgte auf den Zusammenbruch der traditiona-
len Legitimation die assimilatorische”, die auf bedingungsloser Nach
ahmung der Ziele und Formen westlicher Entwicklung basierte; das
soziale Scheitern dieses Entwicklungsweges 18 verweist die Gesellschaf-
ten des Orients auf eine gesamtgesellschaftliche Orientierung, die Eigen-
standigkeit mit Entwicklungsleistung vereint.

Auch die Opposition gegen sich selbst islamisch legitimierende Regimes beruft
sich auf den (in diesem Fall: “wahren”) Islam, z. B. Saudi-Arabien 1979.

Weber, 1972, 124
dazu ausfithrlicher Simson, 1975, 49 ff.

dessen Weiterverfolgung mit die Ursache fiir die Isolierung der libanesischen
Maroniten in ihrer arabischen Umwelt ist.



Der Islam: ein Triger politischer Ideen?

Dieses “authentizistische” Programm kann prinzipiell in zwei Varianten
auftreten, die sich in ihrem Verhalten zum traditionalen Bezugsrahmen
unterscheiden. Die (in fast allen islamischen Liandern vertretene) lai-
zistische Richtung legitimiert sich rational”, z. B. als ”wissenschaftlicher
Sozialismus™; die ihr gegeniiber erfolgreichere “traditionale” artikuliert
sich im historisch vorgegebenen Bezugsrahmen, kniipft an die tiber-
kommenen Plausibilititen an. 19 Sie ist die ndherliegende, ”leichtere”
Losung, denn sie vermeidet die Schwierigkeit, zusétzlich zum faktischen
Wechsel der Herrschaft auch einen neuartigen Bezugsrahmen zu
schaffen, 20

Ein im Lichte der modernen westlichen Entwicklung (re-)interpretierter
Islam, also eine ”traditionale Ideologie als *Hilfsinstrument’ zur Mobilisierung
der Gemeinschaft fiir sdkulare Ziele”, 21 entspricht im tibrigen der Forderung
westlicher Entwicklungstheoretiker, die Gesellschaft miisse im Prozess der
Modemisierung ”neue Brennpunkte der kollektiven Identitdt schaffen, die
Tradition und Modernitédt in bestimmtem Ausmass miteinander verbinden.” 22
Das weitgehende Scheitern bisheriger entwicklungspolitischer Bemiihungen
hat zu der Erkenntnis gefiihrt, dass “wirtschaftliche Entwicklung nur im
Rahmen eines allgemeinen ’kulturellen Erneuerungsprozesses’ moglich ist,
dessen treibender Motor in einer der jeweiligen Gesellschaft addquaten Ideo-
logie gesucht werden muss. Sowohl der Versuch einer ’Teillosung’ der Probleme
der Unterentwicklung als auch der Versuch einer "Modernisierung’ nach west-
lichem Muster wird in den Anfingen stecken bleiben miissen”. 23

19) starke charismatische Elemente enthalten beide.

20) (unter den Bedingungen schnellen sozialen Wandels) “suchen die Muslime
nach einer modernen Offenbarung. Diese suchen sie zuerst innerhalb des ihnen
vertrauten islamischen Systems. Erst wenn sie hier keine Antwort erhalten,
konnen andere Systeme Relevanz gewinnen . .."” “Gegenwirtig kann jedoch
von einem Versagen des Islams als Primiradressat nicht die Rede sein.” (Biiren,
1980, 76). Es wire interessant, der Frage nachzugehen, unter welchen histori-
schen Bedingungen hier ein “Paradigmenwechsel” erfolgen kénnte.

21) Kandil, 1975, 208

22) Eisenstadt, 1969, 7 f. — dazu auch O. H. v. d. Gablentz: “Eine dauerhafte
politische Ordnung kommt nur zustande, wenn sie den Unterworfenen dadurch
glaubhaft wird, dass sie ihren Vorstellungen vom Sinn und Ziel des Lebens
und Zusammenlebens entspricht. Das bedeutet Legitimitit.” (v. d. Gablentz,
1968, 166).

23) Kandil, 1975, 21

683



U. Simson

Wenn also eine in traditionalen Begriffen deutbare mobilisatorische
Ideologie das Ingangkommen gesamtgesellschaftlicher Entwicklung entschei-
dend begiinstigt, so bedeutet dies nicht, dass sich die Mittel oder gar die Ziele
der Entwicklung aus der zur Legitimation herangezogenen Tradition inhalt-
lich ableiten liessen. Entscheidend hierfiir ist die historische Situation: ”Nur
eine Analyse des Kontextes, in dem eine Religion eine bestimmte, konkrete
Form angenommen hat, kann das Zustandekommen dieser konkreten Form auf
der Grundlage eines abstrakten Ideals erkldren”. 24

Damit ist auch die eingangs gestellte Frage, welches Verhalten von Gesell-
schaften nach einem Umschwung unter islamischen Vorzeichen 25 zu erwarten
ist, zumindest negativ beantwortet. Wenn der Islam nicht Triger politischer
( = "islamischer’’) Ideen, sondern Vehikel zur Durchsetzung hochst sikularer
politischer Inhalte ist, dann diirfte sich die von einer bestimmten geistes-
wissenschaftlichen Richtung nahegelegte Suche nach islamischen Schlussel-
begriffen in Koran und Hadith und Mutmassungen tiber ihre Umsetzung
in die politische Realitidt als Holzweg erweisen. ”Die Prognose hat vielmehr
von den realen Gegebenheiten in Binnen- und Aussenstruktur auszugehen” .26
Die entsprechende Frage hat daher zu lauten: welche Gruppe (Schicht,
Klasse . . .) verwendet den Islam als Legitimationsgrundlage in welcher histo-
rischen Situation zu welchem Zweck gegen welchen Gegner (und mit welchen
Erfolgschancen)? Dabei stehen prinzipiell alle Lander mit moslemischer
Bevolkerungsmehrheit zur Diskussion; Fille wie Indien, das unter seinen
Einwohnern mehr Moslems hat als z. B. jedes arabische Land fiir sich genom-
men, miissen ausser Betracht bleiben, da es um die Besetzung der zentralen
politischen Instanzen geht.

Betrachten wir zuerst den als ”Reislamisierung” bezeichneten Sonder-
fall der islamischen Legitimierung politischer Macht, also den erfolgreichen
Versuch, islamische Normen nach vorhergegangener intensiver Verwestlichung
fiir Staat, Wirtschaft und Gesellschaft wieder als verbindlich zu erkliren, wie
er in Iran unternommen worden ist. Eine analoge Entwicklung 27 ist liberall
dort mdéglich, wo die selbe historische Ausgangslage: eine westlich-assimila-
torisch legitimierte ungleiche Entwicklung gegeben ist. Dies ist z. B. in Agypten
und in Tunesien der Fall. Algerien hingegen, das die durch die Kolonialmacht

24) Kandil, 1975, 86

25) wenn darunter mehr zu verstehen sein soll als ein rein deklaratorischer Akt
in Erwartung libyscher oder anderer Hilfsgelder.

26) Simson, 1980, 575
27) Damit sind natiirlich weder die Umstinde der Machtergreifung noch die darauf-

folgenden Exzesse des Khomeiny-Regimes gemeint, sondern die Aussen-,
Wirtschafts- und Sozialpolitik, wie sie z. B. von Bani Sadr entworfen wurde.

684



Der Islam: ein Triger politischer Ideen?

erzwungene Verwestlichung, die tiefer ging als in allen anderen islamischen
Lindern, unter primar nationalistischen Vorzeichen lberwunden hat, steht
heute vor dem Problem einer driickenden Herrschaft von (einheimischen)
Funktioniren; gegen diese Schicht konnte sich ein islamischer” Umsturz-
versuch richten. Das Ziel der syrischen Moslem-Briider diirfte in erster Linie
der Sturz des gegenwirtigen Minoritdtenregimes sein, womit die aussenpo-
litische einseitige Ostblockorientierung mit Sicherheit, die Dominanz des
staatlichen Sektors in der Wirtschaft wahrscheinlich zur Disposition steht.
Eine islamische Machtergreifung in Afghanistan diirfte (s. dazu die oben ge-
machten Ausfiihrungen) zum Wiedererstarken des entwicklungsblockierenden
Stammesrechts fiihren und z. B. die seit dem ersten Halbjahr 1979 prokla-
mierte Landreform (d. h. was davon tatsichlich realisiert wurde) riickgingig
machen; in Malaysia kénnte sie — nach einem Scheitern der auf wirtschaftliche
Disziplinierung der malaiischen Mehrheit gerichteten Bemihungen der Regie-
rung — eine primdr gegen die starke und wirtschaftlich erfolgreiche chinesi-
sche Minderheit orientierte Politik einleiten. Die Tiirkei, der historischen
Ausgangssituation nach eigentlich ein Kandidat fiir ”Reislamisierung”,
konnte auch durch eine reaktiondre Rechte, die den Prinzipien des Kemalis-
mus gegeniiber weniger Skrupel hegt, unter “islamischen” Vorzeichen in
frithkapitalistisch -feudalistische Verhaltnisse zuriickgefiihrt werden. 28 Poli-
tische und/oder wirtschaftliche Zusammenschliisse islamischer Léinder sind
nur in dem Mass zu erwarten, wie ihre realpolitischen Interessen konvergieren.

Fiir die (politischen, wirtschaftlichen und sonstigen) Beziehungen zu
islamisch legitimierten Regierungen und Gesellschaften bedeutet dies, dass
eine einheitliche, neue Konzeption hier nicht gefordert ist — wie schon heute
ein Blick auf Iran, Pakistan und Saudi-Arabien zeigt. Auf der Tagesordnung
steht weiterhin, wenig tberraschend, realpolitisches Eingehen auf den je-
weiligen Fall, eventuell unter Beachtung spezifischer, aber marginaler Etikette-
Fragen. Wenn dabei die Fallgruppe der ”Reislamisierer”, z. B. wegen der von
ihr verfochtenen dissoziativen Tendenzen, 29 die Gestalter dieser Realpolitik
vor erhebliche Anforderungen stellt, so hat dies Griinde, die nicht im Islam
zu suchen sind; die gleichen Probleme ergiben sich mit einer Gesellschaft, die
ihre Dissoziationsstrategie buddhistisch — oder sozialistisch — motiviert.

28) Hierzu empfiehlt sich neuerdings die Lektiire von Keskin, 1981.

29) dazu Simson, 1980.

685



U. Simson

BIBLIOGRAPHIE

BIALAS, H.-P. (1982), Zum Problem der staatlichen Organisation traditionsorientier-
ter Entwicklungsgesellschaften in einer inter- und transnationalisierten Welt.

BUEREN, R. (1980), Islamische Revitalisierung als Chance westlicher Sicherheits-
politik, in: Beitrige zur Konfliktforschung, Heft 2, 1980, S. 65 ff.

EISENSTADT, S. N. (1969), Tradition, Wandel und Modernitit

v.d. GABLENTZ, O. H. (1968), Religiose Legitimation politischer Macht, in:

C. ]J. Friedrichs und B. Reifenberg (Hrsg.), Sprache und Politik, Festgabe fiir
Dolf Sternberger zum 60. Geburtstag, S. 164 ff.

KANDIL, F. (1975), Traditionale Werte im Entwicklungsprozess, Versuch einer allge-
meinen theoretischen Grundlegung traditionalistisch orientierter entwicklungs-
politischer Konzeptionen.

KESKIN, H. (1981), Die Turkei — Vom Osmanischen Reich zum Nationalstaat.

KHALID, D. u. a. (1982), Reislamisierung und Entwicklungspolitik. Forschungsbe-
richte des Bundesministeriums fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit, Band 30.

MUENKLER, H. (1982), Afghanistan: Legitimitit der Tradition und Rationalitit
der Modernisierung, in: Beilage zur Wochenzeitung “Das Parlament”, 29. Mai
1982, S. 32 ff.

NELSON, B. (1977), Der Ursprung der Moderne. Vergleichende Studien zum Zivili-
sationsprozess.

RODINSON, M. (1966), Islam et Capitalisme.

SCHOLL—-LATOUR, P. (1981), Die islamische Revolution, in: Buchholz und Geiling
(Hrsg.) : Wie gefihrlich ist der Frieden ?, S. 147 ff.

SCHREINER, H.—P. u. a. (1982), Der Iman. Islamische Staatsidee und revolutionire
Wirklichkeit.

SIMSON, U. (1975), Auswirtige Kulturpolitik als Entwicklungspolitik. Probleme der
kulturellen Kommunikation mit der Dritten Welt am Beispiel des arabischen
Raums.

SIMSON, U. (1980), Wirtschaftliche und kulturelle Beziechungen zu Gesellschaften
im Zeichen der Reislamisierung, in: Orient 21 / 1980, S. 570 ff.

STEINBACH, U. (1980), Reislamisierung — Fortschritt ins Goldene Zeitalter?, in:
Orient 3/1980, S. 331 ff.

WEBER, M. (1972), Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziolo-

gie.

686



	Der Islam : ein Träger politischer Ideen?

