
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 9 (1983)

Heft: 3

Artikel: Der Islam : ein Träger politischer Ideen?

Autor: Simson, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 3 (1983) 677—686

DER ISLAM:
EIN TRÄGER POLITISCHER IDEEN

Uwe Simson
Haus Nr. 10

D-5308 Rheinbach (Scherbach)

Mit der Reislamisierung "werden im Westen lange gültige Annahmen
über das Verhältnis von Modernisierung und Religion im Sinne eines prinzipiell
gegebenen Spannungsverhältnisses, das letzlich zu völliger Säkularisierung, zur
Trennung von Religion und Staat, führen müsse, in Frage gestellt." 1 Was

aber vielleicht schwerer wiegt: Politiker in West und Ost stehen dem neuen
Phänomen, das sich einer Einordnung in die bisher gängigen politischen Schemata

entzieht, ziemlich ratlos gegenüber. Was seit 1979 in Iran vorgeht, war —

jedenfalls für die politischen Entscheidungsträger — nicht vorhersehbar und
scheint die weitere Entwicklung der Region weniger leicht berechenbar zu
machen.

Da sich auch in anderen, besonders arabischen Ländern, analoge
Bestrebungen in zum Teil explosiver Form bemerkbar machen (man denke an die

Ermordung des ägyptischen Präsidenten Anwar as-Sadat, aber auch an
fundamentalistische Tendenzen in Tunesien, der Türkei und anderenorts),
gewinnt die Frage, welches politische und/oder aussenwirtschaftliche Verhalten
nach einem erfolgreichen Umschwung unter islamischen Vorzeichen zu
erwarten ist, eminente praktische Bedeutung.

Ohne nähere Spezifikation erscheint unmittelbar evident, dass ein unter
islamischen Vorzeichen vollzogener Umschwung in Staat, Wirtschaft und
Gesellschaft islamischen Ideen zum Durchbruch verhelfen wird. Ideologen der

Reislamisierung, die ihrem Gesellschaftsentwurf gleichzeitig Identität (dem
Okzident gegenüber) und religiöse Ueberhöhung zu sichern bestrebt sind,
beharren darauf, dass lange verschüttete Grundprinzipien islamischer Ordnung

1) Steinbach, 1980, 331

677



U. Simson

jetzt wieder für Staat, Wirtschaft und Gesellschaft verbindlich werden; westliche

Wissenschaftler der geistes- und religionsgeschichtlichen Ausrichtung
hängen verständlicherweise an dem Gedanken, dass aus den grundlegenden
Texten des Islam — ihrem ureigensten Forschungsgegenstand! — Aufschlüsse
über das politische Verhalten der neuen Führer zu gewinnen sein müssten,
ihrer Wissenschaftsdisziplin also Bedeutung über die Studierstube hinaus
zuzumessen ist.

Diese Denkrichtung sieht in Vorgängen wie dem iranischen Umsturz
Erscheinungsformen "des Islam" in Raum und Zeit; die gegenwärtige Ordnung
im Iran wird als "eine Entwicklungsstufe des Schiismus" betrachtet, wie

überhaupt "dem Schiismus" spezifische, vom sunnitischen Islam unterschiedene

historische Antriebskräfte 2 zugeschrieben werden. Die Schwierigkeit,
programmatische Unterschiede zwischen sunnitischen und schiitischen "Is-
lamisierern" herauszuarbeiten, die sich nicht auf wirtschaftliche, soziale oder

sonstige nichtreligiöse Faktoren zurückführen lassen, wird dabei nicht beachtet;
auch wird nicht bedacht, wie wenig plausibel die Erwartung ist, eine
grundlegende Entscheidung, die aus wirtschaftlichen, sozialen, strategischen oder

sonstigen Gründen angestrebt wird, könne aus "islamischen" Gründen
unterbleiben — oder umgekehrt. Die hier geschilderte Sichtweise neigt zu einer
Art von ideengeschichtlichem Determinismus und suggeriert eine für Historiker
und Sozialwissenschaftler unannehmbare Unabhängigkeit vom historischsozialen

Kontext. "Der Islam" wird zur alles erklärenden Variablen.
Lässt sich ein inhaltliches Verhältnis zwischen geoffenbarter Religion

und ihr zugeordneter Politik historisch überhaupt feststellen? Ein kurzer
Ueberblick über die Geschichte des (westlichen) Christentums weist offenbar
in die entgegengesetzte Richtung. Das Christentum legitimierte (seit Konstantin)

die spätantike Sklavenhaltergesellschaft ebenso wie später Feudalismus
und Kapitalismus (ihre jeweiligen kolonialistischen Varianten eingeschlossen),
das preussische Dreiklassenwahlrecht wie die ihrem Anspruch nach egalitäre
Gesellschaft der Vereinigten Staaten von Amerika ; auf das Christentum beriefen

sich beide Kontrahenten im deutschen Bauernkrieg, berufen sich die
Verfechter des südafrikanischen Rassismus ebenso wie die Vorkämpfer seiner

Ueberwindung. Die Idee einer christlichen (politischen, wirtschaftlichen,

2) Als Beispiel möge ein gebildeter (auch regional vorgebildeter) konservativer
Journalist dienen: Peter Scholl-Latour versucht, Unterschiede islamischer
Politik zwischen Iran und Afganistan als Unterschiede zwischen Schia und
Sünna zu erklären — vgl. Scholl-Latour, 1981.

678



Der Islam : ein Träger politischer Ideen

sozialen) Ordnung 3 ist also historisch begründbar. S. N. Eisenstadts 4

Feststellung, dass es "unabhängige Variationen und Kombinationen zwischen den

'religiösen' Codes und den 'sozialen' Codes gibt", ist anerkannter Bestandteil

der modernen westlichen Sozialwissenschaften.
Sie gilt auch für den Islam; scheinbar paradoxerweise, da hier doch nach

dem allgemeinen Bildungsverständnis der für das Christentum charakteristische

Gegensatz zwischen Jenseits und Diesseits, zwischen Religion und Politik
nicht besteht. "Islamische" Regime sind in Iran und Libyen populistisch,
in Saudi-Arabien oligarchisch; die Staatsform der Republik, die Khomeiny als

die einzig islamische gelten lässt, wurde von seinen geistlichen Vorgängern
zur Zeit Kemal Atatürks ebenso entschieden verworfen; die selbe Wirtschaftsund

Aussenpolitik, die Iran unter islamischen Vorzeichen seit 1979 überwinden
will, ist gleichzeitig in Pakistan, ebenfalls unter islamischen Vorzeichen,
offizielle Staatsdoktrin. 5

Ein besonders aktueller Fall, der des islamischen Widerstands im
gegenwärtigen Afghanistan, verdient nähere Betrachtung. "Was (die afghanischen
Bauern und Nomaden) zum Kampf motiviert, ist die Loyalität gegenüber
der traditionellen Ordnung ihres Lebens, die sie durch die autoritären Reformen

der Regierung und deren sowjetischen Verbündeten bedroht sehen." 6

Es geht hier also (im Gegensatz etwa zu den eminent entwicklungsorientierten
Vorstellungen des iranischen Ex-Präsidenten Bani Sadr oder auch pakistanischen

Modernisierungsideen) nicht um wirtschatflichen oder gesellschaftlichen
Fortschritt; der Kampf der traditionellen Gesellschaft, der schon lange vor dem

sowjetischen Einfall seinen Anfang genommen hat, 7 richtet sich "gegen die
sie immer enger umschlingende Rationalität politischer und ökonomischer

Modernisierung". 8

3) Dies gilt auch z.B. für den Bereich der Wissenschaft. So setzten die Jesuiten
im 17. Jahrhundert in China das Prestige der damaligen "modernen"
europäischen Wissenschaft zur Unterstützung ihrer missonarischen Bemühungen
ein — einer Wissenschaft (z.B.Astronomie), die zur gleichen Zeit in Europa
selbst unter Kirchenbann stand — vgl. Nelson, 1977, 15 f.

4) Eisenstadt, 1969, 16

5) Näher ausgeführt bei Khalid u. a., 1982

6) Münkler, 1982, 32

7) Münkler, 1982, 33

8) Münkler, 1982, 34

679



U. Simson

Auch hier also freie Variation zwischen dem religiösen und dem sozialen

Code. Es gibt keine spezifisch islamische Ordnung von Staat, Wirtschaft und
Gesellschaft; 9 auf politische Grundfragen unserer Zeit, wie
— Planwirtschaft oder freies Spiel der Marktkräfte
— Staatliches oder privates Eigentum an den Produktionsmitteln
— Gleichgewichtiges oder ungleichgewichtiges Wachstums
— Repräsentatives oder anderes politisches System?
— Binnen- oder aussenorientierte Entwicklung?
— Anlehnung an einen der Blöcke oder Blockfreiheit?
gibt es keine verbindliche "islamische" Antwort.

Bedeutet dies, dass es für die Führung eines "islamischen" Staates keinerlei

"kulturell bedingte Einschränkungen einer aus politisch-planerischer Sicht
wünschenswerten "beliebigen" Verfügbarkeit über Menschen, Gruppen und
Institutionen" 10 gibt? Dies ist zweifellos nicht der Fall. Es genügt in diesem

Zusammenhang, auf das koranisch begründete Personenstandsrecht und das

(allerdings heute ebenso wie in früheren Zeiten durch terminologische Kniffe
leicht zu umgehende) Zinsverbot hinzuweisen; auch bei der Behandlung
religiöser Minoritäten steht die "islamische" Obrigkeit unter Systemzwang. 11

In allen anderen Fällen aber, z.B. bei der Beantwortung der o. a. Grundfragen

9) Diese zentrale These von Maxime Rodinson (1966) gilt weiterhin. Islamische
Vorschriften an die Adresse von Politikern erschöpfen sich in Leerformeln
(eine gute Zusammenstellung aus Schriften von Khomeiny, Beheshti und
aus der neuen iranischen Verfassung findet sich bei Schreiner u. a., 1982); so
z. B., dass "jeder Bürger seinen gerechten Anteil am Volkseinkommen erlangen
kann" (Schreiner, 1982, 205); sie alle laufen auf die koranische Formel hinaus,
"das Gute anzuordnen und das Schlechte zu verhindern": strittig ist bekanntlich

nicht, ob in der Politik das Gute oder das Schlechte verwirklicht werden
soll, sondern worin dieses "Gute", z. B., soziale Gerechtigkeit, eigentlich
besteht.

10) Bialas, 1982, 104

11) Hier könnte nun argumentiert werden, eine Diskriminierung der (häufig durch
Zusammenarbeit mit ausländischen Mächten kompromittierten oder in anderer
Weise die nationale Einheit bedrohenden) Minderheiten werde auch aus
nichtreligiösen Gründen angestrebt. Offenbar primär religiös bedingt ist aber die
unterschiedliche Behandlung, die die iranische Führung den im Koran
"vorgesehenen" Christen und Juden einerseits und der Minderheit der Bahai andererseits

angedeihen lässt: für Christen und Juden verfassungsmässig garantierte,
auch politische Rechte, während gegen die Bahai, die es, da sie nach der
Verkündung des Islam in die Welt getreten sind, eigentlich gar nicht geben darf,
ein systematischer Vernichtungsfeldzug stattfindet (s.dazu z.B. Neue Zürcher
Zeitung vom 8. Dezember 1982).

680



Der Islam : ein Träger politischer Ideen?

jeder politischen Führung eines Entwicklungslandes, besteht ein ausserordentlich

weiter Handlungsspielraum, der mit denjenigen (sozialen, wirtschaftlichen,
poli tischen Zielsetzungen ausgefüllt wird, die sich aus der jeweiligen
historischen Situation ergeben. ' 3

Unterschiede zwischen Sünna und Schia bestehen nur insofern, als die

bessere Organisation und grössere wirtschaftliche Unabhängigkeit des

schiitischen Klerus die Chance eines durch ihn getragenen Umschwungs
erhöht; oder man kann argumentieren, dass der Schiismus durch seine Geschichte

und Ideologie zur Opposition gegen Herrschaft eher prädisponiert ist. Aussagen

über die nach dem Umschwung verfolgte Politik sind jedoch durch den Unterschied

zwischen Sünna und Schia nicht begründbar.
Islamisch ist also nicht die Findung der politischen Ideen (im weitesten

Sinn), sondern ihre (nachträgliche) Legitimierung; islamische Ideologen
haben in dem Bemühen, Dogma und politisch-gesellschaftliche Wirklichkeit
unter Schonung der letzteren miteinander in Einklang zu bringen, stets inter-
pretatorische Höchstleistungen vollbracht. 13 Eine Schlüsselrolle spielt hier
der Begriff der "bid'a hasana" (positive Innovation), das Gütezeichen für eine

von den Herrschenden als nützlich erkannte Neuerung. So verbietet sich z. B.

die Idee, Feuerwaffen als im Koran nicht vorgesehen und mit dem Islam
unvereinbar abzulehnen, in einer mit Feuerwaffen ausgerüsteten Umwelt von
selbst, und der Nutzen moderner Kommunikationstechniken für jede
Staatsführung liegt auf der Hand. Politische Ideen, die heute im Namen des Islam
verkündet werden, haben daher "nur einer Forderung zu genügen: mit einem

im Lichte der modernen westlichen Entwicklung interpretierten Islam nicht
unvereinbar zu sein". ' 4

12) Der zum Ausbruch aus blockierten Entwicklungen nötige Voluntarismus
findet hier seine Freiräume.

13) "... dass Ausleger von abstrakten Quellen-Texten auch nur Menschen sind,
die den jeweiligen sozialen und geschichtlichen Auswirkungen unterworfen
sind, so dass es, wissenssoziologisch gesehen, nicht anders zu erwarten ist,
als dass sie die "Wahrheit" auch nur von einer geschichtlich-sozial determinierten

Warte aus beurteilen können" (Kandil, 1975, 236). Entwaffnend offen
dazu Beheshti: "... ist der Islam ein Lehrsystem, das ewig gültig sein und
unter allen Umständen funktionieren kann, wenn es in jeder Zeit durch eine
derartige Form erklärt, interpretiert und realisiert wird, die sich den derzeitigen
Bedingungen anpasst" (Schreiner, 1982, 197).

14) Simson, 1980, 572. Es braucht wohl nicht eigens darauf hingewiesen zu wer¬
den, dass damit nicht die Legitimität der unter islamischen Vorzeichen in
Iran unternommenen und anderenorts geplanten Umwälzung bestritten, nicht
die religiösen Antriebe eines gläubigen Muslims (z. B. schiitischcr Konfession)
bezweifelt oder die hier zweifellos freigesetzten sozialen Energien in Frage
gestellt werden sollen: es soll lediglich festgestellt werden, dass zwischen
den heiligen Texten und politischen (gesellschaftlichen, wirtschaftlichen
Massnahmen in der Realität von heute kein zwingender, nachvollziehbarer
inhaltlicher Zusammenhang besteht.

681



U. Simson

Exkurs: Warum der Islam?

Was befähigt den Islam im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts in so

sichtbarer Weise dazu, politische Herrschaft zu legitimieren? Wie
erklärt sich die (wenn man so sagen darf) fast monopolistische Stellung
des Islam auf dem regionalen Legitimationsmarkt? 15 Mit anderen

Worten: wie ist es zu erklären, dass in Gesellschaften, deren (bisher
nicht gelöste) Hauptaufgabe die Modernisierung ist, eine Machtergreifung

im Namen einer vor 1400 Jahren verkündeten Religion
Erfolgschancen hat?
Die Beantwortung dieser Frage hat von einem Ueberblick über die in
der gegenwärtigen historischen Situation einem Entwicklungsland alter
ausserokzidentaler Kultur prinzipiell zur Verfügung stehenden
Legitimationsmuster auszugehen.
Die weithin akzeptierte Max Weber'sehe Typologie legitimer Herrschaft16
unterscheidet bekanntlich die rationale, die traditionale und die
charismatische Legitimationsart. Wie bei den heute entwickelten Ländern
des Westens, so ist auch bei den Entwicklungsländern von einem
ursprünglichen Zustand der traditionalen Legitimierung politischer
Herrschaft auszugehen. Während nun aber im Okzident interne Faktoren
eine schrittweise Entwicklung zur "rationalen" Herrschaft bewirkten,
wird die traditionale Legitimierung des Orients von aussen zerstört —

durch den (militärisch und wirtschaftlich-technisch überlegenen, also

"entwickelten") Okzident, der ab dato für den Orient zur
"Bezugsgesellschaft" wird: Unterschiede in der Herrschaftslegitimierung beruhen
seither auf unterschiedlichen ideologischen Positionen zur entwickelten
Bezugsgesellschaft.17 So folgte auf den Zusammenbruch der traditionalen

Legitimation die "assimilatorische", die auf bedingungsloser
Nachahmung der Ziele und Formen westlicher Entwicklung basierte; das

soziale Scheitern dieses Entwicklungsweges 18 verweist die Gesellschaften

des Orients auf eine gesamtgesellschaftliche Orientierung, die
Eigenständigkeit mit Entwicklungsleistung vereint.

15) Auch die Opposition gegen sich selbst islamisch legitimierende Regimes beruft
sich auf den (in diesem Fall: "wahren") Islam, z. B. Saudi-Arabien 1979.

16) Weber, 1972, 124

17) dazu ausführlicher Simson, 1975, 49 ff.

18) dessen Weiterverfolgung mit die Ursache für die Isolierung der libanesischen
Maroniten in ihrer arabischen Umwelt ist.

682



Der Islam : ein Träger politischer Ideen?

Dieses "authentizistische" Programm kann prinzipiell in zwei Varianten
auftreten, die sich in ihrem Verhalten zum traditionalen Bezugsrahmen
unterscheiden. Die (in fast allen islamischen Ländern vertretene)
laizistische Richtung legitimiert sich "rational", z. B. als "wissenschaftlicher

Sozialismus"; die ihr gegenüber erfolgreichere "traditionale" artikuliert
sich im historisch vorgegebenen Bezugsrahmen, knüpft an die
überkommenen Plausibilitäten an. 19 Sie ist die näherliegende, "leichtere"
Lösung, denn sie vermeidet die Schwierigkeit, zusätzlich zum faktischen
Wechsel der Herrschaft auch einen neuartigen Bezugsrahmen zu
schaffen. 20

Ein im Lichte der modernen westlichen Entwicklung (re-)interpretierter
Islam, also eine "traditionale Ideologie als 'Hilfsinstrument' zur Mobilisierung
der Gemeinschaft für säkulare Ziele", 21 entspricht im übrigen der Forderung
westlicher Entwicklungstheoretiker, die Gesellschaft müsse im Prozess der

Modernisierung "neue Brennpunkte der kollektiven Identität schaffen, die

Tradition und Modernität in bestimmtem Ausmass miteinander verbinden." 22

Das weitgehende Scheitern bisheriger entwicklungspolitischer Bemühungen
hat zu der Erkenntnis geführt, dass "wirtschaftliche Entwicklung nur im
Rahmen eines allgemeinen 'kulturellen Erneuerungsprozesses' möglich ist,
dessen treibender Motor in einer der jeweiligen Gesellschaft adäquaten Ideologie

gesucht werden muss. Sowohl der Versuch einer 'Teillösung' der Probleme
der Unterentwicklung als auch der Versuch einer 'Modernisierung' nach
westlichem Muster wird in den Anfängen stecken bleiben müssen". 2 3

19) starke charismatische Elemente enthalten beide.

20) (unter den Bedingungen schnellen sozialen Wandels) "suchen die Muslime
nach einer modernen Offenbarung. Diese suchen sie zuerst innerhalb des ihnen
vertrauten islamischen Systems. Erst wenn sie hier keine Antwort erhalten,
können andere Systeme Relevanz gewinnen ..." "Gegenwärtig kann jedoch
von einem Versagen des Islams als Primäradressat nicht die Rede sein." (Büren,
1980, 76). Es wäre interessant, der Frage nachzugehen, unter welchen historischen

Bedingungen hier ein "Paradigmenwechsel" erfolgen könnte.

21) Kandil, 1975,208

22) Eisenstadt, 1969, 7 f. — dazu auch O. H. v. d. Gablentz: "Eine dauerhafte
politische Ordnung kommt nur zustande, wenn sie den Unterworfenen dadurch
glaubhaft wird, dass sie ihren Vorstellungen vom Sinn und Ziel des Lebens
und Zusammenlebens entspricht. Das bedeutet Legitimität." (v. d. Gablentz,
1968, 166).

23) Kandil, 1975, 21

683



U. Simson

Wenn also eine in traditionalen Begriffen deutbare mobilisatorische

Ideologie das Ingangkommen gesamtgesellschaftlicher Entwicklung entscheidend

begünstigt, so bedeutet dies nicht, dass sich die Mittel oder gar die Ziele
der Entwicklung aus der zur Legitimation herangezogenen Tradition inhaltlich

ableiten Hessen. Entscheidend hierfür ist die historische Situation: "Nur
eine Analyse des Kontextes, in dem eine Religion eine bestimmte, konkrete
Form angenommen hat, kann das Zustandekommen dieser konkreten Form auf
der Grundlage eines abstrakten Ideals erklären". 24

Damit ist auch die eingangs gestellte Frage, welches Verhalten von
Gesellschaften nach einem Umschwung unter islamischen Vorzeichen 2 5 zu erwarten
ist, zumindest negativ beantwortet. Wenn der Islam nicht Träger politischer

=» "islamischer") Ideen, sondern Vehikel zur Durchsetzung höchst säkularer

politischer Inhalte ist, dann dürfte sich die von einer bestimmten
geisteswissenschaftlichen Richtung nahegelegte Suche nach islamischen Schlüsselbegriffen

in Koran und Hadith und Mutmassungen über ihre Umsetzung
in die politische Realität als Holzweg erweisen. "Die Prognose hat vielmehr

von den realen Gegebenheiten in Binnen- und Aussenstruktur auszugehen".26
Die entsprechende Frage hat daher zu lauten: welche Gmppe (Schicht,
Klasse verwendet den Islam als Legitimationsgrundlage in welcher
historischen Situation zu welchem Zweck gegen welchen Gegner (und mit welchen

Erfolgschancen)? Dabei stehen prinzipiell alle Länder mit moslemischer

Bevölkerungsmehrheit zur Diskussion; Fälle wie Indien, das unter seinen

Einwohnern mehr Moslems hat als z. B. jedes arabische Land für sich genommen,

müssen ausser Betracht bleiben, da es um die Besetzung der zentralen

politischen Instanzen geht.
Betrachten wir zuerst den als "Reislamisierung" bezeichneten Sonderfall

der islamischen Legitimierung politischer Macht, also den erfolgreichen
Versuch, islamische Normen nach vorhergegangener intensiver Verwestlichung
für Staat, Wirtschaft und Gesellschaft wieder als verbindlich zu erklären, wie

er in Iran unternommen worden ist. Eine analoge Entwicklung 22 ist überall
dort möglich, wo die selbe historische Ausgangslage: eine westlich-assimilatorisch

legitimierte ungleiche Entwicklung gegeben ist. Dies ist z. B. in Ägypten
und in Tünesien der Fall. Algerien hingegen, das die durch die Kolonialmacht

24) Kandil, 1975, 86

25) wenn darunter mehr zu verstehen sein soll als ein rein deklaratorischer Akt
in Erwartung libyscher oder anderer Hilfsgelder.

26) Simson, 1980, 575

27) Damit sind natürlich weder die Umstände der Machtergreifung noch die darauf¬
folgenden Exzesse des Khomeiny-Regimes gemeint, sondern die Aussen-,
Wirtschafts- und Sozialpolitik, wie sie z. B. von Bani Sadr entworfen wurde.

684



Der Islam : ein Träger politischer Ideen?

erzwungene Verwestlichung, die tiefer ging als in allen anderen islamischen

Ländern, unter primär nationalistischen Vorzeichen überwunden hat, steht
heute vor dem Problem einer drückenden Herrschaft von (einheimischen)
Funktionären; gegen diese Schicht könnte sich ein "islamischer" Umsturzversuch

richten. Das Ziel der syrischen Moslem-Brüder dürfte in erster Linie
der Sturz des gegenwärtigen Minoritätenregimes sein, womit die aussenpo-
litische einseitige Ostblockorientierung mit Sicherheit, die Dominanz des

staatlichen Sektors in der Wirtschaft wahrscheinlich zur Disposition steht.
Eine islamische Machtergreifung in Afghanistan dürfte (s. dazu die oben
gemachten Ausführungen) zum Wiedererstarken des entwicklungsblockierenden
Stammesrechts führen und z. B. die seit dem ersten Halbjahr 1979 proklamierte

Landreform (d. h. was davon tatsächlich realisiert wurde) rückgängig
machen; in Malaysia könnte sie — nach einem Scheitern der auf wirtschaftliche
Disziplinierung der malaiischen Mehrheit gerichteten Bemühungen der Regierung

- eine primär gegen die starke und wirtschaftlich erfolgreiche chinesische

Minderheit orientierte Politik einleiten. Die Türkei, der historischen

Ausgangssituation nach eigentlich ein Kandidat für "Reislamisierung",
könnte auch durch eine reaktionäre Rechte, die den Prinzipien des Kemalis-

mus gegenüber weniger Skrupel hegt, unter "islamischen" Vorzeichen in
frühkapitalistisch-feudalistische Verhältnisse zurückgeführt werden. 28

Politische und/oder wirtschaftliche Zusammenschlüsse islamischer Länder sind

nur in dem Mass zu erwarten, wie ihre realpolitischen Interessen konvergieren.
Für die (politischen, wirtschaftlichen und sonstigen) Beziehungen zu

islamisch legitimierten Regierungen und Gesellschaften bedeutet dies, dass

eine einheitliche, neue Konzeption hier nicht gefordert ist — wie schon heute
ein Blick auf Iran, Pakistan und Saudi-Arabien zeigt. Auf der Tagesordnung
steht weiterhin, wenig überraschend, realpolitisches Eingehen auf den

jeweiligen Fall, eventuell unter Beachtung spezifischer, aber marginaler Etikette-
Fragen. Wenn dabei die Fallgruppe der "Reislamisierer", z. B. wegen der von
ihr verfochtenen dissoziativen Tendenzen, 29 die Gestalter dieser Realpolitik
vor erhebliche Anforderungen stellt, so hat dies Gründe, die nicht im Islam

zu suchen sind; die gleichen Probleme ergäben sich mit einer Gesellschaft, die

ihre Dissoziationsstrategie buddhistisch — oder sozialistisch — motiviert.

28) Hierzu empfiehlt sich neuerdings die Lektüre von Keskin, 1981

29) dazu Simson, 1980.

685



U. Simson

BIBLIOGRAPHIE

BIALAS, H.-P. (1982), Zum Problem der staatlichen Organisation traditionsorientier-
ter Entwicklungsgesellschaften in einer inter- und transnationalisierten Welt.

BUEREN, R. (1980), Islamische Revitalisierung als Chance westlicher Sicherheits¬
politik, in: Beiträge zur Konfliktforschung, Heft 2, 1980, S. 65 ff.

EISENSTADT, S. N. (1969), Tradition, Wandel und Modernität
v. d. GABLENTZ, O. H. (1968), Religiöse Legitimation politischer Macht, in :

C. J. Friedrichs und B. Reifenberg (Hrsg.), Sprache und Politik, Festgabe für
Dolf Sternberger zum 60. Geburtstag, S. 164 ff.

KANDIL, F. (1975), Traditionale Werte im Entwicklungsprozess, Versuch einer allge¬
meinen theoretischen Grundlegung traditionalistisch orientierter entwicklungspolitischer

Konzeptionen.
KESKIN, H. (1981), Die Türkei — Vom Osmanischen Reich zum Nationalstaat.
KHALID, D. u. a. (1982), Reislamisierung und Entwicklungspolitik. Forschungsbe¬

richte des Bundesministeriums für wirtschaftliche Zusammenarbeit, Band 30.
MUENKLER, H. (1982), Afghanistan: Legitimität der Tradition und Rationalität

der Modernisierung, in-, Beilage zur Wochenzeitung "Das Parlament", 29. Mai
1982, S. 32 ff.

NELSON, B. (1977), Der Ursprung der Moderne. Vergleichende Studien zum Zivili-
sationsprozess.

RODINSON, M. (1966), Islam et Capitalisme.
SCHOLL—LATOUR, P. (1981), Die islamische Revolution, in: Buchholz und Geiling

(Hrsg.) : Wie gefährlich ist der Frieden S. 147 ff.
SCHREINER, H.—P. u. a. (1982), Der Iman. Islamische Staatsidee und revolutionäre

Wirklichkeit.
SIMSON, U. (1975), Auswärtige Kulturpolitik als Entwicklungspolitik. Probleme der

kulturellen Kommunikation mit der Dritten Welt am Beispiel des arabischen
Raums.

SIMSON, U. (1980), Wirtschaftliche und kulturelle Beziehungen zu Gesellschaften
im Zeichen der Reislamisierung, in : Orient 21 / 1980, S. 570 ff.

STEINBACH, U. (1980), Reislamisierung — Fortschritt ins Goldene Zeitalter?, in:
Orient 3/1980, S. 331 ff.

WEBER, M. (1972), Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziolo¬
gie.

686


	Der Islam : ein Träger politischer Ideen?

