
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 9 (1983)

Heft: 3

Artikel: Le fondamentalisme est-il un integrisme?

Autor: Alexander, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 3 (1983) 509—536

LE FONDAMENTALISME
EST-IL UN INTEGRISME

Daniel Alexander
Département de sociologie

Université de Genève

CH—1211 Genève 4

1. POSITION DU PROBLEME

Depuis quelque temps la notion d'intégrisme est devenue une espèce
de lieu commun, la presse s'est emparée de ce terme pour caractériser les

résurgences actuelles de tous les mouvements idéologico-politiques supposés
réactionnaires qui ont recours de près ou de loin à une religion pour fonder
leur militantisme. On a vu ces dernières années l'emploi de ce terme connaître
en occident une inflation fantastique à propos de l'Islam et de la révolution
iranienne en particulier. On se souvient que précédemment, c'était à propos
du mouvement de MgrLefèbvre. La question qui se pose est d'abord de savoir
si l'on peut effectuer des rapprochements de ce type et s'il est légitime de

traiter sous le même concept des réalités appartenant à des civilisations et à

des époques différentes et dont l'impact sociétal est incomparable.
Jean-François CLEMENT (1982) se livre à une critique extrêmement

pénétrante du répertoire des terme utilisés par les journalistes et les islamo-

logues pour parler de ces récents mouvements musulmans qui "cherchent
à faire de l'Islam, tels qu'ils le comprennent, le déterminent unique de leur
identité" (p. 1) en montrant à quel point celui-ci est empreint d'ethno-
centrisme; l'expression "intégrisme musulman" fait partie de cet arsenal

et il remarque que ce concept est toujours utulisé en mauvaise part (ibid., 5).

509



D. Alexander

Alors faut-il, à l'instar des journalistes et des sociologues anglo-
saxons de l'Islam (cf. HUMPHREYS, KEDDIE, von SIVERS) lui préférer
le concept de fondamentalisme Mais ces deux ternies sont-ils substituables

quand on sait que ce dernier concept ne figure pas au lexique francophone
courant et que le mot "Integrism théoriquement possible, ne se rencontre en

fait guère dans la littérature anglo-saxonne.1 Dès lors ces deux termes sont-ils
des équivalents, ce que tend à suggérer le fait qu'on y a recours pour caractériser

une même réalité?
La difficulté de répondre à une telle question provient du fait que

l'analyse, pour être pertinente, doit être menée sur deux plans qu'il n'est

pas toujours possible de distinguer; au départ, ces deux concepts se rapportent
à des mouvements qui se sont constitués à une époque précise de l'histoire
moderne dans les deux grandes confessions chrétiennes et c'est par extension

qu'ils ont fini par désigner, le plus souvent dans la bouche de leurs adversaires,

un certain type de position théologique et d'option idéologico-politique
se réclamant de ces mouvements originels et de leurs partisans.

Au sens strict, l'intégrisme désigne d'abord 2 le courant des catholiques

antimodernes qui apparaît en Europe sous Pie X et même avant et se

constitue à la suite de la crise moderniste déclenchée par la condamnation
d'Alfred Loisy (1903) et par l'encyclique Pascendi (1907) (MICHEL 1967)
dont Mgr Umberto Benigni (1862—1934), prélat notoire puisqu'il occupera
des fonctions importantes à la secrétairerie d'Etat au Vatican de 1906 à

1911, journaliste et écrivain, sera l'un des principaux maîtres d'oeuvre.
Il n'a donc rien à voir directement avec le fondamentalisme : donné
à un mouvement conservateur né après la guerre de sécessions dans les principales

dénominations protestantes américaines (baptistes, presbytériens, dis-

1) Signalons que les dictionnaires français courants ne retiennent pas le mot
"fondamentalisme" dans son acception religieuse. Et 1'Encyclopaedia
Universalis, pourtant bien informée en ces matières, n'a pas jugé utile d'avoir
un article sur ce courant. En anglais, l'inverse prévaut: aucune trace d'intégrisme

dans 1 'Encyclopaedia Britannica et dans 1'Encyclopaedia of the Social
Sciences où l'on trouve des articles détaillés sur le fondamentalisme par contre,
(GARRISON, NIEBUHR).
Tout se passe donc comme si l'on avait à faire à des équivalents fonctionnels.

2) Par souci d'exactitude, il faut mentionner que le terme "intégrisme" s'appli¬
quait, au départ, à un parti politique espagnol fondé vers 1890 sous l'invo*
cation du Syllabus. (Sur le Syllabus voir la note 5.). Benigni n'a rien
à voir avec ce parti que Pie X jugeait excessif (POULAT 1969, 25). La crise
moderniste a éclipsé cette définition originelle comme en témoigne le
préambule du Dictionnaire de théologie catholique (MICHEL 1967, 2294).

510



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

ciples du Christ), qui s'articule essentiellement autour de la défense du principe
de l'inspiration divine et de l'autorité absolue de la Bible contre l'essor de

la théologie libérale et des méthodes historico-critiques de plus en plus
couramment enseignées dans les écoles et les séminaires de théologie. Ce mouvement

connaîtra son apogée après la première guerre mondiale grâce à la controverse

antiévolutionniste qui aboutit dans certains Etats à faire exclure des

programmes scolaires l'enseignement du darwinisme (GARRISON 1968).
Mais si aucun hen concret n'existe entre le mouvement catholique

intégriste et le mouvement fonadamentaliste protestant ainsi définis il n'en
demeure pas moins que des rapprochements peuvent être effectués; en
particulier sur la base du fait que, nés à peu près au même moment, ils s'inscrivent
dans une conjoncture socio-historique similaire ; cela suggère qu'en dépit de la

différence de contextes confessionnels il est peut-être possible de rendre

compte de leur émergence et de leur développement par des facteurs
sociologiques communs. Cette question est au centre de notre problématique.

Mais outre les questions de contexte sociologique, le rapprochement
entre ces deux courants historiques peut-il s'imposer sur la base de

caractéristiques intrinsèques qui leur seraient communes? A ce sujet, l'examen du

vocabulaire à disposition dans les différentes langues pour désigner le courant
catholique dont nous avons parlé révèle peut-être iln aspect intéressant de ce

problème; il n'est pas inutile de savoir que l'anglais et. l'allemand évitent
"Integrism " et "Integrismus ", pour leur préférer un terme dont l'étymologie
est la même, mais qui ne dérive pas exactement de la même racine et n'évoque
pas comme en français une religion intègre et pute: il s'agit respectivement
de "Integralism " (New Catholic Encyclopaedia, 1967) et d' "Intergalismus "
(Lexikon für Theologie und Kirche, 1933). Comme l'a très bien compris
Emile POULAT (1969, 25, 1970) la question de savoir ce qu'est l'intégrisme
se ramène en bonne partie à l'étude du "catholicisme intégral". Pour notre
propos, il devient essentiel de savoir si le fondamentalisme constitue ou non
un mouvement "protestant intégral". Et si, le fondamentalisme ou l'intégrisme
étaient d'abord des manifestations d'intégrisme religieux. Il nous faudra donc
définir soigneusement ce que nous entendons par là et en analyser toutes
les implications.

Si l'on tente de comprendre pourquoi ces deüx concepts se sont chargés

peu à peu de la signification qu'on leur prête aujourd'hui dans les médias
il faut se pencher sur le fait que les mouvements qui leur ont donné naissance
se sont constitués dès le départ à travers leur conflit avec les mouvements
modernistes. Il est impossible de faire abstraction de la structure polémique
sur laquelle ils reposent. C'est si vrai que dans les milieux catholiques le mot
intégrisme a été utilisé d'abord par les adversaires de ceux qui s'appelaient
eux-mêmes les catholiques intégraux au même titre d'ailleurs que le mot
"modernisme " a été immédiatement employé par la hiérarchie romaine pour
disqualifier ceux que L. KURTZ désigne sous le concept de "deviant insider"

511



D. Alexander

(1983, 1087), autrement dit d'"ennemis du dedans" parce qu'ils incarnent
la mauvaise manière d'être moderne dans une Eglise qui par définition se

prétend toujours détentrice de la vraie modernité (POULAT 1977a, 135;
1977b, 22-230).

Du côté protestant, on constate que la première apparition du mot
"fundamentalist" peut se lire sous la plume d'un de ses représentants qui,
contrairement aux premiers catholiques intégristes, la revendique pour lui-
même.3 Mais très vite aussi, et au sein même de la dénomination où il est né,
ce terme sera utilisé pour stigmatiser l'attitude extrême de ceux qui étaient

prêts à se séparer de leur Eglise pour rejoindre un mouvement interdénomi-
nationel constitué sur la base de l'adhésion aux positions les plus intransigeantes

concernant l'infaillibilité et l'inspiration verbale de la Bible, 4 attitude
dans laquelle l'inventeur de ce terme ne se reconnaissait pas (MARSDEN
1980. 159. 168-169).

Dans un cas comme dans l'autre, on voit donc bien que, d'emblée, le con-
ceptéchappeà un processus d'identification sociale univoque puisqu'il est

investi par la signification que lui en donne ses adversaires; c'est donc tout le

champ polémique auquel il appartient qui doit être pris en compte par le

sociologue. Dans un cas comme dans l'autre également, on montrera donc comment
le mouvement social auquel le concept renvoie se structure le long de ce

champ polémique et grâce à lui.
Il en résulte que le sens dérivé qu'ont pris ces deux concepts quelque

6 à 8 décennies après leur apparition est forcément tributaire de toutes les

polémiques subséquentes qui se sont déroulées dans les Eglises autour de la

question de leur rapport à la modernité. Et aujourd'hui ils ont fini par désigner

une sorte de nébuleuse de phénomènes dont les manifestations multiples
n'ont pas forcément de filiation directe avec leur origine dans le christianisme

lui-même. Car il n'est pas nécessaire qu'il existe une tradition fixe,
portée par un groupe déterminé qui en assurerait la continuité réelle pour

3) C'est à Curtis Lee Laws, éditeur du journal baptiste Watchman-Examiner
qu'on la doit. Celui-ci entendait ainsi dénommer en 1920 tous ceux qui étaient
prêts à se battre pour les Fundamentals, 12 fascicules de théologie conservatrice

parus durant les années 1910—1914 sous la signature d'une quarantaine
de théologiens et d'hommes d'Eglise des Etats-Unis et d'Europe. Trois millions
d'exemplaires en auraient été distribués grâce à la générosité de deux hommes
d'affaire (LEROY MOORE, 1968;MARSDEN, 1980, 159, 118-123).

4) La première organisation fondamentaliste indépendante s'appelle la World
Christian Fundamentals Association; elle naft en 1919 sous l'impulsion et
selon les conceptions de R. A. Torrey et de W. B. Riley (SANDEEN 1970b,
242-246).

512



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

qu'une identification au mouvement de base puisse être établie. Par exemple,
des fils très ténus existent entre l'intégrisme historique de MgrBenigni et le

mouvement actuel de Mgr Lefèbvre. Cela n'empêche pas qu'on doive les

penser l'un en face de l'autre et avec les mêmes instruments et surtout à

partir du même modèle de fonctionnement social (POULAT 1877b, 212—

213; 1978; 1980, 280—281). De même, le chemin qui mène du fondamentalisme

américain qui s'affirme dans les années 1870 à 1925 à l'essor socio-

politique de ce qu'on appelle la "Nouvelle droite chrétienne" actuelle dans

ce pays, est parsemé de ruptures, de crises et d'interruptions (GASPER 1963);
la coincidence de leur contexte d'émergence (une crise des valeurs morales

et de la consience nationale), la permanence de leurs thèmes de contestation
et de conflit face aux "modernistes" (la conspiration des "forces sataniques"
contre la Nation, les menaces sur l'éducation chrétienne dans les écoles, etc.
le niveau social et culturel de leurs adeptes et les moyens politiques mis en

œuvre (médias, boycott électoral) font qu'on ne peut pas ne pas les traiter
dans la même perspective (GANNON 1981, 74-77; ZWIER 1982, 33-34,
Me LOUGHLIN 1978).

D'autre part c'est parce que ces mouvements sont déterminés par les

oppositions qu'ils suscitent — et qu'ils s'organisent dans la mesure où ils

peuvent nommer leur adversaire comme le dit A. TOURAINE (1973, 362)
— qu'ils sont justement perméables aux autres conflits présents dans la société

globale et qu'ils contribuent à les attiser en se cristallisant autour de deux
visions du monde concurrentes et de deux voies antagonistes pour parvenir
à une société meilleure. D'où le fait qu'ils véhiculent souvent la protestation
sociale spécifique d'un groupe en situation d'oppression ou de déclin qu'il
nous appartiendra de découvrir.

Les mouvements de type fondamentaliste ou intégriste peuvent-ils
être considérés comme des mouvements sociaux âu sens de Touraine? Oui
si on les considère sous l'angle d'une dialectique d'identité, d'opposition
et de totalité auxquelles ils obéissent largement à condition de ne pas les isoler
de leur contexte d'émergence polémique comme nous l'avons vu (TOURAINE
ibid. 301). Oui encore dans la mesure où on retrouve dans leur visée profonde
une tentative organisée d'acteurs luttant pour le contrôle de l'historicité d'une
collectivité concrète (TOURAINE 1978, 104); mais à condition que l'on
dépasse le niveau de la confrontation doctrinale de deux factions religieuses
rivales au sein d'une même institution pour se pencher sur les "sources
sociales" d'où ces mouvements tirent leur force (NIEBUHR 1937, 527). Non

par contre, serait-on tenter de répondre en ce qu'ils procèdent d'une réaction
à l'innovation puisqu'ils défendent un ordre social menacé par des forces
nouvelles.

Pourtant ce dernier point est loin d'être aussi clair qu'il y paraît
à première vue. L'islamologue N. KEDDIE (1980) a particulièrement bien
su relancer le débat à propos du khomeinisme en montrant que le fonda-

513



D. Alexander

mentalisme de Khomeiny l'a conduit à opter pour un Islam très nouveau
qui n'entend nullement se faire le champion de la préservation des traditions
de 1'"Eglise chiite". En imposant aux olémas d'exercer directement
le pouvoir, allant jusqu'à déclarer que la monarchie est antiislamique
et qu'il n'est pas besoin de législation puisque tout se trouve dans

le Coran, Khomeiny innove par rapport à une attitude qu'on peut
qualifier de traditionaliste et qui existe aussi au sein du chiisme
iranien. Ce qui amène d'ailleurs cet auteur à mettre en cause l'usage
du concept d'intégrisme comme concept générique englobant tous les

mouvements de type islamiste. Nous sommes ici, et très directement, ramenés à

notre question de départ.
C'est pourquoi notre article tourne, en fin de compte, autour de deux

problèmes. D'abord l'étude du rapport entre ces mouvements et le processus
de sécularisation nous permettra de préciser comment ils s'insèrent dans le

champ idéologique et politique. Plus généralement on sera sensible ici à

l'articulation spécifique qui se noue entre le nomos religieux et les différents sous-
systèmes sociaux au sein de ces mouvements. On verra dans quelle mesure
ils se structurent autour des lieux de résistance privilégiés à ce processus.

Ensuite nous nous pencherons sur le problème des rapports entre
intégrisme, fondamentalisme et temporalité sociale. Nous aurons à nous
attacher en particulier à voir comment ces mouvements, à l'intérieur de leurs
traditions respectives, tentent d'établir les médiations entre passé, présent
et avenir en nous demandant si, là encore, il est possible de dégager un
paradigme commun.

Nous avons déjà relevé que l'intégrisme tout comme le fondamentalisme
se signalait par la permanence d'une position antimoderniste par delà l'instabilité

de leurs manifestations sociales concrètes. N'y aurait-il pas justement
un lien étroit entre la façon dont ces mouvements vivent la durée et leur rejet
d'une modernité qu'ils réprouvent au nom de leur identité spécifique? Sur

ce point, l'analyse de la trajectoire qu'ont suivie les premiers fondamentalistes
et intégristes peut s'avérer très utile pour évaluer les chances qu'ont actuellement

les mouvements islamiques de résister à la pression d'une modernisation

imposée de l'extérieur et le potentiel révolutionnaire dont ils sont
chargés. Ces mouvements ont-ils la capacité d'informer les transformations
socio-économiques et culturelles auxquelles leurs pays sont confrontés et
d'y jouer un rôle permanent en institutionalisant la protestation dont Os sont
porteurs?

514



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

2. LES RACINES DE L'INTEGRISME:
CATHOLICISME SOCIAL, INTEGRALISME ET
SECULARISATION

Toute la trajectoire de MgrBenigni, telle que POULAT (1977a) a

admirablement su nous la réconstituer, montre comment l'intégrisme est, dans

son principe, une réaction à la crise de légitimité à laquelle est confronté
le catholicisme romain au cours du XIXe siècle sous le coup de la laïcisation.
C'est pourquoi le premier ennemi qu'il rencontre sur son chemin c'est le

libéralisme et en particulier ses représentants dans l'Eglise qui se qualifient
de "catholiques libéraux", ce qui apparaît aux yeux de ceux qui se disent

"intransigeants", parmi lesquels Benigni, comme une contradiction dans les

termes, du point de vue politique aussi bien que du point de vue religieux.
(POULAT ibid. 105).

Sa détermination à refuser le libéralisme et le principe de séparation
de l'Eglise et de l'Etat n'a rien de particulièrement original puisque c'est
la position officielle de l'Eglise telle qu'elle ressort du Syllabus de 1864. 5

Mais il ne se borne pas à réaffirmer ce qu'a toujours soutenu le catholicisme
traditionnel qui, à la suite du Concile Vatican I (1870) à propos duquel un
auteur parle d'une "gigantesque absence doctrinale d'action" (J.M. Aubert
cité par OSSIPOW 1979, 37) était condamné à entrer à reculons dans la

modernité. L'antilibéralisme de Benigni se veut offensif. C'est pourquoi il
préconise résolument d'occuper le champ social que le catholicisme avait
dû quitter sous l'effet du processus de sécularisation. Et dans un premier
temps tout au moins, Benigni semble devoir être situé à gauche en compagnie
d'ailleurs de ceux qu'il rejettera plus tard comme modernistes mais avec

qui des contacts existent jusqu'à Pascendi (POULAT ibid. 206); pour lui,
les catholiques de droite sont ceux qui donnent "des gages au désordre établi

5) Poulat (1971, 1076) nous rappelle que la dernière des "erreurs" condamnées

par le Syllabus (ces 84 propositions énoncées par Pie IX en 1864 pour condamner

les principales erreurs anticatholiques apparues depuis la révolution
française) était ainsi libellée: "Le Pontife romain peut et doit se réconcilier avec le
progrès, avec le libéralisme et avec la civilisation récente."!

515



D. Alexander

du libéralisme sensibles à sa force apparente comme s'il y avait un
salut hors de l'Eglise" {ibid. 95) et non les intransigeants.6

Il vaut la peine ici de citer l'extrait d'un rapport présenté par Georges

Goyau en 1898 devant le Congrès de l'Association Catholique de la Jeunesse

française et qui présente avec le plus de netteté le point de départ de l'intransi-
geantisme, "ce fond commun de refus au nom d'un idéal de société

qui s'adapte mais ne désarme pas, refus où s'affirme une volonté de façonner
le monde autrement que les forces non chrétiennes" {ibid. Ill) et qui définit
très exactement ce catholicisme social ou intégral duquel sortiront ceux qui
s'anathèmiseront bientôt mutuellement de "modernistes" et d'"intégristes".

Le "libéralisme" faisait deux compartiments dans la vie de l'âme
humaine: d'une part, la Science, volontiers couronnée d'une majuscule,
maîtresse exclusive de l'intelligence, propriétaire absolue de la pensée,
même de la conscience; d'autre part la foi, sorte de locataire réduite
au silence à laquelle il n'était permis de se montrer et de s'affirmer
qu'à l'heure de la prière et à l'heure de la messe. Le conservatisme,
de son côté, faisait deux compartiments dans la vie de la nation: d'une

part, le développement industriel, exclusivement régi, ou plutôt
déchaîné sans frein, par les "lois" de l'économie politique; d'autre part,
les affirmations de la morale chrétienne, diminuées et assourdies au

nom d'une prudence de convention, imposaient aux pauvres d'être
des résignées, proposaient aux riches d'être des charitables. "Soyez
croyants", répétait-on volontiers, et tout de suite, par la force des

habitudes "libérales", on donnait le triste exemple de faire à la foi
sa part, et quelle minime part! "Soyez pratiquants" ajoutait-on; et

tout de suite par la force des habitudes conservatrices, on ne croyait
pas se contredire en vantant, en étayant et en défendant un régime

6) Face à ceux qui disaient :

"Notre Eglise qui est la maîtresse autorisée des principes évangéliques, fut
et est conservatrice dans son essence immuable, et l'Eglise n'a qu'a conserver
dans sa pureté la doctrine de son divin fondateur"
Benigni réagit avec vigueur:
"Nous comprenons que se soient appelés conservateurs ceux qui veulent
le gouvernement libéral, la servitude de l'école, le laîcisme dans la bienfaisance,
la prison pour le Pape, l'unité sectaire de l'Italie, le mariage contrat lai'c, le

régime capitaliste, l'industrialisme immoral et affameur Mais qui veut
comme nous le gouvernement chrétien nous ne savons vraiment pas
comment il peut se dire conservateur".
(POULAT ibid., 87)

516



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

économique issu des principes révolutionnaires et nettement hostile

au régime social de la morale chrétienne.
Devant ces abîmes de subtilités et de contradictions, de compromis
et de réticences, les "jeunes" déclarent ne rien comprendre. On est

chrétien ou on ne l'est point; et si l'on est chrétien, c'est intégralement
qu'il faut l'être (ibid. 194—195).

On le voit, l'ouverture sur la "question sociale" des intégraux qui trouvera

en Léon XIII un appui compréhensif, s'ancre dans la détermination
de ne pas se laisser faire par le développement de la société industrielle en ce

qu'elle impose au christianisme une spécialisation institutionnelle de la religion
consécutive à la fragmentation de l'économie et du politique par rapport
à l'emprise du cosmos sacré qui a pour conséquence de faire refluer l'application

de la morale chrétienne dans la sphère privée (POULAT ibid. 109;
LUCKMANN 1972). C'est pourquoi aussi l'intégralisme redoute "le
principe dissolvant de l'individualisme rebelle" ibid. 318) parce qu'il
représenterait la consécration de Yaconfessionnalisme 7 qui désigne dans le
vocabulaire de Benigni une religion dont la signification subjective a cessé d'être
articulable à un support sociétal et à l'ordre institutionnel.

E faut ajouter qu'aux yeux de Benigni le socialisme n'est condamnable

qu'en tant qu'il est le prolongement du libéralisme, quelque chose comme
sa forme achevée.

Il est donc pour lui l'application absolue du principe de l'individualisme
libéral qui va jusqu'à éradiquer le christianisme de la vie privée elle-même. 8

La montée du socialisme est pour lui un péril aux dimensions quasi

eschatologiques, c'est l'apostasie à l'égard de Dieu, le caractère propre de

l'Antéchrist, "rien sans nul doute qui mène plus sûrement à la ruine" (ibid.
319), raison pour laquelle il faut, d'après lui, se mobiliser. Mais pas comme

la droite classique à l'aide d'un parti de Vordre:

7) "L'aconfessionnalisme", c'est "la reconnaissance en nous d'une espèce de

vivisection, qui met d'un côté le prêtre (ou le fidèle), de l'autre le citoyen"
dira Benigni en 1921 ; {ibid. 456)

8) "La Révolution, cet esprit — qui est le libéralisme des uns et la démagogie
des autres dans le camp anticlérical — empoisonne toute la société moderne
dont la crise sociale et matérielle dépend entièrement comme de son principe
d'un individualisme sans frein qui ne reconnaît d'autre Dieu que le moi ."
(ibid. 318)

517



D. Alexander

"De parti d'ordre, capable de rétablir la tranquilité au milieu de la perturbation

générale, il n'en n'est qu'un: le parti de Dieu. C'est donc lui qu'il
faut promouvoir, c'est à lui qu'il faut amener le plus possible d'adhérents

pour peu que nous ayons à cœur la sécurité publique", (ibid.)

Ce passage illustre particulièrement nettement la radicalisation de

l'intégrisme qui entend subvertir totalement le champ politique au nom de Dieu.
Cette radicalité est liée, croyons-nous, à 1'"eschatologisation" de la position
de Benigni, obligé de déserter le combat polititque classique parce qu'il ne peut

y incarner son intégralisme sous une forme institutionnelle. Elle est vraisemblablement

aussi à la racine de son adhésion au fascisme mussolinien, non parce

que ce dernier le satisfait, mais parce que son avènement, en faisant table rase

d'un système politique où il ne trouve pas sa place, hâte, pense-t-il, l'instauration

d'un vrai parti de l'ordre chrétien et la rédemption finale de la société.
On comprend maintenant quel est le vrai enjeu qui sépare les modernistes

des intégristes. Ce n'est pas en effet la lutte entre tradition et modernité mais

une appréciation divergente des moyens auxquels l'Eglise doit recourir pour
reconquérir cette modernité; les premiers pensent que l'Eglise doit s'adapter
à la définition républicaine et laïque de l'espace public tout comme l'exégèse

catholique doit épouser les présupposés de 1'"athéisme scientifique" pour
pouvoir conserver sa crédibilité dans la situation nouvelle, les seconds, comme
Benigni, croient à la possibilité pour l'Eglise d'être présente à son temps justement

parce qu'"elle garde conscience de détenir seule la légitimité sociale,

en vertu de son enracinement toujours profond dans la société" (ibid. 231).
Pour les premiers, c'est la possibilité de s'insérer dans le jeu politique tel qu'il
est; pour les seconds, l'intransigeance exige précisément qu'on agisse et qu'on
se présente en Eglise et pour l'Eglise; le catholicisme n'a pas à devenir démocrate.

C'est à la démocratie chrétienne de devenir catholique (ibid. 302).
Ainsi, pour les intégraux, nous ne sommes pas en présence d'une bipolarité
entre les bons conservateurs et les extrémistes modernistes, mais bien en
présence d'une structure tripartite: à droite il y a ceux qui refusent leur temps
et qu'ils qualifient de traditionnalistes et à l'extrême gauche, ceux qui sont

prêts à tout sacrifier à la modernité et qu'ils appelleront modernistes parce
qu'ils se trompent sur leur temps. Entre eux, c'est le juste équilibre de chrétiens

qui, comme Benigni, se pensent à gauche, derrière le pape et contre les

extrêmes, pour la restauration d'un ordre social chrétien, auquel l'encyclique
"rerum novarum" (1891) de Léon XIII donne un sérieux coup d'envoi (ibid.
234,242).

Mais alors comment se fait-il que Benigni se retrouve vers la fin de sa

vie à l'extrême droite du champ politique? Cette question en appelle une
autre aux yeux de Poulat: est-ce lui ou l'ensemble du contexte qui a dérivé?
Si Poulat tend à répondre que c'est la situation qui s'est modifiée autour

518



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

de lui, c'est pour mettre en lumière que son intransigeantisme n'a pu trouver
place dans une Eglise qui "intériorise le schisme social exogène" (ibid. 285)
et qui oblige l'intégralisme à se diviser; 0 se retrouve alors rejeté par dessus

la droite classique vers le fascisme comme la seule solution qui lui reste, à

mesure que Rome opte pour un certain modernisme social en appuyant la
naissance des syndicats chrétiens et de la démocratie chrétienne (ibid. 285, 333,
468,473).

Cette thèse serait confirmée par le fait que Benigni ait pu jouer un rôle
capital dans la secrétairerie d'Etat tant que sa position antitraditionnaliste
et antimoderniste coi'ncidait avec celle du gouvernement du juste milieu auquel
le pape doit se plier. Mais au moment où, sous la pression des nouveaux
rapports sociaux qui se mettaient en place, le Vatican doit effectuer une sorte de

recentrage à gauche, Benigni sent le sol céder sous ses pieds et en arrive à

dénoncer l'ennemi à l'intérieur même de la Curie, Curie qu'il a du reste quittée
en 1911 pour poursuivre son combat indépendamment d'elle, sa stratégie devenant

encombrante pour la politique vaticane.

3. LA MONTEE DU FONDAMENTALISME
ET LE PROBLEME DE LA SECULARISATION
AUX ETATS-UNIS

Il est beaucoup plus difficile de trouver quel pourrait être le principe
global qui fonde la réaction fondamentaliste que de repérer la racine de

l'intégralisme catholique. D'abord parce qu'il est à peu près impossible de se

servir de l'histoire d'un des leaders du mouvement pour remonter à sa source
sociale comme nous l'avons fait avec Mgr Benigni dans la mesure où le phénomène

fondamentaliste paraît produire des ondes de choc beaucoup plus étendues

dans le temps et couvre deux, voire trois générations. Ensuite parce que
le phénomène fondamentaliste apparaît d'emblée au carrefour d'une multitude

de traditions et de courants présents dans le protestantisme américain

("évangélisme", revivalisme, millénarisme, traditionalisme calviniste ou baptiste,
pentecôtisme et mouvements de sainteté) comme le perçoivent la plupart
des auteurs (MARSDEN 1980, 4; RUSSEL 1976, 17, etc.)

Sans vouloir aplatir le fondamentalisme il est important de se demander
si l'on trouverait pas la trace d'un facteur sociologique prédominant qui

519



D. Alexander

permettait soit de rendre compte de l'émergence d'un phénomène complexe
à travers ses divers lieux d'apparition, soit de comprendre pourquoi ces diverses

composantes du protestantisme américain ont pu converger.
On ne peut comprendre la dynamique de ces différents courants sans

les situer à l'intérieur de la grande tradition du puritanisme anglo-saxon

qui entend fonder l'ordre social des pionniers sur l'éthos de la Bible. Or on
sait que dans la plupart des cas, la congrégation religieuse de type "independent
church", dérivée de la révolution anglaise constituait le premier noyau de

structuration sociale des nouvelles colonies de peuplement. Il n'est donc pas
étonnant que ces communautés sociales aient tiré la légitimité de leur identité
directement de leur profession de foi qui elle-même reposait sur l'assurance

que la Bible était la vérité absolue, la parole de Dieu lui-même délivrée à son

peuple. Il en est résulté très vite l'idée que le destin de la jeune nation était
conduit par la main invisible de ce Dieu qui l'avait appelée en tant que nouvel

Israël hors du vieux monde pour manifester en ces derniers temps de

manière exemplaire qu'elle était la nation élue, en instaurant une société civile

s'appuyant sur l'Eglise visible non corrompue des vrais croyants et qui en
traduirait toutes les implications éthiques au plan collectif (COLE 1931, 8—11;
AHLSTROM 1975, 271 ;BELLAH 1975;TUVESON 1968).

On voit comment, pour les puritains américains, l'imagerie biblique sert

tout à la fois de support à l'expérience religieuse, aux comportements
éthiques individuels et à l'identité de la civilisation américaine dans son
ensemble. L'expérience individuelle se trouve confortée par l'expérience collective

dans la mesure où elle lui fournit une structure de crédibilité supplémentaire.

Et la confirmation de son élection obtenue sur la base d'une probation
éthique devient l'enjeu de l'intégration dans le projet national; l'ordre social
sanctionne tous ceux qui ne se comportent pas suivant cet idéal moral que la
réussite économique atteste. Certes, le peuple américain a souvent dévié de

l'idéal du covenant initial récapitulé par le mythe du peuple élu. Mais

périodiquement, le pays connaissait des réveils au cours desquels il s'embrasait
dans une sorte de revitalisation culturelle collective qui résultait de l'expérience

de conversion intérieure à laquelle les foules étaient appelées par les

prédicateurs revivalistes. Et la fonction de ces Réveils était précisément de

renouveler la confiance que les Américains plaçaient dans leur destin exemplaire

aux moments où les fondements moraux et religieux de la légitimité
des institutions étaient devenus opaques à leur sensibilité profonde, n'ayant

520



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

plus d'emprise sur leur vie quotidienne (MC LOUGHLIN 1978, 11;BELLAH
1975,18-20). 9

Toutefois, la guerre de sécession (1861—1865) et la vague d'immigration
de ressortissants catholiques (qui, parce qu'ils ne partageaient pas l'éthos

puritiain furent très vite rendus responsables de la montée du suicide, de

l'alcoolisme, de l'oisiveté et de la misère) portent un coup à l'image de marque
du pays qui prétendait incarner une civilisation chrétienne exemplaire. Une

crise de confiance sans précédent envers les institutions se déclare dont le

fondamentalisme est une expression. 1 ü Un autre facteur jouera un rôle

particulièrement important dans le déclenchement de la controverse
fondamentaliste: la crise du système épistémologique classique de la Common
Sense Philosophy, système sur lequel repose la structure de plausibilité du
biblicisme puritain; en effet, la naissance du darwinisme met en question
radicalement le postulat selon lequel il y a convergence nécessaire entre l'ordre
de la nature et l'ordre éthico-social, entre la recherche scientifique et technique

honnête et la recherche spirituelle sans préjugés, ou encore entre le "bon

9) W. Me LOUGHLIN, qui est un des meilleurs connaisseurs du revivalisme dis¬

tingue 5 périodes de Réveil dans l'histoire des Etats-Unis:
— le Réveil puritain (1610—1640) (Puritain Awakening),
— le Grand Réveil de 1730—1760 (First Great Awakening), mené par J. Edwards,
— le Réveil de 1800—1830 (Second Great Awakening) dont C. Finney et

L. Beecher furent les principaux animateurs,
— le Réveil de 1890—1920 dont D. L. Moody (1837—1899) fut une figure de

proue, et qui coincide avec l'essor du mouvement qui nous occupe, et enfin
— le renouveau culturel actuel qui a commencé dans les années 60 et se prolonge

toujours

10) Sans vouloir me faire l'écho ici de débats par trop spécialisés d'historiens
il faut signaler que, traditionnellement, (COLE, NIEBUHR, GARRISON)
on avait coutume de faire remonter les débuts du mouvement fondamentaliste

à l'énoncé de ce qu'on considérait comme sa profession de foi c'est-à-
dire les "5 points" de la déclaration adoptée par l'Eglise Presbytérienne en
1910 et qui sont :

— l'innerance de l'Ecriture,
— la naissance virginale,
— le sacrifice expiatoire,
— la résurrection corporelle et
— l'authenticité des miracles.

(MARSDEN 1980, 117).
En réalité le point de départ formel du fondamentalisme est beaucoup plus
ancien. C'est Ernest R. SÄNDEEN qui a eu le mérite de montrer que le crédo
de la conférence prophétique de Niagara de 1878 contenait déjà toutes les
doctrines proprement fondamentalistes. Deuxièmement, on lui doit d'avoir
mis en évidence la corrélation entre la croissance de ce mouvement et la montée
de convictions prémillénaristes fondées sur le sentiment que l'Amérique va
sur son déclin et sur une appréhension de l'avenir. Nous reviendrons sur ce
sujet (1970b, 141 et ss.).

521



D. Alexander

sens" pragmatique et les préceptes de la loi divine et de la Parole de Dieu,
postulat sur lequel s'appuyait toute l'entreprise puritaine et dont tout
Américain digne de ce nom devait être intimement convaincu.

Il est à remarquer que la montée du fondamentalisme n'est pas simplement

équivalente à un reflux vers YOld time religion sous la forme d'un
libéralisme biblique crispé. Il prend appui sur une prise de conscience des effets

négatifs qu'entraînent pour la culture américaine les différents éléments
signalés plus haut, mais aussi une prise de conscience de la nécessité d'un mouvement

de revitalisation dans la ligne des Réveils précédents.
Dans la suite de cette analyse, nous privilégierons donc la source reviva-

liste du mouvement.
Le fondamentalisme s'affirme sur la base d'un puissant courant revi-

valiste incarné par des hommes comme D.L. Moody, dont le but avoué était
précisément d'attirer dans le giron de l'évangélisme le maximum de représentants

des classes laborieuses et des pauvres, donc des populations d'immigration

récente. 11 Et dans l'entourage de Moody circulait d'ailleurs l'idée
qu'évangélisation et américanisation étaient synonymes (MC LOUGHLIN
1959,267).

Notons ici que l'ancrage du fondamentalisme dans le revivalisme n'en
fait pas au départ un mouvement conservateur; le revivalisme sert aussi de

berceau à des théologiens de tendance libérale qui bifurqueront par la suite
dans une direction résolument progressiste. Bon nombre d'entre eux s'associent

aux efforts déployés par Moody acceptant par exemple de figurer dans les

comités d'organisation de ses campagnes (MARSDEN 1980, 33). Mais le

fondamentalisme va se distinguer toujours plus du revivalisme classique et
de Pévangélicalisme en affirmant sa spécificité dans deux directions: l'approche

de la réalité socio-économique d'une part, l'appréhension de l'avenir
d'autre part.

Tout d'abord le réveil fondamentaliste s'accompagne d'une défiance

à l'égard de toute intervention politique ou sociale collective pour résoudre
les problèmes posés par la situation économique et les tensions qui en résultent;
pour Moody, et surtout pour ceux qui le suivront, le seul remède à la pauvreté,

c'est de devenir pieux, honnête, travailleur, sobre et industrieux, bref,
d'épouser l'éthique protestante. Et le seul moyen d'acquérir cette éthique,

11) En fondant des Ecoles Bibliques, Moody veut former des évangélistes aptes
à pénétrer dans tous les milieux sociaux. Malheureusement, il a bien
dû admettre son incapacité d'atteindre les pauvres des villes. Son style
de business man avait plus d'impact sur la classe moyenne qui a toujours
constitué le gros de ses auditeurs; sa morale sociale était plus de nature à

rassurer cette catégorie sur le fait que les difficultés économiques n'étaient
que passagères qu'à toucher une population démunie et sans travail
(Me LOUGHLIN 1959 ; 1978, 142-145).

522



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

c'est de passer par l'expérience de la conversion. Il n'y a pas de progrès social

possible en dehors de l'obéissance individuelle à la loi divine et à la morale
chrétienne. Toute action sociale directe va se trouver exclue du champ d'activité

des prédicateurs revivalistes-fondamentalistes dans la mesure où cette
forme d'engagement peut détourner son destinataire de la conversion à Jésus-

Christ, expérience par laquelle passe nécessairement la résolution de ses

problèmes matériels "I don 't see how a man can follow Christ and not be successful"

déclarait Moody). A ce point il faut signaler que la controverse avec le

modernisme se profile non seulement sur des questions d'ordre exégétique
et scientifique (le darwinisme) mais sur une concurrence entre deux "morales"
sociales. Le fondamentalisme, en tant que mouvement social repose sur un
éthos d'entrepreneur lié à une société capitaliste concurrentielle qui fonctionne
sur la base de la compétition individuelle et du laisser-faire alors que le
modernisme dont le social gospel est l'expression sociale privilégiée tente de

promouvoir une politique sociale d'assistance qui vise à s'attaquer aux "péchés
collectifs" engendrés par le capitalisme sauvage, en prenant appui sur
l'économie du Welfare State et en misant sur l'intervention directe de l'Eglise
dans la sphère socio-économique et politique (GASPER 1963, 9; MC

LOUGHLIN 1967, 51—53, MARSDEN 1980, 86). Pas question par contre

pour les fondamentalistes de faire jouer à l'Eglise un rôle socio-politique
proprement dit. Ils reprochent aux modernistes de vouloir sacraliser les mutations

sociales imposées par la sécularisation apportée de l'extérieur, en
considérant d'une part que le Welfare State est une étape vers une société plus juste
dans la ligne du mythe fondateur du peuple élu, et d'autre part, que la
recherche d'un concordisme entre la pensée biblique et la théorie de l'évolution
consacre en fait l'idée d'un changement mélioratif nécessaire, fondé sur l'éli-
tisme. 12 Pour les fondamentalistes, la pénétration de ces nouvelles idées

12) Il faut bien comprendre que l'opposition fondamentaliste à la théorie de
l'évolution ne se cantonne pas à un débat entre lecture naturaliste et
supernaturaliste du récit de la création de la Genèse. Les raisons en sont beaucoup
plus profondes, et aussi beaucoup plus sociales; Riley considère le darwinisme
comme : "un poison qui menace les fondements de la République" (MARSDEN
1980, 160). Il est considéré comme la légitimation du plus fort et, en ce
sens, heurte de plein fouet l'idéal d'une Amérique libre et démocratique,
prenant la défense des opprimées.
La guerre renforce la position fondamentaliste dans la mesure où elle va per-

523



D. Alexander

au cœur de la forteresse du puritanisme, et ce, par la "traîtrise" de certains

théologiens libéraux met en question irrémédiablement la place privilégiée

qu'occupaient traditionnellement les Eglises établies au sein de la culture
dominante (MARSDEN ibid. 54). Il n'est guère étonnant dès lors que le

fondamentalisme soit progressivement devenu l'emblème des classes inférieures,

marginalisées par une bourgeoisie libérale qui tout à la fois était perçue comme

l'instigatrice de l'industrialisation des grands centres urbains et donc de la
déstabilisation économique de l'Amérique des pionniers et l'agent relais de

la déchristianisation de la culture.
Face à des boulversements sociaux qui éloignent le pays de ses racines,

les fondamentalistes éprouvent le besoin de se procurer un instrument idéologique

capable d'expliquer et de justifier théologiquement pourquoi le convenant
se brise, et ce, en raison de l'infidélité des Eglises dominantes à la promesse
divine faite au peuple élu. Cet instrument ils le trouveront dans la pensée

mettre de faire l'amalgame entre l'anti-germanisme, la vision nietzchéenne
du surhomme (produit de la sélection naturelle), la "haute" critique qui a
déferlé sur la chrétienté et l'instinct belliqueux. A partir de 1917, l'évolu-
tionnisme sera assimilé au communisme, dans la mesure où, comme le dit
Byran, il encourage la lutte des classes, l'immoralité, et diminue le sens de la
solidarité et de fraternité (RUSSEL 1976, 173). On notera la même assimilation

chez Benigni, (POULAT 1977a, 208).
Tout cela illustre à notre avis le processus par lequel le fondamentalisme va
exprimer l'hostilité à l'égard d'un développement infrastructurel qui met en
question le consensus social traditionnel et stable. A partir des années 20
l'anti-évolutionnisme va devenir alors l'enjeu de toute la protestation sociale
des populations rurales du Sud qui ressentent fortement l'ébranlement
industriel, (NIEBUHR 1937) même si la source du fondamentalisme n'est
pas restreinte à ces populations et à leur condition sociale.

524



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

dispensationaliste de J.N. Darby (1800-1882) 13 apportée aux Etats-Unis

durant la première moitié du XIXème déjà et qui connaîtra un succès

immense à partir de la fin du siècle notamment grâce aux nombreuses conférences

prophétiques qui se tiennent pour faire face à un environnement incertain.
Greffée sur le revivalisme, cette vision du monde, qui place au centre

de son dispositif l'attente de la fin du temps de la grâce, fournit au mouvement

fondamentaliste un sens de l'urgence que traduit très bien la citation
suivant extraite d'un livre de Moody:

"Je regarde ce monde comme un vaisseau naufragé. Dieu m'a donné

un canot de sauvetage et m'a dit "Moody, sauve tous ceux que
tu pourras." 14

Il faut convenir avec SANDEEN (1970 a et b) que le dispensationalisme

induit une attitude de retrait du champ politique et produit une dépréoccupation

des affaires publiques. Mais l'analyse très fouillée de cet auteur nous

paraît passer quelque peu à côté de ce qui fait justement la spécificité de

l'attitude politique du mouvement fondamentaliste durant sa période d'apogée

(1914-1926) en dichotomisant par trop ses représentants en fonction
de leur adhésion au dispensationalisme (LEROY MOORE 1967). T. WE-

13) Le dispensationalisme désigne un système théologique complexe dont le
schème fondamental consiste à diviser l'histoire en périodes correspondant
à une modalité particulière d'intervention de Dieu (7 dispensations depuis
le temps de l'innocence jusqu'au temps du Royaume sur la terre). Ce schème
prétend concilier toutes les prophéties bibliques de l'Ancien et du Nouveau
Testament lues de manière littéraliste. Cette théorie aboutit à dévaloriser
le présent dans la mesure où elle considère le temps de la dispensation actuelle
(le temps de la grâce) comme une parenthèse dans le cours de l'histoire
humaine qui se terminera irrévocablement par la "Grande Tribulation" dont
les vrais croyants seront épargnés par un "enlèvement" collectif et secret.
(MARSDEN 1980,48-62).
11 est important de souligner que l'élaboration du dogme de l'inspiration
verbale par lequel le fondamentalisme se signale à partir de 1870, est la
conséquence du principe de lecture littéraliste des prophéties imposé par le
dispensationalisme.

Ajoutons encore que le dispensationalisme se range dans la catégorie des

prémillénarismes (l'établissement du Royaume rompt les chaînes causales
de l'ordre humain) (DESROCHE 1973, 125). D'autre part, le dispensationalisme

de Darby véhicule une vision de l'Eglise purement spirituelle, invisible;
considérant que l'apostasie des institutions religieuses est irrémédiable, il faut
s'en détacher sans délai.

14) cité par AHLSTROM (1975, 283) tiré de "The Return of the Lord" de
D. L. Moody.

525



D. Alexander

BER (1979, 176) a montré de façon brillante que l'on pouvait être

dispensationaliste et prémillénariste, sans que cela empêche un engagement

total dans la controverse antiévolutionniste, tels ceux pour qui c'est une
occasion de "donner au Diable autant de fil à retordre que possible avant

que Christ ne revienne". MARSDEN (1980) a très justement intitulé un
chapitre de son livre: "Would the Liberals be driven from the denominations"
soulignant par là qu'une chance de gagner la bataille contre les modernistes
se présentait objectivement aux fondamentalistes dans les années 20. Le

texte qu'on va lire et qui date de 1920 illustre parfaitement l'état du mouvement

à ce moment et la force dont il se sent investi pour expulser le

modernisme :

"Il faut se souvenir que l'Amérique a été engendrée par des ancêtres

moraux, qu'elle est bâtie sur un fondement moral éternel. Ses pères
étaient des chrétiens de haut niveau, purifiés par le feu et lavés dans le

sang. Ce fondement, c'est la Bible, la Parole infaillible de Dieu. Le déca-

logue écrit par le doigt même de Dieu a été son guide absolu dans la
vie religieuse comme dans la vie sociale. Mais un affaiblissement de

cette norme morale s'est produit dans la pensée et la vie de l'Amérique,
qui est le fruit d'une période où a régné la luxure à l'intérieur et la
liberté due à l'absence de conflit avec l'extérieur. Il n'y a qu'un remède:
la nation doit retourner à son modèle initial de la Parole de Dieu. Elle
doit croire, aimer et vivre la Bible. Cela exigera de réagir à la critique
destructrice allemande qui s'est frayée un chemin dans la pensée
religieuse et morale de notre peuple, ainsi qu'aux théories et à la propagande
des rouges qui se sont introduits dans la vie publique et la vie industrielle
grâce à leur influence ruineuse et perverse. La Bible et le Dieu de la
Bible sont notre seul espoir. L'Amérique est placée devant un choix.
Elle doit remettre la Bible à la place qu'elle avait historiquement dans

lafamille, àl'école, au collège et à l'université, à l'Eglise comme àl'école
du dimanche. Alors sa foi et sa vie morale se ranimeront et s'affermiront
dans la vie quotidienne et dans la pensée intellectuelle. Sinon elle risque de

s'effondrer et de se perdre ainsi pourle monde dans nos temps critiques..." 1 s

Ce texte a valeur d'idéal-type. J'en dégagerai simplement trois dimensions

essentielles pour notre propos.
On y voit premièrement comment l'insistance sur l'origine surnaturelle

de la Bible en tant que source de légitimation et fondement de l'ordre
social compense très exactement la perte de signification du religieux dans

toutes les sphères d'activité et dans les institutions profanes dont les liens

15) Texte tiré de MARSDEN (1980, 159), paru initalement dans The Preby-
terian XC le 8 janvier 1920 sous la plume de son éditeur David S. Kennedy.

526



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

avec le nomos sacré fondateur se sont disloqués (LUCKMANN 1967, 1972).
De plus le fondamentalisme, à l'instar de l'intégrisme s'affirme ici comme une

religion intégrale. A la différence près que la solution fondamentaliste passe

par la résurrection de l'éthos d'entrepreneur puritain lié à un contexte de lutte,
de sacrifice et de privations.

En second lieu, l'extrait du Presbyterian met le doigt sur l'influence de

la situation internationale dans la structuration du mouvement fondamentaliste
à partir de la 1ère guerre; en superposant une dimension politique à son
conflit avec le modernisme, la guerre a permis au fondamentalisme de se

mobiliser autour d'un patriotisme nationaliste (dans la mesure où les événements

qui ont secoué l'Amérique ont leur origine à l'étranger, la rénovation
nationale est de nouveau envisageable par un sursaut de la conscience collective

tant que pourra se maintenir un certain degré d'isolationnisme culturel).
Enfin, la dernière phrase de l'extrait nous rappelle que le fondamentalisme

est un mouvement catastrophiste et qu'à ce titre, il doit être classé dans

la catégorie des mouvements prépolitiques; tout comme la Nouvelle Droite
Chrétienne actuelle, il est capable d'entrer dans l'arène politique sous le coup
d'une indignation morale, mais se révèle incapable de dépasser le stade de

la dénonciation (en ayant recours d'ailleurs au schème habituel de la conspiration)

par un projet politique à long terme (GANNON 1981, 80—82).

4. QUELQUES ELEMENTS DE COMPARAISON

Lorsqu'on rapproche l'intégrisme du fondamentalisme on est d'abord
frappé par le fait que ces deux courants s'appuient sur le concept d'infaillibilité
(infaillibilité pontificale adopté à Vatican I pour le premier, infaillibilité de la
Bible sous la forme du dogme de l'inspiration littérale et de l'inhérence affirmé
dans le cadre des conventions prophétiques à peu près à la même époque

pour le second). Dans l'un et l'autre cas, nous avons été amenés à voir dans

ce recours l'expression d'une défense de l'objectivité de la structure de
crédibilité de la tradition religieuse menacée par la montée du subjectivisme
libéral et par l'éclatement des significations religieuses résultant de la
sécularisation.

Dans ce sens, le psychosociologue J.P. DECONCHY montre comment
l'énonciation d'un titre d'infaillibilité appartient aux mécanismes propres
aux systèmes d'emprise orthodoxes pour "compenser la fragilité rationnelle
de l'information par la vigueur de la régulation" (1980, 16—17). C'est ce que

527



D. Alexander

confirme, par un autre bout, l'analyse que nous livre L.R.KURTZ (1983)
du mouvement intégriste: celui-ci est utilisé par le Vatican pour jeter le

discrédit sur les modernistes. 16 II joue donc pour l'Eglise le rôle d'agent
régulateur de l'ordre social interne. Par ce moyen il consolide un système qui
fonctionne au bénéfice de son auto-préservation face à la menace que font
peser sur lui les personnes les plus enclines à apporter au dedans les valeurs

et les comportements sécularisés (ibid. 1099) en allant jusqu'à excommunier
ces deviant insider. De la même manière, à l'intérieur des dénominations

protestantes, le recours à un dogmatisme intransigeant compense la fragilité
de l'adaptation par la vigueur de la régulation théologique. 17 S'il importe
d'unir dans une même problématique les rôles institutionnels joués par ces

deux courants dans la crise des systèmes de légitimation religieuse traditionnels,
il importe également de les distinguer. Pour l'intégrisme, la défense de la foi
passe par la défense de l'Eglise qui constitue la forteresse d'où la reconquête
est possible. La restaurer dans sa position sociale traditionnelle constitue
la condition sine qua non du rétablissement de la civilisation chrétienne. 18

Il n'en va pas de même pour le fondamentalisme. Ici, l'Eglise n'est jamais

16) C'est le rôle semble-t-il de la Sapientière, ce réseau international monté par
Benigni avec l'accord du Vatican.

17) Il faut remarquer que les fameux "5 points." adoptés par la majorité de l'As¬
semblée de l'Eglise Presbytérienne en 1910 l'ont été en réponse à certaines
questions soulevées au sujet de l'orthodoxie de certains professeurs
de l'Union Theological Seminary (MARSDEN 1980, 117). Le retour à des

positions ultra-conservatrices d'une majorité (conservatrice) de la dénomination

répond ici à la volonté de juguler une crise interne et externe que
tout le monde pressent. C'est pourquoi la déclaration est précédée du
préambule suivant, particulièrement significatif du contexte de développement
du fondamentalisme :

"Le laxisme en matière d'opinion a engendré le laxisme en matière d'obligation
morale. L'esprit de licence, de désordre et d'anarchie se répand

partout. De même, l'autorité dans l'Eglise et l'Etat est décadente parce que
ses détracteurs ont eu le champ libre. Le déclin des éléments essentiels de la
religion est suivi par une superstition rampante et envahissante qui fait honte
à notre santé, notre foi et notre civilisation" (cité par MARSDEN ibid. 137).

18) Prolongeant la pensée de Benigni, POULAT résume très bien le mode d'inser¬
tion sociale de l'intégrisme par la formule :

"au double sens du mot, le catholique ne peut que se perdre dans le monde,
à moins d'y vivre et d'agir en Eglise" (1977a, 306).

528



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

que la minorité de ceux qui agissent "de l'intérieur pour transformer la société

selon le modèle de Dieu", a circle within a cercle ajoute W. B. Riley (RUSSEL
1976, 90-91). Interprétant J.Straton, Russel ajoute qu'elle peut, dans le

meilleur des cas devenir un groupe de pression (politique), dans la mesure

où: "chacun y vit toute la religion dans ses affaires" (ibid. 56). En s'atta-
chant à l'Ecriture comme l'intégrisme en appelle à l'Eglise, le fondamentalisme

s'inscrit dans la tradition volontariste; il en appelle d'abord à la responsabilité
individuelle du croyant, invité à se réapproprier son héritage théologique

propre dont une certaine théologie critique lui a confisqué l'accès, et à

retrouver une conscience de soi confessionnelle (MEAD 1954, 300). 19 En sa

nature, le fondamentalisme peut donc revêtir des formes très différentes
et il est moins tributaire d'une époque ou d'une société donnée puisque ses

chances de catalyser un retour à une civilisation chrétienne reposent sur un
ensemble de décisions individuelles.

Il est intéressant de discuter cette distinction entre intégrisme et
fondamentalisme à la lumière des mouvements islamistes. Pour ceux-ci, c'est bien

évidemment sur la Loi (Charta), considérée comme parfaite, que tout le

système de légitimation repose. L'islamiste s'y soumet totalement et n'imagine

pas qu'il puisse en exister une autre puisqu'il y soumet également

l'étranger (CLEMENT 1980, 42—43). Et certains islamistes affirment vouloir
se passer de toute instance définissant l'orthodoxie en revendiquant pour
eux un accès direct à la divinité (BELHASSEN 1979: 591, 91). De par sa

nature le régime islamiste paraît donc davantage structuré suivant le modèle
fondamentaliste que suivant le modèle intégriste que nous avons passé en

revue. Le texte suivant achèvera de nous en persuader :

"l'exemple de l'Iran est là pour nous le prouver. Le temps de l'éveil
est venu: luttons contre le laisser-aller. L'austérité et l'effort ont valeur

d'exemple ; c'est en donnant l'exemple que le prophète a pu exiger

19) POULAT (1977b, 213) a des formules particulièrement heureuses pour distin¬
guer l'intégrisme et le fondamentalisme :

Si l'intégrisme s'attache à la Tradition et si le modernisme en appelle à l'Histoire,
le fondamentalisme se réfère directement à l'Ecriture. Hostile à tout histori-

cisme, sévère à l'intellectualisme, il se sent de plein-pied avec elle. Pourquoi la
Bible serait-elle le domaine réservé des professionnels, intermédiaires obligés
et spécialistes qualifiés qui la surchargent d'épais commentaires, en compliquent

la lecture et n'aboutissent qu'à une lettre morte, ou pire à un sens
altéré? La Parole de Dieu s'adresse à tous les croyants: elle doit être à leur
portée immédiate; il leur appartient de la défendre contre ces menaces et
de défendre leur droit à s'en nourrir. Elle ne se trompe pas, elle ne peut pas
tromper ceux qui la prennent comme elle est pour ce qu'elle est.

529



D. Alexander

des autres tant de sacrifices. Pour corriger les autres et faire notre
révolution, il faut d'abord se corriger soi-même et adorer Dieu. Si les

révolutions de gauche ou de droite n'ont pas réussi, c'est parce que l'homme
n'a pas fait sa révolution Il a toujours cédé à ses tentations. Un
musulman croyant puise dans la force de sa foi l'esprit de sacrifice

pour des lendemains meilleurs. En lui se trouvent de formidables
éléments de progrès."
"Nous œuvrons pour faire renouer cette société avec ses racines
profondes et pour l'épanouissement d'une culture islamique. En transformant

la base sociale, c'est-à-dire les jeunes hommes et femmes de

notre société, en y propageant l'Islam pour fonder une société islamique,
la politique et l'économie suivront." 20

Ce texte est constitué de deux extraits de déclarations faites par des

contestations islamistes tunésiens. Le ton rappelle très fortement celui du

revivalisme anglo-saxon. Si, avec P. Von SIVERS (1981, 369—370) on peut y
voir une expression typique d'intégralisme, on remarque aussi et surtout
que pour les auteurs, la rénovation culturelle passe d'abord par un processus
de conversion individuelle. 2 1 De plus, ces déclarations révèlent que les mouvements

islamistes procèdent également d'un retour à un éthos de l'effort
et du sacrifice à l'image de l'éthos des pionniers protestants américains. Et
l'analyse de Von SIVERS nous oblige à reconnaître que nous sommes en

présence d'un véritable éthos puritain, ce que confirme d'autres sources
d'ailleurs (citées par CLEMENT 1982); l'islamisme est pour cet auteur
l'expression des revendications sociales du bazaar pour une éthique d'austérité,
la division stricte du travail entre hommes et femmes et surtout l'intégration
des temps de travail et des temps de loisir en une seule activité entièrement
consacrée à Dieu. La résonnance weberienne de cette remarque n'échappera

pas. On peut constater aussi que tout comme le fondamentalisme protestant,
l'islamisme se développe (jusqu'à prendre une dimension nationale comme
en Iran) sur la base d'une fraction grandissante de la population qui émigré
vers les villes et se trouve marginalisée par une modernisation imposée de

20) Cité par BELHASSEN (1979, no 950, 67; no 951, 90).
Le premier extrait est de Rached el-Ghanouchi (professeur à la faculté de

théologie Ez-Zitouna de Tunis). Le second est de Slaheddine Jourchi (rédacteur

de la revue El Maarifa).

21) CLEMENT (1980, 41) confirme qu'en général le musulman qui décide de

respecter rigoureusement la Loi islamique le fait après une conversion brutale;
il ajoute que celle-ci constitue le projet individuel qui sous-tend le projet
social de réaliser un Etat musulman.

530



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

l'extérieur par une classe dirigante "moderniste" menaçante pour l'éthos
traditionnel.

M. RODINSON (1972, 7 déc.) précise que le réveil (ce mot mérite
donc pleinement sa place ici) de l'intégrisme musulman est porteur d'une
contestation populaire qui, tout comme la contestation fondamentaliste,
projette à l'extérieur ses ennemis qu'elle stigmatise (L'Europe, les Etats-Unis),
accusé de "saper et de corrompre l'Islam par leurs richesses et leur suprématie
technologique, à la faveur de leurs mœurs impies, de leur luxure et de leur
ivrognerie on croirait reconnaître l'argument que les fondamentalistes
utilisent contre les immigrés catholiques du siècle dernier.

Plus généralement, on peut se demander avec MARSDEN si le

fondamentalisme islamique et chrétien ne se caractérise pas d'abord par une réaction
sociale propre aux pays où le processus de modernisation s'est implanté par
l'entremise d'une culture étrangère plus puissante, mais qui ont gardé la

mémoire vive d'un âge d'or (1980, 227). D'où une sensibilité particulière
au thème du complot contre la nation, et à l'exacerbation de la menace étrangère;

CLEMENT (1980, 42) a aussi remarqué la présence de ce signe distinctif
en construisant son type idéal de l'islamiste.

Mais quel est le destin des mouvements fondamentalistes? SANDEEN
(1970a, 63—65) se livre au raisonnement suivant: le fondamentalisme
américain a réussi à projeter, à un certain moment de son développement, les

contradictions sociales qui l'ont fait naître à l'extérieur de son milieu d'émergence;

(ayant perdu toute chance d'exercer un quelconque contrôle sur leur
dénomination d'origine, les fondamentalistes se scindent, créent leur propres
Eglises parallèlles et de ce fait, ne polémiquent plus que sur une base nationaliste

à partir de 1930). Cette situation témoigne de son absence de conflit
avec la société dans laquelle 0 est désormais reconnu comme une authentique
tradition conservatrice. Son intégration prouverait même, toujours d'après
SANDEEN, que le consensus protestant (fondé sur l'idée qu'il existe une
alliance privilégiée entre la religion dominante et le développement social à

chaque moment de l'histoire ou pays, Me LOUGHLIN 1967) vole en éclat.
Par analogie, on peut se demander si l'apparition de groupes islamistes

structurés ne correspond pas dans les pays musulmans à l'érosion du consensus
social basé sur un nationalisme d'Etat propre à la période post-coloniale et
à la possibilité que se constitue à l'intérieur même de l'Islam une pluralité
d'approches culturelles, de projets politiques et de modèles de société qui
s'en réclament. Dans cette pluralité, le courant fondamentaliste revendique
présentement le rôle de gardien de la pureté de l'héritage religieux, insistant
sur le fait que les préceptes du Coran restent totalement pertinents dans un
environnement radicalement transformé (HUMPHREYS 1979,3).

Nous touchons ici à l'un des traits essentiels de tous ces mouvements;
sont-ils condamnés à devenir tôt où tard conservateurs, et perdre ainsi toute
capacité de subversion? Nous avons avancé suffisamment d'arguments pour

531



D. Alexander

démontrer que l'intégralisme et le fondamentalisme ne pouvaient être assimilés

à des mouvements traditionalistes; l'un et l'autre se veulent attaquer de front
la modernité, la subvertir en lui opposant un projet de société fondé sur une

temporalité sociale discordante par rapport au modèle dominant d'adaptation
automatique au changement imposé par la modernisation culturelle. A. GRAS

note très justement que ce n'est que lorsqu'il y a lutte pour synchroniser,
dans le présent, des temps discordants qu'il y a potentialité de rupture (1979,
165—166). Le potentiel de rupture (révolutionnaire ou contre-révolutionnaire)
des mouvements de type intégriste est donc lié à leur capacité de maintenir
au cœur de la société en mutation, l'exigence de leur modèle initial, c'est-
à-dire une temporalité autre que la temporalité dominante, une inadaptation
fondamentale au progrès.

Or l'Islam contestataire tunisien, on l'a lu, se veut "progessiste". Il
croit à la possibilité d'une transformation sociale graduelle vers plus de justice,
plus de technique et plus de richesse, choses que refusent avec la plus grande

vigueur l'intégrisme catholique comme le mouvement fondamentaliste
protestant au nom d'ailleurs d'un commun antiévolutionisme.

Nous avons vu que l'attitude de rupture par rapport au progressisme

optimiste entraîne tant dans le fondamentalisme américain que dans

l'intégrisme catholique une attente de type eschatolique à résonnance millénariste
plus ou moins marquée. 2 2

22) Il peut paraître exagéré et surprenant de parler de millénarisme à propos
de l'intégrisme catholique de Benigni. Pourtant son entreprise répond bien
semble-t-il aux critères retenus par J. BAECHLER ("Les phénomènes
révolutionnaires", PUF, Paris, 1970 p. 105) pour caractériser les mouvements
millénaristes: la disproportion entre fins poursuivies et moyens disponibles,
le caractère illimité des buts et des promesses, la valorisation d'un conflit
considéré comme le passage cataclysmique vers un univers transfiguré, l'aspect
collectif du salut, qui est terrestre.

Pour le fondamentalisme, l'enracinement millénariste est plus explicite, nous
l'avons vu, puisqu'il se rattache à une vision eschatologique prémillénariste
(où la seconde venue doit advenir ex abrupto, sans que les hommes n'y puissent
quoi que soit (cf. DESROCHE 1973, 125). Mais nous nous trouvons ici devant
une difficulté qu'il faut lever; le fondamentalisme plonge ses racines dans le
passé puritain de la Redeemer Nation et à ce titre il est lourd d'une nostalgie
d'inspiration postmillénariste (le royaume de Dieu est vécu, dans ce cadre
comme devant s'instaurer progressivement en s'intégrant au déroulement des
faits historiques, au terme d'une aventure collective permise grâce à l'effort
et à l'initiative humaine). Il y a donc ici ambivalence dans le projet
fondamentaliste qui tantôt voit le monde comme courant à sa perte et dont on ne

peut qu'espérer s'extraire à temps, tantôt croit au retour possible du modèle
de la nation idéale bénie par Dieu.

Le fondamentalisme nous paraît précisément intégriste dans cet intervalle
d'indétermination: il est assez pessimiste pour s'opposer à tout progressisme
mais il est assez nostalgique pour faire involuer l'avenir dans un passé appré-

532



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

Pourtant, l'un et l'autre n'ont pas le même comportement dans la durée;

par son engagement fasciste, Benigni veut hâter la solution finale et c'est

pourquoi, en s'installant immédiatement dans le champ politique il avait

peu de chances d'en réchapper. En ce sens il est un cas limite de prémillé-
narisme. Pour le fondamentalisme, l'attente du Seigneur peut fort bien être

repoussée et s'accomoder de la survie d'ici-bas {"Live as though Christ were

returning today, but plan as though you were going to live forever" dit la

sagesse populaire dans ces milieux cf. SANDEEN 1980, 177). Le fondamentalisme

posait moins de problèmes pour durer dans la mesure où il est plus
facile de transformer les individus pour transformer la société (micro-millé-
narisme selon DESROCHE 1973, 127—128) que de transformer la société
directement par une intervention collective globale (macro-millénarisme).

Le fondamentalisme islamique peut-il réussir à transformer les
sociétés musulmanes contemporaines, en investissant directement le champs
politique? Ne risque-til pas, comme le souligne A.MAROUN (1980, 36-37)
d'empêcher toute prise en charge des problèmes sociaux et économiques
de ces pays en "confondant Islam institutionnel, Islam idéologique et foi
religieuse dans un bloc solide et immuable qui soustrait la société aux lois
de l'évolution et du contact réussi des cultures"?

Cet article prenait pour point de départ une question de vocabulaire
posée par les islamologues. Nous leur laisserons volontiers le soin de conclure
le débat en précisant ceci: notre article semble établir que l'intégrisme
est potentiellement millénariste. La prétention commune à beaucoup de

groupes islamistes d'affronter la modernité les mains nues au nom de 1'" Islam
vrai" n'est-elle pas grosse d'un risque de dérapage prémillénariste et si oui de

quelle nature? Nous savons par exemple que l'Islam de Komeiny qui sert
de modèle politique à beaucoup d'islamistes ailleurs dans le monde musulman,
à commencer par certains contestataires tunisiens est millénariste. 23 Dès

lors, ne serait-il pas urgent de prendre en compte la dimension eschatologique
de ces mouvements dans la discussion pour savoir s'ils sont capables de constituer

une alternative culturelle et politique à long terme à la modernisation
induite de l'extérieur par la pression étrangère? Leur succès actuel ne vient-il
pas d'abord de ce qu'Os remplissent temporairement un vide idéologique créé

par l'absence de discours plausible de la part des élites technocratiques et
occidentalisées de ces pays qui articulerait une vision de l'Islam compatible
avec le mode de développement auquel Os sont soumis?

hendé normativement. Cette involution n'est-eUe pas justement le signe distinc-
tif de l'intégrisme

23) Rappelons que la branche duodécimaine du chiisme croit que le douzième
Imam a disparu sur terre au cours de son règne et qu'O doit revenir pour
y rétablir le paradis.

533



D. Alexander

BIBLIOGRAPHIE

AHLSTROM, S. E. (1975), From Puritanism to Evangelicalism: A critical Perspective:
"The Evangelicals" (D.F. Wells, J.D. Woodbridge Eds), (Abingdon Press,
New York, Nashville).

BELLAH, R.N. (1973), La religion civile en Amérique, Archives de Sciences Sociales
des Religions 35,7—22.

BELLAH, R.N. (1975), "The Borken Covenant" (Seabury press, New York).
BELHASSEN, T.S. (1979), L'islam contestataire en Tunisie, Jeune Afrique 949—951,

mars 14-28, 81-84, 65-69, 89-92.
BERGER, P.L. (1971), "La religion dans la conscience moderne" (Ed. du Centurion,

Paris).
CLEMENT, J.F. (1980), Lectures du khomeinisme, Esprit, janvier 22—27, suivi de

Pour une compréhension des mouvements islamiques, 38—51.
CLEMENT, J.F. (1982), Les théoriciens des sciences sociales face aux mouvements

islamistes, communication présentée au Xlème congrès de I'A.I.S.L.F., Paris;
version écourtée: Archives de Sciences Sociales des Religions, A.S.S.R., 55/1
(1983) 85-104.

COLE, S.G. (1931), "The History of Fundamentalism" (R.K. Smith, New York).
DECONCHY, J.P. (1980), "Orthodoxie religieuse et sciences humaines" (Mouton,

La Hague).
DESROCHE, H. (1973), "Sociologie de l'espérance" (Calmann-Lévy, Paris).
GANNON, T.M. (1981), The New Christian Right in America as a Social and Political

Force, A.S.S.R., 52/1,69-83.
GARRISON, W.E. (1968), Fundamentalism, Encyclopaedia Britannica, 1009—1011.
GASPER, L. (1963), "The fundementalist movement", (Mouton, La Hague).
GRAS, A. (1979), "Sociologie des ruptures" (PUF, Paris).
HANDY, R.T. (1955), Fundamentalism and Modernism in Perspective, Religion in

Life, 24/3, 321-394.
HUMPHREYS, R.S. (2979), Islam and Political Values in Saudi Arabia, Egypt and

Syria, The Middle East Journal, 3 3/1, 1—19.
KEDDIE, N.K. (1980), L'Ayatollah est-il un intégriste? Le Monde 22 août, 2.
KURTZ, L.R. (1983), The Politics of Heresy, American Journal of Sociology, 88/6,

1085-1115.
LEROY-MOORE, J.H. (1968), Another Look at Fundamentalism; A Response to

Ernest R. Sandeen, Church history 37/2, 195—202.
LUCKMANN, T. (1967), "The Invisible Religion" (Mc Millan, New York, London).
LUCKMANN, T. (1972), La sécularisation: un mythe contemporain, Bulletin du

Centre Protestant d'Etude de Genève, novembre.
MC LOUGHLIN, W.G. (1959), "Modem Revivalism", (The Ronald Press Company,

New York).
MC LOUGHLIN, W.G. (1967), Is there a Third Force in Christendom? Daedalus,

96/1,43-68.
MC LOUGHLIN, W.G. (1978), "Revivals, Awakening and Reform", (Univ. of Chicago

Press).
MAROUN, A. (1980), Un Islam crispé,Esprit, janvier, 28—37.
MARSDEN, G.M. (1980), "Fundamentalism and American Culture", (Oxford Univ.

Press, New York).
MEAD, S.E. (1954), Denominationalism: the Shape of Protestantism in America,

Church History, 23 (march) 291—320.

534



Le fondamentalisme est-il un intégrisme

MICHEL, A. (1967), Intégrisme,Dictionnaire de théologie catholique II, 2294—2303.
NIEBUHR, H.R. (1937), Fundamentalism, Encyclopaedia of the Social Sciences,

(Me Millan, New York) XI, 526—27.
OSSIPOW, W. (1979), "La transformation du discours politique dans l'Eglise" (l'Age

d'Homme, Lausanne).
POULAT, E. (1969), "Modernisme" et "intégrisme": du concept polémique à l'iré-

nisme critique, Archives de Sociologie des Religions, 27, 3—28.

POULAT, E. (1971), Intégrisme, Encyclopaedia Universalis, VIII, 1076—1079.
POULAT, E. (1977a), "Catholicisme, démocratie et socialisme" (Castermann, Tournai,

Belgique).
POULAT, E. (1977b), "Eglise contre bourgeoisie" (Castermann, idem).
POULAT, E. (1978), Les racines de l'intégrisme contemporain, Choisir 228 (décembre)

8-10.
POULAT, E. (1980), "l'Eglise ébranlée" (Castermann, Tournai).
RODINSON, M. (1978), Réveil de l'intégrisme musulman? Le Monde 6-8 décembre.
RUSSEL, C.A. (1976), Voices of American Fundamentalism. Seven Biographical

Studies (The Westminster Press, Philadelphia).
SANDEEN, E.R. (1967), Toward a historical interpretation of the origins of funda¬

mentalism, Church history, 34 (march) 66—83.
SANDEEN, E.R. (1970a), Fundamentalism and American Identity, The Annals of

American Academy of Political and Social Sciences, 387/1, 56—65.
SANDEEN, E.R. (1970b), "The Roots of Fundamentalism", (Univ. of Chicago Press,

Chicago).
SANDEEN, E.R. (1980), The "Little Tradition" and the Form of Modern Millena-

rianism, The Annual Review of the Social Sciences of Religion, 4, 165—181.
SIVERS, P. von (1981), Work, Leisure and Religion: the Social Roots of Revival of

Fundamentalism Islam in North Africa, Islam et politique au Maghreb, (CNRS,
Paris) 355-370.

TOURAINE, A. (1973), "Production de la société" (Seuil, Paris).
TOURAINE, A. (1978), "La voix et le regard" (Seuil, Paris).
TUVESON, E.L. (1968), "Redeemer Nation", (Univ. of Chicago Press, Chicago and

London).
WEBER, T. (1979), "In the Shadow of the Second Coming", (Oxford Univ. Press,

New York, Oxford).
WILSON, B.R. (1966), "Religion in Secular Society", (Pelican Book, London).
ZWIER, R. (1982), "Born-Again Politics" (Inter-Varsity Press, Dowers, Grave, Illinois).

535




	Le fondamentalisme est-il un integrisme?

