Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 9 (1983)

Heft: 3

Artikel: Le fondamentalisme est-il un integrisme?
Autor: Alexander, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 3 (1983) 509—-536

LE FONDAMENTALISME
EST—IL UN INTEGRISME ?

Daniel Alexander
Département de sociologie
Université de Genéve
CH—1211 Genéve 4

1. POSITION DU PROBLEME

Depuis quelque temps la notion d’intégrisme est devenue une espéce
de lieu commun, la presse s’est emparée de ce terme pour caractériser les
résurgences actuelles de tous les mouvements idéologico-politiques supposés
réactionnaires qui ont recours de prés ou de loin a une religion pour fonder
leur militantisme. On a vu ces derniéres années I’emploi de ce terme connaitre
en occident une inflation fantastique a propos de I’Islam et de la révolution
iranienne en particulier. On se souvient que précédemment, c’était a propos
du mouvement de Mgr Lefébvre. La question qui se pose est d’abord de savoir

si ’on peut effectuer des rapprochements de ce type et s’il est légitime de
traiter sous le méme concept des réalités appartenant a des civilisations et a

des époques différentes et dont I’impact sociétal est incomparable.
Jean-Frangois CLEMENT (1982) se livre 4 une critique extrémement
pénétrante du répertoire des terme utilisés par les journalistes et les islamo-
logues pour parler de ces récents mouvements musulmans qui “cherchent
a faire de I’Islam, tels qu’ils le comprennent, le déterminent unique de leur
identité” (p. 1) en montrant a quel point celui-ci est empreint d’ethno-
centrisme; ’expression “intégrisme musulman” fait partie de cet arsenal
et il remarque que ce concept est toujours utulisé en mauvaise part (ibid., 5).

509



D. Alexander

Alors faut-il, & D’instar des journalistes et des sociologues anglo-
saxons de I’Islam (cf. HUMPHREYS, KEDDIE, von SIVERS) lui préferer
le concept de fondamentalisme? Mais ces deux termes sont-ils substituables
quand on sait que ce dernier concept ne figure pas au lexique francophone
courant et que le mot “Integrism ”, théoriquement possible, ne se rencontre en
fait guére dans la littérature anglo-saxonne.! Dés lors ces deux termes sont-ils
des équivalents, ce que tend a suggérer le fait qu’on y a recours pour caractériser
une méme réalité?

La difficulté de répondre a une telle question provient du fait que
I’analyse, pour étre pertinente, doit étre menée sur deux plans qu’il n’est
pas toujours possible de distinguer ; au départ, ces deux concepts se rapportent
a des mouvements qui se sont constitués a une époque précise de 1’histoire
moderne dans les deux grandes confessions chrétiennes et c’est par extension
qu’ils ont fini par désigner, le plus souvent dans la bouche de leurs adversaires,
un certain type de position théologique et d’option idéologico-politique
se réclamant de ces mouvements originels et de leurs partisans.

Au sens strict, ’intégrisme désigne d’abord ? le courant des catho-
liques antimodernes qui apparait en Europe sous Pie X et méme avant et se
constitue a la suite de la crise moderniste déclenchée par la condamnation
d’Alfred Loisy (1903) et par I’encyclique Pascendi (1907) (MICHEL 1967)
dont Mgr Umberto Benigni (1862—1934), prélat notoire puisqu’il occupera
des fonctions importantes a la secrétairerie d’Etat au Vatican de 1906 a
1911, journaliste et écrivain, sera I’'un des principaux maitres d’oceuvre.
I na donc rien a voir directement avec le fondamentalisme: donné
a un mouvement conservateur né aprés la guerre de sécessions dans les princi-
pales dénominations protestantes américaines (baptistes, presbytériens, dis-

1) Signalons que les dictionnaires frangais courants ne retiennent pas le mot
““fondamentalisme” dans son acception religieuse. Et 1’Encyclopaedia Uni-
versalis, pourtant bien informée en ces matiéres, n'a pas jugé utile d’avoir
un article sur ce courant. En anglais, |'inverse prévaut: aucune trace d’inté-
grisme dans I’Encyclopaedia Britannica et dans I'Encyclopaedia of the Social
Sciences ou 1’on trouve des articles détaillés sur le fondamentalisme par contre,
(GARRISON, NIEBUHR).

Tout se passe donc comme si I’on avait & faire 4 des équivalents fonctionnels.

2) Par souci d’exactitude, il faut mentionner que le terme “intégrisme” s’appli-
quait, au départ, 4 un parti politique espagnol fondé vers 1890 sous I'invo
cation du Syllabus. (Sur le Syllabus voir la note 5.).Benigni n'a rien
d voir avec ce parti que Pie X jugeait excessif (POULAT 1969, 25). La crise
moderniste a éclipsé cette définition originelle comme en témoigne le pré-
ambule du Dictionnaire de théologie catholique (MICHEL 1967, 2294).

510



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

ciples du Christ), qui s’articule essentiellement autou‘r de la défense du principe
de P’inspiration divine et de l’autorité absolue de la Bible contre I’essor de
la théologie libérale et des méthodes historico-critiques de plus en plus cou-
ramment enseignées dans les écoles et les séminaires de théologie. Ce mouve-
ment connaftra son apogée aprés la premiere guerre mondiale grace a la contro-
verse antiévolutionniste qui aboutit dans certains ‘Etats a faire exclure des
programmes scolaires 1’enseignement du darwinisme (GARRISON 1968).

Mais si aucun lien concret n’existe entre le mouvement catholique
intégriste et le mouvement fonadamentaliste protestant ainsi définis il n’en
demeure pas moins que des rapprochements peuviﬁt étre effectués; en parti-
culier sur la base du fait que, nés a peu prés au méme moment, ils s’inscrivent
dans une conjoncture socio-historique similaire ; cela suggére qu’en dépit de la
différence de contextes confessionnels il est peut-étre possible de rendre
compte de leur émergence et de leur développement par des facteurs socio-
logiques communs. Cette question est au centre de notre problématique.

Mais outre les questions de contexte sociolBgique, le rapprochement
entre ces deux courants historiques peut-il s’imposer sur la base de caracté-
ristiques intrinséques qui leur seraient communes? A ce sujet, I’examen du
vocabulaire a disposition dans les différentes langues pour désigner le courant
catholique dont nous avons parlé révele peut-étre un aspect intéressant de ce
probléme; il n’est pas inutile de savoir que I’anglais et. I’allemand évitent
“Integrism > et “Integrismus ”, pour leur préférer un terme dont I’étymologie
est la méme, mais qui ne dérive pas exactement de lf méme racine et n’évoque
pas comme en frangais une religion intégre et pure: il s’agit respectivement
de “Integralism” (New Catholic Encyclopaedia, 1967) et d’“Intergalismus”
(Lexikon fiir Theologie und Kirche, 1933). Comme I’a trés bien compris
Emile POULAT (1969, 25, 1970) la question de sToir ce qu’est I’intégrisme

se raméne en bonne partie a 1’étude du “catholicisme intégral”. Pour notre
propos, il devient essentiel de savoir si le fondamentalisme constitue ou non
un mouvement ”protestant intégral ”. Et si, le fondamentalisme ou I’intégrisme
étaient d’abord des manifestations d’intégrisme religieux. Il nous faudra donc
définir soigneusement ce que nous entendons par la et en analyser toutes
les implications.

Si I’on tente de comprendre pourquoi ces deux concepts se sont chargés
peu a peu de la signification qu’on leur préte aujourd’hui dans les médias
il faut se pencher sur le fait que les mouvements qui leur ont donné naissance
se sont constitués dés le départ a travers leur coTlﬂit avec les mouvements
modernistes. Il est impossible de faire abstraction de la structure polémique
sur laquelle ils reposent. C’est si vrai que dans les milieux catholiques le mot
intégrisme a été utilis€ d’abord par les adversaires de ceux qui s’appelaient
eux-mémes les catholiques intégraux au méme titre d’ailleurs que le mot
“modernisme ” a été immédiatement employé par la hiérarchie romaine pour
disqualifier ceux que L. KURTZ désigne sous le concept de “deviant insider”

\



D. Alexander

(1983, 1087), autrement dit d’”ennemis du dedans” parce qu’ils incarnent
la mauvaise maniére d’étre moderne dans une Eglise qui par définition se
prétend toujours détentrice de la vraie modernité (POULAT 1977a, 135;
1977b, 22-230).

Du co6té protestant, on constate que la premiére apparition du mot
“fundamentalist > peut se lire sous la plume d’un de ses représentants qui,
contrairement aux premiers catholiques intégristes, la revendique pour lui-
méme.? Mais trés vite aussi, et au sein méme de la dénomination ou il est né,
ce terme sera utilisé pour stigmatiser 1’attitude extréme de ceux qui étaient
préts a se séparer de leur Eglise pour rejoindre un mouvement interdénomi-
nationel constitué sur la base de 1’adhésion aux positions les plus intransi-
geantes concernant I’infaillibilité et I’inspiration verbale de la Bible, * attitude
dans laquelle I’inventeur de ce terme ne se reconnaissait pas (MARSDEN
1980. 159. 168—169).

Dans un cas comme dans 1’autre, on voit donc bien que, d’emblée, le con-
cept échappe a un processus d’identification sociale univoque puisqu’il est in-
vesti par la signification que lui en donne ses adversaires; c’est donc tout le
champ polémique auquel il appartient qui doit étre pris en compte par le socio-
logue. Dans un cas comme dans I’autre également, on montrera donc comment
le mouvement social auquel le concept renvoie se structure le long de ce
champ polémique et grace a lui.

Il en résulte que le sens dérivé qu’ont pris ces deux concepts quelque
6 a 8 décennies aprés leur apparition est forcément tributaire de toutes les
polémiques subséquentes qui se sont déroulées dans les Eglises autour de la
question de leur rapport a la modernité. Et aujourd’hui ils ont fini par désigner
une sorte de nébuleuse de phénoménes dont les manifestations multiples
n’ont pas forcément de filiation directe avec leur origine dans le christia-
nisme lui-méme. Car il n’est pas nécessaire qu’il existe une tradition fixe,
portée par un groupe déterminé qui en assurerait la continuité réelle pour

3) C'est a Curtis Lee Laws, éditeur du journal baptiste Watchman-Examiner
qu’on la doit, Celui-ci entendait ainsi dénommer en 1920 tous ceux qui étaient
préts 4 se battre pour les Fundamentals, 12 fascicules de théologie conser-
vatrice parus durant les années 1910—1914 sous la signature d’une quarantaine
de théologiens et d’hommes d’Eglise des Etats-Unis et d’Europe. Trois millions
d’exemplaires en auraient été distribués grice a la générosité de deux hommes
d’affaire (LEROY MOORE, 1968; MARSDEN, 1980, 159, 118—-123).

4) La premiére organisation fondamentaliste indépendante s’appelle la World
Christian Fundamentals Association; elle nait en 1919 sous !'impulsion et
selon les conceptions de R. A, Torrey et de W. B. Riley (SANDEEN 1970b,
242—-246).



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

qu’une identification au mouvement de base puisse étre établie. Par exemple,
des fils trés ténus existent entre I’intégrisme historique de Mgr Benigni et le
mouvement actuel de Mgr Lefébvre. Cela n’empéche pas qu’on doive les
penser ’un en face de l’autre et avec les mémes instruments et surtout a
partir du méme modéle de fonctionnement social (POULAT 1877b, 212—
213; 1978; 1980, 280—281). De méme, le chemin qui méne du fondamenta-
lisme américain qui s’affirme dans les années 1870 a 1925 a l’essor socio-
politique de ce qu’on appelle la ”Nouvelle droite chrétienne” actuelle dans
ce pays, est parsemé de ruptures, de crises et d’interruptions (GASPER 1963);
la coincidence de leur contexte d’émergence (une crise des valeurs morales
et de la consience nationale), la permanence de leurs thémes de contestation
et de conflit face aux ”modernistes” (la conspiration des " forces sataniques”
contre la Nation, les menaces sur I’éducation chrétienne dans les écoles, etc. . .)
le niveau social et culturel de leurs adeptes et les moyens politiques mis en
ceuvre (médias, boycott électoral) font qu’on ne peut pas ne pas les traiter
dans la méme perspective (GANNON 1981, 74-77; ZWIER 1982, 3334,
Mc LOUGHLIN 1978).

D’autre part c’est parce que ces mouvements sont déterminés par les
oppositions qu’ils suscitent — et qu’ils s’organisent dans la mesure ou ils
peuvent nommer leur adversaire comme le dit A. TOURAINE (1973, 362)
— qu’ils sont justement perméables aux autres conflits présents dans la société
globale et qu’ils contribuent a les attiser en se cristallisant autour de deux
visions du monde concurrentes et de deux voies antagonistes pour parvenir
a une société meilleure. D’ou le fait qu’ils véhiculent souvent la protestation
sociale spécifique d’un groupe en situation d’oppression ou de déclin qu’il
nous appartiendra de découvrir.

Les mouvements de type fondamentaliste ou intégriste peuvent-ils
étre considérés comme des mouvements sociaux :#u sens de Touraine? Qui
si on les considére sous 1’angle d’une dialectique d’identité, d’opposition
et de totalité auxquelles ils obéissent largement a condition de ne pas les isoler
de leur contexte d’émergence polémique comme noPs I’avons vu (TOURAINE
ibid. 301). Oui encore dans la mesure ou on retrouve dans leur visée profonde
une tentative organisée d’acteurs luttant pour le co:{tr()le de I’historicité d’une
collectivité concréte (TOURAINE 1978, 104); mais a condition que I’on
dépasse le niveau de la confrontation doctrinale de deux factions religieuses
rivales au sein d’une méme institution pour se pencher sur les “’sources so-
ciales” d’ou ces mouvements tirent leur force (NIEBUHR 1937, 527). Non
par contre, serait-on tenter de répondre en ce qu’ils procédent d’une réaction
a l’innovation puisqu’ils défendent un ordre social menacé par des forces
nouvelles.

Pourtant ce dernier point est loin d’étre aussi clair qu’il y parait
a premiére vue., L’islamologue N. KEDDIE (1980) a particuliérement bien
su relancer le débat a propos du khomeinisme en montrant que le fonda-

513



D. Alexander

mentalisme de Khomeiny 1’a conduit & opter pour un Islam trés nouveau
qui n’entend nullement se faire le champion de la préservation des traditions
de I’”Eglise chiite”. En imposant aux olémas d’exercer directement
le pouvoir, allant jusqu’a déclarer que la monarchie est antiislamique
et qu’il n’est pas besoin de législation puisque tout se trouve dans
le Coran, Khomeiny innove par rapport a une attitude qu’on peut
qualifier de traditionaliste et qui existe aussi au sein du chiisme ira-
nien. Ce qui améne d’ailleurs cet auteur a mettre en cause [’usage
du concept d’intégrisme comme concept générique englobant tous les
mouvements de type islamiste. Nous sommes ici, et trés directement, ramenés a
notre question de départ.

C’est pourquoi notre article tourne, en fin de compte, autour de deux
problémes. D’abord I’étude du rapport entre ces mouvements et le processus
de sécularisation nous permettra de préciser comment ils s’insérent dans le
champ idéologique et politique. Plus généralement on sera sensible ici a 1’arti-
culation spécifique qui se noue entre le nomos religieux et les différents sous-
systémes sociaux au sein de ces mouvements. On verra dans quelle mesure
ils se structurent autour des lieux de résistance privilégiés a ce processus.

Ensuite nous nous pencherons sur le probléme des rapports entre
intégrisme, fondamentalisme et temporalité sociale. Nous aurons & nous
attacher en particulier a voir comment ces mouvements, a I’intérieur de leurs
traditions respectives, tentent d’établir les médiations entre passé, présent
et avenir en nous demandant si, 1a encore, il est possible de dégager un para-
digme commun.

Nous avons déja relevé que I’intégrisme tout comme le fondamentalisme
se signalait par la permanence d’une position antimoderniste par dela ’insta-
bilité de leurs manifestations sociales concrétes. N’y aurait-il pas justement
un lien étroit entre la fagon dont ces mouvements vivent la durée et leur rejet
d’une modernité qu’ils réprouvent au nom de leur identité spécifique? Sur
ce point, I’analyse de la trajectoire qu’ont suivie les premiers fondamentalistes
et intégristes peut s’avérer trés utile pour évaluer les chances qu’ont actuelle -
ment les mouvements islamiques de résister a la pression d’une moderni-
sation imposée de l’extérieur et le potentiel révolutionnaire dont ils sont
chargés. Ces mouvements ont-ils la capacité d’informer les transformations
socio-économiques et culturelles auxquelles leurs pays sont confrontés et
d’y jouer un role permanent en institutionalisant la protestation dont ils sont

porteurs?

514



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

2. LES RACINES DE L’INTEGRISME:
CATHOLICISME SOCIAL, INTEGRALISME ET
SECULARISATION

Toute la trajectoire de Mgr Benigni, telle que POULAT (1977a) a admi-
rablement su nous la réconstituer, montre commeht I’intégrisme est, dans
son principe, une réaction a la crise de légitimité a laquelle est confronté
le catholicisme romain au cours du XIXe siécle sous le coup de la laicisation.
C’est pourquoi le premier ennemi qu’il rencontre sur son chemin c’est le
libéralisme et en particulier ses représentants dans 1’Eglise qui se qualifient
de catholiques libéraux™, ce qui apparait aux yeux de ceux qui se disent
“intransigeants”™, parmi lesquels Benigni, comme une contradiction dans les
termes, du point de vue politique aussi bien que du point de vue religieux.
(POULAT ibid. 105).

Sa détermination a refuser le libéralisme et le principe de séparation
de I’Eglise et de I’Etat n’a rien de particuliérement original puisque c’est
la position officielle de 1’Eglise telle qu’elle ressort du Syllabus de 1864. °
Mais il ne se borne pas a réaffirmer ce qu’a toujours soutenu le catholicisme
traditionnel qui, & la suite du Concile Vatican I (1870) a propos duquel un
auteur parle d’une “gigantesque absence doctrinale d’action” (J.M. Aubert
cité par OSSIPOW 1979, 37) était condamné a e}qtrer a reculons dans la
modernité. L’antilibéralisme de Benigni se veut offensif. C’est pourquoi il
préconise résolument d’occuper le champ social que le catholicisme avait
di quitter sous I’effet du processus de sécularisation. Et dans un premier
temps tout au moins, Benigni semble devoir étre situé a gauche en compagnie
d’ailleurs de ceux qu’il rejettera plus tard comme modernistes mais avec
qui des contacts existent jusqu’a Pascendi (POULAT ibid. 206); pour lui,
les catholiques de droite sont ceux qui donnent ”des gages au désordre établi

5) Poulat (1971, 1076) nous rappelle que la derniére des “erreurs” condamnées
par le Syllabus (ces 84 propositions énoncées par Pie IX en 1864 pour condam-
ner les principales erreurs anticatholiques apparues depuis la révolution fran-
gaise) était ainsi libellée: *“Le Pontife romain peut et doit se réconcilier avec le
progres, avec le libéralisme et avec la civilisation récente.” !

515



D. Alexander

du libéralisme ( . . . ) sensibles a sa force apparente comme s’il y avait un
salut hors de 1’Eglise” (ibid. 95) et non les intransigeants. ¢

Il vaut la peine ici de citer I’extrait d’un rapport présenté par Georges
Goyau en 1898 devant le Congrés de I’Association Catholique de la Jeunesse
frangaise et qui présente avec le plus de netteté le point de départ de I’intransi-
geantisme, “ce fond commun de refus au nom d’un idéal de société
qui s’adapte mais ne désarme pas, refus ou s’affirme une volonté de fagonner
le monde autrement que les forces non chrétiennes” (ibid. 111) et qui définit
trés exactement ce catholicisme social ou intégral duquel sortiront ceux qui
s’anathémiseront bientét mutuellement de ”modernistes” et d’”intégristes”.

Le ”libéralisme” faisait deux compartiments dans la vie de 1’dme hu-
maine: d’une part, la Science, volontiers couronnée d’une majuscule,
maitresse exclusive de 1’intelligence, propriétaire absolue de la pensée,
méme de la conscience; d’autre part la foi, sorte de locataire réduite
au silence a laquelle il n’était permis de se montrer et de s’affirmer
qu’a I’heure de la priére et a 1’heure de la messe. Le conservatisme,
de son coté, faisait deux compartiments dans la vie de la nation: d’une
part, le développement industriel, exclusivement régi, ou plutot dé-
chainé sans frein, par les ”lois” de I’économie politique; d’autre part,
les affirmations de la morale chrétienne, diminuées et assourdies au
nom d’une prudence de convention, imposaient aux pauvres d’étre
des résignées, proposaient aux riches d’étre des charitables. ”Soyez
croyants”, répétait-on volontiers, et tout de suite, par la force des
habitudes ”libérales”, on donnait le triste exemple de faire a la foi
sa part, et quelle minime part! Soyez pratiquants” ajoutait-on; et
tout de suite par la force des habitudes conservatrices, on ne croyait
pas se contredire en vantant, en étayant et en défendant un régime

6) Face a ceux qui disaient:
“Notre Eglise qui est la maitresse autorisée des principes évangéliques, fut
et est conservatrice dans son essence immuable, et 1’Eglise n’a qu’a conserver
dans sa pureté la doctrine de son divin fondateur” ,
Benigni réagit avec vigueur:
“Nous comprenons que se soient appelés conservateurs ceux qui veulent
le gouvernement libéral, la servitude de 1’école, le laicisme dans la bienfaisance,
la prison pour le Pape, l'unité sectaire de 1'ltalie, le mariage contrat laic, le
régime capitaliste, I'industrialisme immoral et affameur ( . .. ) Mais qui veut
comme nous le gouvernement chrétien ( . . ) nous ne savons vraiment pas
comment il peut se dire conservateur”.
(POULAT ibid., 87)

516



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

économique issu des principes révolutionnaires et nettement hostile
au régime social de la morale chrétienne,

Devant ces abimes de subtilités et de contradictions, de compromis
et de réticences, les jeunes” déclarent ne rien comprendre. On est
chrétien ou on ne l’est point; et si I’on est chrétien, c’est intégralement
qu’il faut I’étre (ibid. 194—195).

On le voit, ’ouverture sur la ’question sociale” des intégraux qui trou-
vera en Léon XIII un appui compréhensif, s’ancre dans la détermination
de ne pas se laisser faire par le développement de la société industrielle en ce
qu’elle impose au christianisme une spécialisation institutionnelle de la religion
consécutive a la fragmentation de 1’économie et du politique par rapport
a I’emprise du cosmos sacré qui a pour conséquence de faire refluer I’appli-
cation de la morale chrétienne dans la sphére privée (POULAT ibid. 109;
LUCKMANN 1972). C’est pourquoi aussi l’intégralisme redoute “le
principe dissolvant de 1’individualisme rebelle” ibid. 318) parce qu’il repré-
senterait la consécration de l'aconfessionnalisme 7 qui désigne dans le vo-
cabulaire de Benigni une religion dont la signification subjective a cessé d’étre
articulable a un support sociétal et a 1’ordre institutionnel.

Il faut ajouter qu’aux yeux de Benigni le socialisme n’est condamnable
qu’en tant qu’il est le prolongement du libéralisme, quelque chose comme
sa forme achevée.

I est donc pour lui I’application absolue du principe de I’individualisme
libéral qui va jusqu’a éradiquer le christianisme de la vie privée elle-méme. 8

La montée du socialisme est pour lui un péril aux dimensions quasi
eschatologiques, c’est 1’apostasie 4 1’égard de Dieu, le caractére propre de
’Antéchrist, ’rien sans nul doute qui méne plus sirement a la ruine” (ibid.
319), raison pour laquelle il faut, d’aprés lui, se mobiliser. Mais pas comme
la droite classique a I’aide d’un parti de I’ordre:

7) ““L’aconfessionnalisme”, c'est ‘“‘la reconnaissance en nous d’une espéce de
vivisection, qui met d’un cdté le prétre (ou le fidele), de 1'autre le citoyen”
dira Benigni en 1921; (ibid. 456)

8) *“La Révolution, cet esprit — qui est le libéralisme des uns et la démagogie
des autres dans le camp anticlérical — empoisonne toute la société moderne
dont la crise sociale et matérielle dépend entiérement comme de son principe
d’un individualisme sans frein qui ne reconnait d’autre Dieu que le moi . . .”
(ibid. 318)

317



D. Alexander

”De parti d’ordre, capable de rétablir la tranquilité au milieu de la pertur-
bation générale, il n’en n’est qu’un: le parti de Dieu. C’est donc lui qu’il
faut promouvoir, c’est a lui qu’il faut amener le plus possible d’adhérents
pour peu que nous ayons a cceur la sécurité publique”. (ibid.)

Ce passage illustre particuliérement nettement la radicalisation de ’inté-
grisme qui entend subvertir totalement le champ politique au nom de Dieu.
Cette radicalité est liée, croyons-nous, a 1’ ’eschatologisation” de la position
de Benigni, obligé de déserter le combat polititque classique parce qu’il ne peut
y incarner son intégralisme sous une forme institutionnelle. Elle est vraisembla-
blement aussi a la racine de son adhésion au fascisme mussolinien, non parce
que ce dernier le satisfait, mais parce que son avénement, en faisant table rase
d’un systéme politique ou il ne trouve pas sa place, hate, pense-t-il, I’instaura-
tion d’un vrai parti de I’ordre chrétien et la rédemption finale de la société.

On comprend maintenant quel est le vrai enjeu qui sépare les modernistes
des intégristes. Ce n’est pas en effet la lutte entre tradition et modernité mais
une appréciation divergente des moyens auxquels I’Eglise doit recourir pour
reconquérir cette modernité; les premiers pensent que 1I’Eglise doit s’adapter
a la définition républicaine et laique de I’espace public tout comme 1’exégése
catholique doit épouser les présupposés de 1’ ’athéisme scientifique” pour
pouvoir conserver sa crédibilité dans la situation nouvelle, les seconds, comme
Benigni, croient a la possibilité pour I’Eglise d’étre présente a son temps juste-
ment parce qu’”elle garde conscience de détenir seule la légitimité sociale,
en vertu de son enracinement toujours profond dans la société” (ibid. 231).
Pour les premiers, c’est la possibilité de s’insérer dans le jeu politique tel qu’il
est; pour les seconds, I’intransigeance exige précisément qu’on agisse et qu’on
se présente en Eglise et pour I’Eglise; le catholicisme n’a pas a devenir démo-
crate. C’est a la démocratie chrétienne de devenir catholique (ibid. 302).
Ainsi, pour les intégraux, nous ne sommes pas en présence d’une bipolarité
entre les bons conservateurs et les extrémistes modernistes, mais bien en pré-
sence d’une structure tripartite: a droite il y a ceux qui refusent leur temps
et qu’ils qualifient de traditionnalistes et a I’extréme gauche, ceux qui sont
préts a tout sacrifier 4 la modernité et qu’ils appelleront modernistes parce
qu’ils se trompent sur leur temps. Entre eux, c’est le juste équilibre de chrétiens
qui, comme Benigni, se pensent a gauche, derriére le pape et contre les ex-
trémes, pour la restauration d’un ordre social chrétien, auquel ’encyclique
”rerum novarum” (1891) de Léon XIII donne un sérieux coup d’envoi (ibid.
234,242).

Mais alors comment se fait-il que Benigni se retrouve vers la fin de sa
vie a ’extréme droite du champ politique? Cette question en appelle une
autre aux yeux de Poulat: est-ce lui ou I’ensemble du contexte qui a dérivé?
Si Poulat tend a répondre que c’est la situation qui s’est modifiée autour

518



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

de lui, c’est pour mettre en lumiére que son intransigeantisme n’a pu trouver
place dans une Eglise qui “intériorise le schisme social exogéne” (ibid. 285)
et qui oblige I'intégralisme a se diviser; il se retrouve alors rejeté par dessus
la droite classique vers le fascisme comme la seule solution qui lui reste, a
mesure que Rome opte pour un certain modernisme social en appuyant la nais-
sance des syndicats chrétiens et de la démocratie chrétienne (ibid. 285, 333,
468,473).

Cette thése serait confirmée par le fait que Benigni ait pu jouer un role
capital dans la secrétairerie d’Etat tant que sa position antitraditionnaliste
et antimoderniste coincidait avec celle du gouvernement du juste milieu auquel
le pape doit se plier, Mais au moment ou, sous la pression des nouveaux rap-
ports sociaux qui se mettaient en place, le Vatican doit effectuer une sorte de
recentrage a gauche, Benigni sent le sol céder sous ses pieds et en arrive a
dénoncer ’ennemi a I’intérieur méme de la Curie, Curie qu'il a du reste quittée
en 1911 pour poursuivre son combat indépendamment d’elle, sa stratégie deve-
nant encombrante pour la politique vaticane.

3. LA MONTEE DU FONDAMENTALISME
ET LE PROBLEME DE LA SECULARISATION
AUX ETATS-UNIS

Il est beaucoup plus difficile de trouver quel pourrait étre le principe
global qui fonde la réaction fondamentaliste que de repérer la racine de I'in-
tégralisme catholique. D’abord parce qu’il est & peu prés impossible de se
servir de I’histoire d’un des leaders du mouvement pour remonter a sa source
sociale comme nous 1’avons fait avec Mgr Benigni dans la mesure ou le phéno-
méne fondamentaliste parait produire des ondes de choc beaucoup plus éten-
dues dans le temps et couvre deux, voire trois générations. Ensuite parce que
le phénoméne fondamentaliste apparait d’emblée au carrefour d’une multi-
tude de traditions et de courants présents dans le protestantisme américain
(”évangélisme”, revivalisme , millénarisme, traditionalisme calviniste ou baptiste,
pentecétisme et mouvements de sainteté) comme le pergoivent la plupart
des auteurs (MARSDEN 1980, 4; RUSSEL 1976, 17, etc.)

Sans vouloir aplatir le fondamentalisme il est important de se demander
si I’on trouverait pas la trace d’un facteur sociologique prédominant qui

519



D. Alexander

permettait soit de rendre compte de I’émergence d’un phénoméne complexe
a travers ses divers lieux d’apparition, soit de comprendre pourquoi ces diverses
composantes du protestantisme américain ont pu converger.

On ne peut comprendre la dynamique de ces différents courants sans
les situer a Dintérieur de la grande tradition du puritanisme anglo-saxon
qui entend fonder I’ordre social des pionniers sur 1’éthos de la Bible. Or on
sait que dans la plupart des cas, la congrégation religieuse de type “independent
church”, dérivée de la révolution anglaise constituait le premier noyau de
structuration sociale des nouvelles colonies de peuplement. Il n’est donc pas
étonnant que ces communautés sociales aient tiré la légitimité de leur identité
directement de leur profession de foi qui elle-méme reposait sur I’assurance
que la Bible était la vérité absolue, la parole de Dieu lui-méme délivrée a son
peuple. Il en est résulté trés vite I’idée que le destin de la jeune nation était
conduit par la main invisible de ce Dieu qui I’avait appelée en tant que nouvel
Israél hors du vieux monde pour manifester en ces derniers temps de ma-
niére exemplaire qu’elle était la nation élue, en instaurant une société civile
s’appuyant sur 1’Eglise visible non corrompue des vrais croyants et qui en tra-
duirait toutes les implications éthiques au plan collectif (COLE 1931, 8—11;
AHLSTROM 1975, 271; BELLAH 1975; TUVESON 1968).

On voit comment, pour les puritains américains, I’imagerie biblique sert
tout a la fois de support a I’expérience religieuse, aux comportements
éthiques individuels et a 1’identité de la civilisation américaine dans son en-
semble. L’expérience individuelle se trouve confortée par I’expérience collec-
tive dans la mesure ou elle lui fournit une structure de crédibilité supplémen-
taire. Et la confirmation de son élection obtenue sur la base d’une probation
éthique devient I’enjeu de l’intégration dans le projet national; I’ordre social
sanctionne tous ceux qui ne se comportent pas suivant cet idéal moral que la
réussite économique atteste. Certes, le peuple américain a souvent dévié de
’idéal du covenant initial récapitulé par le mythe du peuple élu. Mais pério-
diquement, le pays connaissait des réveils au cours desquels il s’embrasait
dans une sorte de revitalisation culturelle collective qui résultait de I’expé-
rience de conversion intérieure a laquelle les foules étaient appelées par les
prédicateurs revivalistes. Et la fonction de ces Réveils était précisément de
renouveler la confiance que les Américains plagaient dans leur destin exem-
plaire aux moments ou les fondements moraux et religieux de la légitimité
des institutions étaient devenus opaques a leur sensibilité profonde, n’ayant

520




Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

plus d’emprise sur leur vie quotidienne (MC LOUGHLIN 1978, 11; BELLAH
1975, 18-20). °

Toutefois, la guerre de sécession (1861—1865) et la vague d’immigration
de ressortissants catholiques (qui, parce qu’ils ne partageaient pas I’éthos
puritiain furent trés vite rendus responsables de la montée du suicide, de
I’alcoolisme, de 1’oisiveté et de la misére) portent un coup a I'image de marque
du pays qui prétendait incarner une civilisation chrétienne exemplaire. Une
crise de confiance sans précédent envers les institutions se déclare dont le
fondamentalisme est une expression. '¢ Un autre facteur jouera un role
particuliérement important dans le déclenchement de la controverse fonda-
mentaliste: la crise du systéme épistémologique classique de la Common
Sense Philosophy, systéme sur lequel repose la structure de plausibilité du
biblicisme puritain; en effet, la naissance du darwinisme met en question
radicalement le postulat selon lequel il y a convergence nécessaire entre 1’ordre
de la nature et I’ordre éthico-social, entre la recherche scientifique et techni-
que honnéte et la recherche spirituelle sans préjugés, ou encore entre le ’bon

9) W. Mc LOUGHLIN, qui est un des meilleurs connaisseurs du revivalisme dis-

tingue 5 périodes de Réveil dans I’histoire des Etats-Unis:

— le Réveil puritain (1610—1640) (Puritain Awakening),

— le Grand Réveil de 1730—1760 (First Great Awakening), mené par J. Edwards,

— le Réveil de 1800—1830 (Second Great Awakening) dont C. Finney et
L. Beecher furent les principaux animateurs,

— le Réveil de 1890—1920 dont D. L. Moody (1837—1899) fut une figure de
proue, et qui coincide avec I’essor du mouvement qui nous occupe, et enfin

— le renouveau culturel actuel qui a commencé dans les années 60 et se prolonge
toujours (!).

10) Sans vouloir me faire 1’écho ici de débats par wop spécialisés d’historiens
il faut signaler que, traditionnellement, (COLE, NIEBUHR, GARRISON)
on avait coutume de faire remonter les débuts du mouvement fondamenta-
liste a 1’énoncé de ce qu’'on considérait comme sa profession de foi c’est-a-
dire les ‘5 points” de la déclaration adoptée par I’Eglise Presbytérienne en
1910 et qui sont:

— 1’innerance de I’Ecriture,

— la naissance virginale,

— le sacrifice expiatoire,

— la résurrection corporelle et

— l"authenticité des miracles.
(MARSDEN 1980, 117).
En réalité le point de départ formel du fondamentalisme est beaucoup plus
ancien. C’est Ernest R. SANDEEN qui a eu le mérite de montrer que le crédo
de la conférence prophétique de Niagara de 1878 contenait déja toutes les
doctrines proprement fondamentalistes. Deuxiémement, on lui doit d’avoir
mis en évidence la corrélation entre la croissance de ce mouvement et la montée
de convictions prémillénaristes fondées sur le sentiment que I’Amérique va
sur son déclin et sur une appréhension de I'avenir. Nous reviendrons sur ce
sujet (1970b, 141 et ss.).

521




D. Alexander

sens” pragmatique et les préceptes de la loi divine et de la Parole de Dieu,
postulat sur lequel s’appuyait toute l’entreprise puritaine et dont tout Amé-
ricain digne de ce nom devait étre intimement convaincu.

Il est & remarquer que la montée du fondamentalisme n’est pas simple-
ment équivalente a un reflux vers 1’0Old time religion sous la forme d’un litté-
ralisme biblique crispé. Il prend appui sur une prise de conscience des effets
négatifs qu’entrainent pour la culture américaine les différents éléments si-
gnalés plus haut, mais aussi une prise de conscience de la nécessité d’un mouve-
ment de revitalisation dans la ligne des Réveils précédents.

Dans la suite de cette analyse, nous privilégierons donc la source reviva-
liste du mouvement.

Le fondamentalisme s’affirme sur la base d’un puissant courant revi-
valiste incarné par des hommes comme D.L. Moody, dont le but avoué était
précisément d’attirer dans le giron de 1’évangélisme le maximum de représen-
tants des classes laborieuses et des pauvres, donc des populations d’immigra-
tion récente. '' Et dans l’entourage de Moody circulait d’ailleurs I’idée
qu’évangélisation et américanisation étaient synonymes (MC LOUGHLIN
1959, 267).

Notons ici que 1’ancrage du fondamentalisme dans le revivalisme n’en
fait pas au départ un mouvement conservateur; le revivalisme sert aussi de
berceau a des théologiens de tendance libérale qui bifurqueront par la suite
dans une direction résolument progressiste. Bon nombre d’entre eux s’associent
aux efforts déployés par Moody acceptant par exemple de figurer dans les
comités d’organisation de ses campagnes (MARSDEN 1980, 33). Mais le
fondamentalisme va se distinguer toujours plus du revivalisme classique et
de 1’évangélicalisme en affirmant sa spécificité dans deux directions: I’appro-
che de la réalité socio-économique d’une part, ’appréhension de 1’avenir
d’autre part.

Tout d’abord le réveil fondamentaliste s’accompagne d’une défiance
a I’égard de toute intervention politique ou sociale collective pour résoudre
les problémes posés par la situation économique et les tensions qui en résultent;
pour Moody, et surtout pour ceux qui le suivront, le seul reméde a la pauvre-
té, c’est de devenir pieux, honnéte, travailleur, sobre et industrieux, bref,
d’épouser 1’éthique protestante. Et le seul moyen d’acquérir cette éthique,

11) En fondant des Ecoles Bibliques, Moody veut former des évangélistes aptes
i pénétrer dans tous les milieux sociaux. Malheureusement, il a bien
di admettre son incapacité d’atteindre les pauvres des villes. Son style
de business man avait plus d’impact sur la classe moyenne qui a toujours
constitué le gros de ses auditeurs; sa morale sociale était plus de nature a
rassurer cette catégorie sur le fait que les difficultés économiques n’étaient
que passagéres qu’a toucher une population démunie et sans travail
(Mc LOUGHLIN 1959, 1978, 142—145).

522



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

c’est de passer par ’expérience de la conversion. Il n’y a pas de progrés social
possible en dehors de 1’obéissance individuelle a la loi divine et a la morale
chrétienne. Toute action sociale directe va se trouver exclue du champ d’acti-
vité des prédicateurs revivalistes-fondamentalistes dans la mesure ou cette
forme d’engagement peut détourner son destinataire de la conversion a Jésus-
Christ, expérience par laquelle passe nécessairement la résolution de ses pro-
blémes matériels (7 don’t see how a man can follow Christ and not be success-
ful” déclarait Moody). A ce point il faut signaler que la controverse avec le
modernisme se profile non seulement sur des questions d’ordre exégétique
et scientifique (le darwinisme) mais sur une concurrence entre deux “morales”
sociales. Le fondamentalisme, en tant que mouvement social repose sur un
éthos d’entrepreneur lié a une société capitaliste concurrentielle qui fonctionne
sur la base de la compétition individuelle et du laisser-faire alors que le mo-
dernisme dont le social gospel est I’expression sociale privilégiée tente de
promouvoir une politique sociale d’assistance qui vise a s’attaquer aux péchés
collectifs” engendrés par le capitalisme sauvage, en prenant appui sur 1’éco-
nomie du Welfare State et en misant sur l'intervention directe de 1’Eglise
dans la sphére socio-économique et politique (GASPER 1963, 9; MC
LOUGHLIN 1967, 51-53, MARSDEN 1980, 86). Pas question par contre
pour les fondamentalistes de faire jouer a I’Eglise un role socio-politique
proprement dit. Ils reprochent aux modernistes de vouloir sacraliser les muta-
tions sociales imposées par la sécularisation apportée de 1’extérieur, en consi-
dérant d’une part que le Welfare State est une étape vers une société plus juste
dans la ligne du mythe fondateur du peuple élu, et d’autre part, que la re-
cherche d’un concordisme entre la pensée biblique et la théorie de 1’évolution
consacre en fait 1’idée d’un changement mélioratif nécessaire, fondé sur 1’éli-
tisme. !2 Pour les fondamentalistes, la pénétration de ces nouvelles idées

12) 1I faut bien comprendre que l'opposition fondamentaliste i la théorie de
I’évolution ne se cantonne pas a un débat entre lecture naturaliste et super-
naturaliste du récit de la création de la Genése. Les raisons en sont beaucoup
plus profondes, et aussi beaucoup plus sociales; Riley considére le darwinisme
comme: ‘‘un poison qui menace les fondements de la République” (MARSDEN
1980, 160). I est considéré comme la légitimation du plus fort et, en ce
sens, heurte de plein fouet I'idéal d’une Amérique libre et démocratique,
prenant la défense des opprimées.

La guerre renforce la position fondamentaliste dans la mesure ot elle va per-

523



D. Alexander

au cceur de la forteresse du puritanisme, et ce, par la “traitrise” de certains
théologiens libéraux met en question irrémédiablement la place privilégiée
qu’occupaient traditionnellement les Eglises établies au sein de la culture
dominante (MARSDEN ibid. 54). Il n’est guére étonnant des lors que le fonda-
mentalisme soit progressivement devenu l’embléme des classes inférieures,
marginalisées par une bourgeoisie libérale qui tout a la fois était perque comme
’instigatrice de I’industrialisation des grands centres urbains et donc de la
déstabilisation économique de I’Amérique des pionniers et 1’agent relais de
la déchristianisation de la culture.

Face a des boulversements sociaux qui éloignent le pays de ses racines,
les fondamentalistes éprouvent le besoin de se procurer un instrument idéolo-
gique capable d’expliquer et de justifier théologiquement pourquoile convenant
se brise, et ce, en raison de I’infidélité des Eglises dominantes a la promesse
divine faite au peuple élu. Cet instrument ils le trouveront dans la pensée

mettre de faire I'amalgame entre l’anti-germanisme, la vision nietzchéenne
du surhomme (produit de la sélection naturelle), la “haute” critique qui a
déferlé sur la chrétienté et I'instinct belliqueux. A partir de 1917, I'évolu-
tionnisme sera assimilé au communisme, dans la mesure ou, comme le dit
Byran, il encourage la lutte des classes, I'immoralité, et diminue le sens de la
solidarité et de fraternité (RUSSEL 1976, 173). On notera la méme assimi-
lation chez Benigni, (POULAT 1977a, 208).

Tout cela illustre a notre avis le processus par lequel le fondamentalisme va
exprimer 'hostilité 4 I'égard d’un développement infrastructurel qui met en
question le consensus social traditionnel et stable. A partir des années 20
l'anti-évolutionnisme va devenir alors l'enjeu de toute la protestation sociale
des populations rurales du Sud qui ressentent fortement l'ébranlement
industriel, (NIEBUHR 1937) méme si la source du fondamentalisme n’est
pas restreinte a ces populations et 4 leur condition sociale.



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

dispensationaliste de J.N. Darby (1800—1882) '° apportée aux Etats-Unis
durant la premiére moitié du XIXéme déja et qui connaitra un succés im-
mense 2 partir de la fin du siécle notamment grace aux nombreuses conférences
prophétiques qui se tiennent pour faire face a un environnement incertain.

Greffée sur le revivalisme, cette vision du monde, qui place au centre
de son dispositif 1’attente de la fin du temps de la grice, fournit au mouve-
ment fondamentaliste un sens de I’'urgence que traduit trés bien la citation
suivant extraite d’un livre de Moody:

”Je regarde ce monde comme un vaisseau naufragé. Dieu m’a donné
un canot de sauvetage et m’a dit "Moody, sauve tous ceux que
tu pourras.” 14

Il faut convenir avec SANDEEN (1970 a et b) que le dispensationalisme
induit une attitude de retrait du champ politique et produit une dépréoccupa-
tion des affaires publiques. Mais I’analyse trés fouillée de cet auteur nous
parait passer quelque peu a coté de ce qui fait justement la spécificité de
I’attitude politique du mouvement fondamentaliste durant sa période d’apogée
(1914-1926) en dichotomisant par trop ses représentants en fonction
de leur adhésion au dispensationalisme (LEROY MOORE 1967). T. WE-

13) Le dispensationalisme désigne un systéme théologique complexe dont le
schéme fondamental consiste a diviser I’histoire en périodes correspondant
i une modalité particuli¢re d'intervention de Dieu (7 dispensations depuis
le temps de I'innocence jusqu’au temps du Royaume sur la terre). Ce schéme
prétend concilier toutes les prophéties bibliques de I’Ancien et du Nouveau
Testament lues de maniere littéraliste. Cette théorie aboutit a dévaloriser
le présent dans la mesure ou elle considere le temps de la dispensation actuelle
(le temps de la grice) comme une parenthése dans le cours de I’histoire
humaine qui se terminera irrévocablement par la ‘“‘Grande Tribulation” dont
les vrais croyants seront épargnés par un “enlévement” collectif et secret.
(MARSDEN 1980, 48—62).

Il est important de souligner que I’élaboration du dogme de !’inspiration
verbale par lequel le fondamentalisme se signale 4 partir de 1870, est la consé-
quence du principe de lecture littéraliste des prophéties imposé par le dis-
pensationalisme.

Ajoutons encore que le dispensationalisme se range dans la catégorie des
prémillénarismes (1'établissement du Royaume rompt les chaines causales
de l'ordre humain) (DESROCHE 1973, 125). D’autre part, le dispensationa-
lisme de Darby véhicule une vision de I'Eglise purement spirituelle, invisible;
considérant que l’apostasie des institutions religieuses est irrémédiable, il faut
s’en détacher sans délai.

14) cité par AHLSTROM (1975, 283) tiré de “The Return of the Lord” de
D. L. Moody.

325



D. Alexander

BER (1979, 176) a montré de fagon brillante que 1’on pouvait étre
dispensationaliste et prémillénariste, sans que cela empéche un engagement
total dans la controverse antiévolutionniste, tels ceux pour qui c’est une
occasion de “donner au Diable autant de fil a retordre que possible avant
que Christ ne revienne”. MARSDEN (1980) a trés justement intitulé un cha-
pitre de son livre: "Would the Liberals be driven from the denominations”
soulignant par 1a qu’une chance de gagner la bataille contre les modernistes
se présentait objectivement aux fondamentalistes dans les années 20. Le
texte qu’on va lire et qui date de 1920 illustre parfaitement 1’état du mouve-
ment a ce moment et la force dont il se sent investi pour expulser le mo-
dernisme:

”I1 faut se souvenir que I’Amérique a été engendrée par des ancétres
moraux, qu’elle est batie sur un fondement moral éternel. Ses péres
étaient des chrétiens de haut niveau, purifiés par le feu et lavés dans le
sang. Ce fondement, c’est la Bible, la Parole infaillible de Dieu. Le déca-
logue écrit par le doigt méme de Dieu a été son guide absolu dans la
vie religieuse comme dans la vie sociale. Mais un affaiblissement de
cette norme morale s’est produit dans la pensée et la vie de I’Amérique,
qui est le fruit d’une période ou a régné la luxure a l’intérieur et la
liberté due a I’absence de conflit avec I'extérieur. Il n’y a qu’un remeéde:
la nation doit retourner a son modéle initial de la Parole de Dieu. Elle
doit croire, aimer et vivre la Bible. Cela exigera de réagir a la critique
destructrice allemande qui s’est frayée un chemin dans la pensée reli-
gieuse et morale de notre peuple, ainsi qu’aux théories et a la propagande
des rouges qui se sont introduits dans la vie publique et la vie industrielle
grice a leur influence ruineuse et perverse. La Bible et le Dieu de la
Bible sont notre seul espoir. L’Amérique est placée devant un choix.
Elle doit remettre la Bible a la place qu’elle avait historiquement dans
lafamille, a1’école, au collége et a ’université, a 1’Eglise comme a1’école
du dimanche. Alors sa foi et sa vie morale se ranimeront et s’affermiront
dansla vie quotidienne et dans la pensée intellectuelle. Sinon elle risque de
s’effondrer et de se perdre ainsi pourle monde dans nos temps critiques...”

Ce texte a valeur d’idéal-type. J’en dégagerai simplement trois dimen-
sions essentielles pour notre propos.

On y voit premiérement comment I’insistance sur 1’origine surnatu-
relle de la Bible en tant que source de légitimation et fondement de I’ordre
social compense trés exactement la perte de signification du religieux dans
toutes les sphéres d’activité et dans les institutions profanes dont les liens

15) Texte tiré de MARSDEN (1980, 159), paru initalement dans The Preby-
terian XC le 8 janvier 1920 sous la plume de son éditeur David S. Kennedy.

526



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

avec le nomos sacré fondateur se sont disloqués (LUCKMANN 1967, 1972).
De plus le fondamentalisme, a I’instar de I'intégrisme s’affirme ici comme une
religion intégrale. A la différence prés que la solution fondamentaliste passe
par la résurrection de 1’éthos d’entrepreneur puritain lié a un contexte de lutte,
de sacrifice et de privations.

En second lieu, ’extrait du Presbyterian met le doigt sur I’influence de
la situation internationale dans la structuration du mouvement fondamentaliste
a partir de la 1ére guerre; en superposant une dimension politique a son
conflit avec le modernisme, la guerre a permis au fondamentalisme de se
mobiliser autour d’un patriotisme nationaliste (dans la mesure ou les événe-
ments qui ont secoué I’Amérique ont leur origine a 1’étranger, la rénovation
nationale est de nouveau envisageable par un sursaut de la conscience collec-
tive tant que pourra se maintenir un certain degré d’isolationnisme culturel).

Enfin, la derniére phrase de I’extrait nous rappelle que le fondamenta-
lisme est un mouvement catastrophiste et qu’a ce titre, il doit étre classé dans
la catégorie des mouvements prépolitiques; tout comme la Nouvelle Droite
Chrétienne actuelle, il est capable d’entrer dans I’aréne politique sous le coup
d’une indignation morale, mais se révéle incapable de dépasser le stade de
la dénonciation (en ayant recours d’ailleurs au schéme habituel de la conspi-
ration) par un projet politique a long terme (GANNON 1981, 80—82).

4. QUELQUES ELEMENTS DE COMPARAISON

Lorsqu’on rapproche l’intégrisme du fondamentalisme on est d’abord
frappé par le fait que ces deux courants s’appuient sur le concept d ‘infaillibilité
(infaillibilité pontificale adopté & Vatican I pour le premier, infaillibilité de la
Bible sous la forme du dogme de I’inspiration littérale et de I’inhérence affirmé
dans le cadre des conventions prophétiques a peu prés a la méme époque
pour le second). Dans 'un et ’autre cas, nous avons été amenés a voir dans
ce recours ’expression d’une défense de 1’objectivité de la structure de cré-
dibilité de la tradition religieuse menacée par la montée du subjectivisme
libéral et par ’éclatement des significations religieuses résultant de la sécu-
larisation.

Dans ce sens, le psychosociologue J.P. DECONCHY montre comment
I’énonciation d’un titre d’infaillibilité appartient aux mécanismes propres
aux systémes d’emprise orthodoxes pour ’compenser la fragilité rationnelle
de I’information par la vigueur de la régulation” (1980, 16—17). C’est ce que

527



D. Alexander

confirme, par un autre bout, ’analyse que nous livre L. R. KURTZ (1983)
du mouvement intégriste: celui-ci est utilisé par le Vatican pour jeter le dis-
crédit sur les modernistes. ¢ Il joue donc pour I’Eglise le role d’agent régu-
lateur de ’ordre social interne. Par ce moyen il consolide un systéme qui
fonctionne au bénéfice de son auto-préservation face a la menace que font
peser sur lui les personnes les plus enclines a apporter au dedans les valeurs
et les comportements sécularisés (ibid. 1099) en allant jusqu’a excommunier
ces deviant insider. De la méme maniére, & 1’intérieur des dénominations
protestantes, le recours a un dogmatisme intransigeant compense la fragilité
de l’adaptation par la vigueur de la régulation théologique. 17 S’il importe
d’unir dans une méme problématique les roles institutionnels joués par ces
deux courants dans la crise des systémes de légitimation religieuse traditionnels,
il importe également de les distinguer. Pour 1’intégrisme, la défense de la foi
passe par la défense de I’Eglise qui constitue la forteresse d’ou la reconquéte
est possible. La restaurer dans sa position sociale traditionnelle constitue
la condition sine qua non du rétablissement de la civilisation chrétienne. 18
Il n’en va pas de méme pour le fondamentalisme. Ici, I’Eglise n’est jamais

16) C’est le role semble-t-il de la Sapientiére, ce réseau international monté par
Benigni avec I’accord du Vatican.

17) 1l faut remarquer que les fameux “5 points” adoptés par la majorité de I’As-
semblée de I’Eglise Presbytérienne en 1910 l'ont été en réponse a certaines
questions soulevées au sujet de l'orthodoxie de certains professeurs
de I"Union Theological Seminary (MARSDEN 1980, 117). Le retour a des
positions ultra-conservatrices d’une majorité (conservatrice) de la dénomi-
nation répond ici 4 la volonté de juguler une crise interne et externe que
tout le monde pressent. C'est pourquoi la déclaration est précédée du pré-
ambule suivant, particuliérement significatif du contexte de développement
du fondamentalisme :

“Le laxisme en mati¢re d’opinion a engendré le laxisme en mati¢re d’obliga-
tion morale. ( . .. ) L’esprit de licence, de désordre et d’anarchie se répand
partout. De méme, 'autorité dans 1’'Eglise et I’Etat est décadente parce que
ses détracteurs ont eu le champ libre. Le déclin des éléments essentiels de la
religion est suivi par une superstition rampante et envahissante qui fait honte
a notre santé, notre foi et notre civilisation” (cité par MARSDEN ibid. 137).

18) Prolongeant la pensée de Benigni, POULAT résume trés bien le mode d’inser-
tion sociale de I'intégrisme par la formule:

“au double sens du mot, le catholique ne peut que se perdre dans le monde,
a moins d'y vivre et d'agir en Eglise” (1977 a, 306).

528



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

que la minorité de ceux qui agissent ’de I’intérieur pour transformer la société
selon le modéle de Dieu”, a circle within a cercle ajoute W. B. Riley (RUSSEL
1976, 90—91). Interprétant J. Straton, Russel ajoute qu’elle peut, dans le
meilleur des cas devenir un groupe de pression (politique), dans la mesure
ou: “chacun y vit toute la religion dans ses affaires” (ibid. 56). En s’atta-
chant a I’Ecriture comme I’intégrisme en appelle a 1’Eglise, le fondamentalisme
s’inscrit dans la tradition volontariste; il en appelle d’abord a la responsabilité
individuelle du croyant, invité a se réapproprier son héritage théologique
propre dont une certaine théologie critique lui a confisqué 1’accés, et a re-
trouver une conscience de soi confessionnelle (MEAD 1954, 300). '° En sa
nature, le fondamentalisme peut donc revétir des formes trés différentes
et il est moins tributaire d’'une époque ou d’une société donnée puisque ses
chances de catalyser un retour a une civilisation chrétienne reposent sur un
ensemble de décisions individuelles.

Il est intéressant de discuter cette distinction entre intégrisme et fonda-
mentalisme a la lumiére des mouvements islamistes. Pour ceux-ci, c’est bien
évidemment sur la Loi (Charia), considérée comme parfaite, que tout le
systéme de légitimation repose. L’islamiste s’y soumet totalement et n’ima-
gine pas qu’il puisse en exister une autre puisqu’il y soumet également I’ét-
ranger (CLEMENT 1980, 42—43). Et certains islamistes affirment vouloir
se passer de toute instance définissant 1’orthodoxie en revendiquant pour
eux un accés direct a la divinité (BELHASSEN 1979: 591, 91). De par sa
nature le régime islamiste parait donc davantage structuré suivant le modéle
fondamentaliste que suivant le modeéle intégriste que nous avons passé en
revue. Le texte suivant achévera de nous en persuader:

”Pexemple de 1’Iran est la pour nous le prouver. Le temps de I’éveil
est venu : luttons contre le laisser-aller. L’austérité et I’effort ont valeur
d’exemple ; c’est en donnant I’exemple que le prophéte a pu exiger

19) POULAT (1977b, 213) a des formules particuliérement heureuses pour distin-
guer 'intégrisme et le fondamentalisme :

Si I'intégrisme s'attache a la Tradition et sile modernisme en appelle 4 I’Histoi-
re, le fondamentalisme se référe directement a I’Ecriture. Hostile i tout histori-
cisme, sévere a I’intellectualisme, il se sent de plein-pied avec elle, Pourquoi la
Bible serait-elle le domaine réservé des professionnels, intermédiaires obligés
et spécialistes qualifiés qui la surchargent d’épais commentaires, en compli-
quent la lecture et n’aboutissent qu’a une lettre morte, ou pire 4 un sens
altéré? La Parole de Dieu s'adresse a tous les croyants: elle doit étre 4 leur
portée immédiate; il leur appartient de la défendre contre ces menaces et
de défendre leur droit a s’en nourrir. Elle ne se trompe pas, elle ne peut pas
tromper ceux qui la prennent comme elle est pour ce qu’elle est.

529



D. Alexander

des autres tant de sacrifices. Pour corriger les autres et faire notre révo-
lution, il faut d’abord se corriger soi-méme et adorer Dieu. Si les révo-
lutions de gauche ou de droite n’ont pas réussi, c’est parce que I’homme
n’a pas fait sa révolution . . . Il a toujours cédé a ses tentations. Un
musulman croyant puise dans la force de sa foi ’esprit de sacrifice
pour des lendemains meilleurs. En lui se trouvent de formidables élé-
ments de progrés.”

”Nous ceuvrons pour faire renouer cette société avec ses racines pro-
fondes et pour I’épanouissement d’une culture islamique. En transfor-
mant la base sociale, c’est-a-dire les jeunes hommes et femmes de
notre société, en y propageant I’Islam pour fonder une société islamique,
la politique et I’économie suivront.” 20

Ce texte est constitué de deux extraits de déclarations faites par des
contestations islamistes tunésiens. Le ton rappelle trés fortement celui du
revivalisme anglo-saxon. Si, avec P. Von SIVERS (1981, 369—-370) on peut y
voir une expression typique d’intégralisme, on remarque aussi et surtout
que pour les auteurs, la rénovation culturelle passe d’abord par un processus
de conversion individuelle. 2! De plus, ces déclarations révélent que les mouve-
ments islamistes procédent également d’un retour a un éthos de I’effort
et du sacrifice a ’image de 1’éthos des pionniers protestants américains. Et
I’analyse de Von SIVERS nous oblige a reconnaitre que nous sommes en
présence d’un véritable éthos puritain, ce que confirme d’autres sources
d’ailleurs (citées par CLEMENT 1982); I’islamisme est pour cet auteur I’ex-
pression des revendications sociales du bazaar pour une éthique d’austérité,
la division stricte du travail entre hommes et femmes et surtout I’intégration
des temps de travail et des temps de loisir en une seule activité entiérement
consacrée a Dieu. La résonnance weberienne de cette remarque n’échappera
pas. On peut constater aussi que tout comme le fondamentalisme protestant,
I’islamisme se développe (jusqu’a prendre une dimension nationale comme
en Iran) sur la base d’une fraction grandissante de la population qui émigre
vers les villes et se trouve marginalisée par une modernisation imposée de

20) Cité par BELHASSEN (1979, no0 950, 67;no 951, 90).
Le premier extrait est de Rached el-Ghanouchi (professeur a la faculté de
théologie Ez-Zitouna de Tunis). Le second est de Slaheddine Jourchi (rédac-
teur de la revue El Maarifa).

21) CLEMENT (1980, 41) confirme qu'en général le musulman qui décide de
respecter rigoureusement la Loi islamique le fait aprés une conversion brutale;
il ajoute que celle-ci constitue le projet individuel qui sous-tend le projet
social de réaliser un Etat musulman.

530



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

I’extérieur par une classe dirigante “moderniste” menagante pour 1’éthos
traditionnel.

M. RODINSON (1972, 7 déc.) précise que le réveil (ce mot mérite
donc pleinement sa place ici) de I’intégrisme musulman est porteur d’une
contestation populaire qui, tout comme la contestation fondamentaliste,
projette a I’extérieur ses ennemis qu’elle stigmatise (L’Europe, les Etats-Unis),
accusé de “saper et de corrompre 1’Islam par leurs richesses et leur suprématie
technologique, a la faveur de leurs mceurs impies, de leur luxure et de leur iv-
rognerie . . .”; on croirait reconnaitre 1’argument que les fondamentalistes
utilisent contre les immigrés catholiques du siécle dernier.

Plus généralement, on peut se demander avec MARSDEN si le fonda-
mentalisme islamique et chrétien ne se caractérise pas d’abord par une réaction
sociale propre aux pays ou le processus de modernisation s’est implanté par
I’entremise d’une culture étrangére plus puissante, mais qui ont gardé la
mémoire vive d’un age d’or (1980, 227). D’ol une sensibilité particuliére
au théme du complot contre la nation, et a I’exacerbation de la menace étran-
gére; CLEMENT (1980, 42) a aussi remarqué la présence de ce signe distinctif
en construisant son type idéal de |’islamiste.

Mais quel est le destin des mouvements fondamentalistes? SANDEEN
(1970a, 63—635) se livre au raisonnement suivant: le fondamentalisme amé-
ricain a réussi a projeter, a un certain moment de son développement, les
contradictions sociales qui 1’ont fait naitre a I’extérieur de son milieu d’émer-
gence; (ayant perdu toute chance d’exercer un quelconque contrdle sur leur
dénomination d’origine, les fondamentalistes se scindent, créent leur propres
Eglises parallélles et de ce fait, ne polémiquent plus que sur une base nationa-
liste a partir de 1930). Cette situation témoigne de son absence de conflit
avec la société dans laquelle il est désormais reconnu comme une authentique
tradition conservatrice. Son intégration prouverait méme, toujours d’aprés
SANDEEN, que le consensus protestant (fondé sur 1’idée qu’il existe une
alliance privilégiée entre la religion dominante et le développement social a
chaque moment de I’histoire ou pays, Mc LOUGHLIN 1967) vole en éclat.

Par analogie, on peut se demander si |’apparition de groupes islamistes
structurés ne correspond pas dans les pays musulmans a 1’érosion du consensus
social basé sur un nationalisme d’Etat propre & la période post-coloniale et
a la possibilité que se constitue a ’intérieur méme de I’Islam une pluralité
d’approches culturelles, de projets politiques et de modéles de société qui
s’en réclament. Dans cette pluralité, le courant fondamentaliste revendique
présentement le role de gardien de la pureté de I’héritage religieux, insistant
sur le fait que les préceptes du Coran restent totalement pertinents dans un
environnement radicalement transformé (HUMPHREYS 1979, 3).

Nous touchons ici a I’un des traits essentiels de tous ces mouvements;
sont-ils condamnés a devenir tot ou tard conservateurs, et perdre ainsi toute
capacité de subversion? Nous avons avancé suffisamment d’arguments pour

531



D. Alexander

démontrer que I’intégralisme et le fondamentalisme ne pouvaient €tre assimilés
a des mouvements traditionalistes; I’un et I’autre se veulent attaquer de front
la modernité, la subvertir en lui opposant un projet de société fondé sur une
temporalité sociale discordante par rapport au modéle dominant d’adaptation
automatique au changement imposé par la modernisation culturelle. A. GRAS
note trés justement que ce n’est que lorsqu’il y a lutte pour synchroniser,
dans le présent, des temps discordants qu’il y a potentialité de rupture (1979,
165—166). Le potentiel de rupture (révolutionnaire ou contre -révolutionnaire)
des mouvements de type intégriste est donc lié a leur capacité de maintenir
au cceur de la société en mutation, I’exigence de leur modéle initial, c’est-
a-dire une temporalité autre que la temporalité dominante, une inadaptation
fondamentale au progrés.

Or I’Islam contestataire tunisien, on 1’a lu, se veut ”progessiste”. Il
croit a la possibilité d’une transformation sociale graduelle vers plus de justice,
plus de technique et plus de richesse, choses que refusent avec la plus grande
vigueur 1’intégrisme catholique comme le mouvement fondamentaliste pro-
testant au nom d’ailleurs d’'un commun antiévolutionisme.

Nous avons vu que l’attitude de rupture par rapport au progressisme
optimiste entraine tant dans le fondamentalisme américain que dans I’in-
tégrisme catholique une attente de type eschatolique a résonnance millénariste
plus ou moins marquée, 22

22) Il peut paraitre exagéré et surprenant de parler de millénarisme i propos
de l’intégrisme catholique de Benigni. Pourtant son entreprise répond bien
semble-t-il aux criteres retenus par J. BAECHLER (‘‘Les phénomenes révo-
lutionnaires”, PUF, Paris, 1970 p. 105) pour caractériser les mouvements
millénaristes: la disproportion entre fins poursuivies et moyens disponibles,
le caractére illimité des buts et des promesses, la valorisation d'un conflit
considéré comme le passage cataclysmique vers un univers transfiguré, 'aspect
collectif du salut, qui est terrestre.

Pour le fondamentalisme, I’enracinement millénariste est plus explicite, nous
I’avons vu, puisqu’il se rattache a une vision eschatologique prémillénariste
(ou la seconde venue doit advenir ex abrupto, sans que les hommes n’y puissent
quoi que soit (cf. DESROCHE 1973, 125). Mais nous nous trouvons ici devant
une difficulté qu'il faut lever; le fondamentalisme plonge ses racines dans le
passé puritain de la Redeemer Nation et a ce titre il est lourd d’une nostalgie
d’inspiration postmillénariste (le royaume de Dieu est vécu, dans ce cadre
comme devant s’instaurer progressivement en s’intégrant au déroulement des
faits historiques, au terme d'une aventure collective permise grice a I'effort
et a l'initiative humaine). Il y a donc ici ambivalence dans le projet fonda-
mentaliste qui tantot voit le monde comme courant a sa perte et dont on ne
peut qu’espérer s'extraire a temps, tantOt croit au retour possible du modéle
de la nation idéale bénie par Dieu.

Le fondamentalisme nous paraft précisément intégriste dans cet intervalle
d’indétermination: il est assez pessimiste pour s’opposer i tout progressisme
mais il est assez nostalgique pour faire involuer I’avenir dans un passé appré-

332



Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

Pourtant, I’un et ’autre n’ont pas le méme comportement dans la durée;
par son engagement fasciste, Benigni veut hater la solution finale et c’est
pourquoi, en s’installant immédiatement dans le champ politique il avait
peu de chances d’en réchapper. En ce sens il est un cas limite de prémillé-
narisme. Pour le fondamentalisme, 1’attente du Seigneur peut fort bien étre
repoussée et s’accomoder de la survie d’ici-bas ( “Live as though Christ were
returning today, but plan as though you were going to live forever” dit la
sagesse populaire dans ces milieux cf. SANDEEN 1980, 177). Le fondamen-
talisme posait moins de problémes pour durer dans la mesure ou il est plus
facile de transformer les individus pour transformer la société (micro-millé-
narisme selon DESROCHE 1973, 127—-128) que de transformer la société
directement par une intervention collective globale (macro-millénarisme).

Le fondamentalisme islamique peut-il réussir a transformer les so-
ciétés musulmanes contemporaines, en investissant directement le champs
politique? Ne risque-til pas, comme le souligne A. MAROUN (1980, 36—37)
d’empécher toute prise en charge des problémes sociaux et économiques
de ces pays en “confondant Islam institutionnel, Islam idéologique et foi
religieuse dans un bloc solide et immuable qui soustrait la société aux lois
de I’évolution et du contact réussi des cultures’”?

Cet article prenait pour point de départ une question de vocabulaire
posée par les islamologues. Nous leur laisserons volontiers le soin de conclure
le débat en précisant ceci: notre article semble établir que l'intégrisme
est potentiellement millénariste. La prétention commune a beaucoup de
groupes islamistes d’affronter la modernité les mains nues au nom de 1I’”* Islam
vrai” n’est-elle pas grosse d’un risque de dérapage prémillénariste et si oui de
quelle nature? Nous savons par exemple que I’Islam de Komeiny qui sert
de modéle politique a beaucoup d’islamistes ailleurs dans le monde musulman,
a commencer par certains contestataires tunisiens est millénariste. >3 Dés
lors, ne serait-il pas urgent de prendre en compte la dimension eschatologique
de ces mouvements dans la discussion pour savoir §’ils sont capables de consti-
tuer une alternative culturelle et politique a long terme a la modernisation
induite de I’extérieur par la pression étrangére? Leur succés actuel ne vient-il
pas d’abord de ce qu’ils remplissent temporairement un vide idéologique créé
par I’absence de discours plausible de la part des élites technocratiques et
occidentalisées de ces pays qui articulerait une vision de 1’Islam compatible
avec le mode de développement auquel ils sont soumis?

hendé normativement. Cette involution n'est-elle pas justement le signe distinc-
tif de I’intégrisme ?

23) Rappelons que la branche duodécimaine du chiisme croit que le douziéme
Imam a disparu sur terre au cours de son régne et qu’il doit revenir pour
y rétablir le paradis.

533




D. Alexander

BIBLIOGRAPHIE

AHLSTROM, S. E. (1975), From Puritanism to Evangelicalism: A critical Perspective:
“The Evangelicals” (D.F. Wells, J.D. Woodbridge Eds), (Abingdon Press,
New York, Nashville).

BELLAH, R.N, (1973), La religion civile en Amérique, Archives de Sciences Sociales
des Religions 35,722,

BELLAH, R.N. (1975), “The Borken Covenant” (Seabury press, New York).

BELHASSEN, T.S. (1979), L’islam contestataire en Tunisie, Jeune Afrique 949951,
mars 14—28, 81—84, 65—69, 89—92.

BERGER, P.L. (1971), “La religion dans la conscience moderne” (Ed. du Centurion,
Paris).

CLEMENT, J.F. (1980), Lectures du khomeinisme, Esprit, janvier 22—27, suivi de
Pour une compréhension des mouvements islamiques, 38—51.

CLEMENT, J.F. (1982), Les théoriciens des sciences sociales face aux mouvements
islamistes, communication présentée au XIéme congrés de ’A.LS.L.F., Paris;
version écourtée: Archives de Sciences Sociales des Religions, ASS.R., 55/1
(1983) 85—104.

COLE, S.G. (1931), “The History of Fundamentalism” (R.K. Smith, New York).

DECONCHY, J.P. (1980), “Orthodoxie religieuse et sciences humaines’ (Mouton,
La Hague).

DESROCHE, H. (1973), “Sociologie de I’espérance” (Calmann-Lévy, Paris).

GANNON, T.M. (1981), The New Christian Right in America as a Social and Political
Force, A.S.S.R., 52/1, 69—83.

GARRISON, W.E. (1968), Fundamentalism, Encyclopaedia Britannica, 1009—1011,

GASPER, L. (1963), “The fundementalist movement”, (Mouton, La Hague).

GRAS, A. (1979), “Sociologie des ruptures” (PUF, Paris).

HANDY, R.T. (1955), Fundamentalism and Modernism in Perspective, Religion in
Life, 24/3,321—-394.

HUMPHREYS, R.S. (2979), Islam and Political Values in Saudi Arabia, Egypt and
Syria, The Middle East Journal, 33/1,1-19.

KEDDIE, N.K. (1980), L'Ayatollah est-il un intégriste? Le Monde 22 aofit, 2.

KURTZ, L.;l. (1983), The Politics of Heresy, American Journal of Sociology, 88/6,
1085—1115.

LEROY-MOORE, ]J.H. (1968), Another Look at Fundamentalism; A Response to
Ernest R. Sandeen, Church history 37/2,195—202.

LUCKMANN, T. (1967), “The Invisible Religion” (Mc Millan, New York, London).

LUCKMANN, T. (1972), La sécularisation: un mythe contemporain, Bulletin du
Centre Protestant d'Etude de Genéve, novembre.,

MC LOUGHLIN, W.G. (1959), “Modern Revivalism”, (The Ronald Press Company,

New York).

MC LOUGHLIN, W.G. (1967), Is there a Third Force in Christendom? Daedalus,
96/1,43—68.

MC LOUGHLIN, W.G. (1978), “Revivals, Awakening and Reform”, (Univ. of Chicago
Press).

MAROUN, A. (1980), Un Islam crispé, Esprit, janvier, 28—37.

MARSDEN, G.M. (1980), “Fundamentalism and American Culture”, (Oxford Univ.
Press, New York).

MEAD, S.E. (1954), Denominationalism: the Shape of Protestantism in America,
Church History, 23 (march) 291—320.

534




Le fondamentalisme est-il un intégrisme ?

MICHEL, A. (1967), Intégrisme, Dictionnaire de théologie catholique 11, 2294—2303.

NIEBUHR, H.R. (1937), Fundamentalism, Encyclopaedia of the Social Sciences,
(Mc Millan, New York) XI, 526—27.

OSSIPOW, W. (1979), “La transformation du discours politique dans 1’Eglise” (I’Age
d’Homme, Lausanne).

POULAT, E. (1969), “Modernisme” et “intégrisme’: du concept polémique a I'iré-
nisme critique, Archives de Sociologie des Religions, 27, 3—28.

POULAT, E. (1971), Intégrisme, Encyclopaedia Universalis, VIII, 1076—1079.

POULAT, E. (1977a), “Catholicisme, démocratie et socialisme’’ (Castermann, Tournai,
Belgique).

POULAT, E. (1977b), “Eglise contre bourgeoisie” (Castermann, idem).

POULAT, E. (1978), Les racines de l'intégrisme contemporain, Choisir 228 (décembre)
8—10.

POULAT, E, (1980), “I’Eglise ébranlée” (Castermann, Tournai).

RODINSON, M. (1978), Réveil de I'intégrisme musulman? Le Monde 6-8 décembre.

RUSSEL, C.A. (1976), Voices of American Fundamentalism. Seven Biographical
Studies (The Westminster Press, Philadelphia).

SANDEEN, E.R. (1967), Toward a historical interpretation of the origins of funda-
mentalism, Church history, 34 (march) 66—83.

SANDEEN, E.R. (1970a), Fundamentalism and American Identity, The Annals of
American Academy of Political and Social Sciences, 387/1, 56—65.

SANDEEN, E.R. (1970b), “The Roots of Fundamentalism”, (Univ. of Chicago Press,
Chicago).

SANDEEN, E.R. (1980), The “Little Tradition” and the Form of Modern Millena-
rianism, The Annual Review of the Social Sciences of Religion, 4, 165—181.

SIVERS, P. von (1981), Work, Leisure and Religion: the Social Roots of Revival of
Fundamentalism Islam in North Africa, Islam et politique au Maghreb, (CNRS,
Paris) 355—370.

TOURAINE, A. (1973), “Production de la société” (Seuil, Paris).

TOURAINE, A. (1978), “La voix et le regard” (Seuil, Paris).

TUVESON, E.L. (1968), “Redeemer Nation”, (Univ. of Chicago Press, Chicago and
London).

WEBER, T. (1979), “In the Shadow of the Second Coming”, (Oxford Univ. Press,
New York, Oxford).

WILSON, B.R. (1966), “Religion in Secular Society”, (Pelican Book, London).

ZWIER, R. (1982), “Born-Again Politics” (Inter-Varsity Press, Dowers, Grave, Illinois).

535






	Le fondamentalisme est-il un integrisme?

