
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 9 (1983)

Heft: 1

Artikel: Vie quotidienne, pratiques feminines et historicité

Autor: Bertaux-Wiame, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 1 (1983) 99-110

VIE QUOTIDIENNE, PRATIQUES FEMININES
ET HISTORICITE

Isabelle Bertaux-Wiame
Groupe de Sociologie du Travail

CNRS — Université Paris VII
Tour centrale — 6ème étage

2, Place Jussieu — 75005 Paris

ZUSAMMENFASSUNG

Das Interesse für das Alltagsleben ist neueren Datums; der Begriff selber ist jedoch schon alt.
Jede Epoche reichert ihn mit verschiedenen Inhalten an. Im heutigen Sinn bedeutet Alltagsleben

zugleich häusliches Leben und Privatraum. Der Privatraum im modernen Sinne ist
im XVIII. Jahrhundert entstanden, und zwar in den bürgerlichen Klassen als Raum, der für
Frauen und Kinder bestimmt und der scheinbaren Routine der Reproduktionsaufgaben
gewidmet ist, d. h. ein Raum, welcher abgeschnitten ist von all dem, was als Träger der
Historizität galt, wie z. B. das öffentliche Leben, die Kapitalakkumulation, die Bereiche
der Wissenschaften und der Künste. Dadurch dass die Frauen in den Privatraum
eingeschlossen wurden, haben sie gleichsam jeden Machteinfluss auf die geschichtliche Bewegung
verloren, der gemäss der geltenden Vorstellung, sich nur in der Oeffentlichkeit entfalten
konnte.
Wir möchten im Gegenteil darlegen, dass der Privatraum als Stätte tragender historischer
Prozesse gesehen und begriffen werden kann, insofern als man ihn umdefiniert als Ort
von Produktionsleistung, und zwar der Produktion von Kindern und Erwachsenen, ihrer
physischen, moralischen und intellektuellen Fähigkeiten, von sozialen Beziehungen. Die
routinisiertesten Alltagshandlungen der Frauen haben nur dann einen Sinnbezug, wenn sie
im Rahmen der Familienziele interpretiert werden und so als Determinanten des historischen
Verlaufs in Erscheinung treten.

RESUME

Si l'attention portée à la vie quotidienne est récente, la notion même de "vie quotidienne"
est plus ancienne. Pourtant ce n'est qu'une forme vide que chaque époque emplit d'un contenu
différent. Dans son sens actuel, l'expression "vie quotidienne" connote la vie domestique,
l'espace privé. Or, l'émergence de l'espace privé au sens moderne date du XVIIIe siècle.
Il s'est constitué au sein des classes bourgeoises comme espace réservé aux femmes et aux
enfants, voué à la routine apparente des tâches de reproduction, espace coupé de tout ce
qui était censé être porteur d'historicité, comme la vie publique, l'accumulation de capital,
les sphères des sciences et des arts. C'est par apparition de l'espace privé dans lequel les
femmes ont été en quelque sorte enfermées, qu'elles sont censées avoir perdu toute emprise

99



I. Bertaux-Wiame

sur le mouvement historique, celui-ci étant conçu comme ne pouvant se développer qu'au
sein de l'espace public.
Nous voudrions montrer au contraire que si l'on redéfinit l'espace privé comme le lieu d'une
activité de production, en l'occurence de production des enfants et des adultes, de leurs
capacités physiques, morales et intellectuelles, des rapports sociaux dont ils, elles, sont
porteurs, alors on peut commencer à percevoir en quoi l'espace privé peut lui aussi être
le siège de processus porteurs d'historicité. Et ce sont les femmes dans leurs pratiques les
plus "quotidiennes" mais qui ne prennent sens que si on les réinsère dans le cadre du projet
sous-tendant la vie familiale, qui apparaissent alors comme pesant aussi sur le cours
historique.

Sensibilisée par une double formation en histoire et en sociologie et
travaillant depuis plusieurs années avec des matériaux biographiques qui introduisent
la dimension diachronique dans l'observation, j'en suis venue à me poser la question
des rapports entre quotidienneté et historicité. 1

Ces deux notions semblent se développer en contradiction manifeste, la
première renvoyant à un quotidien répétitif, la seconde à un champ social où se ferait
l'Histoire. Dans son acception usuelle, la vie quotidienne apparaît comme totalement

dépourvue de toute emprise sur l'historicité du social. Produite par l'Histoire, elle

n'est jamais perçue comme pouvant être productrice d'Histoire. Certes, les "vies
ordinaires" dont j'ai recueilli les récits sont celles de gens censés n'avoir connu
aucune participation au mouvement de l'Histoire. Qu'on analyse la quotidienneté
de ces classes comme une série de routines (Lefebvre, 1962), ou bien au contraire
qu'on la considère comme génératrice de minuscules ruses, de micro-tactiques (de
Certeau, 1981), on semble s'accorder pour lui dénier dans un cas comme dans l'autre
tout rapport au changement social; celui-ci étant censé se situer tout entier à un
niveau macro-social. La relative attention portée récemment à la vie quotidienne
renforce cette acception usuelle qui fait de la vie quotidienne une vie privée
d'Histoire et lui donne par là une dimension transhistorique qui serait valable à

toutes les époques, et généralisante — c'est-à-dire étendue à l'ensemble d'une
formation sociale. Le sens commun de "vie quotidienne" renvoie à la vie familiale
et privée, aux activités liées à l'entretien des personnes, au travail domestique,
aux pratiques de consommation. En sont exclus les champs de l'économie, du

1 Dans le cours de cet article, le terme "historicité" est utilisé pour désigner la nature
historique du social, c'est-à-dire la possibilité toujours ouverte de changement, par
opposition à la conception structuraliste du social qui tend à présenter son évolution
comme structurellement prédéterminée. Le thème "quotidienneté et historicité" a fait
l'objet les 13 et 14 mai 1982 d'un colloque organisé à Lyon par le Centre d'Etudes
des Rapports Sociaux de l'Université de Lyon II.

100



Vie quotidienne, pratiques féminines et historicité

politique et du culturel dans leur dimension active et innovatrice. L'ensemble de la

vie sociale est ainsi dichotomisé entre d'un côté une sphère de production de biens,
lieu d'accumulation, de changement donc, où se joue l'avenir de la formation sociale

et où se trouve concentré tout ce qui fait l'Histoire; de l'autre, une sphère de

"reproduction", de répétition de l'existant, lieu de conservation, de permanence d'habitudes

culturelles ritualisées, lieu où en aucune façon ne saurait se faire l'Histoire.
De plus, l'opposition vie quotidienne et historicité ne sépare pas seulement des

champs sociaux caractérisés différemment; par voie de conséquence elle porte aussi

sur les personnes insérées dans chacun de ces champs.
Ainsi, toute personne agissant dans la sphère de la "production", celle de

l'accumulation et du pouvoir, se voit constituée comme acteur potentiel de

l'Histoire; par contre toute personne insérée dans la seconde, celle de la
"reproduction", est perçue comme frappée d'incapacité d'action, dépourvue d'emprise sur
le changement social, de participation au mouvement de l'Histoire. Or la première
de ces deux sphères se conjugue au masculin, alors que la seconde se décline massivement

au féminin. L'opposition entre les lieux porteurs d'historicité et les lieux de

routines recouvre donc en fait une opposition entre les hommes et les femmes et
induit l'exclusion de ces dernières du champ où est censée se concentrer toute
l'historicité. Sur un certain nombre d'entre elles pèse même une double négation
d'historicité: en tant que femmes, elles sont assignées prioritairement dans des

rapports sociaux de reproduction où l'idée que l'on reproduit sans modifier, donc
sans laisser de traces individualisâmes, domine; mais de plus, en tant que membres
d'une classe sociale dominée, elles n'ont pas plus d'emprise que leurs compagnons
sur le mouvement du social, à moins de s'associer à une lutte collective. La notion
de vie quotidienne vient confirmer et faire passer pour évidente cette césure profonde
entre ces deux sphères de la réalité sociale.

Pour relativiser la notion de vie quotidienne, il n'est pas inutile de commencer
par en faire l'historique en cherchant à remonter aux origines de ses conceptions
contemporaines.

1. LE CLIVAGE DU XVIIIe SIECLE

La représentation de la césure évoquée plus haut tire sa force de l'opposition
vie publique/vie privée. Or certains travaux d'historiens aboutissent à dater du
XVIIIe siècle l'apparition de la vie privée et de la notion d'intimité. Ce siècle,
charnière à bien des égards pour notre monde contemporain, va voir un clivage
s'effectuer dans la vie sociale des milieux bourgeois, séparant tout ce qui constitue
la vie publique (Sennett, 1979). Ce clivage est produit par l'instauration de rapports
de production spécifiques dont la bourgeoisie était porteuse. C'est la séparation
des lieux de reproduction de l'existence qui est au fondement du nouvel agencement
social (Combes & Haicault, 1982). Car ces transformations profondes, boulversant les

101



I. Bertaux-Wiame

anciens rapports sociaux, ont amené ces milieux à rechercher un mode de vie mieux
adapté aux rapports de production marchands.

Auparavant, la vie quotidienne recouvrait une réalité bien différente de celle

que nous lui reconnaissons actuellement. En particulier, elle incluait la vie de travail
et la vie publique en général. La vie quotidienne se présentait comme le cadre de la

production quotidienne de la vie, biens et personnes, dans l'étroite imbrication
des activités, des lieux, des sexes et des âges (Ariès, 1960, Flandrin, 1976, Shorter,
1977). Les activités salariées et domestiques n'étaient pas encore si distinctes et

s'exerçaient dans un périmètre commun (Farge, 1979). Si vie privée ou intime il
y avait, elle concernait les seuls individus mais ne constituait pas pour autant un

espace spécifique socialement défini. Femmes et hommes divisés par leurs tâches,
étaient néanmoins insérés dans le même ensemble de rapports sociaux. Les enfants
étaient très tôt mêlés au destin des grandes personnes. Il n'était pas donné aux
relations entre parents et enfants un statut particulier qui les aurait différenciées
des autres relations. La vie familiale n'était pas encore devenue ce paradoxe: une
vie intime, privée mais cependant fortement normée, refermée sur un travail
"invisible" et coupée de la vie sociale.

Conséquence de leur acitivité de production marchande, les milieux bourgeois
invitent une nouvelle façon de vivre. A partir d'un espace social indifférencié,
va s'autonomiser un espace privé, rapidement confondu avec l'espace familial et

domestique; c'est dans cet espace que les femmes vont être constituées et valorisées

comme épouses dignes et mères de familles aimantes. Les enfants vont prendre
une place spécifique et devenir l'enjeu familial essentiel. C'est par le biais notamment
du sentiment maternel érigé comme valeur sociale et morale que les femmes vont
avoir à affronter leur nouveau rôle (Badinter, 1980). Le mode de vie familial devient
un indicateur de la position sociale. Il ne suffit pas d'occuper une place de choix
dans la vie publique; encore faut-il avoir une vie familiale qui lui corresponde.

Les signes de la privatisation de la vie familiale sont multiples. Par exemple,
la nouvelle architecture intérieure des maisons, devenues exclusivement des lieux
d'habitation (et non plus de fabrication ou de vente), révèle la transformation des

rapports familiaux. (Segalen, 1981).
Une double réorganisation est à l'œuvre: un nouvel agencement spatial sépare

les pièces de réception de celles utilisées quotidiennement et confère à chacune

une fonction principale. La chambre à coucher se privatise, on en exclut les présences

étrangères, on la déporte vers l'arrière des appartements. Les domestiques sont
relégués sous les toits hors de l'habitation des maîtres dans laquelle ils ne viennent
plus que pour accomplir leur travail. A l'avant, des pièces destinées à la sociabilité
— salons et salles à manger, bureau; à l'arrière, les chambres, cuisines, lieux de vie

des femmes, des enfants et de la domesticité.
De tels processus de division marquant la frontière entre le privé et le public

sont à l'oeuvre à des niveaux multiples; mais il en est un qui est particulièrement
déterminant, c'est la division entre hommes et femmes, assignant les premiers dans

des rapports de production (et les constituant comme chefs de famille) et les secon-

102



Vie quotidienne, pratiques féminines et historicité

des — en tant que mères de famille — dans des rapports qui seraient directement
déductibles de ces rapports de production.

Cette assignation différenciée donne un autre sens à la division sexuelle en

instaurant entre les sexes un nouveau rapport social, rapport qui caractérise
l'articulation production/reproduction (Chabaud, Fougeyrollas & Santhonnax, 1982).
C'est donc dans le mouvement d'une transformation profonde des rapports sociaux

que la "vie quotidienne" s'est trouvée redéfinie et a pris ses formes et ses contenus
actuels.

La vie quotidienne, forme vide pour laquelle chaque époque historique fournit
sa propre définition, acquiert dès lors son sens moderne. On peut parler de l'invention

du quotidien par le XVIIIe siècle (Barbier, 1981).
La Révolution industrielle amène la destruction des conditions antérieures

(traditionnelles) de vie familiale. Sur ces décombres, les classes dominantes
entreprennent au cours du XIXe siècle leur campagne de "moralisation" des classes

laborieuses (Joseph & Fritsch, 1977);la pression exercée pour recomposer une vie
familiale ouvrière selon le modèle bourgeois s'est faite en parallèle à la constitution
du travail salarié; de celui-ci, le travail domestique apparaît comme un double.
Les figures de l'ouvrier et de la femme au foyer se répondent. La "ménagère" acquiert
une image universelle; ses enfants quittent la rue pour former avec elle un couple
dont la relation deviendra centrale dans les rapports familiaux (Laurin-Frenette,
1981).

Cette restructuration familiale va s'étendre à toutes les couches sociales qui
sont engagées dans les rapports de production capitalistes. Les milieux de la
paysannerie, de l'artisanat et du commerce seront, eux, plus récalcitrants parce que leur
position dans les rapports de production n'est pas celle du salariat; mais ils ne sortiront

pas indemnes de ces bouleversements et, plus tardivement viendront à reproduire

également au sein de leurs familles les mêmes divisions.
Dans le même temps, l'accent mis sur la croissance économique et la vie

politique donnait à penser que ces deux scènes monopolisaient la vie publique et donc
l'historicité d'une société. Assignées à une vie familiale et domestique, les femmes se

trouvèrent alors définies comme dépourvues de toute emprise sur la vie économique,
politique, voire culturelle; donc sur l'historicité.

2. LA VIE QUOTIDIENNE COMME CHAMP DE PRODUCTION

Cette brève esquisse des conditions historiques qui ont produit le sens actuel
de la vie quotidienne permet de critiquer la notion de vie quotidienne comme
constante transhistorique. On peut alors poser la question qui nous préoccupe ici :

ce champ est-il aussi privé d'emprise sur l'Histoire qu'on veut bien le dire? Les

femmes, à partir précisément de leur assignation première dans les rapports de

reproduction, n'ont-elles pas par leurs pratiques quotidiennes et familiales une action sur

103



I. Bertaux-Wiame

le cours de l'Histoire, selon un mode qui leur serait spécifique et qui aurait jusqu'à
ces dernières années échappé à l'attention?

D faut d'abord s'interroger sur l'enjeu sous-jacent à cette nouvelle organisation
familiale construite autour du couple mère-enfant. Elle n'est pas la conséquence
d'un projet machiavélique visant à enfermer les femmes à la maison, mais du

processus à l'oeuvre visant à les constituer comme agents principaux de production
d'enfants et comme médiations essentielles de la socialisation (Bertaux, 1977). Le

nouvel enjeu dont les familles sont le siège, consiste à assurer la reproduction de la

structure sociale et à produire chez l'enfant les capacités sociales à occuper
ultérieurement une certaine position. C'est cet enjeu qui permet la confrontation
entre deux conceptions du social: une stricte détermination de classe dans la
distribution sociale des individus, et l'allocation méritocratique des positions sociales

sur la base de l'égalité des chances renouvelée à chaque génération. Pourtant, le

mouvement d'une société n'est pas issu de l'une ou de l'autre de ces conceptions (qui
ne sont que théoriques) mais plutôt de la relation dialectique entre une détermination

structurelle qui tendrait à la transmission à l'identique des statuts sociaux, et

une praxis des agents qui en tirant parti des ouvertures possibles dessinées par la
structure sociale construisent des cheminements sociaux innovateurs.

Ce que cherche la praxis familiale qui s'incarne dans des projets de mobilité
sociale, ce n'est pas tant de viser l'extraordinaire, mais plutôt de tirer parti des

occasions réelles (le champ des "possibles" de Sartre) pour infléchir un destin social

tracé d'avance. Cela peut passer par diverses stratégies : émigration, mariage, scolarisation,

accumulation familiale, changement de branche d'activité. Quoi qu'il en soit,
la configuration observée des flux de trajectoires structurelles est la résultante des

déterminations structurelles et des praxis familiales. La famille se trouve ainsi
redéfinie non plus seulement comme champ de reproduction, comme institution-relais
d'une continuité du social (ou comme lieu-refuge d'échanges affectifs et de pratiques
consommatoires) mais d'abord comme champ de production initiale des existences
sociales. De la façon dont la production des capacités physiques, morales et intellectuelles

est actualisée et finalisée dans un cadre fixé par les conditions d'existence,
vont dépendre les transformations possibles en retour de ces mêmes conditions
d'existence. Le rapport entre les deux sphères s'exprime alors non plus dans un sens

univoque de domination d'une sphère sur l'autre mais comme un rapport d'articulation

entre les deux pôles, entre lesquels existe une dialectique constante.

3. LES MOBILISATIONS FAMILIALES ET LE ROLE MAJEUR
DES FEMMES

La vie familiale est d'abord une vie pratique significative d'une situation de

classe toujours complexe. Mais les conditions structurelles ne déterminent pas
mécaniquement ces pratiques. Elles peuvent les encadrer, et loin de se réduire à des

104



Vie quotidienne, pratiques féminines et historicité

contraintes pesant sur ces pratiques, elles peuvent aussi constituer des ressources
favorisant la formation de projets familiaux (Bertaux-Wiame, 1982). Formulés dans

les récits de vie, 2 de manière explicite ou non,les projets familiaux sont l'épine
dorsale autour de laquelle s'organisent les vies quotidiennes et s'élaborent les "modes
de vie". Ceux-ci ne sont donc pas seulement des façons de consommer; ce sont des

projets en actes qui se perçoivent plus particulièrement au moment d'une forte
"mobilisation" familiale (Godard & Cuturello, 1980; Bertaux, 1982). Si les modalités
diffèrent selon les familles, ces phases de mobilisations sont toujours redevables

sinon à la pleine initiative des femmes du moins à l'application quotidienne par elles

de ces projets.
L'installation est un exemple typique d'une mobilisation de couple. On prendra

ici le cas de l'installation en boulangerie artisanale. Un ouvrier boulanger ne peut se

mettre à son compte et réaliser ainsi son projet de vie qu'avec, à ces côtés, une

épouse qui accepte de devenir elle aussi boulangère. Le travail de celle-ci est en effet
indispensable pour le succès de l'entreprise; mais le formidable investissement que
cela représente en temps et en énergie se fait plus souvent qu'on ne le voudrait
au détriment de la vie familiale et du rapport aux enfants. Cela crée un paradoxe,
car c'est en fin de compte "pour les enfants" que les parents affirment régulièrement
s'être lancés dans cette aventure. Mais si pour les ouvriers, l'installation est la seule

voie possible de mobilité professionnelle, et si ce projet s'impose avec force à des

jeunes femmes souvent sans autre avenir professionnel, ces dernières n'acceptent une
vie de travail au rythme intense et une vie familiale bousculée que parce que finalement

c'est le moyen d'améliorer non pas leur propre statut individuel, mais le statut
social de toute leur famille. C'est précisément au moment où le projet de mobilité
professionnelle redouble un projet de mobilité familiale qu'on peut parler d'un
projet de mobilité sociale (Bertaux-Wiame, 1982).

Si dans l'exemple précédent, la mobilisation professionnelle nécessaire à

l'installation entraîne toute une réorganisation du mode de vie, on peut décrire le

processus inverse mis en oeuvre par certaines familles: une mobilisation de toute
la famille pour produire un mode de vie familial où l'importance des relations
internes à la famille prend le pas sur l'investissement professionnel. Ce choix
"familial" induit des choix professionnels qui ne peuvent se comprendre dans la
seule logique du champ professionnel. On voit là, une fois de plus, l'interaction
étroite entre sphère familiale et sphère professionnelle. Cette prédominance accordée
à la vie familiale peut amener à refuser certaines propositions de promotion
professionnelle, celles qui par exemple pourraient amener la famille à quitter la région,

2 Les récits de vie auxquels je me référé dans cet article ont été recueillis dans le cadre
de recherches que je mène actuellement sur le statut social familial et sur la formation
des trajectoires sociales des femmes.



I. Bertaux-Wiame

une maison, des écoles qui conviennent aux enfants. Certaines positions syndicales
aussi expriment en fait des revendications plus familiales que professionnelles (Pitrou,
1978). Mais on peut aussi aboutir à un changement de métier pour l'un ou l'autre des

conjoints. Nous ne parlerons pas de la solution, fréquemment adoptée, de l'abandon

par la mère de l'exercice de son métier au profit des tâches domestiques (encore
faut-il souligner que cet abandon se fait selon les milieux sociaux par nécessité plus
souvent que par souci du bien-être familial). Prenons l'histoire de Mme A.,
infirmière diplômée et mère de deux filles, dont le cas me paraît exemplaire. Petite
dernière d'une famille de trois enfants, Mme A. a suivi des cours pour devenir
infirmière sur le conseil avisé d'une tante qui exerçait déjà ce métier. Elle se marie avec

un jeune collègue de son père, cheminot également. Tous deux sont animés d'une
même conception familiale et concentrent très vite leurs préoccupations sur la

qualité des relations internes à la famille. Aussi lorsque la première fille naît, la

jeune femme prend conscience que les horaires changeants de leurs métiers respectifs

ne les aident pas à avoir "une vie de famille". De plus l'un et l'autre connaissent
bien le milieu des cheminots et les dangers qu'il représente pour l'équilibre d'une vie

familiale. Profitant d'une ouverture dans le recrutement des infirmiers du secteur

psychiatrique, la jeune femme incite son mari à se présenter. C'est donc maintenant

un couple d'infirmiers qui va élever ses deux filles.
La rencontre d'une évolution structurelle — ici l'ouverture d'une filière

professionnelle pour les hommes en milieu hospitalier — et d'un projet familial, va

amener un changement: plutôt qu'une amélioration directe du statut social de la
famille (mobilité sociale "verticale"), il s'agit d'un changement de milieu professionnel

(mobilité "horizontale") que l'on peut appeler changement de "situs". Ainsi la

jeune femme, en incitant son mari à postuler un emploi d'infirmier, et celui-ci,
en acceptant de se reconvertir professionnellement, ont transformé les conditions
de vie de leur famille non pas tant en termes d'amélioration financière qu'en termes
de temps à investir dans la vie familiale. C'est à travers l'élaboration d'un mode de

vie très familial et cependant ouvert sur le militantisme et les activités culturelles que
se dessinent des projets concernant aussi bien la famille dans son ensemble que
l'avenir des enfants. Allant au-delà de ses parents dans la même voie, l'aînée fera sa

médecine. La cadette fera, héritage possible des engagements militants de ses parents,
de l'animation culturelle dans une banlieue parisienne à dominante communiste.

Un troisième processus de mobilisation familiale tourne autour de la relation
éducative d'une mère à ses enfants. En effet la socialisation des enfants par la famille
et plus particulièrement par les mères constitue par excellence le champ des pratiques
productives des existences sociales. La socialisation est d'autant plus le fait d'une
mobilisation générale de la famille par la mère que la famille est modeste et que ses

aspirations sociales sont fortes. Or cela nécessite un tel investissement qu'il est difficile

de prétendre pouvoir faire la même chose pour tous les enfants; ce processus
se retrouve donc de fait dans des familles à enfant unique. On peut certes retrouver
un processus semblable dans des familles de plusieurs enfants, mais on y constate
le plus souvent un phénomène de hiérarchisation: l'un des enfants étant "distingué"

106



Vie quotidienne, pratiques féminines et historicité

des autres et de fait traité comme enfant unique; c'est ainsi qu'à l'analyse des fratries
et de leurs positions sociales respectives, on constate des disparités importantes de

statuts. Ou encore: un seul des enfants est fortement poussé par ses parents, à charge

pour lui aider par la suite ses frères et soeurs. On ne peut donc trouver dans ces

milieux modestes l'idéologie de l'égalité des enfants au sein de la famille, si chère

aux classes moyennes.
Dans tout les cas, il ne s'agit pas d'une phase de mobilisation repérable à un

moment précis de la vie familiale mais plutôt de pratiques diluées au fil des jours.
C'est pourquoi dans ce cas plus encore que dans d'autres, ce n'est que lorsqu'on
relie les pratiques quotidiennes aux projets familiaux qui leur sont sous-jacents que
le sens de ces pratiques se donne à lire.

L'exemple de cette famille modeste l'illustre bien: couturière à domicile,
la mère aura toujours eu pour souci principal de mobiliser les ressources plus que
modestes de la famille pour que son fils unique puisse acquérir par la voie
professionnelle un meilleur métier que celui de son père, ouvrier mécanicien. Les
membres du couple ne cherchent jamais à transformer leur propre situation
professionnelle. Tout au plus leurs efforts se manifestent-ils dans le souci de garder
un niveau de vie correspondant à leurs modestes besoins. Pourtant en retour, la

position sociale acquise par leur fils redonnera un sens nouveau à leur position
sociale (tant il est vrai qu'une position n'est jamais évaluée pour elle-même mais

toujours dans un rapport simultané avec la trajectoire familiale passée et celle en
train d'advenir: on peut apprécier par là la part que les femmes donnent à la
production d'un statut social familial médiatisé par les positions sociales de chacun
des membres de la famille, parents (et ascendants) mais aussi enfants). Plus encore

que le cours de leur vie qui leur semble tout tracé, c'est sur celui de leur fils unique
qu'ils pensent pouvoir agir. La mère notamment va prendre grand soin de l'éducation
de son fils, tant morale que scolaire. Son travail à domicile lui permettra d'être
présente au foyer en permanence et d'assurer pleinement la bonne marche de la
maison; mais de plus le travail particulier qui consiste à fabriquer des robes pour une
clientèle aisée amène des contacts personnalisés avec des milieux sociaux plus élevés.

Les rapports de classe qui ailleurs s'expriment conflictuellement, se négocient ici
au travers d'une relation parfois très amicale. Ce qui pourrait expliquer que parmi
des pratiques familiales et éducatives traditionnelles, des pratiques plus singulières
et plus exceptionnelles, compte tenu du milieu social, font leur apparition: leur
fils sera l'un des premiers de sa classe à avoir un gramophone; plus tard sa mère

l'inscrira à un cours de tennis. La fréquentation assidue d'une école professionnelle
toute proche de leur domicile permet au garçon d'acquérir un métier qualifié
(dessinateur industriel) déjà prometteur d'une belle carrière. Mais c'est pourtant par
la rencontre et la fréquentation sur les courts de tennis d'une jeune fille, héritière
d'une entreprise familiale de cinquante ouvriers, que va se déterminer son avenir.
D dirige aujourd'hui l'entreprise de sa belle-famille.

Quels que soient les processus de mobilisation mis en œuvie, mobilisation
de couple pour un meilleur statut par la filière professionnelle (projet de mobilité

107



I. Bertaux-Wiame

intragénérationnelle) ; mobilisation de famille pour préserver l'investissement dans

les relations familiales en temps et activités (projet de mobilité horizontale avec

changement de situs et effets ultérieurs de mobilité intergénérationnelle); moôzfca-

tion de la mère pour élever son enfant avec anticipation de la position sociale espérée

(projet de mobilité intergénérationnelle); quels que soient donc ces différents

processus, c'est bien quotidiennement que se construit puis se signifie la position
sociale d'une famille. Certes, les hommes sont aussi présents dans l'élaboration
de ces projets, mais dans les familles populaires urbaines, ce sont les femmes qui
mettent en pratique chaque jour les aspirations familiales. Chevilles-ouvrières pour la
formation des trajectoires familiales, elles le sont également pour la formation
des milieux sociaux. Elles jouent un rôle dynamique dans la transformation des

familles populaires en familles de classes moyennes, rôle qui est encore loin d'être
appréhendé dans son ensemble. Ces mobilisations familiales en soi semblent sans

effet autre que circonscrit. Cependant reproduites à des milliers d'exemplaires, elles

finissent par peser sur l'évolution d'une société (Thompson, 1975,1980). Ainsi
ce serait paradoxalement au sein de ces familles, lieux réputés privés et passifs, qu'il
faudrait chercher la participation spécifique des femmes, en tant que mères de

famille, au changement social.
C'est en ce sens que l'on peut parler d'historicité dans le quotidien, dont la

temporalité n'apparaît plus dès lors comme pure répétition cyclique vécue au présent,
pas plus d'ailleurs que comme pur temps linéaire, projeté et vécu au futur antérieur;
elle serait la rencontre des deux temps sous forme d'une spirale mise en mouvement

par la confrontation de la praxis familiale et des déterminations structurelles. Si

cette conception n'est pas purement imaginaire, alors l'Histoire se fait aussi dans la
vie quotidienne.

108



Vie quotidienne, pratiques féminines et historicité

BIBLIOGRAPHIE

ARIES, Ph. (1960), "L'enfant et la vie familiale sous l'ancien régime" (Pion, Paris).

BADINTER, E. (1980), "L'amour en plus" (Flammarion, Paris).

BARBIER, J.M. (1981), "Le quotidien et son économie" (CNRS, Paris).

BERTRAUX, D. (1977), "Destins personnels et structure de classe" (PUF, Paris).

BERTRAUX, D. (1983), Vie quotidienne ou modes de vie?,Revue Suisse de Sociologie,
9/1 (1983) (numéro spécial "Vie quotidienne").

BERTRAUX-WIAME, I. (1982), L'installation dans la boulangerie artisanale, Revue

Sociologie du Travail, 1 (1982), 8—23.

BERTRAUX-WIAME, I. (1982), Récits de vie, itinéraires professionnels trajectoires
structurelles; la boulangerie artisanale, L'emploi, enjeux économiques et sociaux
(Colloque du Groupe de Sociologie du Travail) (Maspéro. Paris).

DE CERTEAU, M. (1981), "L'invention du quotidien. 1 / Arts de faire", Collection 10/18,
(Gallimard, Paris).

CHABAUD, D.; FOUGEYROLLAS, D. & SANTHONNAX, F. (1982), "A propos de
l'autonomie relative de la production et de la reproduction" (Communication
Xe Congrès Mondial de Sociologie Mexico, Août 1982).

COMBES, D. & HAICAULT, M. (1982), "Production et reproduction: rapports sociaux de

sexes et de classes" (Communication Xe Congrès Mondial de Sociologie Mexico,
Août 1982).

FARGE, A. (1979), "Vivre dans la rue à Paris au XVIIIe siècle" (Juillard, Paris).
FLANDRIN, J. L. (1976), "Familles, parenté" (Hachette, Paris).
GODARD, F. & CUTURELLO, P. (1980), "Familles mobilisées" (Plan Construction, Paris).
JOSEPH, I. & FRITSCH, Ph. (1977), Disciplines à domicile,Recherches 28 (Nov. 1977).
LAURIN—FERNETTE, N. (1981), Féminisme et anarchisme, Femmes et politique

(Cohen, Y., ed.) (Le Jour, Québec).
LEFEBVRE, H. (1962), Critique de la vie quotidienne" (L'Arche, Paris).
PITROU, A. (1978), "Vivre sans famille?" (Privat, Toulouse).
SARTRE, J. P. (1960), "Questions de méthode" (Idées/Gallimard).
SEGALEN, M. (1981), "Sociologie de la famille" (A. Colin, Paris).
SENNET, R. (1979), "Les tyrannies de l'intimité" (Seuil, Paris).
SHORTER, E. (1977), "Naissance de la famille moderne" (Seuil, Paris).

THOMPSON, P. (1980), Des récits de vie à l'analyse du changement social, Cahiers

Internationaux de Sociologie, 69/2 (1980).
THOMPSON, P. (1977), "The Edwardins, the Remaking of British Society" (Paladin,

London).

109




	Vie quotidienne, pratiques feminines et historicité

