Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 9 (1983)

Heft: 1

Artikel: La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux
Autor: Javeau, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz. Z. Soziol. / Rev. suisse sociol. 1 (1983) 21-36

LA SOCIOLOGIE DU QUOTIDIEN:
PARADIGMES ET ENJEUX

Claude Javeau

Chargé de cours
a I'Université de Bruxelles, Institut de Sociologie
44, Avenu Jeanne, 1050 Bruxelles (Belgique)

Directeur de la Revue de I’Institut de Sociologie

ZUSAMMENFASSUNG

Die Soziologie des Alltags versucht schon seit einigen Jahren, den Rang einer “‘normalen
Wissenschaft” zu erlangen. Drei Hauptdimensionen des Alltags als Objekt dienen als Basis
dieser Legitimierung: das Paradigma des Individuums als historisches Agens, die Rolle des
Mitlebens um die Lebenswelten zu kennen, die Verbindung der Soziologie des Alltags

mit der Wissenssoziologie. In dieser Hinsicht erscheinen “Handeln” (nach Weber) und
“Situation” (von Goffman abgeleiter) als die zwei Schliisselbegriffe dieser Soziologie.

Der Alltag ist jedoch nicht nur ein Objekt; er ist auch ein Einsatz, der die Verwirrung

der grossen makrosoziologischen Theorien gegeniiber der zeitgenossischen Krise zum
Ausdruck bringt. Es besteht die Gefahr, dass man sich dazu verleiten lisst, den Alltag,

den Riickzug auf die kleine Dimension, verbunden mit der Verherrlichung des Widerstandes

und der Poesie des Alltags, als Substrat einer Theorie einer Erbarmungsgesellschaft zu
verwenden,

RESUME

La sociologie du quotidien, depuis quelques annés, s’éfforce d’acquérir un statut de
“science normale”. Trois dimensions essentielles du quotidien, en tant qu’objet, servent
de support 4 cette légitimation: le paradigme du sujet en tant qu’agent historique, le role
de I’intersubjectivité pour connaitre les “mondes de vie” (Lebenswelten), le rattachement
de la sociologie du quotidien aux sociologies de la connaissance. Dans cette optique,
“activité” (repris @ Weber) et “situation” (dérivé de Goffman), apparaissent comme les deux
concepts-clés de cette sociologie. Le quotidien n’est toutefois pas seulement un objet,
mais aussi un enjeu, qui exprime le désarroi des grandes théories macro-sociologiques

face a la crise contemporaine. Le risque est d’utiliser le quotidien, le repli sur la petite
dimension, lié a I’exaltation des résistances et de la poésie du quotidien, comme substrat
d’une théorie de la société de consolation.

21



C. Javeau

“Es ist acht Uhr. Er zieht seine
Taschenlampe, es geht ins
Hotel, der Wald liegt hinter
uns, die Voglein, ach die
Voglein, die sangen all so
wunderschon, wunderschén”,

Alfred D6blin,
Berlin Alexanderplatz

1. DIMENSIONS NOETIQUES DU QUOTIDIEN

Il est né, depuis quelques années, une sociologie ’de la vie quotidienne”,
aussi appelée sociologie ”du quotidien”, qui se faufile lentement dans les programmes
universitaires et peut méme se prévaloir, dés a présent, d’'un commencement de
reconnaissance officielle. Le ’quotidien™ est un référent a la mode: on le trouve
a la fois dans les discours officiels (”changer la vie”), dans des revues plus ou moins
spécialisées (du genre d’Autrement), dans des travaux académiques. Il se passe
avec le quotidien ce qui s’est sans doute passé avec la sociologie et d’autres sciences
a leurs débuts: on commence a en parler et a en faire sans bien savoir encore de
quoi il s’agit vraiment. Ceux que le probléme des définitions préalables tourmente
en sont pour leurs frais. Il s’agit 1a, vraisemblablement, d’un procés normal de for-

" mation d’un nouveau domaine du savoir, correspondant 4 un “champ” en voie de
constitution, qui consiste a voir s’élaborer en méme temps un objet et les discours
qui en traitent.

D’ou ma perplexité devant cette relative inconsistance conceptuelle. J’ai déja
essayé de préciser quelque peu des positions a cet égard !, mais je ne suis pas sir que
mon abord de naguére doive étre retenu. Il m’apparait que mon erreur (ou plutot
errement) a été alors de considérer le quotidien comme un objet, au sens ou la
famille, I’entreprise, le crime sont des objets pour le sociologue: objets a construire,
au demeurant, a la suite de ’ruptures”, et non pas a cueillir tout préts dans I’empirie
et le sens commun. Le quotidien ne serait-il pas plutot une ”forme™, au sens ou
Simmel entendait cette notion? Ou une ”formation sociale”, au sens de von Wiese?
Ou encore, I’ ”horizon formel de toute expérience humaine” dont parle Alberto
Bondolfi 2)? J’inclinerais plut6t & voir dans le quotidien un angle de visée”,
une “’traverse”, un “analyseur”, en fonction duquel se constituent des signifi-
cations au départ d’un primat accordé au sociétal (résultant spontanément de la
prise en compte intersubjective de 1’ ’étre-nous-ensemble-hic-et-nunc’), en tant

1 Sur le concept de vie quotidienne et sa sociologie, Cahiers Internationaux de Socio-
logie, 68 (1980) 31—45 (PUF, Paris)

2 BONDOLFI, A. (1981), Lecture épistémologique et ¢thique des sociologies du
quotidien, Social Compass, 28 / 4 (28/4) (1981) 429—438 (Louvain-la-Neuv).

22



La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux

qu’il peut étre opposé au social, produit d’une rationalisation épistémologique,
et dont les manifestations les plus impératives sont les institutions.

Je suis pourtant moi-méme parti du social, puisque mon premier contact
avec la sociologisation de la vie quotidienne fut les enquétes de budgets-temps.
En méme temps, je découvrais les travaux de Lefebvre sur la vie quotidienne et le
concept de quotidienneté, trop souvent rendu synonyme de celui de quotidien.
La quotidienneté, vue comme “lieu géométrique des insignifiances” n’est qu’une
maniére de qualifier le quotidien. Elle s’inscrit dans la perspective des aliénations.
Les budgets-temps, eux, débouchaient sur la construction des systémes d activités:
I’articulation, en termes de durées moyennes, des divers postes apparaissant dans
les allocations temporelles, menait a 1’élaboration de systémes, qu’il était possible
de rapporter a diverses ségmentations des populations étudiéees (selon le sexe,
I’appartenance professionnelle, le type d’habitat, etc.). Le glissement vers le concept
d’”activité”, tel que I’a proposé Weber, était prévisible. Et de Weber a Schiitz
a ses épigones américains, ethnométhodologues, interactionnistes symboliques, etc.,
le passage, s’il fut graduel (la découverte de Goffman avait pour moi précédé cette
reconnaissance du terrain), me semble, & posteriori, assez inévitable.

Mais il me parait bien évident aussi que mon ”intérét” n’est pas étranger
aux modifications intervenues dans le champ méme de la sociologie universitaire.
Celle-ci, revenue du structuralisme comme des démarquages pseudo-scientifiques
des idéologies de mise en cause de 1’ordre social, redécouvrait la ”petite dimension™,
s’interrogeait sur la ’mise en scéne”, amorgait une rencontre avec une certaine
psychologie descriptive, héritiére du behaviourisme. Elle cherchait a élucider, dans
une ambiance intellectuelle qui tient & la fois (je vais vite) du narcissisme contempo-
rain et du désir impérieux de chercher des ”fondations”, ’essence méme du rapport
social élémentaire. Husserl et ses continuateurs offraient ’amorce d’une solution.
C’est cette solution qui m’attira, peut-étre parce qu’elle représentait aussi, pour
un quantitativiste, un agréable changement d’environnement épistémologique.

Revenons au quotidien, en tant que notion de sens commun, ’quotidienne”,
pourrait-on dire. Ce que nous faisons au jour le jour posséde évidemment pour nous
un maximum de sens, puisqu’il s’agit 1a de notre existence dans ce qu’elle a de plus
“naturel”, de moins problématique. Mais s’il est bien entendu que la plupart des
gens, sociologues ou non, peuvent s’entendre sur le sens du mot ’quotidien”,
il ’est beaucoup moins que I’on puisse trouver un méme accord sur ce que devrait
étre une sociologie des diverses choses que ce mot recouvre. Sa lente confection,
par des chercheurs se rencontrant réguliérement pour soumettre les produits de
leurs spéculations et de leurs investigations empiriques, aboutira bien, dans
quelque temps, a définir les grandes lignes d’une “’science normale” (T .S. Kuhn)
du quotidien. Encore ne doit-on pas oublier qu’une science normale n’est pas a
I’abri d’un changement de cap, de ce que le méme Kuhn appelle (a contestable
escient sans doute, mais je ne voudrais pas entrer ici dans la controverse) une “révo-
lution scientifique”. En attendant, contentons-nous d’explorer, dans la noése de ce
paradigme encore a fonder, quelques dimensions qui me paraissent prépondérantes.

23



C. Javeau

Il existe certainement diverses maniéres de comprendre le ”quotidien”. Tout
comme il est plausible d’envisager une recherche sociologique dont les objets seraient
rapportés a un territoire géographique trés réduit (unité de voisinage, classe d’école,
chambrée de caserne), il le serait tout autant de rapporter ces objets a une portion
trés petite de temps, & une fraction chronologique restant significative en dépit de sa
faible étendue, la journée. On pourrait ainsi faire la sociologie d’'une émeute, d’'un
gala artistique, d’une rencontre sportive importante. A la limite, rien n’empéche
de penser qu’il suffirait d’importer, dans cette fraction chronologique, les voies
et moyens de la sociologie 1a plus courante. On pourrait, par exemple, faire une étude
des relations de pouvoir “ce jour-la”, au départ d’une enquéte par questionnaire.
Mais peu d’amateurs de sociologie du quotidien, en dépit du caractére encore balbu-
tiant de ce qui n’est pas encore une “discipline”, se retrouveraient dans un tel

projet.

Au demeurant, il est peu probable qu’une telle démarche, qu’il s’agisse du
petit territoire géographique ou de la petite fraction chronologique, paraisse vraiment
intéressante. On n’aboutirait, dans le meilleur des cas, qu’a un décalque du macro-
cosme sur le microcosme, I’opération s’apparentant, au sens littéral du terme, a une
réduction. On se rend plutot compte, de maniére plus ou moins intuitive, que ce
qui présente un réel intérét, a I’échelle du microcosme, c’est ce que font les divers
acteurs, individuels ou collectifs, que I’on peut y identifier. Le changement de
dimension entraine un changement de modéle conceptuel (ou, si I’on préfére: de
paradigme; ou encore : d’isomorphéne). Comme je I’ai proposé dans un autre texte, >
I’élection de la ’journée” comme cadre premier de diverses pratiques sociales (au
sens le plus large du terme) implique presque nécessairement un retournement
de perspective. D’une sociologie a dominante holistique, I’on passe & une sociologie
a dominante atomistique, d’un modéle durkheimien & un modéle schiitzien. 4

3 Pour une sociologie descriptive de la vie quotidienne: quelques pistes et quelques
détours, Recherches Sociologiques, 1—2 (1982) 27—38 (Louvain-la-Neuve).

4 Alfred SCHUTZ, 1899—1959: “Sociologue et philosophe austro-américain, fut
éléve de Husserl, émigra aux Etats-Unis, ou il enseigna a la New School for Social
Research de New York. Il est I'un des représentants les plus importants de 1'orien-
tation phénoménologique en sociologie. Outre de questions méthodologiques,

il s’est surtout préoccupé des phénoménes sociaux de la vie quotidienne, dont

il donne souvent des interprétations surprenantes. Son influence a cril considérable-
ment depuis I’édition posthume de ses ceuvres réunies, en particulier dans les
travaux de son éléve Peter L. Berger” (ma traduction personnelle de I’article
“Schiitz” dans: Encyclopedie van de Sociologie, (Elsevier, Amsterdam/Brussel)
(1977), 241.

Une bonne introduction en langue frangaise de I’ceuvre de Schiitz est fournie par
I'ouvrage de Robert WILLIAME (1973), “Les fondements phénoménologiques

de la sociologie compréhensive : Alfred Schiitz et Max Weber”” (Martinus Nijhoff,
La Haye), (202 pages).

24



La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux

J’entends par 13, sommairement, une représentation du social qui, dans le
premier cas, considére ’individu comme “agi” par un macro-systéme possédant
une logique propre (laquelle fonde son ordre spécifique), par I'intermédiaire des
institutions, ou, dans le deuxiéme cas, comme élément de base, atome” si ’on
veut, de toute construction sociale, par le jeu itératif d’interactions qui, de récur-
rentes, finissent par s’institutionnaliser, aprés avoir été typifiées dans les corpus
de significations interindividuels, et ensuite “’habitualisés”. Schiitz, éléve de Husserl,
a proposé de cette conception de la sociologie une mise en forme particuliérement
cohérente (presque rien de ce qu’il a écrit n’a été traduit en frangais), son concept
de ’monde de la vie” (Lebenswelt), est devenu assez familier. Rappelons qu’a la
différence de Husserl, Schiitz ne base pas la société sur le concept d’intersubjecti-
vité transcendantale, mais se contente de faire de cette intersubjectivité le corrélat
ontologique nécessaire du monde de la vie. Peter L. Berger est actuellement le repré-
sentant le mieux connu du courant procédant de la pensée schiitzienne. 5.

Remarquons encore, pour revenir a ce qui était dit plus haut, qu’il est aisé de
conjoindre la réduction géographique et la réduction chronologique. Le quotidien
s’installe volontiers dans un horizon borné, fiit-ce pour la raison que la plupart des
acteurs, au cours d’une simple journée, sont limités dans leurs déplacements. Celui
qui voyage loin est prisonnier du moyen de transport qui le véhicule. Une cabine
d’avion, un compartiment de chemin de fer, I’habitacle d’une navette spatiale
répondraient aussi bien qu’un quartier de ville ou qu’un atelier a la définition d’un
petit territoire géographique.

Si changement de paradigme il y a, ne serait-ce point parce que la sociologie
du quotidien reléve tout particuliérement de ce qu’on a appelé “le retour du sujet”
en sociologie? Il importe bien, s’agissant de ce qui pourrait n’apparaitre que comme
un slogan, une “image de marque” de quelques Rastignacs cherchant & fonder une
nouvelle sociologie”, d’introduire quelques remarques importantes.

Il est sans doute légitime de penser que le sujet “actant” est généralement
évacué, ou du moins occulté, dans la sociologie classique, en particulier dans les
théories d’inspiration structuro-fonctionnaliste. Mais le retour du sujet” pourrait
bien n’étre que I’occasion d’une mascarade, celle-ci consistant a faire du “sujet”
un objet parmi d’autres. Il y a une place a prendre dans la galerie des figures
mythiques” qui ont souvent servi d’archétypes a la sociologie classique, a c6té
(je cite au hasard) du ”’bon sauvage” de I’’homme moyen” de I’ ”ajusteur de chez
Renault”, de la ’ménageére aliénée”, de 1’ ”immigré en rupture d’identité”, etc.
Sans doute le but a atteindre est-il de voir émerger une sociologie, non du sujet
”connu”, mais du sujet ”se connaissant”, au travers de ses conduites et des modes
de légitimation subjectivement incorporés de ces conduites. Il reste 4 savoir si une
telle sociologie peut quitter la voie romanesque (Proust) ou para-romanesque

5 Faut-il rappeler le titre du livre célébre ot Berger, en compagnie de Thomas LUCK—
MANN (1979), s’efforce de concilier la grande tradition de la sociologie européenne
et la perspective schiitzienne: “The Social Cosntruction of Reality” (Penguin Books,
Harmondsworth) (6e éd.), (249 pages).

5



C. Javeau

(Bataillle). En attendant, il est possible d’indiquer sur quelles bases une sociologie
ayant le sujet comme objet (mais ne le réduisant pas au rang d’objet, ce qui revient
a en faire le ”sujet de”, alors que ce qui nous intéresse, c’est le ”sujet qui”) pourrait
étre construite.

Une de ces bases me parait étre la phénoménologie husserlienne, laquelle
fait procéder le ”’social” d’un ”Nous” pré-donné, anticipant sur toute dona-
tion de sens, de substance intersubjective. Comme il est exposé dans la
derniére des Méditations cartésiennes, cette intersubjectivité est transcendantale,
et se trouve donc fonder et présider a toute connaissance des "mondes de la vie”
(Lebenswelten) dans lesquels les actions humaines se déroulent et prennent leur sens.
La “co-humanité”, chez Husserl, n’est pas, comme le serait le ”social” dans les
théories classiques, le cadre ou le support des actions collectives, mais la condition
de toute connaissance du monde, qu’il s’agisse de la connaissance commune ou de
la connaissance scientifique :

... I’élucidation explicite de la validité objective et de toute la tiche de la
science exige manifestement que dans notre interrogation nous revenions
d’abord au monde prédonné. Prédonné il I’est naturellement a nous tous en
tant que nous sommes des personnes vivant dans I’horizon de notre co-huma-
nité, donc dans toute connexion avec d’autres hommes, comme étant "’le”
monde, celui qui nous est commun a nous tous. Ainsi ce monde est, comme
nous 1’avons exposé en détail, le sol permanent de toute validité, une source
toujours disponible d’évidences naturelles a laquelle spontanément nous
puisons, que nous soyons des hommes pratiques ou des savants”. 6

Le traducteur des conceptions husserliennes en termes sociologiques est Alfred
Schiitz, dont j’ai déja dit qu’il s’écartait du transcendantalisme de son maitre. Schiitz
s’efforce de répondre aux interrogations fondamentales de Weber portant sur la
compréhension du sens des actions humaines. Mais alors que la méthode idéal-
typique, privilégiant la rationalité des conduites en se réclamant d’un critére d’évi-
dence, renvoie a la notion assez vague d’’habitude moyenne de penser et d’agir”,
I’examen des “relevances” que propose Schiitz s’efforce de cerner les diverses moda-
lités d’attribution de sens selon les secteurs de la Lebenswelt, a la fois par les acteurs
dans leur “attitude naturelle” et par I’ ”étre en situation scientifique” qu’est le socio-
logue. Faisant de ’'E go-orienté-vers-autrui’agent de toute construction sociale
(d’ ”ordonnancement”, pour reprendre le terme utilisé par Weber : Ordnung), il
rameéne la constitution du sens, substrat de tout projet humain, a deux formes
essentielles d’expérience intervenant dans la situation vécue hic et nunc par I’acteur,
a savoir I’'une, générale, qui est le monde prédonné (the world as taken for granted)
et I’autre, propre a I’Ego, qui est sa situation biographique”, tributaire de son
”stock de connaissances disponibles”.

6 ‘“Die Krisis der europiischen Wissenschaften” Husserliana, VI, (Nijhoff, La Haye)
(1954).

26



La sociologie du quotidien : paradigmes et ¢njeux

Ce dernier concept est central dans I’oeuvre de Schiitz. Il repose sur 1’idée
que toute connaissance, ou a peu prés, nous est transmise par autrui (on peut voir
des analogies entre ce concept et celui d’habitus chez Bourdieu). Le stock de con-
naissances se décompose en quatre zones, selon le degré de maitrise et de confiance
de I’Ego. Ce stock of knowledge at hand est défini par Schiitz de la maniére suivante:

”L’homme trouve dans sa vie quotidienne i tout moment un stock de con-
naissances disponibles qui lui sert de schéme d’interprétation de ses expé-
riences passées et présentes et détermine aussi ses anticipations des choses a
venir”. 7

Il n’entre pas dans mes intentions d’esquisser, flit-ce sommairement, la socio-
logie de Schiitz, encore mal connue dans les pays de langue frangaise. L’idée centrale
en est sans doute que toute action humaine repose sur un ensemble d’informations,
qui nous sont pour I’essentiel fournies par les autres. Cette information est sociale-
ment déterminée, et se révéle toujours incompléte pour interpréter le monde. Dans
cette optique, le sujet actant et pensant opére ses parcours sociaux a 1’aide d’un stock
de connaissances plus ou moins précises, plus ou moins applicables, dans des ’mondes
de la vie” ot il entre en interaction avec d’autres sujets gérant leurs parcours de la
méme maniére.

Il y alieu, a cet égard, de distinguer, au sein de la Lebenswelt, entre I’Umwelt
(monde des familiers), ou la constitution du sens repose sur la congruence des tempo-
ralités et peut aller au-dela de la typification courante (on peut saisir les flux de
conscience de ses partenaires et, partant, partager leurs émotions, comprendre
leurs intentions, souscrire a leurs désirs, etc.), et la Mitwelt (monde des contempo-
rains), ou la congruence des temporalités n’est donnée que de maniére ponctuelle
et ou la typification courante I’emporte (I’employé des postes m’apparait comme
employé des postes, correspondant & un zype, et non comme M. X., dont la destinée
personnelle m’apparaitrait problématique et digne de compassion). Schiitz parle
encore de la Vorwelt (monde des prédécesseurs: la congruence temporelle — la
saisie du flux de conscience d’un grand homme — ne peut résulter que du hasard)
et de la Nachwelt (monde des successeurs). Dans chacun de ces secteurs du “monde
de la vie”, I’attribution de sens, condition indispensable de toute interaction, fiit-
elle quasi-automatique, repose sur un partage de connaissances, articulées en typi-
fications plus ou moins détaillées. On pourrait aussi dire, dans un autre lexique,
que les interactions sont rendues possibles par la participation aux mémes ”configu-
rations culturelles”, ce qui ressemble sans doute a une évidence, et ne rendrait plus

7 ‘“Tiresias, or our knowledge of future events”, Collected Papers, (La Haye) (1971)
(ma propre traduction).

27



C. Javeau

compte de toute la finesse de ’analyse schiitzienne. En faisant de la relation face-
a-face la dyade constitutive de toute construction sociale, Schiitz opte délibérément
pour une conception “atomistique” (ou peut-étre moléculaire) de la sociologie,

a I’opposé de la vision totalisante a priori de Durkheim ou de Marx (bien que Louis
Dumont semble prétendre le contraire: mais I’individu de Marx reste un individu
abstrait, alors que celui de Schiitz est saisi dans toute sa contingence d’étre-la a

un moment et dans un lieu donnés). La relation face-a-face, dans I’Umwelt, apparait
bien comme le prototype de toutes les relations se produisant dans la vie quoti-
dienne. Le ’quotidien”, dans cette perspective, apparait bien comme un cadre

a la fois amovible (nous le déplagons en méme temps que nous nous déplagons) et
inamovible (il est trés difficile de faire abstraction, de s’échapper de son cadre

de tous les jours). Il est permis de le penser alors comme une trame, une ’traverse”
des divers mondes de la vie” dans lesquels les actions des sujets se déroulent et
prennent leur sens. Ce commun dénominateur pourrait étre comme le lieu symbo-
lique ot les conduites ne relévent que du stock de connaissances disponibles pour
les actions ordinaires de la vie, c’est-a-dire celles qui ne requiérent pas de recherche
spéciale en vue de compléter ce stock, donc de solliciter des connaissances plus ou
moins indisponibles. L’héroisme, la découverte, la création authentique ne re-
léveraient donc pas du quotidien (mais bien les gestes courants qui pourraient
accompagner de telles conduites). Cette tentative de circonscription (davantage, on
le voit, que de définition formelle) en vaut bien une autre, je crois.

Le sujet, dans cette perspective, est bien I’’homme ordinaire”, dont se pré-
occupe Goffman. Un paradigme (au sens non kuhnien) du quotidien se forme ainsi:
on y trouve des références a tout ce qui est "courant”, ordinaire”, normal”, voire
”banal”. Ces diverses aires de références ne se recoupent pourtant pas tout a fait.
Ainsi, je tiens le banal, résultat d’un véritable procés de banalisation au sein méme
de la vie quotidienne, pour le ’degré zéro”’ du quotidien. 8 I’homme ordinaire
est simplement celui qui recourt, pour la plupart de ses actions et dans la plupart
des circonstances de sa vie en société, au méme stock de connaissances disponibles,
dont seul un noyau relativement petit, au demeurant, est utilisé.

Cette bréve exploration noétique a permis de mettre en évidence trois
dimensions fondatrices du quotidien, en tant qu’objet en formation dans la sociolo-
gie ”normale”, a savoir :

1) le paradigme du sujet, non comme figure objectivée dont la connaissance

découlerait de I’utilisation de techniques déja bien rodées, mais bien comme agent
historique situé au principe méme de cette connaissance; celle-ci est rendue possible

8 “Au degré zéro de la vie quotidienne: les symboles de la banalisation”, communi-
cation d I'Université Catholique de Louvain, mai 1981 (inédit).

28



La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux

par I’existence pré-donnée de 1’intersubjectivité, transcendantale par nature, et
fondatrice des mondes sociaux (dans leur pluralité méme) ; °

2) laliaison des espéces quotidiennes & une “capacité”, acquise au sein de I’inter-
subjectivité, de connaitre les “mondes de vie”; dés lors, le quotidien reléve de ce qui
est utilisé le plus souvent et dans les plus grand nombre de circonstances de ce
”stock de connaissances disponibles”: métaphoriquement, on pourrait dire que ce
stock posséde un certain nombre de “valeurs” mesurables, auxquelles pourraient
étre attribuées, en raison de I’expérience, des probabilités d’utilisation également
mesurables; le quotidien, dés lors, correspondrait a celles de ces valeurs dont les
probabilités sont modales;

3) le rattachement de la sociologie du quotidien aux sociologies de la connais-
sance, étant entendu qu’il s’agit ici d’'une connaissance pratique, engendrant ce
“raisonnement pratique” qui a attiré par prédilection I’'intérét des ethnométho-
dologues.

2.  DEUX CONCEPTS—CLES DU QUOTIDIEN: ACTIVITE ET SITUATION

En termes communs, la sociologie du quotidien se préoccupe de ce que font les
acteurs sociaux dans les circonstances ordinaires de la vie en société. Ces acteurs
se livrent a ce qu’il est convenu d’appeler des activités, a condition d’admettre
que ’ne rien faire” est aussi une activité, cette notion ne devant pas nécessairement
étre assimilée a une dépense d’énergie.

Dans I’article déja cité (1), j’avais indiqué que 1’ unité d’analyse (de la socio-
logie de la vie quotidienne) est 1’activité de type relationnel, comportant interactions
explicites ou implicites”. Une définition fort satisfaisante de I’activité, ainsi comprise,
est fournie par Max Weber:

”Nous entendons par “activité” ( Handeln ) un comportement humain (peu
importe qu’il s’agisse d’un acte extérieur ou intime, d’une omission ou d’une
tolérance) quand et pour autant que I’agent ou les agents lui communiquent
un sens subjectif. Et par activité ’sociale”, I’activité qui, d’aprés son sens
visé(gemeinten Sinn) par 1’agent ou les agents, se rapporte au comportement
d’autrui, par rapport auquel s’oriente son déroulement”. 10

9 Dans la noése de la sociologie du quotidien figure en bonne place une intention
éthique, particuliérement discernable, par exemple, chez Erving Goffman. Voir
NAHAVANDI, F. (1979), Introduction a la sociologie d’Erving Goffman, Cahiers
Durkheimiens, 4 (1979) (Institut de Sociologie de I’U.L.B.); voir aussi DUCLOS, D.
(1981), Projet éthique et positivisme dans la démarche sociologique de Durkheim,
Cahiers Internationaux de Sociologie, 70 (1981) 85—100.

10 “Economie et société” (Plon, Paris) (1971) 4

29



C. Javeau

Le social résulte évidemment de ’enchevétrement des activités dites par Weber
”sociales”. Or, ces activités ne se déroulent pas de maniére erratique. Considérées de
maniére objective, elles semblent bien s’insérer dans les structures qui en déterminent
a la fois la nature et ’enchainement. On aboutit ainsi, assez aisément, a la notion de
systéme d activités, qu’il est loisible de rapporter aussi bien a un acteur individuel
qu’a un acteur collectif. Les cadres socio-temporels orientent le découpage du temps
quotidien (ou hebdomadaire, ou mensuel ou annuel, ou d’une période quelconque)
selon des logiques parfois concurrentes, mais qu’il n’est pas légitime d’isoler des
modes d’imposition globaux a I’ceuvre dans toute société. Dans la notre, le primat
accordé a une valorisation productiviste du temps de travail commandera ces diverses
logiques, et notamment 1’opposition temps de travail— temps dit “’libre”, comme
I’opposition dge de mise au travail— age (”troisiéme™) de la retraite.

Sachant que les diverses activités sociales font 1’objet d’une définition sociale
(le travail, le loisir, I’étude, les repas, les trajets, etc.), qui renvoie aux traits culturels
fondamentaux de la société étudiée, ces activités peuvent faire I’objet de relevés
statistiques, d’une computation, dont I’illustration la plus classique est fournie par
les enquétes dites de budgets-temps. Ces enquétes nous informent notamment sur
la durée moyenne des diverses activités jugées significatives au sein du groupe, ainsi
que sur leur fréquence d’apparition dans ce groupe. Au départ de cette computation,
tenant compte de la pluralité des données quantifiables qu’apportent les enquétes,
on peut dresser les systémes d’activités des groupes sociaux qui composent une
société globale ou un fragment significatif de celle-ci. L'unité de relevé est générale-
ment la journée de vingt-quatre heures, ce qui n’est peut-étre évident qu’a premicre
vue, 11

En dépit de tous leurs aspects réducteurs, les enquétes de budgets-temps
occupent une place importante dans la sociologie du quotidien, dans la mesure
ou elles apportent une référence descriptive utile, par rapport a laquelle les
attributions de sens subjectives peuvent prendre toute leur pertinence. Il n’est pas
inutile, en effet, de savoir qu’une majorité de travailleurs, par exemple, passent
plus de deux heures par jour en trajets entre leur domicile et leur lieu de travail.
Mais s’il est évident que ces armatures statistiques ne méritent intérét que dans la
mesure ou des conduites réelles viennent leur conférer une valeur épistémique se
rapportant intrinséquement au ’social”, il est tout aussi évident que le discours
critique de cette armature doit s’abstraire de la simple prise en considération de
“vécus”, dont une certaine littérature de travestissement du sens commun est
friande.

Un grand nombre d’activités se déroulent dans un contexte de groupe et
impliquent la présence, I’assistance ou la collaboration d’autres acteurs. Un tra-
vailleur qui rentre chez lui, seul, dans sa voiture, doit tenir compte, pour arriver
a bon port, des conduites des autres automobilistes. On peut dire que les

11 Voir i ce sujet PILLET, G. (1981), Donneurs de temps, donneurs de sens, Les
donneurs de temps (s. 1. d. de G. PILLET) (Albeuve) 23—150 (269 pages).

30




La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux

activités sociales s’insérent généralement dans des patrons d’interactions. De ces
interactions, je dirai que le face-to-face relationship, cher a Goffman, n’est qu’un cas
particulier. Ecrire une lettre a un destinataire qui ignore qu’il va peut-étre recevoir
une lettre de vous est une interaction. Le déroulement de I’activité s’oriente bien,
comme le souligne Weber, par rapport au comportement d’autrui, que ce comporte-
ment soit visible ou non, réel ou potentiel.

L’analogie d’une interaction et d’un échange dramatique est évidemment
manifeste. On sait que Goffman, toujours lui, en a fait la res exponendi de son
analyse dramaturgique. Une activité sociale apparait donc comme une fraction
significative d’un ensemble de gestes et de discours se tenant sur la scéne de I’exis-
tence courante. Cet ensemble est lui-méme engendré par des activités conco-
mitantes, accomplies par une pluralité d’acteurs, qui concourent a lui donner un sens
cohérent et transmissible. Un tel ensemble sera appel€ situation. Au sein de
chaque situation, les acteurs jouent ce que j’appelerai leur partie” (la notion de role
devant plutot étre réservée au rapport existant entre le comportement généralement
observable de I’acteur et sa position sociale). Ces parties font 1’objet d’une codifi-
cation plus ou moins poussée au sein des divers “mondes de vie”, que traverse
’acteur. Les diverses composantes du code des parties sont en rapport étroit avec la
définition que I’on peut attribuer a chaque situation en particulier. La définition
d’une situation correspond assez a ce que Garfinkel appelle une “expression lexi-
cale”. Pour I’acteur qui survient dans une situation, I’impératif catégorique est de la
définir de maniére adéquate. Une erreur de définition pourrait ’amener a perdre la
face, c’est-a-dire, dans la mesure ol tout ensemble coordonné d’interactions revient
a une négociation, a rater celle-ci.

”Activité” et “situation” sont donc deux notions conceptualisables fortement
reliées. Il reste bien enténdu que, tout comme une interaction peut se dérouler en
I’absence de tout partenaire, pourvu que la présence potentielle de celui-ci suffise
a orienter les activités de I’acteur, il n’est pas aberrant d’imaginer des situations
ot I’acteur est seul. Dans ce cas aussi, le code des parties (ou le lexique des indexi-
calités) doit lui indiquer le comportement approprié. Pour prendre un exemple
un peu recherché, je citerai cet ouvrage ou des conseils de conduite sont donnés aux
personnes qui songent a se suicider (le suicide, le plus souvent, est un acte trés
solitaire). 12

Le repérage de toute situation, c’est-a-dire sa “reconnaissance” en vue de son
identification a I’'un des éléments du répertoire des situations socialement connues
et significatives, fait intervenir trois paramétres, a savoir le temps, 1’espace et le
scénario. Ceux-ci déterminent ce que Goffman appelle un “cadre” (frame), dont
on pourrait dire qu’il est a la situation ce qu’un livre est a la lecture. 13 Si les scéna-
rios correspondent bien a une certaine coordination d’activités en un lieu et un

12 HEUSE, G. (1975), “Guide de la mort” (Masson, Paris) 236 et suivantes, (263 pages).

13 GOFFMAN, E. (1975), “Frame Analysis” (Penguin Books, Hardmondworth),
(586 pages).

31



C. Javeau

temps donnés, ces deux derniers parametres ne sont pas moins tributaires de ”défini-
tions” sociales que les actions dramatiques elles-mémes. Il existe un découpage
temporel d’origine sociétale comme il existe un découpage spatial de méme origine.
Aucun de ces paramétres ne pourrait étre considéré comme variable totalement
indépendante a la co-humanité. J’ai essayé d’indiquer dans un autre texte comment
ces trois paramétres intervenaient, selon des combinaisons éventuellement classi-
fiables, dans la définition des situations. !4

”Activité” et “’situation” sont des concepts englobants, ou mieux, encore,
des catégories heuristiques. Il ne me parait nullement exclu, au demeurant, d’aborder
I’étude du quotidien par celle de I’espace, celle du temps, celle des rituels, celle des
”formes de sociabilité”, etc. Mon propos n’est pas d’indiquer ici les voies de re-
cherches, mais bien des ”entrées” épistémologiques dans un paradigme en voie de
formation et de légitimation. Qu’il y ait formation et légitimation, précisément,
ne laisse pas de faire probléme. Les innovations scientifiques ne sont pas le fruit
du hasard ou du caprice des chercheurs. Sans mettre en cause le désintéressement
personnel et I’intégrité intellectuelle de la plupart des explorateurs du nouveau
domaine du quotidien, il convient de reconnaitre que, comme tout autre domaine,
il repose sur des enjeux, ceux-ci s’exprimant dans la vie sociale elle-méme ou dans
la communauté scientifique. Toute réflexion sur le ”quotidien” se doit de passer
aussi par un examen de ces divers enjeux.

3. LE QUOTIDIEN COMME ENJEU

Le discours critique de la société moderne est devenu assez banal aujourd’hui.
L’homme est aliéné a la fois dans le travail et dans le loisir. Dans le travail: le fruit
de son activité lui échappe, il n’est qu’un rouage dans un procés de production
hyper-rationalisé qu’il ne peut maitriser ni matériellement, ni intellectuellement.
Dans le loisir: le temps libre est 1’objet du méme systéme d’imposition que le temps
de travail; I’industrie culturelle, branche de I’industrie tout court, met ce temps
en coupe réglée pour imposer au travailleur surmené une culture de pacotille”
(Ziégler) qui renforce encore sa dépendance a un systéme économique basé avant
tout sur le profit. Ce systéme consacre, selon ses contempteurs pressés, le primat
de I’’avoir” sur I’ ”étre” (d’ou ces invocations parfois risibles d’un Orient résumé
en une “’sagesse” dont le Japon enrégimenté sur le front de la productivité offre
pourtant le contre-exemple). La disparition des structures a haut degré de solidarité
(famille étendue, village, quartier) entraine un fractionnement de la société en une
multitude de noyaux vivant dans la hantise de la violence et dans la recherche de
sécurités diverses a tout prix. La mentalité d’ ”assisté” se développe en méme temps

14 Définition de la situation, temps et espace: points de vue subjectif et objectif,
Milieu et rapport social (A.1.S.L.F./ Institut de Sociologie de I'U.L.B.) (1982)
14-34.

32



La sociologie du quotidien: paradigmes et enjeux

que les moyens de controle social formel. La crise aidant, les “appareils idéologiques
d’Etat” renforcent le déploiement de leurs moyens d’imposition, allant jusqu’a
la mise en place d’un “totalitarisme doux” qui n’hésite pourtant pas, si nécessaire,
a recourir a la violence physique (par exemple, pour défendre les installations
nucléaires). L’individu, perdu dans la ’foule solitaire” est noyé sous un flot de signi-
fications dont il ne comprend, quand cela lui arrive, que les rudiments. Le monde
n’a plus d’horizon, ni matériel ni mental. D’ou le repli sur la "petite dimension”,
’avénement massif des techniques psy, le retour ”au/du sacré”, la redécouverte de
cultures prétendues populaires, le déplacement des conflits du politique (ot la
décision est si diffuse qu’elle échappe aux citoyens les plus intéressés) vers le culturel
(ot les choses semblent plus transparentes, en raison, sans doute, d’un vocabulaire
encore limité, fait d’emprunts a des courants de pensée manquant de longévité).
L’air étant connu, j’arréte ici une chanson qui n’est plus loin, mais j’en suis bien
conscient, d’une caricature.

Le repli sur la petite dimension, ce que d’aucuns ont appelé le “retraitisme”
(ou encore la “’semi-anomie”), ne signifie-t-il pas d’abord repli sur le quotidien, envi-
sagé comme lieu de significations claires et fiables? Or, la vie quotidienne elle-méme,
depuis quelques décennies, a fait I’objet de critiques fortement étayées. Le nom qui
vient immédiatement a 1’esprit est évidemment celui d’Henri Lefebvre, dont il
n’est pas nécessaire de rappeler les ouvrages principaux. C’est a lui qu’on doit le
concept de quotidienneté, trop souvent assimilé a 1’idée du quotidien tout entier.
La quotidienneté est de I’ordre des signifiants, et ¢’est un signifiant porteur d’une
connotation a la fois dramatique et dérisoire. La vie quotidienne, travestie en quo-
tidienneté, devenait chez Lefebvre le lieu d’aboutissement méme de toutes les alié-
nations inhérentes au ’monde moderne”, lieu, écrit-il, de ’toutes les insignifiances”.
Certes, le quotidien pouvait bien servir de base de départ pour une reconquéte du
sens, mais il en était appelé a un dépassement, a une re-jonction avec I’Histoire,
a travers une réévaluation des fonctions, structures et procés sociaux a 1’échelle
globale. La doctrine du projet acceptait bien de repartir du terreau quotidien, mais
il s’agissait d’en décoller, avec I’aide de spécialistes (du genre psycho-sociologues),
afin de retrouver, dans un espace culturel ou plutdt culturalisé, une vérité désaliénée
des comportements et des représentations. Ces diverses tentatives, ! 5 tant théoriques
que pratiques, ont éprouvé beaucoup de peine a s’inventer une légitimité au sein
de la communauté scientifique, bien qu’elles soient parvenues a prendre pied dans
les corpus universitaires, parfois au titre de discours marginal, parfois au titre de
”science” en voie de normalisation (animation socio-culturelle, psycho-sociologie,
socioanalyse, etc.). A I’inverse, un certain nombre de chercheurs ont cru déceler
dans le quotidien lui-méme, et tel qu’en lui-méme, les mouvements qui mettent en
subversion les impositions macro-sociales et offrent une parade suffisante, sinon
exaltante, aux aliénations un peu trop vite identifiées. La vie quotidienne, pour
qui sait s’y incruster, secréte ses propres parades. Trés lapidairement esquissé, on

15 Un des derniers avatars de ces tentatives est ce que |’on appelle la “‘recherche-
action”. Voir notamment Revue de I’'Institut de Sociologie, 3 (1981) “A propos
de la recherche-action”.

33



C. Javeau

trouve icile theme de la ”dissidence”, cher a Maffesoli, également celui des "tacti-
ques”, cher a de Certeau. ' ® Face au changement qui n’est sans doute que le mode
de renforcement des aliénations modernes, la vie quotidienne tient bon. Elle devient
le lieu d’affirmation des permanences, ou se codifie, par le biais de ritualisations
auto-légitimantes, une espéce de “religion” 17 4 forte dominante passéiste. Les
recherches historiques sur les “mentalités”, dont I’école frangaise s’est fait une spé-
cialité, renforcent ce culte du “’social primaire”, de la spontanéité créatrice du
”monde de vie” de premier rang, de 'intersubjectivité pré-idéologiste.

Cette exaltation d’une “fondation” toujours renouvelée dans les gestes vieux
comme le monde et les attitudes naturelles face a la vie et a univers coincide avec
la fin proclamée des grandes idéologies. Il s’agit, avant tout, de mettre au point
les moyens de vivre “autrement”. La revendication rimbaldienne devient leitmotiv
pour partisans du repli communautaire, avant de finir piteusement comme slogan
publicitaire ou mot d’ordre de parti de gauche. La valorisation du quotidien, au
demeurant, s’accompagne assez souvent d’une défiance a 1’égard de la science,
considérée comme le moteur maléfique d’un Progrés qui n’a apporté qu’aliénations
et perte du sens de I’existence. Le quotidien est ”"chaud”, alors que la science est
”froide”. A ’ordre du monde s’oppose le désordre de la vie de tous les jours, cette
“effervescence” dont parlait déja Durkheim, constitutive d’un ordre lui-méme
supérieur, parce que conforme a une vision éthique de I’homme.

Si j’aimais les formules brutales, je dirais que ’enjeu est de fournir la théorie
d’une société de consolation. Le quotidien dégage de lui-méme des forces de
”dissidence”, capables de contre-carrer les impositions mortiféres” (Maffesoli)
de I’ordre social ”’post-industriel”. L'exploration des imaginaires, aprés Durand,
de la poétique de la ville, aprés Sansot, I’invocation faite a la ’part maudite” de
Bataille, encadrent une axiologie nouvelle, anti-historiciste, & dominante micro-
sociologique, privilégiant le ritualisé (endogéne) par rapport au régulé (exogéne),
le situationnel (endogéne) par rapport a I’institutionnel (exogéne). Une telle axio-
logie vise a acquérir le statut de science normale, au sens kuhnien du terme, méme
si le concept de science, dans une telle démarche, est remis en cause — du moins
sous ses espéces positivistes.

Mais je dirai qu’au-dela de cette stratégie d’occupation des positions acadé-
miques, liée a une remise en cause, 3 mon sens légitime, de ce que Bourricaud a
appelé le bricolage idéologique, I’enjeu, pour la sociologie, est de trouver le passage
(Serres), les moyens d’harmoniser une microsociologie du quotidien, dont le
modéle est fourni par la sociologie schiitzienne et une macro-sociologie des ”mondes
de vie”, dont les modéles seraient fournis par les théories durkheimienne, weberienne
ou paretienne (et par les divers mélanges, plus ou moins légitimes, qu’on en a fait).
L’abord du socius par la face du quotidien n’est pas exclusif d’autres abords. Ce
qu’il apporte de neuf réside notamment dans le recours a une conceptualisation

16 MAFFESOLI, M. (1979), “La conquéte du présent” (PUF, Paris) (200 pages);

de CERTEAU, M. (1980), “L’invention du quotidien 1. Arts de faire”
(U.G. F., Coll. 10/18, Gallimard Paris), 375 pages).

17 Voir LUCAS, P. (1981), “La religion de la vie quotidienne” (PUF, Paris).

34



La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux

critique (contre les évidences, par exemple, qu’on trouve dans le sillage du couple
travail-loisir), 2 une méthodologie basée davantage sur I’observation ou la mémoire
(les récits de vie™) que sur les relevés statistiques, a une mise en cause des ’suprémes
théories” (Wright Mills) trop souvent liées a la défense d’un ordre établi ou d’une
utopie téléologique.

Mais il ne faudrait pas en arriver a laisser aux seuls technocrates, ceux des
multinationales ou ceux des organisations internationales, le soin de faire seuls
la théorie de I’ordre social des grandes sociétés et du monde. S’il n’est pas mauvais
de laisser percer, dans les théories du quotidien, quelque nostalgie du monde rural
ou de la création artistique dé-commercialisée, d’un retour au monde d’avant la
marchandise, cette nostalgie ne devrait pas servir de caution a un ordre social
considéré comme illusion métaphysique. Que le quotidien ne soit pas simple “reflet”
des impositions dont décident les organisateurs de la société globale, il est sans doute
bon de ’affirmer. Mais ’ordre de la société globale ne pourra étre modifié, selon
moi, par simple effet ondulatoire des tactiques qui existent de tout temps dans un
quotidien réinvesti de sens poétique.

Reste aussi le risque de faire d’une sociologie du quotidien une sous-discipline
parmi les autres, aux cotés de la sociologie du langage, de la mode, du sport ou de
I’automobile, avec ses rituels propres, ses publications, ses colloques, ses séminaires,
etc. Sans prétendre 4 un quelconque universalisme, il me parait bien manifeste
que 1’élaboration d’un paradigme du quotidien, reposant sur la phénoménologie
husserlienne, I’interactionnisme symbolique goffmanien ou ’ethnométhodologie
garfinkelienne aussi bien que sur la computation des systémes d’activités, la prise
en compte des tactiques et des résistances ou la redécouverte des poétiques, doit
servir le champ sociologique tout entier. Par champ sociologique, j’entends
évidemment, aprés Bourdieu, “cet espace de jeu (o opérent) des individus ou des
institutions en compétition pour un objet identique”. 18. Cet objet reste, de toute
évidence, le social dans son entier, la tiche de la sociologie continuant bien d’étre,

a mon sens, la recherche d’un discours vrai (ou plutot, pour reprendre la terminologie
popperienne, “’non faux”) sur ce social.

Il n’est peut-étre pas mauvais que les sciences sociales, au moment ou les
terrains ethnologiques se raréfient et sont par surcroit encombrés de gros imbéciles
en uniforme, virent & un certain romantisme de la vie de tous les jours, des cultures
paysannes retrouvées, des mémoires exhumées. Mais il ne faudrait pas, en effet
de retour, que ce romantisme-1a, légitimé par les experts universitaires qui en feraient
leur spécialité, en vienne a nous rendre myopes sur notre histoire telle que d’autres
(y compris les imbéciles dont je viens de parler) s’obstinent a 1’écrire sans trop
songer a nous demander notre avis.

18 BOURDIEU, P. (1980), Haute couture et haute culture, Questions de Sociologie
(Ed. de Minuit, Paris) 197, (269 pages).

35






	La sociologie du quotidien : paradigmes et enjeux

