Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie
Band: 8 (1982)

Heft: 2

Artikel: Uber Solidaritat

Autor: Janoska, Judith

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814319

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Atelier

3. UBER SOLIDARITAT

Judith Janoska

Soziologisches Institut der Universitit Bern,
Bern

Katharina Ley lédsst uns liber den ”’Versuch alternativer Wissenschaftsproduk-
tion” nachdenken und dartiber, was ’die Einmischung von Frauen in die Wissen-
schaften” fiir beide bedeutet (S. 315 ff in diesem Heft). Das sind fiir mich zwei
unter Umstianden sehr verschiedene Dinge. Inwiefern sie das sind, versuche ich auf
Umwegen zu diskutieren. !

Seit den Sechzigerjahren kennt das revolutiondre Bewusstsein (was immer
man darunter verstehen mag, es geht jedenfalls auf Verdnderungen im Sinne des
Menschlichen aus) neue Optionen: Frauen als Kontrahentinnen des Befreiungs-
kampfes befinden sich, wie auch andere politische Gruppen, in einer strukturell
widerspriichlichen Situation. Selbst unterdriickt, gehoren Feministinnen aus
Industrienationen ihrerseits unterdriickenden Machten an. Wahrend daher dltere
Emanzipationsbestrebungen ihr Ziel mit dem Erkidmpfen eigener Rechte erreicht
zu haben hoffen konnten, finden die jungen Feministinnen ihr Gewissen an das
Schicksal aller ”unterdriickten Klassen und Minderheiten” geschmiedet. 2
Und da man realistischerweise auf eine baldige Beseitigung dieser Unterdriickung
nicht hoffen kann, richtet man/frau sich in der ”’inneren Sicht der Unterdrickten”,
in der ”’Sicht von unten” ein.

Wie stellen in dieser Situation feministische Wissenschaftlerinnen die
Struktur ihrer Beziehungen im besonderen und diejenige der Frauen im allgemeinen
dar ? Generell gilt hier Parteilichkeit. > Weiterhin wird ein ’kollektives Frauen-
bewusstsein” intendiert, ein aktives, kollektives Bewusstsein fiir sich’ ” (Mies, 58),
die Selbsterkenntnis also als Gemeinsamkeit, und zwar durch Praxis. Der grund-
legende Begriff aber ist die “Betroffenheit”, und das Wort wird auch exzessiv
beniitzt. Demgegeniiber scheint die Beziehung der Solidaritat eine verhéltnismaéssig
geringe Rolle zu spielen. Mies meint, feministische Wissenschaft diirfe sich nicht mit
“einer grundlegenden Frauensolidaritit zufrieden geben”, fiir sie ist sie also zu wenig,
ebenso fiir Christine Woesler de Panafieu, die die Betroffenheit als offensichtlich
wesentlichere Beziehung ’von einer fiktiven Solidaritit allein aufgrund des gemein-

1 Fir meinen Einstieg in die feministische Literatur hat mir Ursula Streckeisen
unentbehrliche — ideelle und materielle — Hilfe zuteil werden lassen,

2 Vgl. Mies (1978) 46, 48 ff; Ley (1982) 315 ff.

3 Ley (1982); Mies (1978) 55.

331



@)

®3)

ad (3)

ad (2)

J. Janoska

samen Frauseins™ abhebt (S. 32). Diese implizite Rangordnung der Beziehungs-
begriffe: Betroffenheit, Parteilichkeit, Solidaritdt, muss wohl ein Fundament in den
feministischen (Erkenntnis)interessen haben.

Katharina Ley nennt Wissen von Frauen feministisch, wenn “es das Ziel
verfolgt, die Unterdriickung der Frau in Gesellschaft und Wissenschaft aufzuheben”.
Und Ursula Streckeisen mochte

feministische Erkenntnisinteresse "umschreiben” als Interesse daran, den
Lebenszusammenhang der Frauen theoretisch und empirisch, in Vergangen-
heit und Gegenwart zu erfassen — und zwar aus der Sicht der Unterdriickten
selbst, sowie unter dem Blickwinkel der Aufhebung der Unterdriickung. 4

” Aufhebung ist hier sicherlich nicht in der hegelschen Dreideutigkeit gemeint,
sondern heisst Negieren ohne Aufbewahren, also Beseitigung des Unterdriickungs-
verhdltnisses. Dies kann grundsitzlich auf mindestens zweierlei Art geschehen:

man befreit sich von den Unterdriickern, indem man sie abschiittelt, aus dem eigenen
Territorium vertreibt, hinter neue Grenzen, die vielleicht einmal alte Grenzen

waren. Als Befreiung als Ausgrenzung bzw. Eingrenzung, Grenzziehung um ein
homogenes Milieu, in dem man/frau sich in Frieden verwirklichen kann. Oder aber
die Befreiung geschieht durch eine Neuordnung des Beziehungsgefiiges zwischen

den vormaligen Unterdriickern und ihren Opfern, durch eine radikale Umdefinition
der Rollen. Dies eine stark idealtypisch verkiirzte Darstellung einer Alternative, die
m.A.n. aber doch zur Debatte steht. Und ich halte nur den zweiten Weg fiir
gangbar.

Die Umdefinition der Rollen freilich impliziert Klarheit tiber die “Sozial-
kategorie Frau’’, und deren Definition bereitet nicht nur feministischen Wissen-
schaftlerinnen verstidndliches Kopfzerbrechen.

So sehr die Diskussion um die ’femininen Eigenschaften von Frau und Mann
gerade jetzt wieder im Fluss zu sein scheint, in frappanter Uebereinstimmung liegt
wenigstens bei deutschsprachigen Autorinnen das Bekenntnis zu einer Reihe unter-
scheidender Eigenschaften vor, die dem traditionellen androzentrischen Frauen-
bild in nichts widersprechen. 5 Wie immer — feministische Wissenschaft muss sich
fragen: Gibt es fiir die Frauen, deren Unterdriickung an ihre Geschlechtsrolle
gebunden ist und deren Geschlechtsrollen aufgrund der (von Frauen inter-
nalisierten) Legitimationssysteme der Ménner in ihren Geschlechtseigenschaften
undiert sind, iberhaupt die Chance, dieses Gespinst aufzulosen ?

bR

Abgesehen von der metaphysisch scheinenden aber trotzdem dringenden
Frage nach einer eventuellen Natur” der Frau bringt das Bediirfnis nach theo-
retischer Gruppenidentitit die Frage nach dem Verhaltnis der Frauen zur prole-

4 Streckeisen, Plattform zur Forderung von feministischer Wissenschaft, 2. Entwurf
1982 (Manuskript), 1

5 So z.B. Woesler de Panafieu, S. 33 (Verlust der Korperlichkeit durch Intellektuali-
tit), von Braunmihl, 209f (statt “Sachlickeit”: Wirme usw. usf.), Ortmann, 267,
274 (durchwegs der Tenor: Geist als Widersacher der Seele). Dagegen vgl. z.B. den
flammenden Protest gegen den neuen Weiblickeitswahn von Streckeisen, “Wochen-
zeitung” 4. Dezember 1981, 4. Und die Kritik bei Ostner, 229f.

332



Atelier

tarischen Klasse einerseits, einer moglichen Selbstdefinition der Frauen als Klasse
andererseits immer wieder auf den Plan. Die Hoffnung, mit dem befreiten Prole-
tariat einmal automatisch mitbefreit zu werden, diirfte der Vergangenheit ange-
horen. ¢ Die Beantwortung der Frage nach der Identifikation der Frauen als Klasse
hingegen scheint weniger entschieden. Streckeisen und Claudia von Werlhof zum
Beispiel versuchen die Frauen bei den Leibeigenen anzusiedeln, andererseits schlagt
Streckeisen die Theorie eines doppelten Klassensystems” vor: Kapitalisten-Lohn-
arbeiter und Minner-Frauen “stellen zwei Klassensysteme dar, die funktional
komplementar und strukturell interdependent sind: sie ergdnzen einander und
hiangen von einander ab.” 7 So sehr diese Zuordnungen ihre partielle Berechtigung
haben, gelten doch immer noch die Argumente der Simone de Beauvoir : Die
Frauen haben “praktisch keine Moglichkeit . . ., sich zu einer Einheit zu sammeln,
die sich durch Gegensatz als solche setzen wiirde™. Sie sind diese Einheit weder
historisch noch raumlich, und zum Unterschied von fast allen anderen unterdriickten
Gruppen konnen sie beim besten Willen nicht davon trdumen, ihre Unterdricker
auszurotten.

”Das Paar ist eine Grundeinheit . . .; es ist nicht moglich, eine Spaltung der
Gesellschaft nach Geschlechtern vorzunehmen. Das ist es, was von Grund auf
die Frau charakterisiert: sie ist das Andere innerhalb eines Ganzen, in dem
beide Extreme einander notig haben” (De Beauvoir, 1949, 1/19; deutsche
Ausg. 13, vgl. 66f).

Daraus folgt natiirlich nicht, dass die Frau immer das Andere, das ’Unwesent-
liche” bleiben muss. Sie kann die Verwandlung vom Unwesentlichen zum Wesent-
lichen durchaus zuwege bringen, ohne dass es notwendigerweise eine ’Umkehrung”
werden muss, d.h. ohne dass deshalb der Widerpart innerhalb des Ganzen nun
seinerseits der Andere, Unwesentliche wird.

Jedenfalls aber ergibt sich, dass feministische Wissenschaft scheitern muss,
wenn sie sich als Getto-Existenz konstituiert. Die meisten Reflexionen tiber Ziel,
Gegenstand und Methode von Wissenschaft, in die Frauen sich “eingemischt’ haben
stimmen darin tiberein, dass Forschung fiir Frauen”, iliber Frauen”, ’im Interesse
von Frauen™ zu betreiben sei, am besten dann natiirlich schon ”’von Frauen”.

Man (frau) strebt sogar eine eigene Institution innerhalb der méannlich dominierten
Wissenschaftswelt an: Women’s Studies. Was bedeutet das? Abgesehen von der
sicherlich notwendigen Aufgabe, die Bedingungen zu studieren, unter denen
Frauenbefreiung bewerkstelligt werden kann, ist es der beste Weg, die Frauen

im Bereich der Wissenschaft wiederum einzuschranken, wobei sie — um die

unter Feministinnen offenbar besonders beliebte Hegelei zu bemiihen — selbst

an sich tun, was der andere an ihnen tut: aus angeblichem Eigentinteresse ver-
sagen sie sich die Beschaftigung mit gesamtgesellschaftlichen Problemen, sie bleiben
auf anderer Ebene wieder bei ihrem Leisten bzw. Kochtopf und lassen die >’Sorge

’

6 Vgl. Christina Thiirmer-Rohr “Wahrnehmungen . . . ", 124
7 Streckeisen (1981) 48 (vgl. auch 47)

333



J. Janoska

ums Ganze” und damit auch die Herrschaft nach wie vor den Miannern. Mit Recht
machen Autorinnen auf die Gefahr aufmerksam, dass Ergebnisse der Frauenforschung
”gegen den Strich” gelesen werden, d.h. ”fiir die Losung allgemein gesellschaftlicher
Probleme” wie Arbeitsmarkt, Sicherung der Reproduktion von Arbeitskraft, in
Dienst ggnommen und schliesslich gegen die Interessen der Frauen gewendet werden
(Ostner, 1980, 226). Kein Wunder daher auch, dass die Idee auftaucht, die Ergeb-
nisse “’'moglichst lange und 'monopolisiert’ in der Hand zu behalten . . . ein schier
unmogliches Unterfangen™ (a.a.0.). Frau hat sich damit in eine Lage gebracht, die
ich als ”Dornroscheneffekt” bezeichnen mochte : Um zu verhindern, dass Dorn-
roschen sich an einer Spindel sticht, versucht man vergeblich, alle Spindeln zu ver-
brennen — statt das Dornréschen spinnen zu lehren!

Wiirden Frauen sich in die Wissenschaft nicht vornehmlich durch ”Frauen-
studien” tiber den “’weiblichen Lebenszusammenhang” einmischen, sondern all-
gemein gesellschaftliche Probleme” — natiirlich immer unter Wahrung der Interessen
der Frauen — selbst in die Hand nehmen, brauchten sie sich einerseits nicht um
Geheimwissen zu bemiihen, diirften sich andererseits allerdings auch nicht den
zentralen gesellschaftlichen Phanomenen Macht und Herrschaft verschliessen. Wie
wollen wir ”Herrschaft abbauen™? Indem wir uns ”diesen Machtverhaltnissen
verweigern”, ”’Kommandoposten” ablehnen (Bock, 127)?

Katharina Ley vertritt hierzu eine offenbar unorthodoxe Position, die ich
unterstreichen mochte : ”Frauen . . . wollen auch als Frauen forschen, was liber
die Grenzen sogenannter frauenspezifischer Themen hinausgeht und auch Konzepte
von Frauenforschung an Universititen sprengt.” Auch sie verlangt die ’Aufhebung
der geschlechtlichen Arbeitsteilung”. Nur: auch sie folgt dem offenbar allge-
meinen Trend vorauszusetzen, Frauenbefreiung in Forschung und Gesellschafts-
ordnung bedeute gleichzeitig (oder gar vorgingig?) Beseitigung der nahezu univer-
salen gesellschaftlichen Beziehungsformen Macht und Herrschaft. Gewiss : die Utopie
der Herrschaftslosigkeit ist und bleibt legitimes Anliegen auch der feministischen
Revolution (sit venia verbo), wie sie von jeher Anliegen aller menschenfreundlichen
Bewegungen von Frauen und Mannem war. Rir den Moment tun Frauen und daher
auch feministische Wissenschafterinnen aber wohl besser daran zu sehen, dass sie
von den immer noch gewaltigen Reserven an Macht und Herrschaft in der Welt
einen “angemessenen” Anteil auf ihre Seite ziehen. 8

ad (1) ”Wissenschaft ist, was ein Jud’ vom andern abschreibt.” Dieses urspriinglich
abwertend gepragte, dann, wie hdufig im “kakanischen” Raum, kokettierend um-
gebogene und angenommene Diktum besagt zugleich Selbstbewusstsein und
Selbstironie einer ”’Sozialkategorie™. Einerseits wird die schopferische Potenz der
eigenen Gruppe spottisch heruntergespielt, andererseits gilt nur das als relevant,
was die eigene Gruppe tut. ¢ Wie ware es, wenn frau sich die Beziehungen zwi-

8 Vgl. Federici, 172f. Und die geistreich-selbstbewusste Polemik von Benard und
Schlaffer zugunsten einer allgemeinen politischen Sozialwissenschaft,
“Wiener Tagebuch”, Juni 1980, 18—20.

9 Der Vergleich der Frauen mit den Juden in der Diaspora scheint sich anzubieten:
Vgl. von Braunmiihl, die sich selbst zu den deutschnationalen Juden in Beziehung
setzt. Die religios-historisch bedingte starke Binnenorientierung der Juden steht
allerdings in krassem Gegensatz zur Abgeleitetheit der sozialen Position jeder
einzelnen Frau.

334



Atelier

schen Frauen in der Wissenschaft — karikiert und analog natiirlich — abwechslungs-
weise einmal so vorstellte ?

Auffilligstes Pradikat feministischer Selbstdefinition bildet, wie gesagt, die
Betroffenheit” 10 Betroffenheit meint beides : feministische Wissenschaft betrifft
Frauen, geht Frauen an, weil und indem diese von gesellschaftlichen und dadurch
auch von personlichen Unterdriickungsmechanismen betroffen sind, getroffen, ver-
letzt, beeintrdchtigt werden. Fasst man Betroffenheit aufgrund ihrer Omniprésenz in
der Frauenliteratur als Kategorie, dann konnte man sie als Systematisierung der
”Sicht von unten” interpretieren.

Ziel der Frauenforschung ’muss sein, die Identifikation mit der eigenen unter-
dnickten Gruppe nicht als Stortaktor zu sehen, sondern als methodologische
Moglichkeit, die Situation der Unterdriickung umfassender, d.h. auch von der
Seite der Unterdriickten zu analysieren.”

Um die bisher verdringten Bereiche des Frauendaseins wissenschaftlich

ans Tageslicht zu bringen, ist es notwendig, dass Frauen, die im Sinne
unserer Ausgangsthese zu torschen beginnen, ihre verdrangte, unbewusste,
subjektive Betroffenheit (ihre Erfahrung von Unterdriickung und Diskrimi-
nierung) bewusst in den Forschungsprozess einbeziehen.” (Mies 1978, 45).

Die Wissenschaft aus der “’inneren Sicht der Unterdriickten” (vgl. Mies S.46)
passt nun allerdings nicht ganz zur Parteilichkeit. Diese nimlich kommt in zwei
Bedeutungsvarianten vor, einer vordergriindigen (oder auch “subjektiven’) und
einer fundamentaleren, die erste ontologisch begriindenden. Einerseits ist feministi-
sche Wissenschaft ”Wissenschaft im Interesse von Frauen” (Ley), im Interesse
des feministischen Kampfes. Andererseits und dariber hinaus wird eine erkenntnis-
theoretische Bedeutung intendiert, die wohl nur in Richtung Leninscher Theorie
gesehen werden kann: Die durchgehende Ablehnung von Wertfreiheit und Objektivi-
tdt im herkdmmlichen (positivistischen?) Sinn, der ”Weberian rationality” (Millman
und Kanter, 1975,IX), damit die Forderung nach ~’Neudefinition des Objektiv-
begriffes in der Forschung” (Mies, 45) implizieren natirlich auch eine Neudefinition
des Erkenntssubjekts. Wenn dieses aber nicht auf einen Gruppensolipsismus reduziert
werden soll (von Frauen tiber Frauen flir Frauen) — und das ware mit Praxis schlecht
vereinbar — ergibt sich von selbst, dass es ein privilegiertes Erkenntnissubjekt sein
muss, denn nur ein solches darf konsequenterweise fiir sich Parteilichkeit in der
Wahrheitserkenntnis beanspruchen, sofern die Wahrheitserkenntnis verbindlich sein
soll. 11

10 Ich fiihre keine Stellen an, weil der Ausdruck in jedem deutschsprachigen Text
mehrmals vorkommt.

11 Man mag hier an das “‘Sozial-Apriori’” Max Adlers denken, das, der Problemlage
seiner Zeit entsprechend, das einsame transzendentale Subjekt Kants durch ein
“Transzendental-Soziales” ersetzt. Vgl. zu diesem transzendentalen Soziologismus
Judith Jianoska-Bendl, Soziologische Strukturen in erkenntnistheoretischen
Problemen, “Fs. fiir R. Freundlich, Wien-Miinchen” (Oldenburg 1981).

Mies, “kollektives Frauenbewusstsein’’ s.oben S. (331), konnte auf diese Weise inter-

pretiert werden.

3335



J. Janoska

Das heisst aber, dass sie liber den Geltungshorizont einer Gruppe hinausgehen,
ihre Anerkennung tendenziell fiir alle moglich sein muss.

Es leuchtet ein, dass mit solcher Parteilichkeit die systematische Sicht von
unten nur dann vereinbar sein kann, wenn diese dadurch definiert wird, dass sie
auf ihre eigene Aufhebung ausgeht. Das ist zwar sicherlich intendiert, die Art und
Weise aber, in der frau hdufig literarisch in Betroffenheit badet, legt mir den Verdacht
nahe, dass hier nolens volens wieder ein passiver Topos hochstilisiert wird.

Im Unterschied zu einer, wie gesagt, offenbar verbreiteten Tendenz scheint
es mir dagegen ganz wichtig, den Begriff der Solidaritdt (und seine Entsprechung in
der Wirklichkeit) in den Mittelpunkt der Erérterung feministischer Beziehungen zu
ricken. Auch deshalb, weil dadurch — dialektisch (!) — klarer werden konnte,
warum Frauen die Rede davon gerne leicht verdchtlich beiseite schieben. Gewiss,
”Solidaritat” ist ein haufig gebrauchtes Wort, im Laufe der Geschichte der Arbeiter-
bewegung vielleicht tiberstrapaziert, und jetzt gerade wieder tagespolitisch in aller
Munde. Dennoch kommt ihm, glaube ich, immer noch gentigend klarer Sinn zu,
um als feministische Kategorie verwendbar zu sein. Dass Bedeutungsnuancen unter-
schieden werden miissen, versteht sich von selbst.

”Solidaritdt™ heisst einmal das Zusammenhalten einer Gruppe um eines ge-
meinsamen Zieles willen, nach dem Motto ’Gemeinsam sind wir starker”. So ge-
sehen ist die Beziehung zwischen den solidarischen Personen gewissermassen indirekt,
durch das Ziel vermittelt. Etwa die Disziplin streikender Arbeiter um des Streiker-
folges willen, aber auch die Solidaritdt unterdnickter Klassen im Hinblick auf ihre
Befreiung, solange diese nur als Befreiung der ganzen Klasse durchfiihrbar erscheint.
Solidaritit in diesem Sinne schliesst eigenstichtige Interessen nicht aus.

Die andere Bedeutungsvariante gesellt sich zwar haufig zur ersten hinzu, wird
auch von ihr bedingt und umgekehrt, ist strukturell aber doch klar von ihr abhebbar:
Solidaritit in diesem Sinn bedeutet eine Beziehung um ihrer selbst willen, typischer-
weise zwar nicht spontan, sondern begnindet in einem ’Wert”, der ausserhalb ihrer
liegt (z.B. religioser Glaube, ethnische Zugehorigkeit, gemeinsame Unterdriickung),
sie ist aber dennoch direkt.

Die solidarischen Personen bringen einander Wohlwollen 12 entgegen. Sie
interessieren einander zwar aus einem bestimmten Grunde (ausgenommen, wie
gesagt, bei spontaner, sympathiebedingter Solidaritit), aber dennoch um ihrer selbst
willen. Solche Solidaritdt ist mit eigenstichtigen Interessen schlecht vereinbar
(schlecht, aber eben doch vereinbar!).

Kehren wir zuriick zum (einst) gefliigelten Wort von den Juden und der Wissen-
schaft und zur Solidaritdt unter feministischen Wissenschaftlerinnen. Solidaritdt im
ersten Sinne scheint problemlos gegeben, jede Wissenschaftlerin, die mitmacht, ist
willkommen, wird unterstiitzt, und eine, die skeptisch bleibt oder gar “’positivistisch”
denkt 13 gilt im Prinzip nichts anderes als ein Mann. Von einer fiktiven Solidaritit

12 Im Lexikon der Ethik, hersgg. v. Otfried Hoffe, (Minchen 1977), wird ““Solidari-
tit” unter “Wohlwollen” abgehandelt (vgl. S. 271).

13 Ich setze “positivistisch” unter Anfithrungszeichen, weil damit oft nicht nur
eine wissenschaftstheoretische Position, sondern in weftnegativer Absicht eine
ganze Haltung bezeichnet wird.

336



Atelier

allein aufgrund des gemeinsamen Frauseins™ (vgl. oben S. 331 f) will frau nichts
Solidaritit im zweiten Sinn, wenn sie iiberhaupt gefragt ist, scheint fest an

den ersten Sinn des gemeinsamen Ziels der Befreiung der Frauen gebunden zu sein,
an das Bekenntnis zur Betroffenheit, zur Parteilichkeit im antiposivistischen Sinn.
Wie vertragt sich diese Einschrankung jedoch mit dem erklirten Ziel, Partei zu er-
greifen “fiir eine ganz bestimmte . . . soziale Gruppe, die Frauen” (von mir in kursiv
gesetzt) 14 — also doch alle Frauen ?

Zwei wesentliche Unsicherheiten scheinen mir sonach in der Haltung feministi-
scher Wissenschafterinnen zu den Beziehungen zwischen Frauen zu bestehen. Erstens
muss man fragen: Wie ist die Menge der Individuen abzugrenzen, denen wir unsere
Solidaritdt zuwenden ? Sind es alle institutionell unterdriickten Frauen, d.h. alle, die
schon formell, mindestens aber real, nicht die gleichen gesellschaftlichen Chancen
haben wie Manner — dann sind es in der heutigen Welt wohl alle Frauen ? Oder aber
alle, die sich (potentiell) zur Frauenbefreiung bekennen, also die bewussten plus die-
jenigen, die es aus Mangel an Aufklirung noch nicht kénnen — unter Ausschluss also
etwa derer, die, wissend, alles Emanzentum von sich weisen und sich betont
”Frédulein” nennen? Inwiefern bin ich z.B. — wirklich — mit der erfolgreichen
Besitzerin einer Parfumerie oder mit einer Schonheitskonigin solidarisch ?

Die zweite Unsicherheit erscheint mir praktisch wichtiger, obgleich sie —
wiederum — mit der ersten notwendigerweise zusammenhingt : Wie sind die
Beziehungen zwischen den — prasumtiv solidarischen — Frauen strukturiert ? Maria
Mies mochte durch die subjektive Aneignung der Geschichte der eigenen Kimpfe,
Leiden und Entwiirfe” ein kollektives Frauenbewusstsein in Analogie zum Klassen-
bewusstsein erreichen (S.52).

Wenn aber die Klassenanalogie hinkt (vgl. oben), fiihrt dieser Gedanke
wieder nur zur Solidaritit um eines gemeinsamen Zieles willen (sofern dies vom
Klassenbewusstsein nicht ohnehin gilt). Das Beziehungsgefiige bleibt im wesentlichen
das abstrakte Miteinander von Einzelbewegungen. Um zu einer konkret-allge-
meinen 15, direkten Solidaritit unter Frauen zu gelangen, ist es notwendig, das
Wohlwollen in seinen Konsequenzen auszudehnen. Die Beziehung dieser (direkten)
Solidaritdt ware dann gekennzeichnet durch eine parteiliche Gegenseitigkeit so, dass
Frauen sich nicht nur ”gegenseitig stiitzen und unterstiitzen” 16 — das wire eine
intensivere Variante des ’Auf-ein-gemeinsames-Ziel-zustreben” — sondern dass
dariiberhinaus die Gegenseitigkeit als solche Bedeutung erhilt.

Erste Bedingung dieser Gegenseitigkeit ist Anerkennung. Anerkennung
bedeutet zunichst, dass die Person (oder Gruppe), die mich anerkennt, eine fiir mich
signifikant andere, ihr Dasein fiir mich wesentlich ist. Und dies wiederum setzt
voraus, dass ich sie meinerseits anerkenne. Das klingt trivial, ist es aber nicht. Frau
frage sich zum Beispiel, wie sie — spontan — fiir sich selbst, zu den Diensten von
Aerztinnen, Firsprecherinnen, Schuhmacherinnen, Metzgerinnen, Dirigentinnen,

14 Streckeisen, “Plattform..."” 3

15 Die hegelsche Figur bietet sich hier an: eine fir alle geltende Beziehung, die
dennoch vielfiltig bestimmt ist.

16 Soin einem Flugblatt der Frauen Uni Gruppe Bern

337



J. Janoska

Politikerinnen — Wissenschaftlerinnen steht. Mit dem Anerkennen, mit dem Ernst-
nehmen, mit dem Heraustreten aus der Gleichgiiltigkeit ergibt sich weiter zwangs-
laufig die Bereitschaft, Spannungen einzugehen, die aus der Tendenz des
Individuums, sich selbst zu behaupten, entstehen : Die Beziehung der Anerkennung
wird nicht von Ungefihr mit Kampf assoziiert. 17 Was ich damit sagen mochte, ist,
dass das Unbehagen “einer fiktiven Solidaritit allein aufgrund des gemeinsamen
Frauseins” durchaus zurecht besteht. Aber was folgt daraus ?

Claudia von Braumiihl hat in ihrer, wie mir scheint : sehr wahrhaften, Schil-
derung ihrer Leiden im Wissenschaftsbetrieb die Facetten unserer Schwierigkeiten mit
Solidaritat direkt und indirekt zum Ausdruck gebracht — auch durch das quantitative
Verhiltnis ihrer Themen. Im Mittelpunkt steht das bekannte, aber hier sehr konkrete,
Problem der (einer ?) Frau unter méannlichen Kollegen, in zweiter Linie die Beziehung
der Frau zu Studentinnen und Studenten, schliesslich — auf zwei von dreissig Seiten
ausdnicklich nicht behandelt — die Beziehung von Frauen mit Frauen” auf diesem
feindlichen Territorium (S.203—205). Solcher Zusammenhang ist nicht Teil meiner
Erfahrung.” Mag sein. Aber warum nicht Teil ihrer ’Ueberlegungen” (vgl. den Titel
des Aufsatzes)? Es sei dies ”zudem ein Punkt, der noch sehr viel mehr ausgetauschter
Erfahrungen und Explorationen bedarf”. Schluss. Punktum. So nebenbei hiess es
vorher noch, die ’scheel-dugige Konkurrenz der Ausnahme-Frauen . . . scheint im
Riickgang begriffen . . . da werden Geschlechtsgenossinnen zum Anlass von Freude,
von Chance”. Absatz. ”’Die bleibt vielfiltig gefdhrdet.” Und dann kommt gleich das
Verhiltnis zur Sekretirin. Die Unsicherheit, das Bediirfnis, von diesem Thema wegzu-
kommen, spricht aus jeder Zeile. Die kurze Andeutung einer Losung des Problems
dieser unwilligen zwei Seiten weist auch in die typische Richtung: Der Projektions-
zirkel in der prekiren Beziehung zwischen Kolleginnen ist noch am ehesten aufzu-
brechen “’durch die gemeinsame Sache der Veridnderung” — durch die unverbindliche
Solidaritit des Ziels also wieder.

Leicht lasst sich einwenden, dass es sich hier um die Eindriicke und Inter-
pretationen einer ganz bestimmten Frau handelt, die ja doch nicht reprasentativ
seien. Ich mochte das nicht bestreiten, mich auch nicht weiter um Bestatigungs-
instanzen bemiihen, sondern aus impressionistischem Wissen dieses Beispiel als
idealtypisch ansehen. Auch wenn Feministinnen das Thema aus verschiedenen
Griinden umgehen : Meinen wir wirklich, dass das Beziehungsgefiige und die Ver-
haltensnormen, die Frauen seit einigen Jahrhunderten kontinuierlich internalisieren,
sich ausgerechnet in dieser Hinsicht wegwischen lassen ? Die Beziehungen zwischen
Frauen waren — zumindest in unseren Breiten: so weit man denken kann — durch
Minner definiert (vgl. z.B. die immer noch bestehende Vereinigung der Dozenten-
frauen an der Universitdt Bern), gingen tiber Manner, wurden an Mdnnern und
durch Minner gemessen. Das Buhlen um die Gunst von Ménnern gehorte zentral
zum weiblichen ’Lebenszusammenhang”. Der Ausdruck “’scheeldugig” ist bei von
Braunmiihl trefflich gewdhlt. Aber eben nicht: Konkurrenz, sondern Rivalitat.

17 Hegels mit viel Recht beniitztes Kapitel iiber Herrschaft und Knechtschaft aus der
‘“Phinomenologie des Geistes” ist diesbeziiglich wohl kaum zu iibertreffen.
Ortmann z.B. zieht den Text ausgiebig heran, aber leider erst von dem Moment an,
da die Rollen schon verteilt sind. (S. 257, 270f, 278f)

338



Atelier

Unabdingbar zur Herstellung von direkter Solidaritét ist es daher, glaube ich, uns zu
fragen bzw. bewusst zu machen, ob und inwiefern scheelaugige Rivalitdt in uns noch
steckt, sie in den Winkeln der Verdrangung aufzusuchen. Erst dann wird der Weg
frei fiir notwendige Konkurrenz. Konkurrenz natiirlich nicht nach dem Muster
profithungriger Agenten des freien Marktes, sondern im wortlichen Sinne des Wett-
laufs um eine Siegestrophiée, oder eben des Kampfes: des Kampfes um Meinungen,
Theorien, Programme — und auch Positionen! Kampf allerdings hat nicht nur die
eine Seite des Entweder-du-oder-ich, des auf Leben und Tod”, Kampf ist auch eine
intensive Beziehung zwischen zwei Polen, zwischen den Kontrahent(inn)en der
Auseinandersetzung — Kampf kann ein erofisches Moment haben, was unsere Kultur
weitgehend verdridngt hat. Also: Solidaritat kann als Zusammenhalten, als gegensei-
tiges Stiitzen, als Wohlwollen, als gemeinsamer Kampf gegen ein Drittes, Solidaritat
kann und muss aber auch unter der Bedingung des Kampfes zwischen solidarischen
Personen bestehen, am ehesten dann, wenn sie von einem gewissen Mass an agonaler
Erotik getragen wird.

Die Schwierigkeit, direkte Solidaritdt unter Frauen zu errichten, liegt nicht nur
in der internalisierten Scheeldugigkeit, sie wird gesteigert durch den Umstand, dass
ihr eine der wichtigsten Voraussetzungen fehlt, auf der ihr geheimes oder offenes
Vorbild, die Arbeiterbewegung, aufbauen konnte : das weitgehend homogene Milieu
(vgl. Punkt 2). Schon die alltdgliche rdumliche Situation gibt es nicht, die Solidari-
tdt fordert, unter Umstinden provoziert. Nicht nur, dass ’das Paar eine Grundein-
heit” darstellt, auch am Arbeitsplatz, in der ”Arbeitswelt™, werden die Fiden des
Beziehungsgefiiges der Frauen immer wieder durch Manner zerschnitten. Aehnlich
wie die Beziehungen der Juden, besonders der assimilierten, immer wieder durch
das Gastvolk gechemmt, verindert, unterbrochen, sie selbst oft zur Verleugnung
ihrer Identitdt veranlasst werden (ich denke selbstverstindlich nicht an Israel).

Die Anspriiche an solche Solidaritdt sind ausserordentlich. Mit ernstem,
tragischem Unterdriicktenpathos ist sie sicherlich nicht durchzuhalten. Es bedarf
ausser dem Wohlwollen und der Anerkennung einer gewissen Distanz und
Selbstironie, gepaart mit offenherzigem Geltenlassen der Qualititen von Minnern.
Feministinnen kénnen daher meiner Meinung nach nicht in erster Linie auf alter-
native Wissenschaftsproduktion ausgehen — das vielleicht auch, nebenbei — sondern
vor allem miissen sie sich um Wissenschaft in alternativer Situation bekimmermn :
Die Einmischung von Frauen in die Wissenschaften kann zunachst nur eine
kraftige Einmischung sein in eine Institution, die mit all ihrer Macht nun einmal
besteht. Aber vielleicht konnen wir dahin kommen, dass Wissenschaft — unter
anderem auch — das ist, was eine Frau von der andern abschreibt.

339



J. Janoska

BIBLOGRAPHIE

DE BEAUVOIR, S. (1949), “Le deuxiéme sexe”, Vol. I: “‘Les faits et les mythes”’
(Gallimard, Paris); deutsche Ausgabe (1980) ‘“‘Das andere Geschlecht”,

“Sitte und Sexus der Frau” (Rowohlt, Reinbek).

BENARD, C. & SCHLAEPFER, E. (1980), Wi(e)der den Methodenstreit, Wiener Tagebuch
(Juni 1980).

BOCK, G. (1978), Im Schnittpunkt: Kontrolle von oben, Druck von unten, (Wahrneh-
mungen und Erfahrungen im Wissenschaftsbetrieb), Alternative Nos. 120/121
(1978).

VON BRAUNMUEHL, C. (1981), Frauen im Wissenschaftsbetrieb. Wahrneh-
mungen und Ueberlegungen, Gesellschaft. Beitrige zur Marxschen Theorie 14.
(Suhrkamp, Frankfurt / M.) (1981).

FEDERICI, S. (1978), Wer forscht und zu welchem Zweck ? Frauenstudien in den USA,
(aus dem Amerikanischen) Alternative Nos. 120/121 (1978).

LEY, K. (1982), “Frau und Wissenschaft” (S. 315—322 in diesem Heft)

MIES M. (1978) Methodische Postulate zur Frauenforschung — dargestellt am Beispiel
der Gewalt gegen Frauen, Beitrige zur feministischen Theorie und Praxis, 1,
Miinchen (1978).

MILLMAN, M. & KANTER, R. (Ed.) (1975), “Another Voice. Feminist Perspectives on
Social Life and Social Science, (Anchor Books, N. Y.).

ORTMANN, H. (1981) Notizen zu einer Theorie der Frau (!) oder der Versuch zur
Beantwortung der Frage: Warum stricken Frauen ? Gesellschaft 14, (Suhrkamp,
Frankfurt/M.).

OSTNER, I. (1980), Wissenschaft fiir die Frauen -- Wissenschaft im Interesse von Frauen,
Alternativen der Wissenschaft, (G. Bohme, Frankfurt/M).

STRECKEISEN, U. (1981), “Autonomie” der Frauenbewegung. Notizen zum Verhiltnis
von Frauenbewegung und Arbeiterbewegung, Widerspruch 2 (1981).

THUERMER—ROHR, Ch. (1978), ‘“Wir arbeiten stindig mit der Heckenschere”,
(Wahrnehmungen . . .) Alternative Nos. 120/121/ (1978).

VON WERLHOF, C. (1978), Frauenarbeit: Der blinde Fleck in der poilitschen Oekono-
mie, Beitrige zur feministischen Theorie und Praxis 1, (Miinchen) (1978).

WOESLER DE PANAFIEU, Ch. (1981), Wie weiblich kann Wissenschaft sein ?,
Psychologie heute. 7 (1981).

340



	Über Solidarität

