
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 8 (1982)

Heft: 2

Artikel: Über Solidarität

Autor: Jánoska, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Atelier

3. ÜBER SOLIDARITÄT

Judith Jânoska

Soziologisches Institut der Universität Bern,
Bern

Katharina Ley lässt uns über den "Versuch alternativer Wissenschaftsproduktion"

nachdenken und darüber, was "die Einmischung von Frauen in die
Wissenschaften" für beide bedeutet (S. 315 ff in diesem Heft). Das sind für mich zwei

unter Umständen sehr verschiedene Dinge. Inwiefern sie das sind, versuche ich auf

Umwegen zu diskutieren. 1

1) Seit den Sechzigeijahren kennt das revolutionäre Bewusstsein (was immer
man darunter verstehen mag, es geht jedenfalls auf Veränderungen im Sinne des

Menschlichen aus) neue Optionen : Frauen als Kontrahentinnen des Befreiungskampfes

befinden sich, wie auch andere politische Gruppen, in einer strukturell
widersprüchlichen Situation. Selbst unterdrückt, gehören Feministinnen aus

Industrienationen ihrerseits unterdrückenden Mächten an. Während daher ältere

Emanzipationsbestrebungen ihr Ziel mit dem Erkämpfen eigener Rechte erreicht
zu haben hoffen konnten, finden die jungen Feministinnen ihr Gewissen an das

Schicksal aller "unterdrückten Klassen und Minderheiten" geschmiedet. 2

Und da man realistischerweise auf eine baldige Beseitigung dieser Unterdrückung
nicht hoffen kann, richtet man/frau sich in der "inneren Sicht der Unterdrückten",
in der "Sicht von unten" ein.

Wie stellen in dieser Situation feministische Wissenschaftlerinnen die

Struktur ihrer Beziehungen im besonderen und diejenige der Frauen im allgemeinen
dar Generell gilt hier Parteilichkeit. 3 Weiterhin wird ein "kollektives Frauen-
bewusstsein" intendiert, ein "aktives, kollektives Bewusstsein 'für sich' " (Mies, 58),
die Selbsterkenntnis also als Gemeinsamkeit, und zwar durch Praxis. Der
grundlegende Begriff aber ist die "Betroffenheit", und das Wort wird auch exzessiv

benützt. Demgegenüber scheint die Beziehung der Solidarität eine verhältnismässig
geringe Rolle zu spielen. Mies meint, feministische Wissenschaft dürfe sich nicht mit
"einer grundlegenden Frauensolidarität zufrieden geben", für sie ist sie also zu wenig,
ebenso für Christine Woesler de Panafieu, die die Betroffenheit als offensichtlich
wesentlichere Beziehung "von einer fiktiven Solidarität allein aufgrund des gemein-

1 Für meinen Einstieg in die feministische Literatur hat mir Ursula Streckeisen
unentbehrliche — ideelle und materielle — Hilfe zuteil werden lassen.

2 Vgl. Mies (1978) 46, 48 ff; Ley (1982) 315 ff.

3 Ley (1982); Mies (1978) 55.

331



J.Janoska

samen Frauseins" abhebt (S. 32). Diese implizite Rangordnung der Beziehungsbegriffe:

Betroffenheit, Parteilichkeit, Solidarität, muss wohl ein Fundament in den

feministischen (Erkenntnis)interessen haben.
(2) Katharina Ley nennt Wissen von Frauen feministisch, wenn "es das Ziel

verfolgt, die Unterdrückung der Frau in Gesellschaft und Wissenschaft aufzuheben".
Und Ursula Streckeisen möchte

feministische Erkenntnisinteresse "umschreiben" als Interesse daran, den
Lebenszusammenhang der Frauen theoretisch und empirisch, in Vergangenheit

und Gegenwart zu erfassen — und zwar aus der Sicht der Unterdrückten
selbst, sowie unter dem Blickwinkel der Aufhebung der Unterdrückung.4

"Aufhebung ist hier sicherlich nicht in der hegelschen Dreideutigkeit gemeint,
sondern heisst Negieren ohne Aufbewahren, also Beseitigung des Unterdrückungsverhältnisses.

Dies kann grundsätzlich auf mindestens zweierlei Art geschehen:

man befreit sich von den Unterdrückern, indem man sie abschüttelt, aus dem eigenen
Territorium vertreibt, hinter neue Grenzen, die vielleicht einmal alte Grenzen

waren. Als Befreiung als Ausgrenzung bzw. Eingrenzung, Grenzziehung um ein

homogenes Milieu, in dem man/frau sich in Frieden verwirklichen kann. Oder aber
die Befreiung geschieht durch eine Neuordnung des Beziehungsgefüges zwischen
den vormaligen Unterdrückern und ihren Opfern, durch eine radikale Umdefinition
der Rollen. Dies eine stark idealtypisch verkürzte Darstellung einer Alternative, die

m.A.n. aber doch zur Debatte steht. Und ich halte nur den zweiten Weg für
gangbar.

(3) Die Umdefinition der Rollen freilich impliziert Klarheit über die "Sozial¬

kategorie Frau " und deren Definition bereitet nicht nur feministischen
Wissenschaftlerinnen verständliches Kopfzerbrechen.

ad (3) So sehr die Diskussion um die "femininen Eigenschaften von Frau und Mann"
gerade jetzt wieder im Fluss zu sein scheint, in frappanter Uebereinstimmung liegt
wenigstens bei deutschsprachigen Autorinnen das Bekenntnis zu einer Reihe
unterscheidender Eigenschaften vor, die dem traditionellen androzentrischen Frauenbild

in nichts widersprechen. 5 Wie immer — feministische Wissenschaft muss sich

fragen: Gibt es für die Frauen, deren Unterdrückung an ihre Geschlechtsrolle

gebunden ist und deren Geschlechtsrollen aufgrund der (von Frauen inter-
nalisierten) Legitimationssysteme der Männer in ihren Geschlechtseigenschaften
"undiert sind, überhaupt die Chance, dieses Gespinst aufzulösen

ad (2) Abgesehen von der metaphysisch scheinenden aber trotzdem dringenden
Frage nach einer eventuellen "Natur" der Frau bringt das Bedürfnis nach
theoretischer Gruppenidentität die Frage nach dem Verhältnis der Frauen zur prole-

4 Streckeisen, Plattform zur Förderung von feministischer Wissenschaft, 2. Entwurf
1982 (Manuskript), 1

5 So z. B. Woesler de Panafieu, S. 33 (Verlust der Körperlichkeit durch Intellektuali-
tät), von Braunmühl, 209 f (statt "Sachlickeit": Wärme usw. usf.), Ortmann, 267,
274 (durchwegs der Tenor: Geist als Widersacher der Seele). Dagegen vgl. z.B. den
flammenden Protest gegen den neuen Weiblickeitswahn von Streckeisen, "Wochenzeitung"

4. Dezember 1981, 4. Und die Kritik bei Ostner, 229f.

332



Atelier

tarischen Klasse einerseits, einer möglichen Selbstdefinition der Frauen als Klasse

andererseits immer wieder auf den Plan. Die Hoffnung, mit dem befreiten Proletariat

einmal automatisch mitbefreit zu werden, dürfte der Vergangenheit
angehören. 6 Die Beantwortung der Frage nach der Identifikation der Frauen als Klasse

hingegen scheint weniger entschieden. Streckeisen und Claudia von Werlhof zum
Beispiel versuchen die Frauen bei den Leibeigenen anzusiedeln, andererseits schlägt
Streckeisen die Theorie eines "doppelten Klassensystems" vor: Kapitalisten-Lohnarbeiter

und Männer-Frauen "stellen zwei Klassensysteme dar, die funktional
komplementär und strukturell interdependent sind: sie ergänzen einander und
hängen von einander ab." 7 So sehr diese Zuordnungen ihre partielle Berechtigung
haben, gelten doch immer noch die Argumente der Simone de Beauvoir : Die
Frauen haben "praktisch keine Möglichkeit sich zu einer Einheit zu sammeln,
die sich durch Gegensatz als solche setzen würde". Sie sind diese Einheit weder
historisch noch räumlich, und zum Unterschied von fast allen anderen unterdrückten
Gmppen können sie beim besten Willen nicht davon träumen, ihre Unterdrücker
auszurotten.

"Das Paar ist eine Grundeinheit. .; es ist nicht möglich, eine Spaltung der
Gesellschaft nach Geschlechtern vorzunehmen. Das ist es, was von Grund auf
die Frau charakterisiert: sie ist das Andere innerhalb eines Ganzen, in dem
beide Extreme einander nötig haben" (De Beauvoir, 1949,1/19; deutsche
Ausg. 13, vgl. 66f).

Daraus folgt natürlich nicht, dass die Frau immer das Andere, das "Unwesentliche"

bleiben muss. Sie kann die Verwandlung vom Unwesentlichen zum Wesentlichen

durchaus zuwege bringen, ohne dass es notwendigerweise eine "Umkehrung"
werden muss, d.h. ohne dass deshalb der Widerpart innerhalb des Ganzen nun
seinerseits der Andere, Unwesentliche wird.

Jedenfalls aber ergibt sich, dass feministische Wissenschaft scheitern muss,
wenn sie sich als Getto-Existenz konstituiert. Die meisten Reflexionen über Ziel,
Gegenstand und Methode von Wissenschaft, in die Frauen sich "eingemischt" haben,
stimmen darin überein, dass Forschung "für Frauen", "über Frauen", "im Interesse

von Frauen" zu betreiben sei, am besten dann natürlich schon "von Frauen".
Man (frau) strebt sogar eine eigene Institution innerhalb der männlich dominierten
Wissenschaftswelt an: Women's Studies. Was bedeutet das? Abgesehen von der
sicherlich notwendigen Aufgabe, die Bedingungen zu studieren, unter denen

Frauenbefreiung bewerkstelligt werden kann, ist es der beste Weg, die Frauen
im Bereich der Wissenschaft wiederum einzuschränken, wobei sie — um die
unter Feministinnen offenbar besonders beliebte Hegelei zu bemühen — selbst

an sich tun, was der andere an ihnen tut: aus angeblichem Eigentinteresse
versagen sie sich die Beschäftigung mit gesamtgesellschaftlichen Problemen, sie bleiben
auf anderer Ebene wieder bei ihrem Leisten bzw. Kochtopf und lassen die "Sorge

6 Vgl. Christina Thürmer-Rohr "Wahrnehmungen ", 124

7 Streckeisen (1981) 48 (vgl. auch 47)

333



J. jânoska

ums Ganze" und damit auch die Herrschaft nach wie vor den Männern. Mit Recht
machen Autorinnen auf die Gefahr aufmerksam, dass Ergebnisse der Frauenforschung
"gegen den Strich" gelesen werden, d.h. "für die Lösung allgemein gesellschaftlicher
Probleme" wie Arbeitsmarkt, Sicherung der Reproduktion von Arbeitskraft, in
Dienst genommen und schliesslich gegen die Interessen der Frauen gewendet werden

(Ostner, 1980, 226). Kein Wunder daher auch, dass die Idee auftaucht, die Ergebnisse

"möglichst lange und 'monopolisiert' in der Hand zu behalten ein schier

unmögliches Unterfangen" (a.a.O.). Frau hat sich damit in eine Lage gebracht, die

ich als "Domröscheneffekt" bezeichnen möchte : Um zu verhindern, dass

Dornröschen sich an einer Spindel sticht, versucht man vergeblich, alle Spindeln zu
verbrennen — statt das Dornröschen spinnen zu lehren

Würden Frauen sich in die Wissenschaft nicht vornehmlich durch "Frauenstudien"

über den "weiblichen Lebenszusammenhang" einmischen, sondern
"allgemein gesellschaftliche Probleme" — natürlich immer unter Wahrung der Interessen
der Frauen — selbst in die Hand nehmen, brauchten sie sich einerseits nicht um
Geheimwissen zu bemühen, dürften sich andererseits allerdings auch nicht den

zentralen gesellschaftlichen Phänomenen Macht und Herrschaft verschliessen. Wie

wollen wir "Herrschaft abbauen"? Indem wir uns "diesen Machtverhältnissen

verweigern", "Kommandoposten" ablehnen (Bock, 127)?
Katharina Ley vertritt hierzu eine offenbar unorthodoxe Position, die ich

unterstreichen möchte : "Frauen wollen auch als Frauen forschen, was über
die Grenzen sogenannter frauenspezifischer Themen hinausgeht und auch Konzepte
von Frauenforschung an Universitäten sprengt." Auch sie verlangt die "Aufhebung
der geschlechtlichen Arbeitsteilung". Nur: auch sie folgt dem offenbar
allgemeinen Trend vorauszusetzen, Frauenbefreiung in Forschung und Gesellschaftsordnung

bedeute gleichzeitig (oder gar vorgängig?) Beseitigung der nahezu universalen

gesellschaftlichen Beziehungsformen Macht und Herrschaft. Gewiss: die Utopie
der Herrschaftslosigkeit ist und bleibt legitimes Anliegen auch der feministischen
Revolution (sit venia verbo), wie sie von jeher Anliegen aller menschenfreundlichen
Bewegungen von Frauen und Männern war. Für den Moment tun Frauen und daher
auch feministische Wissenschafterinnen aber wohl besser daran zu sehen, dass sie

von den immer noch gewaltigen Reserven an Macht und Herrschaft in der Welt
einen "angemessenen" Anteil auf ihre Seite ziehen. 8

ad (1) "Wissenschaft ist, was ein Jud' vom andern abschreibt." Dieses ursprünglich
abwertend geprägte, dann, wie häufig im "kakanischen" Raum, kokettierend
umgebogene und angenommene Diktum besagt zugleich Selbstbewusstsein und
Selbstironie einer "Sozialkategorie". Einerseits wird die schöpferische Potenz der

eigenen Gruppe spöttisch hemntergespielt, andererseits gilt nur das als relevant,
was die eigene Gruppe tut. 9 Wie wäre es, wenn frau sich die Beziehungen zwi-

8 Vgl. Federici, 172 f. Und die geistreich-selbstbewusste Polemik von Benard und
Schlaffer zugunsten einer allgemeinen politischen Sozialwissenschaft,
"Wiener Tagebuch", Juni 1980, 18-20.

9 Der Vergleich der Frauen mit den Juden in der Diaspora scheint sich anzubieten :

Vgl. von Braunmühl, die sich selbst zu den deutschnationalen Juden in Beziehung
setzt. Die religiös-historisch bedingte starke Binnenorientierung der Juden steht
allerdings in krassem Gegensatz zur Abgeleitetheit der sozialen Position jeder
einzelnen Frau.

334



Atelier

sehen Frauen in der Wissenschaft — karikiert und analog natürlich — abwechslungsweise

einmal so vorstellte
Auffälligstes Prädikat feministischer Selbstdefinition bildet, wie gesagt, die

Betroffenheit'10i Betroffenheit meint beides : feministische Wissenschaft betrifft
Frauen, geht Frauen an, weil und indem diese von gesellschaftlichen und dadurch
auch von persönlichen Unterdrückungsmechanismen betroffen sind, getroffen,
verletzt, beeinträchtigt werden. Fasst man Betroffenheit aufgrund ihrer Omnipräsenz in
der Frauenhteratur als Kategorie, dann könnte man sie als Systematisierung der

"Sicht von unten" interpretieren.

Ziel der Frauenforschung "muss sein, die Identifikation mit der eigenen
unterdrückten Gruppe nicht als Störtaktor zu sehen, sondern als methodologische
Möglichkeit, die Situation der Unterdrückung umfassender, d.h. auch von der
Seite der Unterdrückten zu analysieren."
Um die bisher verdrängten Bereiche des Frauendaseins "wissenschaftlich
ans Tageslicht zu bringen, "ist es notwendig, dass Frauen, die im Sinne
unserer Ausgangsthese zu torschen beginnen, ihre verdrängte, unbewusste,
subjektive Betroffenheit (ihre Erfahrung von Unterdrückung und Diskriminierung)

bewusst in den Forschungsprozess einbeziehen." (Mies 1978,45).

Die Wissenschaft aus der "inneren Sicht der Unterdrückten" (vgl. Mies S.46)
passt nun allerdings nicht ganz zur Parteilichkeit. Diese nämlich kommt in zwei
Bedeutungsvarianten vor, einer vordergründigen (oder auch "subjektiven") und
einer fundamentaleren, die erste ontologisch begründenden. Einerseits ist feministische

Wissenschaft "Wissenschaft im Interesse von Frauen" (Ley), im Interesse
des feministischen Kampfes. Andererseits und darüber hinaus wird eine
erkenntnistheoretische Bedeutung intendiert, die wohl nur in Richtung Leninscher Theorie
gesehen werden kann: Die durchgehende Ablehnung von Wertfreiheit und Objektivität

im herkömmlichen (positivistischen?) Sinn, der "Weberian rationality" (Millman
und Kanter, 1975,IX), damit die Forderung nach "Neudefinition des Objektivbegriffes

in der Forschung" (Mies, 45) implizieren natürlich auch eine Neudefinition
des ErkenntssMh/ekß. Wenn dieses aber nicht auf einen Gruppensolipsismus reduziert
werden soll (von Frauen über Frauen für Frauen) — und das wäre mit Praxis schlecht
vereinbar — ergibt sich von selbst, dass es ein privilegiertes Erkenntnissubjekt sein

muss, denn nur ein solches darf konsequenterweise für sich Parteilichkeit in der
Wahrheitserkenntnis beanspruchen, sofern die Wahrheitserkenntnis verbindlich sein

soll. 11

10 Ich führe keine Stellen an, weil der Ausdruck in jedem deutschsprachigen Text
mehrmals vorkommt.

11 Man mag hier an das "Sozial-Apriori" Max Adlers denken, das, der Problemlage
seiner Zeit entsprechend, das einsame transzendentale Subjekt Kants durch ein
"Transzendental-Soziales" ersetzt. Vgl. zu diesem transzendentalen Soziologismus
Judith Janoska-Bendl, Soziologische Strukturen in erkenntnistheoretischen
Problemen, "Fs. für R. Freundlich, Wien-München" (Oldenburg 1981).
Mies, "kollektives Frauenbewusstsein" s.oben S. (331), könnte auf diese Weise
interpretiert werden.

335



J. Janoska

Das heisst aber, dass sie über den Geltungshorizont einer Gruppe hinausgehen,
ihre Anerkennung tendenziell für alle möglich sein muss.

Es leuchtet ein, dass mit solcher Parteilichkeit die systematische Sicht von
unten nur dann vereinbar sein kann, wenn diese dadurch definiert wird, dass sie

auf ihre eigene Aufhebung ausgeht. Das ist zwar sicherlich intendiert, die Art und
Weise aber, in der frau häufig literarisch in Betroffenheit badet, legt mir den Verdacht
nahe, dass hier nolens volens wieder ein passiver Topos hochstilisiert wird.

Im Unterschied zu einer, wie gesagt, offenbar verbreiteten Tendenz scheint
es mir dagegen ganz wichtig, den Begriff der Solidarität (und seine Entsprechung in
der Wirklichkeit) in den Mittelpunkt der Erörterung feministischer Beziehungen zu
rücken. Auch deshalb, weil dadurch — dialektisch — klarer werden könnte,
warum Frauen die Rede davon gerne leicht verächtlich beiseite schieben. Gewiss,
"Solidarität" ist ein häufig gebrauchtes Wort, im Laufe der Geschichte der
Arbeiterbewegung vielleicht überstrapaziert, und jetzt gerade wieder tagespolitisch in aller
Munde. Dennoch kommt ihm, glaube ich, immer noch genügend klarer Sinn zu,
um als feministische Kategorie verwendbar zu sein. Dass Bedeutungsnuancen
unterschieden werden müssen, versteht sich von selbst.

"Solidarität" heisst einmal das Zusammenhalten einer Gruppe um eines
gemeinsamen Zieles wülen, nach dem Motto "Gemeinsam sind wir stärker". So
gesehen ist die Beziehung zwischen den solidarischen Personen gewissermassen indirekt,
durch das Ziel vermittelt. Etwa die Disziplin streikender Arbeiter um des Streikerfolges

willen, aber auch die Solidarität unterdrückter Klassen im Hinblick auf ihre
Befreiung, solange diese nur als Befreiung der ganzen Klasse durchführbar erscheint.
Solidarität in diesem Sinne schliesst eigensüchtige Interessen nicht aus.

Die andere Bedeutungsvariante gesellt sich zwar häufig zur ersten hinzu, wird
auch von ihr bedingt und umgekehrt, ist strukturell aber doch klar von ihr abhebbar:
Solidarität in diesem Sinn bedeutet eine Beziehung um ihrer selbst willen, typischerweise

zwar nicht spontan, sondern begründet in einem "Wert", der ausserhalb ihrer
liegt (z.B. religiöser Glaube, ethnische Zugehörigkeit, gemeinsame Unterdrückung),
sie ist aber dennoch direkt.

Die solidarischen Personen bringen einander Wohlwollen 12 entgegen. Sie

interessieren einander zwar aus einem bestimmten Grunde (ausgenommen, wie

gesagt, bei spontaner, sympathiebedingter Solidarität), aber dennoch um ihrer selbst
willen. Solche Solidarität ist mit eigensüchtigen Interessen schlecht vereinbar
(schlecht, aber eben doch vereinbar!).

Kehren wir zurück zum (einst) geflügelten Wort von den Juden und der Wissenschaft

und zur Solidarität unter feministischen Wissenschaftlerinnen. Solidarität im
ersten Sinne scheint problemlos gegeben, jede Wissenschaftlerin, die mitmacht, ist
willkommen, wird unterstützt, und eine, die skeptisch bleibt oder gar "positivistisch"
denkt 13 gilt im Prinzip nichts anderes als ein Mann. Von einer "fiktiven Solidarität

12 Im Lexikon der Ethik, hersgg. v. Otfried Höffe, (München 1977), wird "Solidari¬
tät" unter "Wohlwollen" abgehandelt (vgl. S. 271).

13 Ich setze "positivistisch" unter Anführungszeichen, weil damit oft nicht nur
eine wissenschaftstheoretische Position, sondern in weftnegativer Absicht eine

ganze Haltung bezeichnet wird.

336



Atelier

allein aufgrund des gemeinsamen Frauseins" (vgl. oben S. 331 f) will frau nichts
Solidarität im zweiten Sinn, wenn sie überhaupt gefragt ist, scheint fest an

den ersten Sinn des gemeinsamen Ziels der Befreiung der Frauen gebunden zu sein,

an das Bekenntnis zur Betroffenheit, zur Parteilichkeit im antiposivistischen Sinn.
Wie verträgt sich diese Einschränkung jedoch mit dem erklärten Ziel, Partei zu
ergreifen "für eine ganz bestimmte soziale Gruppe, die Frauen"(von mir in kursiv
gesetzt) 14 — also doch alle Frauen

Zwei wesentliche Unsicherheiten scheinen mir sonach in der Haltung feministischer

Wissenschafterinnen zu den Beziehungen zwischen Frauen zu bestehen. Erstens

muss man fragen: Wie ist die Menge der Individuen abzugrenzen, denen wir unsere
Solidarität zuwenden Sind es alle institutionell unterdrückten Frauen, d.h. alle, die
schon formell, mindestens aber real, nicht die gleichen gesellschaftlichen Chancen
haben wie Männer — dann sind es in der heutigen Welt wohl alle Frauen Oder aber

alle, die sich (potentiell) zur Frauenbefreiung bekennen, also die bewussten plus
diejenigen, die es aus Mangel an Aufklärung noch nicht können — unter Ausschluss also

etwa derer, die, wissend, alles Emanzentum von sich weisen und sich betont
"Fräulein" nennen? Inwiefern bin ich z.B. — wirklich — mit der erfolgreichen
Besitzerin einer Parfumerie oder mit einer Schönheitskönigin solidarisch

Die zweite Unsicherheit erscheint mir praktisch wichtiger, obgleich sie —

wiederum — mit der ersten notwendigerweise zusammenhängt : Wie sind die

Beziehungen zwischen den — präsumtiv solidarischen — Frauen strukturiert Maria
Mies möchte durch die "subjektive Aneignung der Geschichte der eigenen Kämpfe,
Leiden und Entwürfe" ein kollektives Frauenbewusstsein in Analogie zum Klassen-

bewusstsein erreichen (S. 52).
Wenn aber die Klassenanalogie hinkt (vgl. oben), führt dieser Gedanke

wieder nur zur Solidarität um eines gemeinsamen Zieles willen (sofern dies vom
Klassenbewusstsein nicht ohnehin gilt). Das Beziehungsgefüge bleibt im wesentlichen
das abstrakte Miteinander von Einzelbewegungen. Um zu einer konkret-allgemeinen

1 s, direkten Solidarität unter Frauen zu gelangen, ist es notwendig, das

Wohlwollen in seinen Konsequenzen auszudehnen. Die Beziehung dieser (direkten)
Solidarität wäre dann gekennzeichnet durch eine parteiliche Gegenseitigkeit so, dass

Frauen sich nicht nur "gegenseitig stützen und unterstützen" 16 — das wäre eine
intensivere Variante des "Auf-ein-gemeinsames-Ziel-zustreben" — sondern dass

darüberhinaus die Gegenseitigkeit als solche Bedeutung erhält.
Erste Bedingung dieser Gegenseitigkeit ist Anerkennung. Anerkennung

bedeutet zunächst, dass die Person (oder Gruppe), die mich anerkennt, eine für mich
signifikant andere, ihr Dasein für mich wesentlich ist. Und dies wiederum setzt

voraus, dass ich sie meinerseits anerkenne. Das klingt trivial, ist es aber nicht. Frau

frage sich zum Beispiel, wie sie — spontan — für sich selbst, zu den Diensten von
Aerztinnen, Fürsprecherinnen, Schuhmacherinnen, Metzgerinnen, Dirigentinnen,

14 Streckeisen, "Plattform ..." 3

15 Die hegelsche Figur bietet sich hier an : eine für alle geltende Beziehung, die
dennoch vielfältig bestimmt ist.

16 So in einem Flugblatt der Frauen Uni Gruppe Bern

337



J.Janoska

Politikerinnen — Wissenschaftlerinnen steht. Mit dem Anerkennen, mit dem

Ernstnehmen, mit dem Heraustreten aus der Gleichgültigkeit ergibt sich weiter zwangsläufig

die Bereitschaft, Spannungen einzugehen, die aus der Tendenz des

Individuums, sich selbst zu behaupten, entstehen : Die Beziehung der Anerkennung
wird nicht von Ungefähr mit Kampf assozüert. 17 Was ich damit sagen möchte, ist,
dass das Unbehagen "einer fiktiven Solidarität allein aufgrund des gemeinsamen
Frauseins" durchaus zurecht besteht. Aber was folgt daraus

Claudia von Braumühl hat in ihrer, wie mir scheint: sehr wahrhaften,
Schilderung ihrer Leiden im Wissenschaftsbetrieb die Facetten unserer Schwierigkeiten mit
Solidarität direkt und indirekt zum Ausdruck gebracht — auch durch das quantitative
Verhältnis ihrer Themen. Im Mittelpunkt steht das bekannte, aber hier sehr konkrete,
Problem der (einer Frau unter männlichen Kollegen, in zweiter Linie die Beziehung
der Frau zu Studentinnen und Studenten, schliesslich — auf zwei von dreissig Seiten
ausdrücklich nicht behandelt — "die Beziehung von Frauen mit Frauen" auf diesem

feindlichen Territorium (S.203—205). "Solcher Zusammenhang ist nicht Teil meiner
Erfahrung." Mag sein. Aber warum nicht Teil ihrer "Ueberlegungen" (vgl. den Titel
des Aufsatzes)? Es sei dies "zudem ein Punkt, der noch sehr viel mehr ausgetauschter
Erfahrungen und Explorationen bedarf". Schluss. Punktum. So nebenbei hiess es

vorher noch, die "scheel-äugige Konkurrenz der Ausnahme-Frauen scheint im
Rückgang begriffen da werden Geschlechtsgenossinnen zum Anlass von Freude,
von Chance". Absatz. "Die bleibt vielfältig gefährdet." Und dann kommt gleich das

Verhältnis zur Sekretärin. Die Unsicherheit, das Bedürfnis, von diesem Thema
wegzukommen, spricht aus jeder Zeile. Die kurze Andeutung einer Lösung des Problems
dieser unwilligen zwei Seiten weist auch in die typische Richtung : Der Projektionszirkel

in der prekären Beziehung zwischen Kolleginnen ist noch am ehesten
aufzubrechen "durch die gemeinsame Sache der Veränderung" — durch die unverbindliche
Solidarität des Ziels also wieder.

Leicht lässt sich einwenden, dass es sich hier um die Eindrücke und
Interpretationen einer ganz bestimmten Frau handelt, die ja doch nicht repräsentativ
seien. Ich möchte das nicht bestreiten, mich auch nicht weiter um Bestätigungsinstanzen

bemühen, sondern aus impressionistischem Wissen dieses Beispiel als

idealtypisch ansehen. Auch wenn Feministinnen das Thema aus verschiedenen
Gründen umgehen : Meinen wir wirklich, dass das Beziehungsgefüge und die

Verhaltensnormen, die Frauen seit einigen Jahrhunderten kontinuierlich internalisieren,
sich ausgerechnet in dieser Hinsicht wegwischen lassen Die Beziehungen zwischen
Frauen waren — zumindest in unseren Breiten : so weit man denken kann — durch
Männer definiert (vgl. z.B. die immer noch bestehende Vereinigung der Dozentenfrauen

an der Universität Bern), gingen über Männer, wurden an Männern und
durch Männer gemessen. Das Buhlen um die Gunst von Männern gehörte zentral
zum weiblichen "Lebenszusammenhang". Der Ausdruck "scheeläugig" ist bei von
Braunmühl trefflich gewählt. Aber eben nicht: Konkurrenz, sondern Rivalität.

17 Hegels mit viel Recht benütztes Kapitel über Herrschaft und Knechtschaft aus der
"Phänomenologie des Geistes" ist diesbezüglich wohl kaum zu übertreffen.
Ortmann z.B. zieht den Text ausgiebig heran, aber leider erst von dem Moment an,
da die Rollen schon verteilt sind. (S. 257, 270f, 278f)

338



Atelier

Unabdingbar zur Herstellung von direkter Solidarität ist es daher, glaube ich, uns zu

fragen bzw. bewusst zu machen, ob und inwiefern scheeläugige Rivalität in uns noch

steckt, sie in den Winkeln der Verdrängung aufzusuchen. Erst dann wird der Weg

frei für notwendige Konkurrenz. Konkurrenz natürlich nicht nach dem Muster

profithungriger Agenten des freien Marktes, sondern im wörtlichen Sinne des Wettlaufs

um eine Siegestrophäe, oder eben des Kampfes: des Kampfes um Meinungen,
Theorien, Programme — und auch Positionen Kampf allerdings hat nicht nur die

eine Seite des Entweder-du-oder-ich, des "auf Leben und Tod", Kampf ist auch eine

intensive Beziehung zwischen zwei Polen, zwischen den Kontrahent(inn)en der

Auseinandersetzung — Kampf kann ein erotisches Moment haben, was unsere Kultur
weitgehend verdrängt hat. Also: Solidarität kann als Zusammenhalten, als gegenseitiges

Stützen, als Wohlwollen, als gemeinsamer Kampfgegen ein Drittes, Solidarität
kann und muss aber auch unter der Bedingung des Kampfes zwischen solidarischen
Personen bestehen, am ehesten dann, wenn sie von einem gewissen Mass an agonaler
Erotik getragen wird.

Die Schwierigkeit, direkte Solidarität unter Frauen zu errichten, liegt nicht nur
in der internalisierten Scheeläugigkeit, sie wird gesteigert durch den Umstand, dass

ihr eine der wichtigsten Voraussetzungen fehlt, auf der ihr geheimes oder offenes

Vorbild, die Arbeiterbewegung, aufbauen konnte : das weitgehend homogene Milieu
(vgl. Punkt 2). Schon die alltägliche räumliche Situation gibt es nicht, die Solidarität

fördert, unter Umständen provoziert. Nicht nur, dass "das Paar eine Grundeinheit"

darstellt, auch am Arbeitsplatz, in der "Arbeitsweit", werden die Fäden des

Beziehungsgefüges der Frauen immer wieder durch Männer zerschnitten. Aehnlich
wie die Beziehungen der Juden, besonders der assimilierten, immer wieder durch
das Gastvolk gehemmt, verändert, unterbrochen, sie selbst oft zur Verleugnung
ihrer Identität veranlasst werden (ich denke selbstverständlich nicht an Israel).

Die Ansprüche an solche Solidarität sind ausserordentlich. Mit ernstem,
tragischem Unterdrücktenpathos ist sie sicherlich nicht durchzuhalten. Es bedarf
ausser dem Wohlwollen und der Anerkennung einer gewissen Distanz und
Selbstironie, gepaart mit offenherzigem Geltenlassen der Qualitäten von Männern.
Feministinnen können daher meiner Meinung nach nicht in erster Linie auf
alternative Wissenschaftsproduktion ausgehen — das vielleicht auch, nebenbei — sondern

vor allem müssen sie sich um Wissenschaft in alternativer Situation bekümmern :

Die Einmischung von Frauen in die Wissenschaften kann zunächst nur eine

kräftige Einmischung sein in eine Institution, die mit all ihrer Macht nun einmal
besteht. Aber vielleicht können wir dahin kommen, dass Wissenschaft — unter
anderem auch — das ist, was eine Frau von der andern abschreibt.

339



J.Janoska

BIBLOGRAPHIE

DE BEAUVOIR, S. (1949), "Le deuxième sexe", Vol. I : "Les faits et les mythes"
(Gallimard, Paris); deutsche Ausgabe (1980) "Das andere Geschlecht",
"Sitte und Sexus der Frau" (Rowohlt, Reinbek).

BENARD, C. & SCHLAEPFER, E. (1980), Wi(e)der den Methodenstreit, Wiener Tagebuch
(Juni 1980).

BOCK, G. (1978), Im Schnittpunkt: Kontrolle von oben, Druck von unten, (Wahrneh¬

mungen und Erfahrungen im Wissenschaftsbetrieb), Alternative Nos. 120/121
(1978).

VON BRAUNMUEHL, C. (1981), Frauen im Wissenschaftsbetrieb. Wahrneh¬

mungen und Ueberlegungen, Gesellschaft. Beiträge zur Marxschen Theorie 14.

(Suhrkamp, Frankfurt / M.) (1981).
FEDERICI, S. (1978), Wer forscht und zu welchem Zweck Frauenstudien in den USA,

(aus dem Amerikanischen) Alternative Nos. 120/121 (1978).
LEY, K. (1982), "Frau und Wissenschaft" (S. 315—322 in diesem Heft)
MIES M. (1978) Methodische Postulate zur Frauenforschung — dargestellt am Beispiel

der Gewalt gegen Frauen, Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, 1,
München (1978).

MILLMAN, M. & KANTER, R. (Ed.) (1975), "Another Voice. Feminist Perspectives on
Social Life and Social Science, (Anchor Books, N. Y.).

ORTMANN, H. (1981) Notizen zu einer Theorie der Frau oder der Versuch zur
Beantwortung der Frage: Warum stricken Frauen Gesellschaft 14, (Suhrkamp,
Frankfurt/M.).

OSTNER, I. (1980), Wissenschaft für die Frauen — Wissenschaft im Interesse von Frauen,
Alternativen der Wissenschaft, (G. Böhme, Frankfurt/M).

STRECKEISEN, U. (1981), "Autonomie" der Frauenbewegung. Notizen zum Verhältnis
von Frauenbewegung und Arbeiterbewegung, Widerspruch 2 (1981).

THUERMER—ROHR, Ch. (1978), "Wir arbeiten ständig mit der Heckenschere",
(Wahrnehmungen Alternative Nos. 120/121/ (1978).

VON WERLHOF, C. (1978), Frauenarbeit: Der blinde Fleck in der poilitschen Oekono-
mie, Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1, (München) (1978).

WOESLER DE PANAFIEU, Ch. (1981), Wie weiblich kann Wissenschaft sein
Psychologie heute. 7 (1981).

340


	Über Solidarität

