
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 8 (1982)

Heft: 1

Artikel: Geschichte und Skepsis : das Überlagerungsmotiv in mediterranen
Agrargesellschaften

Autor: Giordano, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 8 (1982) 63-84

GESCHICHTE UND SKEPSIS: DAS ÜBERLAGERUNGSMOTIV
IN MEDITERRANEN AGRARGESELLSCHAFTEN

Christian Giordano
Institut für Kulturanthropologie und Europäische Ethnologie,

Universität Frankfurt/M, Corneliusstrasse 34, 6000 Frankfurt/M, Deutschland.

ZUSAMMENFASSUNG

Im ersten Teil des Artikels werden die wichtigsten kollektiven Denkinhalte in den "Little
Traditions" mediterraner Agrargesellschaften, d.h. die hierarchische Ontologie, das Weltbild der
beschränkten Ressourcen bzw. das Weltbild der "miseria" und zuletzt die antistaatliche Gesinnung,

untersucht. Im zweiten Teil werden diese Denkmuster anhand einer interkulturell
vergleichenden Betrachtungsweise und im Gegensatz zu den üblichen Interpretationsversuchen als

kohärente und rationale Antworten auf das gemeinsame "Uberlagerungsschicksal" dieser
Gesellschaften, d.h. auf den ständigen Wechsel von fremden Herrschaften und dessen Konsequenzen

wie politische Bevormundung, soziale Marginalisierung und ökonomische Dependenz,
betrachtet.

RESUME

Dans la première partie de cet article sont développés les principaux contenus de pensées
collectifs dans les "Little Traditions" des sociétés paysannes méditerranéennes, c'est-à-dire l'ontologie

hiérarchique, la vision du monde des ressources restreintes, resp. celle de la "miseria", et
enfin la mentalité anti-étatique. Dans la deuxième partie, on examine ces modèles de pensée
sur la base d'un point de vue interculturel comparatif, en opposition aux essais habituels
d'interprétation. Ils sont considérés ici en tant que réponses cohérentes et rationnelles au problème

du "destin de superposition" que ces sociétés ont en commun, c'est-à-dire le changement
incessant de dominations étrangères et ses conséquences, telles que la tutelle politique, la
marginalisation sociale et la dépendance économique.

1. EINLEITUNG: DIE GESCHICHTE ALS FEIND

J. Laffin — ein Experte nordafrikanischer Gesellschaften — berichtet, dass ein

bekannter zeitgenössischer ägyptischer Historiker sich bei ihm über das historische
Schicksal der Araber in den letzten Jahrunderten beklagte. "History 'turned wrong'
for the Arabs" sagte er wörtlich (Laffin, 1975, 15).

Es soll hier nicht diskutiert werden, ob und inwieweit diese Aussage richtig
oder falsch ist. Ich möchte lediglich darauf hinweisen, dass die Behauptung des

ägyptischen Historikers einen typischen "state of mind" vieler mediterraner Intellektueller

darstellt.
In diesem Sinne lassen sich die lapidarischen Sätze — um nur zwei frappante

Beispiele zu zitieren — der zwei sizilianischen Schriftsteller M. Feni und L. Sciascia

interpretieren : "La storia ci ha sempre fottuti" bzw. "La storia siciliana é tutta una
storia di sconfitte" (Freni, 1980, 8; Sciascia, 1979, 6).

Man könnte nun zahlreiche weitere Belege dieses "state of mind" anführen :

das "Prinzip Nicht-Hoffnung" bei Vittorini oder die aristokratischen Vorstellungen
historischer Persistenz des "Leoparden" Tomasi di Lampedusa sind gewiss auch in
diesem Sinne auslegbar.

© 1982 Schweiz. Ges. f. Soziologie/Soc. suisse de sociologie 63



C. Giordano

Interessanter als immer neue Nachweise für diesen "state of mind" zu suchen,
scheint mir die Erklärung dieses Phänomens zu sein. Um diese Vorstellung der
"Geschichte als Feind" zu deuten, könnte man die zwei berühmtesten mediterranen
Historiker und Geschichtsphilosophen — Ibn-Khaldun und G.B. Vico — zu Rate
ziehen. Ihre historischen Beschreibungen, sowie ihre geschichtsphilosophischen
Überlegungen — obwohl sie sicher nicht das oben erwähnte "geschichtliche Syndrom"
aufweisen — betonen den höchst dramatischen Verlauf der Geschichte des gesamten

Mittelmeerraumes (Ibn Khaldun, 1951; Vico, 1725, 1979). Bezeichnenderweise

erwähnen diese Autoren in diesem Zusammenhang vor allem Vorgänge, die den

ständigen Wechsel von fremden Herrschaften beinhaltet haben, wobei zu bemerken

ist, dass bestimmte Gebiete des Mittelmeerraumes von diesen Ereignissen besonders

betroffen worden sind.

In Südeuropa handelt es sich um die sog. "Entwicklungsregionen", die für
Politiker, Sozialreformer und Soziologen noch so rätselhaft und so geheimnisvoll
sind.

Diese spezifischen "historisch investierten" Erfahrungen mediterraner
Gesellschaften haben nun gerade die Vorstellungen ihrer zeitgenössischen Intellektuellen
stark geprägt. Das "geschichtliche Syndrom" lässt sich somit thesenartig wie folgt
erklären: Die fast regelmässig sich wiederholenden Herrschaftsüberlagerungen
haben zu der Auffassung geführt, dass "Geschichte" nur aus Niederlagen besteht, die

die Türen für eine ununterbrochene Fremddominanz geöffnet haben. Man war also

nie Herr der eigenen "Geschichte", sie wurde immer von fremden Feinden
"aufoktroyiert".

Es wurde bisher — um mit Redfield zu sprechen — nur die "Great Tradition",
d.h. nur die intellektuelle hohe "Kultur", in Agrargesellschaften des Mittelmeerraumes,

die eine traditionelle Marginalisierung erfahren haben, kurz angeschnitten und

interpretiert. Die Frage, die mich in diesem Artikel interessiert, ist nun aber, wie in
diesen Gebieten die "Little Tradition", d.h. wie die Denkmuster der sehr heterogenen

Bauernschichten aussieht. i

Ausgehend vom genannten "geschichtlichen Syndrom" der Intellektuellen
soll nun also untersucht werden, ob und inwieweit auf dem Niveau subalterner
Schichten der mediterranen Agrargesellschaften äquivalente Denkstrukturen zu
beobachten sind.

2. DAS PRINZIP SKEPSIS : DENKMUSTER IN DER "LITTLE TRADITION"
MEDITERRANER AGRARGESELLSCHAFTEN

Es ist analytisch zweckmässig, im Bereich der mediterranen "Little Tradition"
ein "System of Actions" und ein "System of Values and Beliefs" zu unterscheiden

(Beattie, 1964, 49 f.).
Dem "System of Actions" — als Bereich der tatsächlich beobachtbaren

Handlungen — stellt man im "System of Values and Beliefs" die Ebene kollektiver
Denkinhalte (die sog. "Représentations collectives" von E. Dürkheim) gegenüber. In
Übereinstimmung mit mehreren handlungstheoretischen Ansätzen unterscheide

64



Geschichte und Skepsis

ich also zwischen einem Handlungsentwurf, d.h. der "vorstellungsmässigen Vorwegnahme

des Handlungszieles" und einem Handlungsvollzug, d.h. der "zweckgerichteten

Durchführung unter Berücksichtigung des Bedeutungszusammenhanges"
(Rüegg, 1969, 86; Schütz, 1960, 55 ff.).

In diesem Beitrag werde ich mich also vornehmlich mit den "vorgeblichen
Motiven" der Handlungsvollzüge befassen, während ich die Problematik des

"praktischen Verhaltens", d.h. der Objektivationen im Handeln, und seine Beziehung zu
den Handlungsentwürfen nur andeutungsweise behandeln werde. In diesem
Zusammenhang will ich zunächst die drei grundlegenden Denkmuster, die bei mediterranen

Agrargesellschaften durchgehend auftreten, vergleichend beschreiben und
interpretieren. Ich möchte nun also folgende kollektive Denkinhalte näher untersuchen:

die hierarchische Ontologie, das Weltbild der beschränkten Ressourcen und
die antistaatliche Gesinnung.

2.1. Hierarchische Ontologie
Die hierarchische Ontologie ist die spezifische "Seinslehre", wodurch Personen

und Objekte in ein stufenartiges System eingegliedert werden, wobei jede Stufe

mit einer bestimmten Bewertung verbunden ist. Mühlmann und Llaryora haben
die hierarchische Ontologie folgendermassen definiert:

"Ein durchgehendes Prinzip der axiologischen Geistesverfassung, eine Denkweise,
die wertend alles durchdringt und die zum Kriterium der Bewertung von Menschen
und Dingen schlechthin wird" (Mühlmann & Llaryora, 1973, 85).

Dieses Schema beinhaltet die Vorstellung, dass die Gesellschaft an sich ein

herrschaftlich-hierarchisches Gebilde darstellt, das — trotz einer gewissen sozialen

Mobilität meist in Form einer Zirkulation der Eliten — immer von einer dünnen
Herrscherschicht und mehreren hierarchisch gegliederten Untergruppen von
Beherrschten charakterisiert wird (Giordano & Hettlage, 1979, 228).

Ich möchte hier gleich unterstreichen, dass die hierarchische Ordnung aus der

Sicht der verschiedenen Untergruppen von Beherrschten nicht unbedingt als ein
idealer sondern als ein unausweichlicher Zustand betrachtet wird.

G. Belluardo hat für Sizilien auf Grund von einer empirischen Untersuchung
deutlich zeigen können, dass die dortige Bewertung von Autorität — und daher auch

von Hierarchie — sehr ambivalent ist. Rollen, die mit Macht und hohem Status
versehen sind, d.h. Rollen, die im hierarchischen System eine hohe Position beinhalten,

werden oft — insbesondere von den Kleinbauern (it. "coltivatori diretti") —

mit "Antipathie", "Ungerechtigkeit", "Bestrafung" etc. assoziiert (Belluardo, 1977,
85).

Der sizilianische Bauer würde allerdings — wie Belluardo betont — nichts
unternehmen, um diese sozialen "Ungerechtigkeiten" zu beseitigen. Er empfindet
zwar die vorgegebene hierarchische Schichtungsstruktur als eine unabänderliche
Gegebenheit, sie stellt jedoch kein Positivum dar (Belluardo, 1977, 95).

Auf Grund der Endgültigkeit der hierarchischen Ordnung ist demokratische

Partizipation, bzw. Egalitarismus entweder eine — zwar ehrenwerte, jedoch welt-

65



C. Giordano

fremde — Utopie oder — wie wir später sehen werden — der Betrug schlauer Politiker,

die ihre Herrschaftspositionen sichern, ausbauen und legitimieren wollen.
Es könnte nun angemerkt werden, dass die hierarchische Ontologie — so wie

ich sie dargestellt habe — nicht nur ein konstitutives Element mediterraner
Denkinhalte, sondern eine viel allgemeinere Erscheinung ist. Ich möchte einen solchen
Einwand gar nicht bestreiten, ich möchte aber zugleich betonen, dass das spezifisch
Mediterrane bei bestimmten Phänomenen, die an der Basis der genannten "Seinslehre"

stehen, herauskristallisiert werden kann. Ich meine damit vor allem die besonderen

Einstufungskriterien in der "Little Tradition" mediterraner Agrargesellschaf-
ten, wonach sozial "bessere" und sozial "schlechtere" Personen, Familien oder

Gruppen unterschieden werden.
Aus der Optik mediterraner Bauernschichten hängt die erste grundlegende,

hierarchisch-gliedernde Spaltung der Gesellschaft mit dem Kriterium der Verrichtung

körperlicher Arbeit zusammen (Berger, Hessler, Kavemann, 1978, 173). Der
springende Punkt ist hierbei, dass körperliche Arbeit — und in mediterranen Agrar-
gesellschaften bedeutet es meistens Landarbeit — zwar notwendig, jedoch etwas

Erniedrigendes und Unwürdiges ist.
Der Verachtung der "agrarischen" manuellen Arbeit wird die Idealisierung

der "urbanen" geistigen Tätigkeit, bzw. des "urbanen Nichts-Tuns" gegenübergestellt

(Pitt-Rivers, 1971, 46). Der "ozio dignitoso" oder die "dignité oziosa" urbaner

Prägung ist noch immer sowohl das Leitbild sozial arrivierter Sizilianer als auch
das ferne Ziel armer Bauern.

Das Land wird demzufolge fast durchgehend negativ bewertet: "El campo es

aburrido" (das Land ist langweilig) oder "en el campo no hay cultura" (auf dem

Land gibt es keine Kultur) (Berger, Hessler, Kavemann, 1978, 123) sind z.B. typische

Leitthemen andalusischer Bauern. Pitkin hat diesen Sachverhalt treffend zu-

sammengefasst : "On first impression Mediterranean Europe with its large proportion

of persons following agricultural pursuits and its countryside devoid of the
landmarks of industrial activity seems eminently rural. But the importance of
agriculture in the economy due in part to the lack of economic alternatives, does not
necessarily make for a rurally oriented culture" (Pitkin, 1963, 128).

Aufgrund dieser Vorstellungen wird die Gesellschaft konsequenterweise
zweigeteilt, nämlich in die sozial "Besseren", d.h. die "gente di cittä" (Leute aus

der Stadt), die "galantuomini" (die Ehrenmänner), "Los que comen sin trabajar"
(Leute, die essen, ohne zu arbeiten) und die sozial "Schlechteren", d.h. die "gente
di campagna" (it. Leute aus dem Land), die "villani" (die ländlichen Grobiane).

Bereits das semantische Feld des ständischen Gegensatzpaares "galantuomi-
ni-villani" zeigt, wie deutlich bei der axiologischen Verfassung süditalienischer
Bauernschichten das Bewusstsein der sozialen Vorrangstellung der "urbanen"
Bevölkerungsteile und die soziale Unterordnung der "ruralen" ausgeprägt ist. Der Begriff
"galantuomo" bedeutet nicht nur Ehrenmann, Mann von Welt, er ist auch Synonym

für (absentistischer) Grossgrundbesitzer, Steuerpächter etc. Ähnlicherweise
heisst "villano" nicht nur Grobian sondern auch Bauer, Landarbeiter.

In Bezug auf die urban-rurale Bipolarität möchte ich noch darauf hinweisen,

66



Geschichte und Skepsis

dass die Vorstellung ihrer Endgültigkeit nicht als blosses Phänomen einer ständischen

Agrargesellschaft gewertet werden kann, denn sie ist durchaus — trotz erhöhter

Mobilitätserfahrungen — noch heute aktuell, Belluardo z.B. hat für die
Bauernschichten der Provinz Ragusa folgende Beobachtungen gemacht :

"Riteniamo che, in genere, resti lontanissimo nella mente degli agricoltori la possi-
büitä del superamento della discriminazione. ...Gli agricoltori sanno che, in quanto
agricoltori, resteranno discriminati e quanto piû si sentono 'inferiori', tanto piû ten-
dono ad assimüarsi e ad assimilare la cultura urbana, tanto piû si sentono consape-
volmente esclusi da questa cultura" (Belluardo, 1977, 70).

Mit dem Hinweis auf die "Galantuomini" — Ehrenmänner habe ich bereits
die zweite grundlegende hierachisch-gliedernde Teilung der Gesellschaft im
Denksystem mediterraner Bauernschichten andeutungsweise erwähnt.

Mediterrane Agrargesellschaften sind — um mit Peristiany zu sprechen —

"Honour and Shame Societies" (Persistiany, 1965). Dies bedeutet in erster Linie,
dass das Wertsystem dieser Gesellschaften durch spezifische Ehrvorstellungen
geprägt ist; Ehre ist aber — wie Pitt-Rivers für Andalusien bemerkt hat — "the
aspiration and the validation of status" (Pitt-Rivers, 1977, 21).

Damit bin ich zum zentralen Punkt dieses Abschnittes angelangt: Ehre
betrachte ich nicht, wie Lison-Tolosana, als ein egalitaristisches Prinzip (Lison-Tolo-
sana, 1966, 108 f.), das auf die Gleichstellung zwischen dem "Status of the powerful"

und der "Virtue of the weak" (Davis, 1977, 90) beruht, sondern als die
Quintessenz hierarchischer Differenzierung. Präziser ausgedrückt : Ehre wird von den

Akteuren selbst in zweierlei Hinsicht als ein hierarchisierendes Prinzip betrachtet.

(a) Pitt-Rivers hat für Andalusien festgestellt, dass Ehre mit Schichtzugehörigkeit

gekoppelt ist. In diesem Zusammenhang hat dieser Autor mindestens drei
Ehrbegriffe mit drei jeweiligen Normkodices herauskristallisieren können, die in etwas
mit der traditionellen Standesordnung übereinstimmen : es gibt also eine plebejische,

eine "bürgerliche" und eine aristokratische Ehre (Pitt-Rivers, 1977, 46).
Diese verschiedenartigen Ehrvorstellungen dienen nun auch zu kognitiven

Zwecken. Dadurch kann nämlich ein Akteur die "soziale Identität", d.h. den Status

seiner Mithandelnden und somit im Endeffekt die Struktur der hierarchischen

Schichtsordnung erkennen.

(b) "Honour and Shame Societies" sind per definitionem agonale Gesellschaften

(Gesemann, 1943), ja z.T. sogar "Feuding Societies" (Black-Michaud, 1975).
Solche sozialen Gebilde sind also durch den erbitterten, alltäglichen Kampf um den

eigenen, den familiären, den sippenhaften und — im Extremfall — den stammesmäs-

sigen Ruf charakterisiert. Mühlmann und Llaryora haben für Sizilien typische
Techniken und Schauplätze des agonalen Wettbewerbs umd den Ruf beschrieben, die
durchaus fast für den gesamten Mittelmeerraum generalisierbar wären (Mühlmann
und Llaryora, 1973, 34 ff.).

Der Wettkampf um den Ruf, d.h. die Basis der mediterranen "Politics of
Reputation" (Bailey, 1971, 2 ff.), beruht allerdings auf der Spaltung der Gesellschaft,

67



C. Giordano

und vielleicht sogar jeder sozialen Schicht, in zwei Gruppen, nämlich in diejenige
der "Ehrenvollen" und in diejenige der "Schamlosen". Ehre, Scham und Schande

werden somit in mediterranen Agrargesellschaften zu den Grundpfeilern der
Statushierarchie.

Ehre wird nun von den Handelnden selbst, als Wille und Fähigkeit, die eigene

Reputation zu sichern, und — falls es notwendig wird — sie zu verteidigen, empfunden

(Pitt-Rivers, 1977, 22).
Männliche Ehre lässt sich durch Qualitäten wie Kraft, Mut, heldenhafte

Tapferkeit (Gesemann, 1943, 110; Pitt-Rivers, 1977, 22) aber meiner Meinung nach
auch durch solche Eigenschaften wie Geistesgegenwart, Schlagfertigkeit und Selbst-

bewusstsein definieren (Campbell, 1976, 269).
Der "Ehrenvolle" im alltäglichen Agon muss ständig "in Form" sein: der

Wettkampf um Reputation erlaubt keine Entspannung (Gesemann, 1943, 111). Die
Aktivitäten des "Ehrenvollen" sind demzufolge mühsam und vielfältig : da sein Ruf
von dem seiner Familie abhängt, muss er ihre Reputation bewachen und beschützen,

eventuelle Anschläge auf sie voraussehen und entkräften, und sie letzlich im
Fall einer schwerwiegenden Rufverletzung rächen können, wobei es in diesem

Zusammenhang nicht unbedingt zur Ausübung brachialer Gewalt — wie allzu oft
angenommen wird — kommen muss. Bei der Lektüre der einschlägigen Literatur
kommt deutlich zum Ausdruck, dass die Anwendung brachialer Sanktionen bei

Ehrverletzungen viel ausgeprägter im Balkanraum ist, als auf der iberischen Halbinsel;

Süditalien nimmt dagegen eine Mittelposition ein (Campbell, 1976, 263 ff.;
Pitt-Rivers, 1977, 31; Cutileiro, 1971,102,141 f.; Mühlmann und Llaryora, 1973,
106 ff.).

Die weibliche Ehre ist in mediterranen Agrargesellschaften viel präziser
definiert als diejenige des Mannes: weibliche Ehre wird als Scham — vornehmlich im
sexuellen Bereich — betrachtet. Scheu, Bescheidenheit, Zurückhaltung und vor
allem Keuschheit stellen demzufolge die wichtigsten Qualitäten dar (Campbell, 1976,
27; Pitt-Rivers, 1977, 22).

Schande bedeutet "Schamlosigkeit" und beinhaltet für die Frau den Verlust
der sexuellen Reinheit (Pitt-Rivers, 1977, 22). Schamlos (it. "svergognato", sp.

"sinvergüenza", gr. "cmpo") werden auch die engsten Verwandten (Ehemann, Sohn,
Bruder etc.), falls sie sich nicht erfolgreich zur Wehr setzen. Der "Schamlose" ist —

wohl gemerkt — nicht derjenige, der "bloss" entehrt wurde, sondern derjenige, der,

aus welchem Grund auch immer, seine Reputation nach einer Beleidigung nicht
verteidigen kann (Mühlmann & Llaryora, 1973, 24 f.).

Es wäre nun selbstverständlich falsch, Ehre, Scham und Schande als statische
Grössen zu betrachten. Ehre und Scham kann man verlieren, Schande kann dagegen

"abgewaschen" werden. Es gibt also — wie bereits angedeutet — eine ständige

Gefährdung der eigenen Position innerhalb der Statushierarchie. Der Wettkampf
um Ehre bzw. um Reputation stellt im Endeffekt das Ringen um einen möglichst
guten Platz in der Statusskala dar.

Abschliessend lässt sich sagen, dass "Politics of Reputation" in mediterranen
Agrargesellschaften vornehmlich auf einer gewaltigen Vielfalt von "Gare di prece-

68



Geschichte und Skepsis

denza", wie etwa Wettkämpfe im Prunk, Wettkämpfe um Bezahlung von Rechnungen,

Wettkämpfe um Vorfahrt auf der Strasse, usw. (Berger; Hessler & Kavemann,
1978, 304, 224 f.) beruht, wodurch fast tagtäglich die "Ehrenvollen" von den

"Schamlosen" getrennt werden. Wichtig ist dabei festzuhalten, dass bei einer
solchen "Politics of Reputation" niemals eine egalitäre Ordnung entstehen kann,
geschweige denn eine solche angestrebt oder empfunden wird.

Ich könnte nun die hierarchische Ontologie von mediterranen Agrargesell-
schaften anhand von ökonomischen Kriterien aufzeichnen. Ich will aber diese

Erscheinung erst in Verbindung mit dem "Weltbild der beschränkten Ressourcen"
untersuchen.

2.2. Das Weltbild der beschränkten Ressourcen
Das Weltbild der beschränkten Ressourcen ist das Deutungsschema vieler —

auch nicht — mediterraner Agrargesellschaften, wonach alle Ressourcen — aber vor
allem die ökonomischen — als knapp, ungenügend und nicht ausdehnbar betrachtet
werden. Diese Vorstellung wurde von Foster mit einem Nullsummenspiel verglichen
und folgendermassen charakterisiert :

"The system's resources(...) are insufficient Not only is good limited, it is finite,

static, and unexpandable within the system. In a closed, static, unexpanding, and
unexpandable system, one person's gain with respect to any good must be
another's loss" (Foster, 1973, 35).

In Übereinstimmung mit dem "image of the limited goods" wird z.B. in
Süditalien das ökonomische System oft mit dem Bild einer im Umfang immer
gleichbleibenden Torte verglichen, deren Stücke in ihrer Grösse festgelegt sind, wobei die

Vergrösserung eines Stückes gleichzeitig die Verkleinerung der anderen beinhaltet.
Dieses Weltbild hat nun Foster dazu bewogen, die Schlussfolgerung zu ziehen,

dass die Mitglieder einer solchen Gesellschaft, um keine "Verlierer" zu sein, eine

spezifische Lebensführung entwickelt haben, die Foster als "an egalitarian, shared-

poverty, equilibrium, status-quo style of life" definiert (Forster, 1973, 36). Im
Endeffekt wird somit jeder Akteuer entmutigt, seine sozio-ökonomische Position zu
verändern (Foster, 1973, 36).

Meiner Meinung nach sind diese Behauptungen - wenn überhaupt - nur für
Agrargesellschaften gültig, die subsistenzwirtschaftlich organisiert sind. Die Annahmen

von Foster sind demzufolge für mediterrane Agrargesellschaften grundfalsch.
Das "image of the limited goods" wird in mediterranen Agrargesellschaften

immer mit dem Weltbild der "miseria" gekoppelt, wonach Armut (it. "poverà")
als Elend (it. "miseria"), d.h. als ein höchst bedrückender Zustand empfunden wird
(Sciascia, 1981). Belluardo hat die Perzeption der Armut als Elend bei den Bauern
der Provinz Ragusa (Ostsizilien) folgendermassen beschrieben :

"Mancanza di beni materiali, mancanza d'istruzione, incapacité o impossibilité di
utüizzazione di alcuni beni della moderna tecnologia, costrizione a una giornata la-
vorativa lunghissima e assenza di tempo libero toccano molto da vicino il contadi-
no dell'altipiano Ibleo. Sappiamo che sono la 'miseria' del contadino ibleo.

69



C. Giordano

E la miseria va a braccetto con la sofferenza. E per il contadino ibleo la sua
condizione e il disagio che essa comporta non sono nè irreali nè nascosti alla
coscienza" (Belluardo, 1977, 59).

Diese Auffassung impliziert aber auch, dass die elende sozio-ökonomische Lage,

von der die meisten Mitglieder mediterraner Agrargesellschaften betroffen sind,
als das Resultat eines kollektiven unausweichlichen Schicksals betrachtet wird (Lep-
sius, 1965, 314). In Südspanien spricht man in diesem Zusammenhang von dem
"Zirkel der Armut", aus dem selten individuell und nie kollektiv ausgebrochen werden

kann (Berger; Hessler & Kavemann, 1978, 181). Zugleich ist die Verbesserung
der persönlichen sozio-ökonomischen Lage das Ergebnis individuellen Glücks oder
anderer schwer beeinflussbarer Mächte bzw. angeborener Schläue.

Mit einer solchen Einstellung glaubt man gewiss an keine kollektiven
Änderungschancen und versucht demzufolge, mit der eigenen Familie so gut wie möglich
zu "überleben". Individuelle Verbesserungen, können dementsprechend nicht durch
Leistung, Fleiss, Sparsamkeit und Ehrlichkeit, sondern nur durch seltene zufällige
Ereignisse — etwa durch ein Wunder, einen Gewinn im Lotto oder Toto, eine seltene

Entdeckung im Acker (z.B. eines vergrabenen mittelalterlichen Schatzes) — oder
aber durch hinterlistige Tricks auf Kosten von anderen erreicht werden.

Die Kunst des Überlebens in Süditalien (it. "l'arte di arrangiarsi"), bzw. die
Suche nach dem Leben in Südspanien (sp. "buscarse la vida") beinhalten sowohl
die Hilfsmittel zur positiven Beeinflussung des individuellen Glücks als auch die

Handlungsrezepte zur perfekten Durchführung der bereits erwähnten Tricks.
So gehören zu den "normalen" legitimen Praktiken des "Überlebenden"

einerseits die Magie, das systematische Lottospiel bzw. die regelmässige Teilnahme an

illegalen Lotterien und Hasardspielen, sowie andererseits Tätigkeiten, die oft neben

der offiziellen Arbeit verrichtet werden, wie etwa Schmuggel, Hehlerei, Viehraub,
etc. (Berger; Hessler & Kavemann, 1978, 82; Pitt-Rivers, 1971 S. 184).

Als weitere Praktiken zur Linderung und sogar zur Überwindung der "miseria"

gelten in Süditalien der "affarismo", d.h. die skrupellose Geschäftemacherei,
und der sog. "Roba"-Hunger (Roba bedeutet Besitz), wobei dieser vor allem in
Form von obsessivem "Hunger nach Land" auftritt. Während der "affarismo" in
erster Linie aus skrupellosen Vermittlungen aller Art entspringt, beinhaltet der

"Roba"-Hunger vornehmlich den Versuch, so viele Ländereien wie möglich in die

eigenen Hände zu bekommen.
Mühlmann und Llaryora haben in diesem Zusammenhang mit Recht betont,

dass der "Roba"-Komplex in Süditalien eine latifundistische Herkunft haben muss,
wobei er nach meiner Erfahrung nicht nur bei Grossgrundbesitzern, sondern quer
durch die ganze Gesellschaft festzustellen ist (Mühlmann & Llaryora, 1973, 116).
In der "Little Tradition" süditalienischer agrarischer Unterschichten werden die

Praktiken von reicheren "Roba"-Gierigen als Ideale betrachtet, die man bei
Gelegenheit imitieren möchte.

Psychologisch ausgedrückt handelt es sich beim "affarismo", sowie beim
obsessiven Verlangen nach "roba" durchaus um Strategien, die zur Bewältigung —

wie der Schriftsteller Brancati formulieren würde der "apprensione" (d.h. der Be-

70



Geschichte und Skepsis

sorgtheit bzw. der Befürchtung) vor der "miseria" (Brancati, 1974, 25; Mühlmann,
1974, 14) verhelfen.

Aus den gerade erwähnten Verhaltensweisen wird nun von den Akteuren
selbst die Lehre gezogen, dass die Linderung der "miseria" von der Fähigkeit, seine

Mitmenschen — ausserhalb des engen Familienkreises — zu überspielen bzw.

"hereinzulegen" (it. "furberia") abhängig ist. Die "furbi" geniessen demzufolge in
mediterranen Agrargesellschaften meistens einen relativ hohen Status, besonders wenn

man ihn mit dem ihrer "Opfer" vergleicht, "furbi" werden von der Bewölkerung
prinzipiell in einer viel höheren Rangstellung als die "fessi" eingestuft. J. Schneider

und P. Schneider haben in diesem Zusammenhang ausdrücklich auf die Existenz
eines Normen- und Sanktionskomplexes in Sizüien hingewiesen, wodurch das

Verhalten der "furbi" durchaus gebilligt wird (Schneider und Schneider, 1976, 82 f.).
Meiner Meinung nach wird das Verhalten des "Schlaubergers" in mediterranen

Agrargesellschaften allerdings ambivalent betrachtet : einerseits wird es bewundert

und womöglich imitiert, weil durch schlaue Manipulation auf Kosten von
Mitmenschen die Möglichkeit gegeben ist, der individuellen, bzw. familiären "miseria"

zu entkommen, andererseits wird befürchtet, dass man eventuell auch Opfer
solcher Manipulationen werden könnte, und so zusätzlich seine bereits prekäre sozio-

ökonomische Lage verschlechtern würde.
Die Konzeption der "furberia" als einzige Alternative zur "miseria" ist in

Mittelmeergesellschaften so generell verbreitet, dass sogar der gutgläubige Sozialreformer,

der Veränderungen auf der Basis von kollektiven Bestrebungen (z.B.
"Community Development", Genossenschaften, usw.) herbeiführen will, als "Schlauberger",

der ein neuer Trick erfunden hat, betrachtet wird.
Bereits aus diesen kurzen Bemerkungen kann zusammenfassend festgehalten

werden, dass das "image of the limited goods", das Weltbild der "miseria" und die
"furberia" in mediterranen Agrargesellschaften Gesellschaftsauffassungen sowie

einen Lebensstü einschliessen, die in deutlichem Widerspruch mit denjenigen stehen,
die Foster beobachtet hat.

(a) Die Gesellschaftsauffassung ist wiederum nicht egalitär, sondern dichoto-
misch-hierarchisch. Sie beruht auf der Spaltung nach ökonomischen Kriterien, d.h.

auf der Trennung zwischen Arm und Reich (Berger, Hessler, Kavemann, 1978, 173,

187).
(b) Armut wird als Elend empfunden : der "elende" kollektive Status-quo

wird zwar als unausweichlich und unabänderlich angesehen, die individuelle Verbesserung

der eigenen Position auf Kosten von anderen wird jedoch für möglich und
für erstrebenswert gehalten.

(c) Der erbitterte interfamiliäre Konkurrenzkampf um die beschränkten
Ressourcen führt zur "Fragmentierung der sozialen Gruppen" (Tarrow, 1967, 33, 66),
zur "disgregazione sociale" (Gramsci, 1978, 372), sowie zur "desunion" (Berger;
Hessler & Kavemann, 1978, 181). Das verhindert allerdings die Bildung von
ausgedehnten Solidaritätsstrukturen (z.B. von schichtspezifischer Kohäsion).

(d) Kollektive Bestrebungen zur Veränderung des Status-quo werden hinge-

71



C. Giordano

gen nicht anvisiert. Sie gelten als weltfremde Utopien oder aber als Betrugsversuche

von besonders heimtückischen "furbi".

2.3. Die anti-staatliche Gesinnung
In mediterranen Agrargesellschaften gilt die Staatsgewalt einerseits als ein

feindlicher, unübersichtlicher, unzuverlässiger Herrschaftsapparat, dessen rechtliches

Sanktionsmonopol keine echte Durchsetzungskraft besitzt, andererseits aber

auch als ein Unterwerfungsmechanismus.
Der Spruch "governo ladro" zeigt in aller Deutlichkeit, was die Süditaliener

sich von Staat und Regierung erwarten. In Andalusien werden Staat und Verwaltung,

sowie ihre Vertreter auf lokaler Ebene als Brutstätten von Korruption und
Violenz angesehen (Berger; Hessler & Kavemann, 1978, 205-211). In Kreta dagegen

herrscht gegenüber dem Staats- und Verwaltungsapparat ein allgemeines
Gefühl der Resignation (Vuidaskis, 1977, 193).

In Bezug auf Kreta schreibt der gerade erwähnte Autor :

"Auf der einen Seite hört man in vielfältigen Wiederholungen die Überzeugung,
man 'könne doch nichts machen', weil ohnehin alles 'von oben her' entschieden
und dabei wenig nach der Meinung des 'Volkes' gefragt werde" (Vuidaskis, 1977,
193).

In der "Little Tradition" agrarischer Gesellschaften des Mittelmeeres nimmt
allerdings dieses Misstrauen die Form einer präzis artikulierten anti-staatlichen

Gesinnung an, die den Staat als eine teuflische Institution ansieht, gegen die man
sich unter Umständen zur Wehr setzen muss. Dieser "natürliche Anarchismus" —

wie ihn E.R. Wolf genannt hat — ist ganz klar zu ersehen aus der reichen Lieder-,
Gedichten-, Bänkelsänger- und Schmähschriften-Tradition, die staatsfeindliche

Unternehmungen idealisieren.

In derselben Richtung interpretiere ich auch die niedrige Wertschätzung von
Polizeibeamten, Regierungsgesandten und z.T. Richtern in Süditalien, die mit dem

negativ stigmatisierenden Wort "sbirro" tituliert werden. Der prekäre Status der
"Guardia Civil" in Andalusien kann in ähnlicher Weise gedeutet werden (Berger;
Hessler & Kavemann, 1978, 206 ff.).

Vuidaskis betont in diesem Kontext dagegen, dass die "politische Philosophie"

der Kreter durch eine "klar umrissene 'Dreieinigkeit' " von politischen
Negativsymbolen charakterisiert ist (Vuidaskis, 1977, 203). Dazu schreibt er:

"Der Kreter ist in seinem politischen Verhalten 'konservativ'. Sein politisches

'Element' ist die 'Rebellion', die sich gegen alles richtet, was seine Identität
bedroht. In diesem Sinne wendet er sich gegen politischen Zentralismus, gegen die
Monarchie und gegen den Kommunismus" (Vuidaskis, 1977, 212).

Selbstverständlich beziehen sich diese drei Negativsymbole auf eine

staatsübergreifende politische Sphäre; die antizentralistische und die antimonarchische
Tendenz besitzen allerdings auch ein anti-staatliches Element, denn Zentralismus
und Monarchie waren vor der Errichtung der Republik jahrzehntelang die zwei

Grundpfeiler des griechischen Nationalstaates.

72



Geschichte und Skepsis

Misstrauen dem Staat gegenüber bedeutet gleichzeitig, seine Rechtsnormen
in Frage zu stellen. Diese Sichtweise führt demzufolge zum Konflikt zwischen
staatlicher Legalität und traditionellen Normen der Kultur bzw. Subkultur, ein Konflikt,
den Mühlmann und Llaryora als "Konflikt zwischen Legitimität und Legalität"
bezeichnet haben (Mühlmann & Llaryora, 1968, 48).

Die Tatsache der prekären Koexsistenz zwischen legalen Rechtsnormen und
kulturellen bzw. subkulturellen Normen kann aus der Sicht der Mitglieder von
mediterranen Agrargesellschaften im folgenden Schema zusammengefasst werden :

Der Konflikt zwischen Legitimität und Legalität zeigt sich auf beispielhafte
Weise in der Liedertradition der sizilianischen Sträflinge, die damit ihre Ratlosigkeit,

ihre Frustration und ihr Misstrauen gegenüber der staatlichen Justiz ausdrük-
ken wollen. In vielen Fällen ist sich der Verurteilte seines Verbrechens gar nicht
bewusst. Er fühlt sich daher schuldlos (siz. "n calera sugnu senza fari n centesimu
ri dannu", siz. "Sugnu n galera e nu zacciu cchi-ffici", siz. "Sugnu 'nnuccenti e

Vum' at' ajutari"), eine Tatsache, die nicht als Heuchelei des Verurteilten gedeutet

werden kann, sondern ganz deutlich ein Hinweis auf die mangelnde Legitimität
des staatlichen Rechtssystems gibt (Uccello, 1974, 90, 96, 122, 129).

Vuidaskis hat — wie bereits erwähnt — die Bedeutung der Rebellion gegen
den Staat in Kreta betont. Das Motiv der Rebellion gegen den Staat stellt
allerdings auf Grund der antistaatlichen Gesinnung eine durchgehende Erscheinung
im südeuropäischen Mittelmeergebiet dar. Kreta, Süditalien, Andalusien, Alentejo
sind Gebiete endemischen Agrarrebellismus, in dem die antistaatliche Zielrichtung,
selbstverständlich mit anderen Motiven vermischt, wie etwa dem der "miseria",
eine herausragende Rolle spielt.

Ich glaube, dass es kein Zufall ist, dass die andalusischen Bauernrebellionen
um die Jahrhundertwende (Brenan, 1943; Malefakis, 1970; Diez del Moral, 1976)
eine anarchistische Färbung besassen : der Anarchismus bildete eine kongeniale
ideologische Ergänzung zu den autochtonen antistaatlichen Substraten der agrarischen

Unterschichten.
Auch im Maghreb — besonders in Marokko — tritt seit Jahrhunderten das Motiv

der negativen Einstellung dem Staat gegenüber, sowie dasjenige der antistaatlichen

Dissidenz auf. "Makhzen" und "Siba", d.h. staatliche Zentralinstanz und
Rebellion segmentärer Gebilde, werden bezeichnenderweise meistens als gegensätzliche

Kräfte zusammen erwähnt. Der "Makhzen" ruft also oft eine starke "Siba"-
Haltung hervor, die generell - wie Laroui gezeigt hat - als Ausdruck der Opposition

gegen die zentralisierende Herrschaft zu interpretieren ist (Laroui, 1977, 126

Rechtsnormen kulturelle bzw.
subkulturelle Normen

LEGAL
ILLEGITIM

Z.T. ILLEGAL
LEGITIM

ff.; 178-182; 337 f.).

73



C. Giordano

Interessant wäre es, darüberhinaus die Hypothese zu verfolgen, ob und
inwieweit die Einstellungen im modernen italienischen Terrorismus trotz ihrer
unverkennbaren "Urbanität" doch mindestens teilweise auf traditionellen mediterranen
agrarrebellistischen Substraten beruhen, wonach der Staatsgewalt keine Legitimität

zugesprochen wird.
Als weitere wichtige Ausdrucksformen der antistaatlichen Gesinnung, sowie

des Konfliktes zwischen Legalität und Legitimität im Handlungssystem mediterraner

Agrargesellschaften können sowohl der heutzutage verschwundene Sozialbanditismus

(it. "brigantaggio", sp. "bandolerismo") (Hobsbawm, 1972) als auch die

sich dagegen eher ausbreitenden Ethnizitätsbestrebungen (Pira, 1978) betrachtet
werden.

Abschliessend müssen noch die funktionalen Äquivalenten zum Rebellismus,
Sozialbanditismus und zur Ethnizität genannt werden. Darunter verstehe ich
diejenigen "undramatischen" Strategien, die zwar kein offenes antistaatliches
Rebellionsverhalten beinhalten, jedoch auf eine Entkräftung der Staatsstrukturen sowie
auf die Aushöhlung der legalen Rechtsnormen abzielen.

Dazu gehört vor allem die Instrumentalisierung von Freundschafts- (it. "ami-
cismo") bzw. von Klientelbeziehungen (it. "clientelismo", sp. "caciquismo", bzw.

"senoritismo") (Mühlmann & Llaryora, 1968; Costa, 1973; Pitt-Rivers, 1977, 47).
Freundschaftsverhältnisse in mediterranen Agrargesellschaften stellen

demzufolge — im Gegensatz zu den mitteleuropäischen Freundschaftsrelationen — in
der Regel keine emotionalen Bindungen dar. Sie sind eher im Sinne von E.R.
Wolf als "instrumental friendship" (Wolf, 1966, 10 ff.) zu betrachten, d.h. als

Beziehungen, in denen symmetrisch Leistungen und Gegenleistungen ausgetauscht
werden. Den symmetrischen, instrumentellen Charakter der Freundschaftsbeziehungen

sieht E.R. Wolf in der Tatsache, dass Freunde meistens

"as a potential connecting link to other persons" (Wolf, 1966, 12)

angesehen werden, eine Aussage, die gerade für Mittelmeergesellschaften zutrifft,
denn Freunde werden oft benutzt, um wichtige Bekanntschaften zu machen, die

ihrerseits durch ihre Aktivitäten eine Flexibilisierung des legalen Rechtssystems
oder des Staatsapparates für partikularistische Zwecke bewirken können.

In Übereinstimmung mit Boissevain fördert das Klientelverhältnis

"nepotism, corruption, influence-peddling and above all, it weakens the rule of
law" (Boissevain, 1966, 30).

Gerade in mediterranen Agrargesellschaften war und ist klienteläre Infiltration

des bürokratischen Staatsapparates eine bevorzugte Methode, um die
Rechtsnormen zu entkräften, bzw. um ihnen zu entgehen. Das legale Rechtssystem wird
ausgehöhlt, indem Beamte in dem Beziehungsnetz einer Klientel eingegliedert
werden und sich einem Patron so verpflichtet fühlen, dass sie die Verordnungen,
Gesetze usw. zugunsten des Patrons und seiner Klienten interpretieren bzw.
"übersehen".

So ist die Vergabe von öffentlichen Projekten (it. "appalti"), von Beamtenstellen,

von Zuschüssen an Fabriken und Genossenschaften nicht das Produkt ei-

74



Geschichte und Skepsis

nes — wie vom Gesetz vorgeschriebenen — öffentlichen Wettbewerbs, der die
tatsächliche Qualifikation von Personen und Firmen feststellen sollte, sondern das

Resultat einer klientelären Transaktion, in der nur die spezifischen persönlichen
Vorteile des Patrons und seiner Klienten berücksichtigt werden.

Zu dieser klientelären Praxis gehören das Auslassen, bzw. die "Versandung"
(it. "insabbiamento") von Gerichtsuntersuchungen und Gerichtsurteilen, sowie die

Genehmigung von Waffenscheinen, Pässen und Verkaufslizenzen (Pinna, 1974, 50).

3. ÜBERLAGERUNGSMENTALITÄT UND ÜBERLAGERUNGSRATIONALITÄT:

DER SINNHAFTE AUFBAU DER "LITTLE TRADITION" IN MEDITERRANEN

AGRARGESELLSCHAFTEN

Ich habe im vorigen Abschnitt vor allem die Grundzüge der axiologischen
"Little Tradition" mediterraner Agrargesellschaften vergleichend zu umreissen
versucht. Dieses "system of beliefs and values" mag nun als eine z.T. widersprüchliche
Konstruktion erscheinen. Ich möchte in diesem Abschnitt allerdings zeigen, dass

solche kollektive Vorstellungen im Hinblick auf die "Überlagerungserfahrungen"
der Betroffenen durchaus ein kohärentes System darstellen. Davor muss ich jedoch
den Begriff Überlagerung erörtern.

3.1. Überlagerung
Der Begriff der Überlagerung spielt für die anthropologische Theoriebildung

eine herausragende Rolle, denn Überlagerungsprozesse sind sowohl in der Vergangenheit

als auch in der Gegenwart an der Tagesordnung gewesen. Diese Vorgänge
sind so offensichtlich, z.T. so erschütternd und bedrohlich, dass sie von den
Überlagerten bzw. von den Gruppen, die stets mit potentiellen Überlagerern zu tun
haben, in Mythen und Mythologemen verankert worden sind (Mühlmann, 1964, 262

f">
Das Überlagerungsmotiv war aber auch das dominierende Thema der Überlegungen

des maghrebinischen Geschichtsphilosophen Ibn Khaldun (Ibn Khaldun,
1951), sowie der Grundgedanke von älteren deutschen Ethno-Geographen (Ratzel,
1923) Soziologen (Oppenheimer, 1959) und Kulturhistorikern (Rüstow, 1949-57).

Die herkömmliche herrschaftssoziologische Definition betrachtet nun
Überlagerung als

"gewaltsame Unterwerfung eines Volkes durch ein in das betreffende Territorium
siegreich eindringendes" (Hartfiel, 1976, 674 f.).

Meiner Meinung nach ist jedoch diese Begriffsbestimmung viel zu eng.

(a) Überlagerung ist nicht immer gewaltsam. Zu Überlagerung kann
dementsprechend nicht nur eine Invasion, ein Krieg oder ein Eroberungszug führen.

Auch das friedliche Eindringen etwa von Missionaren oder von Händlern
kann durchaus zu einem Überlagerungsphänomen werden.

(b) Nicht immer steht das Phänomen Überlagerung in Verbindung mit der

75



C. Giordano

Unterwerfung von Völkern bzw. Ethnien durch andere Völker bzw. Ethnien in
ihrer Gesamtheit. Ich gebe gerne zu, dass Überlagerungen zwischenethnische bzw.
interkulturelle Erscheinungen sind, aber es kann durchaus sein, dass nur ein Teil eines

Volkes bzw. einer Ethnie durch das Eindringen von einer relativ kleinen Zahl von
Funktionären, Kriegern, Soldaten, usw. einer ethnisch-kulturellen fremden Gruppe
überlagert wird.

Nach diesen Präzisierungen ist folglich für mich Überlagerung die friedliche
oder gewaltsame Unterwerfung einer sozialen Gruppe durch eine in das betreffende
Gebiet eindringende; wobei zu bemerken ist, dass die zwei Gruppen unterschiedliche

ethnisch-kulturelle Gebilde darstellen.
Diese Definition beinhaltet daher mehrere Formen der Überlagerung, die sich

im konkreten Fall überschneiden.
Dazu gehören nun gewiss alle diese gewaltsamen Prozesse der ethnischen

Uberlagerung, wodurch bestimmte Völker durch andere besiegt und unterworfen
werden. Die von Ibn Khaldun beschriebene Eroberung von sesshaften "Urbanen"
Völkern durch nomadische Hirtenvölker im mittelalterlichen Maghreb stellt in
diesem Zusammenhang ein gutes Beispiel dar (Ibn Khaldun, 1951).

Ein weiterer Typus ist sicherlich die bürokratische Herrschaftsüberlagerung,
die in Verbindung mit der Expansion von Reichen, Imperien und Staaten steht.

Dieser Vorgang kann sowohl als Folge einer siegreichen kriegerischen
Eroberungskampagne, als auch einer geschickten (Heirats-) Politik betrachtet werden.
Die Abfolge überlagernder Fremdherrschaften in Süditalien von den Normannen
bis zur schliesslichen Einheit Italiens ist eine ziemlich ausgewogene Mischung der
zwei genannten Erscheinungen. Bei bürokratischen Herrschaftsüberlagerungen ist
demnach die gewaltsame Komponente nicht unbedingt notwendig. Viel wichtiger
ist daher häufig die Besetzung oder mindestens die Kontrolle aller hohen
Herrschaftspositionen. Dieser Typus von Überlagerung zeichnet sich also nicht nur
durch brachiale sondern auch durch "strukturelle" Gewalt aus (Galtung, 1973, 39).

Einen dritten Typus stellt meiner Meinung nach die urbane Überlagerung dar.

Ibn Khaldun hatte sich in seinen geschichtsphilosophischen Überlagerung urbaner
Gesellschaftsformen durch ländlich-nomadische stammesähnliche Gruppen
auseinandergesetzt. Nun gibt es in der Realität auch den umgekehrten Fall. Dafür mag
die überlagerungsartige Ausbreitung der urban-industriellen Gesellschaft bei den

umliegenden traditionellen mediterranen "peasant societies" besonders nach 1945
als Beleg dienen.

Bei diesem Überlagerungsprozess ist die langsame, subtile Penetration durch
Besetzung und Kontrolle von leitenden Verwaltungspositionen wichtiger als die
brachiale Unterwerfung der Überlagerten.

Die ökonomische Überlagerung ist als vierter Typus zu betrachten. Dabei
handelt es sich um die Übernahme der profitmachenden Wirtschaftsaktivitäten
innerhalb einer Gesellschaft durch fremde "Unternehmer". Genuesische Bankiers
und venezianische Händler, die sich vornehmlich im südlichen Mittelmeer nieder-
liessen und dort monopolartige Strukturen errichten konnten, bilden gute Beispiele
für einen solchen Überlagerungsvorgang (Titone, 1978, 93).

76



Geschichte und Skepsis

Ein fünfter Typus ist die technologische Überlagerung, die auf Grund der

Imposition importierter Technologien durch fremde leitende Experten entsteht. Die
meisten Industrialisierungsprogramme sowie die meisten Entwicklungsprojekte in
den marginalisierten Gebieten des Mittelmeerraumes können in diesem Sinne als

beispielhaft gelten.
Vom soziologischen Standpunkt ausgesehen, beinhaltet eine Überlagerung

auch meistens eine Überschichtung. Dieser Sachverhalt, der bereits von Rüstow
(Rüstow, 1947) nachdrücklich unterstrichen wurde, bedeutet, dass die

Überlagerungsgruppe die oberste Position der vertikalen Rangordnung des überlagerten
Gesellschaftssystems einnimmt. Aristokratien, Eliten, Oberschichten, Herrscherdynas-
tien, "führende" Ethnien usw. sind folglich — wie die Historie deutlich zeigt — häufig

das Resultat von Überlagerungsvorgängen. Mühlmann hat sogar die klassenbildende

Funktion von Überlagerungsprozessen aufgezeigt (Mühlmann, 1962, 372).
Darüberhinaus können Überlagerungen sehr oft politische Bevormundung,

ökonomische Dependenz bzw. Marginalisierung und dekulturative Effekte bei den

überlagerten Gruppen hervorrufen.

3.2. Überlagerungserfahrungen und Überlagerungsrezeption
Man könnte nun mit Leichtigkeit nachweisen, dass der Mittelmeerraum ein

ausgeprägtes Überlagerungsgebiet ist. Ich möchte allerdings nicht auf zu viele
historische Details eingehen, denn das würde den Rahmen dieses Beitrages sprengen.
Ich möchte dennoch auf einige wesentliche historische Gegebenheiten aufmerksam
machen. Zuerst soll die These von Pirenne, wonach das Mittelmeer nach dem Verfall

des römischen Reiches zum ersehnten Ziel sämtlicher Völker aus der nördlichen
und östlichen Peripherie wurde, ausdrücklich erwähnt werden (Pirenne, 1927).
Komplementär dazu kann die Bemerkung Laroui's angeführt werden, wonach der

Maghreb bis zum VIII. Jahrhundert durchgehend "un 'Finistère', un cul-de-sac où
les groupes humains finissent par s'arrêter et s'isoler, parce qu'ils ne peuvent aller
plus loin" (Laroui, 1976, Bd. I, 90) gewesen ist.

Darüberhinaus möchte ich auch auf die sehr komplexen Überlagerungsphänomene

verweisen, die Südeuropa im Laufe der Bildung des sog. "Modern World-

System" tief erschüttert haben: der letztgenannte Prozess bedeutet für die
mediterranen Gesellschaften Südeuropas — wie Wallerstein deutlich belegt hat — eine

Semi-Peripherisierung (d.h. eine ökonomische Überlagerung), sowie eine politische
Unterwerfung durch die sich immer mehr aus dem "Norden" expandierenden
institutionellen Flächenstaaten (d.h. eine bürokratische Herrschaftsüberlagerung),
(Wallerstein, 1974, 66-162).

Exemplarisch konnten diese Vorgänge in Sizilien festgestellt werden:

"The history of Sicily is a history of successive foreign conquerors... Important
differences distinguish various periods of domination. During some, the island
enjoyed relative autonomy from external centers of power, but most of the time it
was very much an economic and sometimes a political appendage of a larger
integrated system, exportimg grain and animal products and importing manufactured
commodities. By the end of the fourteenth century, Sicily, especially western

77



C. Giordano

Sicily, had once again become a colonial dependency, specializing in the production

of wheat and wool to meet the needs of distant metropolies (Schneider und
Schneider, 1976, 19; 22).

Ähnliche Überlagerungserscheinungen wurden in der Epoche des Aufbaus des

"Modern World-System" von den maghrebinischen Gesellschaften erlebt, wobei
bei diesen die erschütternden Erfahrungen der kürzlich vergangenen Kolonialzeit
sowie der gegenwärtigen postkolonialen Dependenz hinzu kommen.

Kurz erwähnt werden muss zuletzt auch noch die türkische Überlagerung im
östlichen Mittelmee.

Wichtiger als jegliche weitere historische Detailbeschreibung scheint mir
jedoch in diesem Kontext die Feststellung, dass die meisten mediterranen Agrarge-
sellschaften von gewaltigen "Überlagerungsabfolgen", die z.T. mehr als tausendjährige

Zyklen andauern, überwältigt worden sind. Für den Kulturanthropologen ist

es nun von Bedeutung zu erfahren, wie diese sich fast regelmässig, zeitlich
wiederholenden Überlagerungsphänomene sich auf die Betroffenen auswirken, d.h. wie
"Geschichte" rezipiert wird.

Selbstverständlich wird in diesem Zusammenhang für die Unhaltbarkeit des

"Pastoral Ideal" à la Redfield (Forster, 1973, 25), sowie für die Entzauberung des

"vague attendrissement de style agrarien en faveur de l'ordre éternel des champs"
(Boisseau, 1977, 15) plädiert.

Als ebenso verfälschend sehe ich aber auch diejenigen Deutungen der
skeptischen Einstellung bzw. des "peasant view of the bad life" (Bailey, 1973, 299-

321) in mediterranen Agrargesellschaften an, die den "Fatalismus", die "Indolenz",

den "Traditionalismus" und schliesslich die "Nicht-Rationalität" der
Bewohner des Mittelmeers betonen. Als vorläufige Erklärungshilfsmittel für den
Forscher mögen solche Bezeichnengen genügen, genauer betrachtet beinhalten sie

jedoch immer eine ethnozentrische Wertung, die die im zweiten Abschnitt beschriebenen

Denkschemata — im besten Falle — als weltfremd abqualifizieren.
Etwas näher meiner Betrachtungsweise steht der ethno-hermeneutische

Ansatz, wobei ich aber die psychoanalysierende, ahistorische — und ich würde fast
sogar hinzufügen — antihistorische Optik für irreführend halte (Bosse, 1979).

Nach diesen einführenden Bemerkungen kann ich meinen Interpretationsversuch

etwas präzisieren: die "Little Tradition" mediterraner Agrargesellschaften
wird erst in ihrem richtigen Sinnzusammenhang gestellt, wenn man sie aus der
Perspektive der Betroffenen als kausale und logische (Thurnwald, 1957, 11 ff.), d.h.
rationale Antwort auf dem geschichtlichen Ablauf betrachtet, der durch eine
beeindruckende Abfolge von Überlagerungen in Form periodischer Invasionen und
kolonialer Unterwerfungen charakterisiert ist.

Ausgehend von dem Schema Gramsci's über den Antagonismus zwischen
dominanter (it. "cultura dominante") und subalterner Kultur (it. "cultura subalter-

na") (Gramsci, 1950, 215-221 ; Cirese, 1976, 55; 218) könnte man in diesem Kontext

zusätzlich bemerken, dass die von mir vorgestellten Denkmuster mediterraner
Agrargesellschaften die kohärente Erwiderung der "culture subalterne" auf die

Überlagerung der sich jeweils ablösenden, fremden "culture dominanti" darstellen.

78



Geschichte und Skepsis

Geschichte — und in unserem Fall die Überlagerungsgeschichte der mediterranen

Agrargesellschaften — besteht nun nicht nur aus Fakten. Spätestens seit Husserl

ist es bekannt, dass Geschichte auch die "innere Geschichtlichkeit jeder
einzelnen" Vorwelt (Husserl, 1950 ff. Bd VI, 381) beinhaltet.

Die geschichtlichen Erfahrungen werden somit verinnerlicht, interpretiert
und tradiert : sie bilden die wesentlichen konstitutiven Elemente der kollektiven
Vorwelt (Schütz, 1960, 236 ff.) und des kollektiven Gedächtnisses (Halbwachs,
1967, 34-77).

Der Mensch als Sozialwesen wird nun von solchen Formen der "sedimen-
tierten Tradition" in seinem Denken und Handeln ständig beeinflusst; sein Verstehen

kann daher nur ein geschichtliches sein (Gadamer, 1965, 250 ff.).
Vergangenheit prägt demzufolge auch das Denken über die Zukunft. Mit der

Sprache von Koselleck kann also gesagt werden, dass der kollektiv verinnerlichte
Erfahrungsraum den Erwartungshorizont bedingt (Koselleck, 1979, 349-375).

Konkret bezogen auf mediterrane Agrargesellschaften bedeutet es, dass die
Überlagerungsabfolgen besonders von den Bauernschichten als essentielle obsessive

Erfahrungen rezipiert, intemalisiert und überliefert worden sind. Auf Grund
dieser "historisch investierten Erfahrungen" ist eine Überlagerungsmentalität
entstanden, die als

"das Bewusstsein..., dass man immer wieder die herrschende Elite gewechselt hat;
Bedrücker aber waren alle" (Mühlmann, 1982, 53-62).

definiert werden kann.
Dieser von sich ständig wiederholenden Überlagerungsprozessen dominierte

Erfahrungsraum prägt soweit den Erwartungshorizont, dass die Zukunft als eine

blosse Reproduktion der Vergangenheit betrachtet wird, d.h. also eine Zukunft,
die durch weitere obskure Überlagerungsabfolgen charakterisiert sein wird. Man
kann nie Herr der eigenen Geschichte werden, man bleibt immer und ewig in
seiner Paria-Lage verhaftet.

Mein Interpretationsversuch erinnert demnach stark an den Ansatz der sog.
"historischen Marginalität" von Pizzorno (Pizzorno, 1976, 237-252). Dieser Autor
hat die Existenz der spezifischen Wertorientierungen und Denkmuster der
süditalienischen Agrargesellschaft auf die sozio-ökonomische Marginalität zurückführen
wollen, die wiederum durch die "objektiven" Prozesse der Bildung des italienischen
Einheitsstaates und der Eingliederung Süditaliens ins gesamtitalienische kapitalistische

System herbeigeführt wurde (Pizzorno, 1976, 237 ff; Greverus, 1978, 171

ff.).
Durch die "Uberlagerungsthese" versuche ich nun, diese Gedanken in drei

Richtungen weiterzuentwickeln.

(a) Mithilfe des interkulturellen Vergleichs können Formen der
Überlagerungsmentalität, die miteinander grosse Ähnlichkeiten aufzeigen, im gesamten
Mittelmeer festgestellt werden, sie haben sich vornehmlich nicht durch Diffusion
verbreitet, sondern sie bilden eher ein Produkt parallel verlaufender Überlagerungserfahrungen.

79



C. Giordano

"Historische Marginalität" und deren Denkstrukturen sind demnach nicht nur auf
Süditalien begrenzt.

(b) Mediterrane Agrargesellschaften wurden durch Überlagerungsabfolgen
geprägt, die viel älter, als die liberal-kapitalistische Nationalstaatenbildung im XIX.
Jahrhundert sind. "Historische Marginalität" und ihre dementsprechenden
Wertvorstellungen und Denkmuster können daher nicht nur durch das Phänomen des

liberalen Nationalstaates verursacht worden sein.
Die Entwicklung in Süditalien und in etwa auch im restlichen Südeuropa, besonders

während der zweiten Hälfte des XIX. Jahrhunderts, stellt — genauso wie im
Falle der ungefähr gleichzeitigen kolonialen Penetration im Maghreb — eine zwar
sehr wichtige, jedoch ziemlich späte Phase des gesamten mediterranen
"Überlagerungsschicksals" dar.
Die Existenz und die gegenwärtige Beharrungstendenz mediterraner Denkstrukturen

kann also erst in überzeugender Weise erklärt werden, wenn die Überlagerungserfahrungen

anhand einer Perspektive der langen Zeitabläufe (Braudel, 1977, 57)
berücksichtigt werden. Es ist somit gewiss nicht genügend — wie es Pizzorno tut —

die Historie bis ins XIX. Jahrhundert zurückzuverfolgen, zumal auch diese
Denkschemata bereits davor bestanden haben.

(c) Überlagerungserscheinungen — und daher auch "historische Marginalität"—

stellen keine blossen "objektiven" Seinsphänomene dar. Hierzu muss auch
immer noch die Dimension der Intentionalität, d.h. der Geltung, berücksichtigt
werden. Die einverleibte und tradierte "gegenwärtige Vergangenheit" (Koselleck,
1979, 354) als Erfahrungsraum von immer wiederkehrenden Überlagerungsabfolgen

bewegen die Betroffenen im Extremfall dazu, auch Phänomene, die "objektiv"

mit Überlagerungen nicht allzu viel zu tun haben, doch als solche zu interpretieren.

Nach diesen letzten Erörterungen will ich abschliessend noch auf die Kohärenz

der Denkstrukturen von mediterranen Agrargesellschaften hinweisen. Meine

Behauptung lautet demzufolge : die Überlageriingsmentalität mit ihren drei
konstitutiven Elementen, d.h. die hierarchische Ontologie, das Weltbild der beschränkten
Ressourcen bzw. das Weltbild der "miseria" und die antistaatliche Gesinnung
beinhaltet eine sehr deutliche Überlagerungsrationalität.

(a) Hierarchische Ontologie und ihre Trennungskriterien können somit als

eine Denkform betrachtet werden, die ein korrektes Interpretationsschema von
sozialen Manifestationen bei sich wiederholenden Überlagerungen, d.h. des aus

Überlagerungsabfolgen entstehenden hierarchisch gegliederten Sozialsystems, darstellt.

Hierarchische Ontologie skizziert im Endeffekt also die reale Spaltung der Gesellschaft

in Überlagererschichten und Überlagerten.
Die Ansicht, wonach die hierarchische Ordnung unausweichlich ist, beruht

selbstverständlich auf der Tatsache, dass die Vergangenheit immer durch ein
ähnliches "Überlagerungsschicksal" bestimmt wurde. Es wäre daher nun ziemlich
erstaunlich und überraschend, wenn die "Little Tradition" der mediterranen
Agrargesellschaften sich durch andere — etwa egalitaristische — Vorstellungen kennzeich-

80



Geschichte und Skepsis

nen liesse. Zum Erfahrungsraum des ruralen Mittelmeeres gehören absolut keine

egalitaristischen Gesellschaftsauffassungen.

(b) Das Weltbild der beschränkten Ressourcen bzw. das Weltbild der "mise-
ria" stellen nüchterne Deutungsschemata der ökonomischen Konsequenzen der

Überlagerungsvorgänge (z.B. Verarmungsprozesse, ökonomische Dependenz usw.)
dar, denen man auf Grund der eigenen Unterlegenheit ähnlich wie bei Naturereignissen

machtlos ausgesetzt ist.
Diese Denkformen sind demnach

"die typische Haltung der hoffnungslos Überlagerten, das Bestreben die 'Mächte'

zu überstehen, in den Wechselfällen nicht unterzugehen (Mühlmann, 1982,
S. 53 ff).

"Arte di arrangiarsi", "Buscarse la vida", "furberia", Magie usw. bilden im
konkreten Handeln den Versuch, die fremden überlagernden "Mächte" zu
neutralisieren und ihnen entgegenzuwirken. Diese "Mächte" beabsichtigen — aus der
Sicht der Überlagerten — die ökonomischen Chancen im unterworfenen Gebiet an
sich zu reissen, zu monopolisieren, und zur ausschliesslich eigenen Bereicherung
skrupellos auszunutzen. Das Austricksen wird als die effizienteste Methode, um die

"Mächte" zu überstehen, angesehen.
Dabei handelt es sich eigentlich also nicht — im Gegensatz zu Mühlmann —

um passive, sondern um aktive Strategien, die allerdings nach völlig anderen

Leistungsprinzipien als diejenigen der Industriegesellschaften funktionieren (Mühl-
mann, 1982, S. 53 ff).

(c) Durch die antistaatliche Gesinnung werden dagegen die politischen
Konsequenzen von Überlagerungsprozessen realistisch gedeutet. Diese Denkform beruht
auf der Tatsache, dass in mediterranen Agrargesellschaften ein Missverhältnis
besteht

"zwischen dem Anspruch, mit dem der Staat auftritt, und seiner faktischen Schwäche"

(Mühlmann, 1982, S. 53 ff).
Mühlmann fügt in Bezug auf Süditalien hinzu, aber diese Bemerkungen können
zweifellos für die meisten Mittelmeergesellschaften generalisiert werden :

"Die spezifische Leistung des Staates: das erweiterte Friedensgebiet, die Kraft,
einem verkündeten Legalitätsprinzip Nachachtung zu verschaffen, die Garantie der
öffentlichen Sicherheit — das alles hat niemals funktioniert" (Mühlmann, 1982,
S. 53 ff).

Als Unterdrückungsmechanismus der Fremdüberlagererist der Staat allerdings
seit jeher ziemlich effizient gewesen. Er stand und steht immer im Dienste der
persönlichen Interessen der fremden "classi politiche" (G. Mosca), die dadurch ihre

politökonomische Vormachstellung sichern und ausbauen können.
Der fremde überlagernde Staat ist — in den Augen der Überlagerten — ein

Ausbeuter, der durch Klientelismus, Sozialbanitismus, Rebellismus — wohl gemerkt
als Konvergenz von Egoismen und nicht als kollektives Bestreben — entkräftet werden

soll. Die traditionelle Undurchsichtigkeit seiner Strukturen und besonders der

Justiz werden sogar manchmal von den Überlagerten als obskure, feindliche, magische

81



C. Giordano

Prinzipien betrachtet, denen nur mit magischen Praktiken entgegengewirkt werden
kann : In Sardinien war es z.B. bei Strafprozessen üblich, neben dem Advokaten auch
eine Magierin zu betätigen (Pinna, 1974 21-30).

Die Überlagerungsmentalität mit ihren drei Grundpfeilern bildet also zweifellos

eine korrekte Interpretation realer historischer Gegebenheiten, sowie die
Richtschnur für eine bestmögliche Adaption an die Überlagerungsumstände, die

gegenwärtig in den mediterranen Agrargesellschaften sicherlich noch sehr aktuell sind.

LITERATURNACHWEIS

BAILEY, F G. (1971), "Gifts and Poison. The Politics of Reputation" (Blackwell, Oxford).
BAILEY, F.G. (1973), The Peasant View of the Bad Life, Peasants and Peasant Societies (Sha-

nin T., Ed.) (Penguin, Harmondsworth) 299-321.
BEATTIE, J. (1964), "Other Cultures. Aims, Methods and Achievements in Social Anthropology"

(London).
BELLUARDO, G. (1977), "Contadini in Sicilia. Problemi psicosociologici del sottosviluppo

nell' area iblea" (Angeli, Milano).
BERGER, H.; HESSLER, M. & KAVEMANN, B. (1978), "Brot für heute, Hunger für morgen.

Landarbeiter in Südspanien" (Suhrkamp, Frankfurt/M.).
BLACK-MICHAUD, J. (1975), "Feuding Societies" (Blackwell, Oxford).
BOISSEAU, P. (1977), "L'effacement rural. Jalons d'une crise" (Arrière-Pays, Montpellier).
BOISSEVAIN, J. (1966), Patronage in Siciliy, Man NS, 1 (1966) 18-33.
BOSSE, H. (1979), "Diebe, Lügner, Faulenzer. Zur Ethno-Hermeneutik von Abhängigkeit und

Verweigerung in der Dritten Welt" (Syndikat, Frankfurt/M.).
BRANCATI, V. (1974), "Paolo il caldo" (Bompiani, Milano).
BRAUDEL, F. (1977), Geschichte und Sozialwissenschaften. Die "longue durée", Schrift und

Materie der Geschichte. Vorschläge zur systematischen Aneignung historischer Prozesse
(Bloch, M.; Braudel, F. & Febvre, L., Eds.) (Suhrkamp, Frankfurt/M.).

BRENAN, G. (1943), "The Spanish Labyrinth" (Oxford).
CAMPBELL, J.K. (1976), "Honour, Family and Patronage. A Study of Institutions and Moral

Values in a Greek Mountain Community" (Oxford University Press, New York/Oxford).
CIRESE, A.M. (1976), "Cultura egemonica e culture subalterne. Rassegna degli studi sul mon-

do popolare tradizionale" (Palumbo, Palermo).
COSTA, J. (1973), "Oligarquia y Caciquismo, Colectivismo Agrario y otros Escritos" (Alianza

Editorial, Madrid).
CUTILEIRO, J. (1971), "A Portuguese Rural Society" (Clarendon Press und Oxford Universi¬

ty Press, Oxford).
DAVIS, J. (1977), "People of the Mediterranean. An Essay in Comparative Social Anthropology"

(Routledge and Kegan Paul, London).
DIEZ DEL MORAL, J. (1976), "Historia de la agitaciones campesinas andaluzas" (Alianza

Editorial, Madrid).
FOSTER, G.M. (1973), "Traditional Societies and Technological Change" (Harper & Row,

New York/Evanston/San Francisco/London).
FRENI, M. (1980), "La famiglia Ceravolo" (Rusconi, Milano).
GADAMER, H.G. (1965), "Wahrheit und Methode" (Mohr und Siebeck, Tübingen).
GALTUNG, J. (1973), Eine strukturelle Theorie des Imperialismus, Imperialismus und struk¬

turelle Gewalt. Analysen über abhängige Reproduktion (Senghaas, D., Ed.) (Suhrkamp,
Frankfurt/M) 29-104.

GESEMANN, G. (1943), "Heroische Lebensformen. Zur Literatur und Wesenskunde der bal¬
kanischen Patriarchalität" (Berlin).

GIORDANO, Chr. & HETTLAGE, R. (1979), "Persistenz im Wandel. Das Mobilisierungspo¬
tential sizilianischer Genossenschaften. Eine Fallstudie zur Entwicklungsproblematik"
(Mohr und Siebeck, Tübingen).

GRAMSCI, A. (1950), Osservazioni sul folclore, Letteratura e vita nazionale (Gramsci, A.,Ed.)
(Torino).

82



Geschichte und Skepsis

GRAMSCI, A. (1978), Saggio sulla Questione Méridionale, Anatomic délia Questione Méridi¬
onale (Sterpa, E., Ed.) (Editrice Le Stelle, Milano) 372-383.

GREVERUS, I.M. (1978), "Kultur und Alltagswelt. Eine Einführung in Fragen der Kulturan¬
thropologie" (Beck, München).

HALBWACHS, M. (1967), "Das kollektive Gedächtnis" (Enke, Stuttgart).
HARTFIEL, G. (1976), "Wörterbuch der Soziologie" (Kröner, Stuttgart).
HOBSBAWM, E.J. (1972), "Die Banditen" (Suhrkamp, Frankfurt/M.).
HUSSERL, E. (1950 ff.), "Gesammelte Werke" (Husserliana, Den Haag).
IBN KHALDUN (1951), "Ausgewählte Ausschnitte aus der Muqadima" (Mohr und Siebeck,

Tübingen).
KOSELLECK, R. (1979), "Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten" (Suhr¬

kamp, Frankfurt/M.).
LAFFIN, J. (1975), "Rhetoric and Reality. The Arab Mind Considered" (Taplinger Publishing

Company, New York).
LAROUI, A. (1976), "L'histoire du Maghreb. Un essai de synthèse" (Maspero, Paris) (2 Bde.).
LAROUI, A. (1977), "Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain (1830-

1912)" (Masperato, Paris).
LEPSIUS, M.R. (1965), Immobilismus: Das System der sozialen Stagnation in Süditalien,

Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik, Bd 177 H. 4, 304-342.
LISON-TOLOSANA, C. (1966), "Belmonte de los Caballeros. A Sociological Study of a Spa¬

nish Town" (Clarendon Press, Oxford).
MALEFAKIS, E. (1970), "Agrarian Reform and Peasant Revolution in Spain. Origins of the

Civil War" (Yale University Press, New Haven/London).
MÜHLMANN, W.E. (1962), "Homo Creator, Abhandlungen zur Soziologie, Anthropologie

und Ethnologie" (Harrassowitz, Wiesbaden).
MÜHLMANN, W.E. (1964), "Rassen, Ethnien, Kulturen" (Luchterhand, Neuwied/Berlin).
MÜHLMANN, W.E. (1974), Introduzione zu L'evoluzione sociale in rapporto alla proprietà

fondiaria in Sicilia (Battaglia A.) (Edizioni della Regione Siciliana, Palermo).
MÜHLMANN, W.E. (1982), Zur Soziologie komplexer Gesellschaften, Schweiz. Z. Soziol, 8

(1982) 53.
MÜHLMANN, W.E. & LLARYORA, R.J. (1968), "Klientschaft, Klientel und Klientelsystem

in einer sizilianischen Agro-Stadt" (Mohr und Siebeck, Tübingen).
MÜHLMANN, W.E. & LLARYORA, R.J. (1973), "Strummula Siciliana. Ehre Rang und soziale

Schichtung in einer sizilianischen Agro-Stadt" (Hain, A., Meisenheim/Glan).
OPPENHEIMER, F. (1959), Machtverhältnis, Handwörterbuch der Soziologie (Vierkandt,

A., Ed.) (Enke, Stuttgart) 338-348.
PERISTIANY, J.G. (1965), "Honour and Shame. The Values of Mediterranean Society" (Wei¬

denfeld & Nicholson, London).
PINNA, G. (1974), "Memoriale d'un penalista sardo" (Fossataro, Cagliari).
PIRA, M. (1978, "La rivolta dell' oggetto, antropologia della Sardegna" (Giuffre', Milano).
PIRENNE, H. (1927), "Les villes du Moyen Age" (Lamertin, M., Bruxelles).
PITKIN, D. (1963), Mediterranean Europe, Anthropol. Q., 36-3 (1963) 120-129.
PITT-RIVERS, J. (1971), "The People of the Sierra" (Chicago/London).
PITT-RIVERS, J. (1977), "The Fate of Shechem or The Politics of Sex" (Cambridge Univer¬

sity Press, Cambridge).
PIZZORNO, A. (1976), Familismo amorale e marginalité storica owero perché non c'è nien-

te da fare a Montegrano, Le basi morali di una società arretrata. Nuova edizione di "Una
communità del Mezzogiorno" a cura di D. De Masi (Banfield E.C.) (II Mulino, Bologna) 237-
252.

RATZEL, F. (1923), "Politische Geographie" (München).
REDFIELD, R. (1973), "The Little Community and Peasant Society and Culture" (The Uni¬

versity of Chicago Press, Chicago/London).
RÜEGG, W. (1969), "Soziologie" (Fischer, Frankfurt/M.).
RÜSTOW, A. (1949-1957), "Ortsbestimmung der Gegenwart. Eine universalgeschichtliche

Kulturkritik" Erlenbach- Zürich).
SAIJA, F. (Ed.) (1978), "Questione méridionale, religione e classi subalterne" (Guida, Napoli).
SCHNEIDER, J. & SCHNEIDER, P. (1976), "Culture and Political Economy in Western Sici¬

ly" (Academic Press, New York/San Francisco/London).

83



C. Giordano

SCHÜTZ, A. (1960), "Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt" (Springer, Wien).
SCIASCIA, L. (1979), "La Sicilia come metafora, Intervista con M. Padovani" (Mondadori,

Milano).
SCIASCIA, L. & LAJOLO, D. (1981), "Convarsazione in una stanza chiusa" (Sperling & Kupfer,

Milano).
TARROW, S.G. (1967), "Peasant Communism in Southern Italy" (Yale University Press, New

Haven/London).
THURNWALD, R. (1957), "Grundfragen menschlicher Gesellung" (Dunker & Humblot, Ber¬

lin).
TITONE, V. (1978), "La société siciliana sotto gli spagnoli e le origini délia questione méridi¬

onale" (Palermo).
UCCELLO, A. (1974), "Carcere e mafia nei canti popolari siciliani" (De Donato, Bari).
VUIDASKIS, V. (1977), "Tradition und sozialer Wandel auf der Insel Kreta" (Hain, Meisen¬

senheim/Glan).
VICO, G.B. (1979), "Principi di una scienza intorno alla natura delle nazioni" (Ristampa anas-

tatica dell' ed. Napoli 1725, Roma).
WALLERSTEIN, I. (1974), "The Modern World-System. Capitalist Agriculture and the Origins

of the European World Economy in the Sixteenth Century" (Academic Press, New York/
San Francisco/London).

WHITE, C. (1980), "Patrons and Partisans. A Study of Politics in Two Southern Italian 'Co-
muni'" (Cambridge University Press, Cambridge).

WOLF, E. (1966), Kinship, Friendship and Patron-Client Relations in Complex Societies, Soc.

Anthropol. of Complex Soc. (Banton M., Ed.) (London).

84


	Geschichte und Skepsis : das Überlagerungsmotiv in mediterranen Agrargesellschaften

