
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 7 (1981)

Heft: 2

Vorwort: Einleitung : der "ethnische Faktor" im Prozess gesellschaftlicher
Modernisierung

Autor: Geser, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 7 (1981) 165-178

EINLEITUNG : DER "ETHNISCHE FAKTOR"
IM PROZESS GESELLSCHAFTLICHER MODERNISIERUNG

Hans Geser

Soziologisches Institut der Universität Zürich, Zeltweg 63, 8032 Zürich, Schweiz.

I

Die tägliche Zeitungslektüre liefert ebenso wie die jüngste Geschichtsschreibung

unzählige Illustrationsbeispiele für die von Moynihan/Glazer (1974) vertretene
These, wonach Erscheinungen ethnischer Gruppenidentifikation und ethnisch
determinierter Spannungen und Konflikte im Laufe des 20. Jahrhunderts an Häufigkeit
und Virulenz ständig zugenommen hätten.

In besonders ausgeprägter Weise trifft dies sicher für die Entwicklungsländer
zu, wo insbesondere sehr heftige, lang anhaltende und/oder politisch besonders

folgenschwere Konflikte der letzten Jahre (z.B. der Biafra-Krieg, die Sezession von
Bangladesh, der Nahostkonflikt, die Kurdenkriege oder die katastrophalen Entwicklungen

in Uganda) nicht ohne den Einbezug ethnischer Kausalfaktoren erklärbar
sind (vgl. z.B. Young, 1976), und wo das rasche Anwachsen neuer Ausdrucksformen
der Ethnizität beobachtet werden kann, die - wie vor allem im vieldiskutierten
Fall des "Tribalismus" — eindeutig nicht als transitorische Residuen eines traditionellen

Gesellschaftszustandes erklärbar sind, sondern als Ergebnisse kolonialer und

post-kolonialer Entwicklungen betrachtet werden müssen (vgl. z.B. Geertz, 1963).
Dieser Eindruck eines positiven (oder wenigstens indifferenten) Zusammenhanges

zwischen Prozessen gesellschaftlicher Modernisierung einerseits und der

Konservierung bzw. Neubildung ethnischer Gruppensolidaritäten andererseits
verstärkt sich, wenn man mitberücksichtigt, in welchem Ausmasse der ethnische
Pluralismus sich auch Ländern mit mittlerem und hohem sozio-ökonomischen Entwik-
lungsniveau (z.B. Spanien, Belgien, Kanada, England, Frankreich) in letzter Zeit
verstärkt ausgeprägt hat und diese Staaten vor neuartige, mit den etablierten
Strategien demokratischer Konsensbildung allein vielleicht kaum lösbare Integrationsprobleme

stellt.
All diese Tendenzen zur Pflege oder Revitalisierung alter oder gar zur

Konstituierung neuer partikulärethnischer Gruppenloyalitäten profilieren sich in dramatischer

Weise

- gegenüber einer auf das 19. Jahrhundert zurückgehenden, in Europa noch
immer und in der Dritten Welt erst seit der Entkolonisierung kultivierten Konzeption

nationalstaatlicher Politik, deren Bestreben dahin geht, die innerhalb eines

gegebenen Territoriums lebende Bevölkerung zu einer über ethnische Gruppengrenzen

hinausreichenden, homogenen und universalistischeren Loyalität zu
verpflichten;

— gegenüber einer in ihren Wurzeln ebenfalls ins 19. Jahrhundert zurückreichenden

Konzeption der soziologischen Gesellschaftstheorie, die den Faktor

©1981 Schweiz. Ges. f. Soziologie/Soc. suisse de sociologie 165



H. Geser

"Ethnizität" überhaupt nicht oder allenfalls im Sinne eines mit zunehmender

Modernisierung zum Verschwinden verurteilten historischen Residuums einbezieht.
Diese Auffassung konstituiert den vielleicht wesentlichsten (und selten explizit
gemachten) Konvergenzpunkt der ideologisch so einflussreichen "klassischen

Gesellschaftstheoriendie sich bei Anwendung dieses Gesichtspunktes nur darin
unterscheiden, ob sie für die Überwindung ethnischer Gruppensolidaritäten die

Entstehung eines "proletatischen Klassenbewusstseins" (Marx), den Übergang von
"mechanischer zu organischer Solidarität" (Dürkheim), die Transformation von
"Gemeinschaft" zur "Gesellschaft" (Toennies), das Überwechseln von "traditio-
nalen" zu "legal-bürokratischen" politischen Herrschaftsformen (Weber) oder

irgendeinen andern umfassenden (und in seinem Ablauf immer als autonom, ja
schicksalschaft-unausweichlich begriffenen) sozietalen Wandlungsprozess
verantwortlich machen.

Die dominierende Prägekraft dieser klassischen Interpretationen der modernen

Gesellschaft und ihrer Entwicklungstendenzen lässt sich bis in neuere und
neueste Epochen des makrosoziologischen Denkens nachweisen, indem

— nach dem zweiten Weltkrieg eine (vor allem in den 50er und 60er Jahren

unbestritten vorherrschende) "Modernisierungstheorie " aufkam, innerhalb welcher

gesellschaftlicher Wandel eindimensional als kontinuierliche Annäherung an einen

(vor allem durch die USA exemplifizierten) Modellzustand der "reifen
Industriegesellschaft " begriffen wurde, deren Integration durch die Ausprägung einer
homogenen, gewissermassen den Stellenwert einer religiösen Konsensbasis einnehmenden

Ideologie der "nationalen Prosperität" (Israel, 1966) und einer höchst universali-
sierten "civic culture" (Almond/Verba, 1963) gewährleistet erschien;

- in neueren "strukturell-funktionalen" (Parsons) oder "funktional-strukturellen"

(Luhmann) Weiterentwicklungen der makrosoziologischen Theoriebildung
die heutige Gesellschaft primär oder gar ausschliesslich unter dem Gesichtspunkt
ihrer (ständig zunehmenden) "funktionalen Differenzierung" thematisiert wird :

mit der Konsequenz, dass man im Auseinanderwachsen und Sichverselbständigen
funktionsspezifischer Subsysteme (Institutionen, Organisationen, Rollen, u.a.) die
zentrale Quelle für Spannungen, Konflikte und Desintegrationstendenzen moderner
Gesellschaften erblickt, und man bereits von den fundamentalsten konzeptuellen
Festlegungen her keinen Platz offenhält, um die aus der segmentären
Gesellschaftsdifferenzierung (in Ethnien oder andere subkulturelle Gruppen) heraus entstehenden

Integrationsprobleme zu diskutieren.

So bedeutet die Reaktualisierung der Ethnizititätsproblematik für die Soziologie

letzlich nichts weniger, als dass die seit Hobbes im Mittelpunkt umfassender

sozialer Theoriebildung stehende. Grundsatzfrage nach der "Möglichkeit
gesellschaftlicher Ordnung" (bzw. in neuerer Diktion : nach den "Stabilitätsbedingungen
sozietaler Systeme") erneut mit aller Schärfe zur Diskussion gestellt wird.

Zu den notwendigen Voraussetzungen ihrer befriedigenden Beantwortung
wird es wohl gehören, dass (beispielsweise im Sinne von Eisenstadt, 1973) das

Verhältnis zwischen "Tradition" und "Modernität" als eine höchst differenzierte

166



Einleitung

Interdependenz- und Komplementaritätsbeziehung (anstatt wie bisher üblich nur
unter dem Aspekt ihrer wechselseitigen Inkompatibilität und historischen Sequenz)
begriffen wird, und dass dass es gelingt, zwischen der heute sehr differenzierten,
aber einseitig auf Aspekte der Funktionaldifferenzierung festgelegten systemtheoretischen

Gesellschaftanalyse einerseits und den (weniger ausgebauten) "middle-
range Theorien" über Ethnizitäts- und Subkulturphänomene andererseits eine
Synthese herzustellen.

II
Im Sinne Max Webers können ethnische Gruppen als soziale Kollektive

charakterisiert werden, deren Mitglieder ein subjektives Bewusstsein ihrergemeinsamen
"Abstammungsverwandtschaft" aufrechterhalten, aber im Unterschied zu
Verwandtschaftsgruppen nicht durch sexuelle Blutbande oder irgendwelche konkrete
Formen des "Gemeinschaftshandelns" untereinander verknüpft sein müssen (Weber,
1972, 234ff

Dieses für die Konstituierung eines ethnischen Kollektivs gleichzeitig notwendige

und hinreichende konsensuale Zusammengehörigkeitsbewusstsein muss scharf
von den objektiven Antezedenzbedingungen und Kausalfaktoren seiner Entstehung
unterschieden werden, zu denen qualitativ und quantitativ sehr unterschiedlich
ausgeprägte Ähnlichkeiten der Mitglieder (hinsichtlich Rasse, Sprache, Tradition,
Verhaltensgewohnheiten) und/oder gemeinsam durchlebte historische Ereignisse
(z.B. Migrationen, Kolonisierungen u.a.) gehören können. Die Tatsache, dass das

Kollektivbewusstsein am abstrakten (und häufig keiner empirischen Verifikation
bedürftigen) Faktum gemeinsamer "Abstammung" (anstatt wie bei andern Konsensgruppen

an spezifischen Merkmalen des Berufs, Lebensalters, sozialen Standes,
religiösen Bekenntnisses u.a.) festgemacht wird, hat die wichtige funktionale Konsequenz,

dass die Mitglieder eine äusserst generalisierte Disposition zum Eingehen
inhaltlich überaus vielfältiger Sozialbindungen aufrechterhalten : insbesondere auch
die Bereitschaft, im Mikrobereich des familiären Konnubiums einerseits und auf
der Makroebene politischer Staatsorganisation andererseits in funktional diffuser,
"gemeinschaftlicher" Weise zusammenzuleben (vgl. Weber, 1972,239).

Dieser geringe Grad an sachlicher Spezifität und Konditionalität des Solidari-
tätsbewusstseins kommt in besonderem Masse darin zum Ausdruck, dass ethnische

Gruppen häufig eine äusserst generalisierte Form des "Ethnozentrismus " entfalten :

indem sie ihre Neigung zur Höherwertung eigener und zur Abwertung fremder
Merkmale auf einen überaus breiten, potentiell unbegrenzten Kreis verschiedenartiger

Attribute beziehen (vgl. z.B. Summer, 1906, 12; LeVine & Campbell, 1972, 8).
Auf Grund derartiger konzeptueller Festlegungen sind bereits seit Sumner und

Weber die Grundlinien eines Programms soziologischer Ethnizitätsforschung
vorgezeichnet, bei der es darum geht

- dem "subjektiven Faktor" (des Bewusstseins gemeinsamer Abstammung)
einen gleichzeitig sehr hohen und gegenüber den Faktoren objektiver Ähnlichkeit
autonomen Stellenwert einzuräumen : so dass die simple Vorstellung von Ethnizität

167



H. Geser

als eines direkten Ausflusses objektiver Ähnlichkeiten ersetzt werden muss durch
viel komplexere Theorieansätze, bei denen erklärt werden muss, unter welchen

Bedingungen welche Similitaritätsmomente in welchem Umfang zu Kristallisationskeimen

fürEthnizitätsbewusstsein werden;

- Ethnizität im Rahmen einer umfassenderen " Theorie umweltoffener
Sozialsysteme" als eine mit bestimmten funktionalen Konsequenzen verknüpfte
Adaptationsstrategie sozialer Kollektive zu begreifen, so dass versucht werden muss, einerseits

die gesellschaftlichen Umweltbedingungen zu eruieren, die ein Kollektiv dazu

nötigen, eine am sachlich unspezifizierten Kriterium der "gemeinsamen Abstammung"

festgemachte (und deshalb beispielsweise für beliebige Wandlungen im
Inhalt der benötigten kollektiven Handlungen unempfindliche) Form der
Solidaritätsbindung zu wählen, und andererseits die sozietalen Auswirkungen zu eruieren,
die aus der Existenz und den Selbstbehauptungsstrategien derartiger Kollektive
resultieren.

III
Um die unverminderte oder gar anwachsende Bedeutung des "ethnischen

Faktors" in hochdifferenzierten modernen Gesellschaften kausal zu verstehen,
lassen sich verschiedene, hier nur andeutungsweise skizzierte theoretische
Argumentationslinien verfolgen, die ihren Ausgangspunkt nehmen

1. von der historischen Evolution der Staatsorganisation, die sich in einer

engen und — wenn man will — "dialektischen" Wechselwirkung zu Prozessen ethnischer

Gruppenbildung vollzieht;
2. von den fundamentalen, alle institutionellen Spären übergreifenden Prozessen

funktionaler Differenzierung, die zwar im Sinne klassischer Gesellschaftstheorien
durchaus häufig zur Auflösung ethnischer Solidaritäten und ihrer Ersetzung durch
universalistisch-kosmopolitische Identifikationsformen beitragen, unter gewissen

Bedingungen aber umgekehrt auch Ethnizität erlauben, begünstigen oder gar aktiv
mitstimulieren können;

3. von neuen, durch technologische ebenso wie sozio-politische Faktoren
begüngstige Entwicklungen weltweiter Kommunikation, Interaktion und Migration,
die - weit davon entfernt, die Weltgesellschaft in einen undifferenzierten "melting
pot" zu verwandeln — dzzu beitragen, die Kultivierung von ethnischen Partikularismen

zu erleichtern und Probleme der kollektiven Identitätsfindung (für die der

Rekurs auf Ethnizität eine mögliche Lösung darstellt) zu akzentuieren.

1. Die historische Entwicklungsgeschichte des Staates und die bis in die

neueste Zeit hinein beobachtbaren Tendenzen zur Perfektionierung und weltweiten

Ausbreitung staatlich organisierter Herrschaftsformen wirkt sich auf den
"ethnischen Faktor" in zweierlei Weise aus: indem Staaten einerseits indirekt die

Entstehung infrastaatlicher Ethnien (die auf der Bewahrung ihrer angestammten Identität

und Autonomie insistieren) begüngstigen, und andererseits direkt den
institutionellen Rahmen für ein neues (z.B. "nationalistisches") Ethnizitätsbewusstsein
bereitstellen.

168



Einleitung

Die erstgenannte, mit sehr hoher Konfliktivität einhergehende Wirkung
entsteht dadurch, weil Staaten den Anspruch erheben, die gesamte innerhalb eines

Territoriums befindliche Bevölkerung ungeachtet ihrer verwandtschaftlichen oder
traditional-kulturellen Solidaritätsbindungen einer politischen Monopolherrschaft
zu unterwerfen, (vgl. Service, 1971, 159), und weil sie überdies häufig Instrumente
darstellen, um zwischen verschiedenen traditionalen Gruppen Dominanz- und
Ausbeutungsverhältnisse zu stabilisieren.

Diese historisch äussert langfristige Entwicklung

— beginnt in der Zeit nach dem Neolithikum, wo die Grenzen politischer
Herrschaft zum erstenmal nicht mehr mit den Grenzen der traditionellen
Dorfgemeinschaft koinzidierten (vgl. Lenski, 1966, 147);

— findet ihre Fortsetzung in der Entstehung imperialer Reiche, denen es mit
der Zeit immer besser gelang, eroberte Ethnien nicht nur durch Tributpflichtigkeit
einem übergeordneten Herrschaftszentrum dienstbar zu machen, sondern - wie
z.B. im persischen Reich und im Imperium Romanum) stabil einzugliedern und
unter eine einheitliche Rechtsordnung zu subordinieren;

— findet eine dramatische Verschärfung durch das Aufkommen des

Nationalismus im 19. Jahrhundert, wo Staaten zum erstenmal systematisch dazu übergingen,

von allen Bürgern des Territoriums eine normative politische Identifikation
anstatt (wie noch im österreichisch-ungarischen Reich bis zum ersten Weltkrieg
üblich) bloss die Tolerierung obrigkeitlicher Administrativeingriffe zu fordern.

Erst dieser normative Integrationsanspruch des modernen (seit dem Ende des

Kolonialismus sich weltweit ausbreitenden) Nationalstaates hat zur Folge, dass

ethnische Gruppen (mit ihrem den Staat konkurrenzierenden Anspruch auf sachlich

generalisierte kollektive Identifikation) in die politische Subversivität
vergedrängt und - wie z.B. im Falle der Basken oder katholischen Nordiren — zu
äusserst erbittertem Widerstand herausgefordert werden.

Im Verhältnis zwischen nationalistischer Staatsmacht und dem Autonomie-
Streben infranationaler Ethnien kann leicht ein Teufelskreis sich eskalierender

Spannungen und Konflikte entstehen, indem

— das staatliche Machtzentrum für subordinierte traditionelle Gruppen in
kaum zu übertreffender Weise die Bedingungen einer "Quelle gemeinsamer externer

Bedrohung" erfüllt, die in der Literatur so häufig als ein Faktor erwähnt wird,
der die Bewusstseinsbildung über kulturelle Andersartigkeit und den Aufbau kollektiver

ethnischer Solidarität begünstigt (vgl. z.B. LeVine & Campbell, 1972, 29 ff;
Nordlinger, 1972;Coser, 1956);

— als Folge der daraus folgenden ethnischen Zentrifugalität aber eine gesteigerte

politische Integrationskrise eintritt, die den Staat dazu führt, durch zusätzliche

Intensivierung zentralistischer Machtentfaltung seinen Zusammenhalt zu sichern

(vgl. Smock & Smock, 1975,14 ff.).
Der zweitgenannte Zusammenhang zwischen Staatlichkeit und Ethnizität

besteht darin, dass Staaten die Entstehung neuer ethnischer Solidaritätsgruppen

169



H. Geser

begünstigen : indem sie einem territorial integrierten Volk zu einem Erfahrungsschatz

gemeinsam durchlebter Geschichte und einen Bestand an gemeinsamen
Symbolen, Verhaltensformen und kulturellen Traditionen verhelfen, um die herum
sich — falls zusätzliche Faktoren wirksam sind — ein neues ethnisches Kollektivbe-
wusstsein kristallisieren kann. Die Bedeutung dieses von Weber als "Umdeutung
von rationalen Vergesellschaftungen in persönliche Gemeinschaftsbeziehungen" (vgl.
Weber, 1972, 237) bezeichneten, isomorph auch innerhalb von Organisationen
(vgl. Stinchcombe, 1965,185 ff) beobachtbaren Vorgangs besteht keinesweg nur in
seiner kausalen Bedeutung für die Entstehung des politischen Nationalismus,
sondern weit darüber hinaus auch darin, dass

— nach aussen hin scharf umgrenzte Ethnien möglicherweise überhaupt erst
als Folge staatlicher Organisation (mit ihrer Eigenschaft, scharf dichotom Zugehörige

und Nichtzugehörige voneinander zu unterscheiden) haben entstehen können
(vgl. LeVine & Campbell, 1972, 99);

— eine durch das Kollektiverlebnis gemeinsamer Staatlichkeit induzierte
ethnische Gruppierung die Fähigkeit hat, ihre Identität weit über die historische Dauer
des eigenen Staates hinaus (bzw. während längerer Perioden der Fremdherrschaft
oder der Vertreibung vom eigenen Territorium) stabil aufrechtzuerhalten.

Das paradigmatische historische Beispiel des jüdischen Volkes bildet nur
eine besonders eindrückliche Illustration des allgemeinen Prinzips, dass Ethnizität

- gewissermassen im Sinne einer auf die nichtinstitutionelle Ebene konsensualer

Solidaritätsbindungen regredierte und deshalb hinsichtlich ihrer Überlebensbedingungen

sehr viel anspruchsloseren "Latenzform von Staatlichkeit " die Funktion
haben kann, den Zusammenhalt eines Kollektivs über schwierige Zeiten (des Zerfalls

oder Verlustes staatlicher Organisaiton und/oder der ökologischen Dispersion
ihrer Mitglieder) hinweg zu bewahren : wobei dann infolge des hohen sachlichen

Generalisierungsgrades der Gruppensolidarität (vgl. II) über Jahrtausende hinweg
die Bereitschaft zur Rekonstituierung eines eigenen Staates im kollektiven Bewusst-

sein lebendig bleiben kann (vgl. dazu LeVine & Campbell, 1972, 100).
Bei Anwendung derartiger historischer Erfahrungen auf die gegenwärtige

Weltlage ergibt sich zwanglos der Schluss, dass einerseits infolge der nachkolonialen
Proliferation von "New Nations" haufenweise neue Kristallisationskeime für
zukünftig sich artikulierende Ethnizität zur Verfügung stehen, und dass andererseits

auf Grund von Flüchtlingsströmen und anderen Formen kollektiver Migration
Dispositionen entstehen können, um Ethnizität (als einzige noch verfügbare Strategie

zur Rettung der Gruppenidentität) zu kultivieren (vgl. 3).

2. Es kann zwar nicht bestritten werden, dass die Prozesse gesellschaftlicher
Strukturdifferenzierung (sowohl entlang funktionsspezifischer wie auch schicht-

mässiger Dimensionen) in mannigfacher Weise zur Abschwächung oder gar
Auflösung von ethnischem Solidaritätsbewusstsein beitragen können : sei es, weil auf
Grund der gesteigerten gesamtgesellschaftlichen Integrationskraft arbeitsteiliger
Beziehungen die auf "mechanischer Integration" beruhenden Sozialbindungen an

170



Einleitung

Bedeutung verlieren (Dürkheim), weil übergreifende Formen klassenspezifischer
Solidarisierung in den Vordergrund treten (Marx), weil der Zusammenhalt moderner

Gesellschaften nur auf der Basis einer ''enttraditionalisierten " universalistischen
Kultur möglich ist (Weber u.a.), oder weil dank der Möglichkeit funktionsspezifischer

Spezialisierung die für die Intensivierung von Ethnizitätsbewusstsein so
bedeutsamen interethnischen Konkurrenzbeziehungen verschwinden (LeVine &
Campbell, 1972, 36).

Anderseits aber lassen sich auch theoretische Gründe (sowie empirische
Illustrationsbeispiele) für entgegengesetzte Auswirkungen anführen, die in der

makrosoziologischen Theoriebildung bisher viel weniger Beachtung gefunden haben :

2.1. Wenn funktions- oder schichtmässige Strukturdifferenzierungen mit seg-
mentären ethnischen Differenzierungen kumulieren (anstatt quer zu ihnen verlaufen),

entstehen zusätzliche objektive Gründe für die Mitglieder, sich untereinander
als gleichartig und gegenüber Nicht-Mitgliedern als andersartig zu betrachten und
daran ein Ethnizitätsbewusstsein anzuknüpfen (vgl. LeVine & Campbell, 1972,70).

So hat die Abdrängung der Juden auf ganz spezifische funktionale
Gesellschaftsnischen (urbanes Kleinbürgertum, Handel und Finanzgeschäfte) während
des europäischen Mittelalters sicher positiv zur Bewahrung ihres ausgeprägten
ethnischen Bewusstseins beigetragen, und die ethnischen Konflikte der modernen
Weltgesellschaft sind teilweise deshalb so ausgeprägt, weil das zunehmend
dramatischere Wohlstandsgefälle zwischen reichen und armen Ländern (wie auch häufig
zwischen reichen und ärmeren Schichten innerhalb der Drittweltländer selbst) mit
zahlreichen andern Sozialdifferenzierungen (z.B. Rasse, Kultur, gemeinsame
politische Geschichte u.a.) koinzidiert.

Im besonderen kann die Abdrängung auf eine diskriminierte Schichtlage zur
Folge haben, dass die Aufrechterhaltung oder Revitalisierung von Ethnizität nicht
nur (aus Gründen der durch sozio-ökonomische Homogenität erleichterten Möglichkeiten

wechselseitiger Verständigung) besser gelingt, sondern zusätzlich auch noch
die wichtige Funktion erfüllt, die für den Vollzug kollektiver Sozialmobilität
notwendigen Voraussetzungen (der solidarischen Gruppenkohäsion und gemeinsamen
politischen Mobilisierung) herzustellen (LeVine & Campbell, 1972, 31 ff

Weitgehend unerforscht ist die in diesem Zusammenhang naheliegende Frage,
inwiefern Prozesse gesellschaftlicher Differenzierung (bzw. der gesellschaftliche
Evolutionsprozess insgesamt kausal als eine Resultante interethnischer Reibungen,

Abgrenzungs- und Konfliktlösungsversuche verstanden werden können, und
inwiefern die Art der Besetzung bestehender strukturellerNischen aus dem Bestreben

ethnischer Gruppen erklärt werden kann, günstigere Bedingungen für die Aufrechterhaltung

von Homogenität nach innen und für die Akzentuierung ihrer Andersartigkeit

gegenüber Aussenstehenden zu erzeugen.

2.2. Gesellschaftliche Differenzierungsprozesse können zweitens auf Grund
ihrer Dynamik in indirekter Weise zur Revitalisierung ethnischer Gruppenidentifikationen

beitragen : indem sie jene alternativen, etwa auf der Vorgegebenheit

171



H. Geser

ständischer Statuspositionen oder traditionaler Berufsrollen beruhenden Strukturbasen

unterminieren, die in früheren Gesellschaften den Individuen eine stabile

Verankerung ihrer personellen Identität ermöglicht haben (vgl. z.B. Smock &
Smock, 1975, 5).

Theoretischer formuliert : je mehr sich die Gesellschaft hinsichtlich ihrer
schichtmässigen und funktional-arbeitsteiligen Strukturverhältnisse intern dynamisiert,

desto mehr werden Individuen dazu veranlasst, ihre personale Identität an von
dieser Dynamik wenig oder gar nicht affizierten Status- und Rollenkriterien
festzumachen: so dass rein askriptive, etwa auf Geschlecht, Rasse oder ethnischer
Abstammung basierende Formen sozialer Identifikation paradoxerweise wieder
stärker in den Vordergrund rücken können als beispielsweise in der mittelalterlichen

Gesellschaft, wo die allgemeine Statik der Gesellscahftsdifferenzierung es dem
Individuum ermöglichte, seine soziale Identität in Termini seiner (lebenslänglich
invarianten) Berufsrolle und Standeszugehörigkeit zu definieren.

2.3. Wenn man im Sinne Dürkheims davon ausgeht, dass es immer mehr die

aus den arbeitsteiligen Interdependenzbeziehungen heraus entstehenden sozialen
Bindekräfte sind, welche den Zusammenhalt der umfassenden Gesamtgesellschaft

garantieren, so kann man daraus schliessen, dass die Prinzipien "mechanischer
Solidarität" nun für relativ beliebig variierende Kollektivitätsbildungen auf unteren
sozialen Ebenen zur Verfügung stehen, weil sie nicht mehr wie früher für Aufgaben
umfassender gesellschaftlicher Integration in Beschlag genommen werden, sondern
frei verfügbar sind, um die von kleinen Gruppen oder Einzelindividuen ausgehenden

Bedürfnisse nach Identitätsbildung zu befriedigen.
Diese fundamentale Hypothese scheint einen günstigen Ansatzpunkt absuge-

ben, um die kulturelle Binnendifferenzierung moderner Gesellschaften (in Termini
von Subkulturen, religiösen Sekten u.a.) sowie die Privatisierungstendenzen der
Familienverhältnisse und Liebesbeziehungen zu erklären, und sie scheint sich auch

bei einer Anwendung aufdie Ethnizitätsproblematik zu bewähren, wo sich zeigt,
dass

— die arbeitsteilig-institutionellen Integrationskräfte (vor allem der

Wirtschaft, Technik und Wissenschaft) sich heute in zunehmendem Masse auf die inter-
und supranationale Sphäre der gesamten Weltgesellschaft erstrecken;

— die Referenzniveaus ethnischer Identifikation — scheinbar davon völlig
unbeeindruckt — nach wie vor an nationale oder infranationale Ebenen gebunden
bleiben, ja vielleicht - wie neuere Desintegrationstendenzen innerhalb
hochentwickelter westlicher Nationen zeigen — in zunehmendem Masse auf ein im Vergleich
zum 19. und frühen 20. Jahrhundert noch enger umgrenztes soziales Bezugsfeld

regredieren.

Anders als bei Subkulturen mit sachlich spezifischer Konsensbasis ist diese

radikalisierte Dissoziation zwischen den Ebenen "organischer" und "mechanischer"
Solidarität hier allerdings mit schwerwiegenden Folgeproblemen und inneren
Widersprüchen verbunden : weil ethnische Gruppen häufig darauf ausgehen, durch Anstre-

172



Einleitung

bung staatlicher Autonomie oder andere Strategien funktionaler Autarkisierung
die beiden Integrationsebenen wieder miteinander zur Deckung zu bringen (und
insofern jene gesellschaftlichen Differenzierungsprozesse gern rückgängig machen

möchten, die in anderer Hinsicht durchaus Voraussetzungen ihrer eigenen Entfaltung

darstellen).

3. Schliesslich gehen auch von der Zunahme sozialer Interaktions- und
Kommunikationsmöglichkeiten (als einem weiteren zentralen Aspekt gesellschaftlicher

Modernisierung) Wirkungen aus, die keineswegs immer zu einer Einebung
traditioneller Kulturunterschiede und zur Ersetzung partikularistischer ethnischer
Identifikationen durch universalistisch-kosmopolitische Orientierungsformen führen,

sondern im Gegenteil die Konstituierung und Konsolidierung ethnischer

Gruppierungen dadurch begünstigen, dass

— bessere strukturelle und technologische Möglichkeiten zur Pflege ethnischer

Kultur und Solidarität zur Verfügung stehen;
— traditionelle Gruppierungen häufig erst als Folge wechselseitiger

Wahrnehmung und Kontaktnahme mit "Ethnizität" (im Sinne einer bewussten
Artikulierung und Verteidigung ihrer kollektiven Identität) reagieren.

In Hinblick auf den erstgenannten Zusammenhang kann man nicht genug
betonen, in welchem Masse beispielsweise Schulen, Massenmedien, assoziative

Vereinigungen oder urbane Zentren sachlich relativ generalisierte
institutionelltechnologische Instrumente darstellen, die sich für die Kultivierung und Diffusion
partikulärer ethnischer Traditionen ebenso gut wie für die Pflege universalistischerer
Werte und Normen einsetzen lassen, und wie sehr etwa das Telephonieren oder das

Reisen im Flugzeug dazu dienen kann, um unter erschwerten Bedingungen (z.B.
hoher geographischer Dispersion) enge Kontakte mit nahestehenden Angehörigen
zu konservieren, anstatt neue Interaktionen mit Aussenstehenden anzuknüpfen.

Wie das vieldiskutierte, vor allem auf dem afrikanischen Kontinent verbreitete

Phänomen des "Tribalismus " beweist, können auf Grund regelmässigerer und
umfassenderer Gruppenwahrnehmungen objektiv bereits seit langem bestehende

kollektive Abstammungseinheiten ("Stämme an sich") erstmals zum Referenzobjekt

für intensive ethnische Gemeinschaftsidentifikation (d.h. zu "Stämmen für
sch") werden, die in früherer Zeit — wo der soziale Perzeptionshorizont des

Einzelnen mit den Grenzen seiner kommunalen Lebensgemeinschaft koinzidierte —

im Bewusstsein ihrer Angehörigen überhaupt nicht existierten (vgl. z.B. Geertz,
1963;Smock & Smock, 1975, 3;Esman, 1973, 69).

Der zweitgenannte positive Zusammenhang zwischen Ethnizität und extensiver

Kommunikation ergibt sich aus der in der bisherigen Literatur gut verankerten
und empirisch durch zahllose Illustrationsbeispiele belegbaren Hupothese, dass

soziale Gruppierungen aller Art häufig erst aufGrund wechselseitiger Wahrnehmung
und Kontaktnahme mit der Ausprägung eines "Ethnozentrismus" reagieren, weil

— die Mitglieder oft erst als Folge derartiger externer Kontakte ein adaequa-
tes Bewusstsein von ihrer Ähnlichkeit mit Gruppengenossen und ihrer Andersartig-

173



H. Geser

keit im Vergleich zu Aussenstehenden gewinnen (können) (vgl. Smock & Smock,
1975,3);

— eine Gruppe häufig erst durch solche Fremdkontakte (insbesondere kon-
fliktiver und subordinierender Natur) dazu gedrängt wird, ihre kollektive Identität
aktiv dadurch zu verteidigen, dass bisher implizit gehaltene Elemente gemeinsamer
Kulture explizit ausformuliert und mittels intentional gestalteter Politiken nach

innen hin konserviert und nach aussen hin artikuliert (oder gar andern Gruppierungen

aufoktroyiert) werden (vgl. LeVine & Campbell, 1972, 32).

Im besonderen muss in diesem Zusammenhang auf die grosse Bedeutung kollektiver

Migrationsbewegungen (vom Massen-Reisetourismus über Gastarbeiterwanderungen

bis zu Flüchtlingsströmen) hingewiesen werden, die — wenn sie nicht durch
eine ex ante bestehende Ethnizität selbst ausgelöst werden - in hohem Masse dazu

beitragen, sowohl die kognitiven wie die motivationalen Voraussetzungen für
ethnisches Kollektivbewusstsein zu erzeugen und die — wie wiederum das Judentum so

deutlich zeigt — laut Max Weber bereits seit frühester historischer Zeit eine
Hauptdeterminante für die Entstehung eines Bewusstseins "gemeinsamer Abstammung"
gebildet haben (vgl. Weber, 1972, 237).

IV

Das Ziel der vorangegangenen knappen Ausführungen war es, auf die
unbestrittene Berechtigung einer auf Ethnizitätsfragen in der modernen Gesellschaft
spezialisierten Sondernummer hinzuweisen, und andererseits ein absichtlich abstrakt
und historisch weiträumig angelegtes theoretisches Hintergrundgerüst aufzuspannen,

von dem her betrachtet es vielleicht leichter fällt, die nachfolgenden Beiträge
hinsichtlich ihrer Aussagekraft und komplementären Zusammengehörigkeit zu

würdigen und in Bezug auf ihre höheren theoretischen Implikationen optimal
auszuschöpfen.

Besondere Beachtung verdienen dabei die verschiedenen Versuche, die Eth-

nizitätsproblematik in ein Umfeld generalisierterer soziologischer Konzepte und
Theorien einzubetten und mit Hilfe neuartiger analytischer Instrumente zur
Klärung alter und zur Exploration neuer Fragestellungen beizutragen.

* * *

Der logischerweise an den Anfang gestellte Beitrag von Giordano spannt ein

grosszügiges Koordinatennetz fundamentaler begrifflicher Differenzierungen auf,
indem

1. beim Konzept der "ethnischen Gruppe" unterschieden wird zwischen dem

objektiven Gruppencharakter des 'Ethnos", wie er sich aus faktisch bestehenden
Ähnlichkeiten der Mitglieder ergibt, und dem subjektiven Aspekt der "Ethnizität"
im Sinne einer dynamischen Strategie, mit der die Mitglieder selbst ihr Bewusstsein

gemeinsamer Zugehörigkeit kultivieren;

174



Einleitung

2. beim Konzept der "Ethnizität" nochmals unterschieden wird zwischen

- einem spontaneistischen Aspekt des ungeplant ablaufenden Kollektivhandelns,

für dessen Analyse sich z.B. der Begriff der "charismatischen Sozialbewegung"
eignet;

— einem zweckrationalen Aspekt des geplanten Managements, bei dem
Ethnizität als ein opportunistisch gewähltes Mittel zur intentionalen Verfolgung von
Gruppenzielen erscheint.

Der heuristische Nutzen dieser konzeptuellen Differenzierungen besteht
einerseits in der Einsicht, dass bei der Untersuchung ethnischer Phänomene ganz
unterschiedliche soziologische Ansätze (strukturelle Makrotheorie, Organisationstheorie,

Theorie des symbolischen Interaktionismus u.a.) kombiniert werden müssen
(bzw. können), und andererseits in der implizierten Aufforderung, in systematischer
Weise nach den Determinanten zu forschen, die

— die Transformation eines objektiven "Ethnos" in eine intern kohäsive und
nach aussen handlungsfähige Ethnizitätsgruppe sowie

- das relative Gewichtsverhältnis zwischen spontaneistischen und
rationalorganisatorischen Prozessen ethnizistischer Artikulation mitbeeinflussen.

Die stark an Michels und Weber erinnerende Hypothese Giordanos, dass

ethnische Gruppen im Laufe ihrer zeitlichen Entwicklung eine irreversible Verlagerung
von spontaneistischer zu organisatorischer Selbststeuerung vollziehen, mag im
Lichte neuerer, eher "regressiv" verlaufender Ethnizitätsphänomene allerdings
revisions- oder wenigstens differenzierungsbedürftig erscheinen.

Endruweits Beitrag liefert die Gelegenheit, um die Problematik der Ethnizität

unter dem Blickwinkel des soziologischen Minoritäts- und Marginalitätsbegriffs
zu beleuchten und dadurch als Sonderfall innerhalb einer viel breiter angelegten
Theorie zu behandeln, die die Beziehungen zwischen kulturell verschiedenartigen
gesellschaftlichen Gruppen (vor allem in Hinblick auf ihre schichtungs- und macht-
mässigen Relationen) zum Inhalt hat.

Von grösster Tragweite ist dabei vor allem die Feststellung, dass ein hoher
Grad an ethnischer Gesellschaftsdifferenzierung nicht gleichbedeutung mit
staatlicher Desintegration und Fragmentierung sein muss, insofern es nämlich (und
teilweise gerade als Konsequenz der endogenen Selbstorganisation der verschiedenen

Ethnien) möglich wird, einen höheren absoluten Gesamtumfang an verfügbarer
politischer Macht zu erzielen.

Der Beitrag von Greverus gewinnt seine Bedeutung aus der ungewohnten, ja
teilweise provokativen Konsequenz, mit der versucht wird, das Phänomen der Ethnizität

völlig von seinem dynamischen Aspekt her als einen Prozess der kollektiven
Identitätsbildung zu begreifen, und dadurch die diametralste Gegenposition zu
jedem "substanzialistischen" (d.h. z.B. von Kriterien objektiver Blutsverwandtschaft

oder kultureller Ähnlichkeit der Mitglieder ausgehenden) Erklärungsansatz
zu formulieren.

In bewusster Anlehung an die von Goffman und anderen Exponenten des

175



H. Geser

symbolischen Interaktionismus im interindividuellen Mikrobereich durchgeführten
Analysen wird der Begriff des "Identitätsmanagements" als Ausgangspunkt gewählt,
um den Erzeugungsprozess von ethnischem Bewusstsein als einen in jedem Fall
intentionalen und häufig auch relativ rational und zweckgerichtet gestalteten
Vorgang zu charakterisieren, den eine Gruppe im Sinne einer Strategie wählen kann,
um für ihre Mitglieder eine kollektive Verbesserung ihrer Lebenschancen und/oder
eine Strukturierung ihrer individuellen Identität zu erreichen.

Kaum ein anderer theoretischer Ansatz ist wohl besser dazu disponiert, dem

instabil-transitorischen Charakter zahlreicher empirisch beobachtbarer Formen
aktueller Ethnizität Rechnung zu tragen und einen Teil jener Probleme zu lösen,
die laut LeVine & Campbell auf Grund der in der Soziologie und Kulturanthropologie

jahrzehntelang gepflegten Tendenz entstanden sind, ethnische Gruppen zu

tief verankerten und zeitlich äusserst stabilen Entitäten zu hypostasieren (vgl.
LeVine & Campbell, 1972,102).

Weit darüber hinausgehend aber wird durch Applikation des symbolisch-
interaktionistischen Theorieapparats auf Ethnizitätsprobleme die Sicht auf
zahlreiche zusätzliche Phänomene, Mechanismen und Erklärungsmöglichkeiten frei:
etwa auf die Möglichkeit, dass die Mobilisierung von ethnischer Solidarität ein

opportunistisches Mittel für die Verfolgung relativ beliebiger (häufig vom Kollektiv
nicht selbst explizit gemachter Zwecken benützt wird, oder dass sich Prozesse des

"Identitätsmanagements" heteronom unter dem Einfluss dominanterer externer
Gruppen (z.B. im Sinne von Etikettierungsprozessen) vollziehen.

Der Artikel von Windisch über die Xenophobie von Schweizern gegenüber
ausländischen Gastarbeitern ist zur Gesamtheit aller übrigen Beiträge dieser Nummer

in hohem Masse komplementär: indem hier primär versucht wird, den Ethno-
zentrismus einer (in diesem Falle : soziostrukturell dominanten) sozialen Gruppe
nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer gesellschaftlichen Ursachen und Konsequenzen,

sondern unter dem Blickwinkel ihrer inneren semantischen Struktur zu

analysieren.
Im folgerichtigen Anschluss an den französischen Strukturalismus einerseits

und an die Piaget'sche Theorien der kognitiven individualpsychologischen Entwicklung

andererseits stellt Windisch die Frage, ob es generalisierte (d.h. von
spezifischen inhaltlichen Ausformungen unabhängige) Gesetzmässigkeiten ethnozen-
trischen Denkens, Ideologisierens, Kategorisierens etc. gibt, die für sozio-zentrierte

kognitive Codes schlechthin gelten und in den von den Trägerindividuen autonom
(d.h. ohne Intervention des analysierenden, und deshalb bereits eigene, universalistischem

Codes mitbringenden Soziologen) formulierten Aussagen am reinsten zum
Ausdruck kommen.

Wenn eine derart anspruchsvolle, für die Soziologie und die Kulturanthropologie

in gleicher Weise fundamentale Fragestellung auch nur mit Hilfe sehr aufwendiger

komparativer Forschungen beantwortet werden könnte, so liefert der vorliegende

Beitrag dennoch einen intellektuell anregenden (und emotionell vielleicht
erschütternden) Einblick in gesamtschweizerisch wohl ziemlich verbreitete faschistoide

Denkstrukturen: geprägt durch einen "helvetischen Ethnozentrismus", der

176



Einleitung

im Verhältnis des Schweizers zu ausländischen Gastarbeitern ebenso dominant in
den Vordergrund rückt, wie er sonst (z.B. in den Beziehungen der Schweizer
untereinander) überdeckt wird durch Identifikationen, die an partikuläreren Bezugsebenen

(der Region oder Gemeinde) oder an universelleren Referenzniveaus festmachen.
Wie unterschiedlich die Schweizer ihren "ethnozentrisch-xenophoben Code"

gegenüber Immigranten verschiedener Provenienz aktualisieren, wird im darauf
folgenden Beitrag von Dobler-Mikola über das Assimilationsverhalten von in die
Schweiz eingewanderten Finninnen klar, die in keiner Weise das Objekt einer kollektiven

Stigmatisierung und/oder strukturellen Diskriminierung zu sein scheinen, so
dass sich das Mass ihrer Annäherung oder Distanznahme zum Aufnahmekontext
wie auch untereinander primär durch individuell-idiosynkratische Faktoren
bestimmt.

In Hinblick auf eine generellere und der Komplexität moderner Gesellschaften

angemessene Ethnizitätstheorie lässt sich aus Dobler-Mikolas Arbeit die Lehre
ziehen, dass

- das makroskopische Phänomen der Bewahrung oder Auflösung einer ethnischen

Gruppenidentitäts als Resultante aus unzähligen mikroskopischen, von
Einzelindividuen unter Berücksichtigung ihrer biographischen und sozio-ökonomischen
Gesamtsituation getroffenen, Entscheidungen und geformten Verhaltensweisen
begriffen werden kann (bzw. muss);

- zahlreiche Variablen, die normalerweise ganz undifferenziert zu einem
einheltichen Syndrom der "Ethnizität" gerechnet werden, faktisch relativ
unabhängig voneinander variieren: indem es beispielsweise möglich ist, dass subjektiv
gefühlte und in objektiver Interaktion praktizierte Gruppenzugehörigkeiten
auseinanderklaffen oder (z.B. durch den intervenierenden Einfluss einer individuell
spezifischen "Soziabilität") gleichzeitig die soziale Distanz zum Immigrationskontext

und zur eigenen ethnischen Subkultur zu reduzieren.

Zusätzliche Voraussageschwierigkeiten über das Assimilations- vs. Ethnizi-
tätsverhalten fremdländischer Minoritäten entstehen aus der intergenerationellen
Dynamik derartiger kollektiver Prozesse, für deren Verlauf vor allem das Verhalten
der — gleichzeitig gegenüber der Herkunftsfamilie wie gegenüber dem Aufnahmekontext

stark marginalisierten - Immigrantenkinder von grösster Bedeutung ist.
In ihrem kurzen Beitrag über spanische Gastarbeiterkinder weisen Gonvers et al.

sehr deutlich auf die strukturelle Unentschiedenheit einer derartigen interstitiellen

Lage hin und vermögen deshalb die bange Frage nicht zu beantworten, ob in
der "zweiten Generation" eine für die zukünftige innere Stabilität der Schweiz
bedrohliche "ethnische Zeitbombe" tickt, oder ob die geballte Kraft sozio-struk-
tureller, über Mechanismen dichter Alltagsinteraktion ebenso wie über langfristige
bildungs- und berufsmässige Mobilitätschancen wirkender Integrationsfaktoren
hinreichend ist, um einen irreversiblen Assimilationsprozess in Gang zu bringen.

Seit den Erfahrungen Ramses II mit den widerspenstigen Israeliten bis zu
den Problemen der Niederländer mit ihren Molukkern dürfte es sich herumgesprochen

haben, dass importierte ethnische Minderheiten sich im Aufnahmekontext

177



H. Geser

unter gewissen Umständen als "trojanische Pferde" erweisen können : wobei
vielleicht gerade der relativ hohe strukturelle Differenzierungsgrad des Immigrationslandes

als auslösendes Moment in Rechnung gestellt werden muss, denn mit
zunehmender gesellschaftlicher Komplexität wachsen einerseits die Möglichkeiten, gegenüber

den Immigranten verschiedenste qualitative Formen der (relativen) Marginali-
sierung (z.B. neben wirtschaftlichen auch bildungs- oder siedlungsmässige)
aufrechtzuerhalten, und andererseits sinkt selbst bei guten politischen Absichten die Chance,
in nützlicher Frist einen umfassenden, alle Institutionen in sich einbegreifenden
Prozess struktureller Eingliederung durchzusetzen.

LITERATUR
ALMOND, G.A. & VERBA, S. (1963), "The Civic Culture" (Little, Brown & Co, Boston).
COSER, L.A. (1956), "The Functions of Social Conflict" (Free Press, Glencoe, IL).
EISENSTADT, S.N. (1973), "Tradition, Change and Modernity" (Wiley, New York).
ESMAN, M. (1973), The Management of Communal Conflict, Public Policy, 21 (1973) 49-78.
GEERTZ, C. (1963), "Old Societies and New States" (Free Press, Glencoe, IL).
GLAZER, N. & MOYNIHAN, D.P. (1974), Why Ethnicity? Commentary, 58 (1974) 39.
ISRAEL, H. (1966), A Religious Basis for Solidarity in Industrial Society, Social Forces, 45

(1966) 84-95.
LENSKI, G. (1966), "Power and Privilege" (McGraw-Hill, New York).
LEVINE, R.A. & CAMPBELL, D.T. (1972), "Ethnocentrism : Theories of Conflict, Ethnic

Attitudes and Group Behavior" (Wiley, New York).
SERVICE, E.R. (1971), "Primitive Social Organization" (Random House, New York, 2nd ed.).
SMOCK, D.R. & SMOCK, A.C. (1975), "The Politics of Pluralism" (Elsevier, Amsterdam).
STINCHCOMBE, A.L. (1965), Social Structure and Organizations, Handbook ofOrganizations

(March, J.G., Ed.) (Rand McNally, Chicago).
SUMNER, W.G. (1906), "Folkways" (Dover Publ., New York).
WEBER, M. (1972), "Wirtschaft und Gesellschaft" (Mohr, Tübingen, 5 Aufl.).
YOUNG, C. (1976), "The Politics of Cultural Pluralism" (University of Madison Press, Madison).

178


	Einleitung : der "ethnische Faktor" im Prozess gesellschaftlicher Modernisierung

