Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie

= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 7 (1981)

Heft: 1

Artikel: Vergenossenschatftlichung in kultursoziologischer Sichtweise : eine
Studie zum Wiederaufleben abgesunkener Sinngehalte

Autor: Hettlage, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse sociol., 7 (1981) 85-111

VERGENOSSENSCHAFTLICHUNG
IN KULTURSOZIOLOGISCHER SICHTWEISE
Eine Studie zum Wiederaufleben abgesunkener Sinngehalte

Robert Hettlage
Unterer Batterieweg 143, 4059 Basel, Schweiz.

ZUSAMMENFASSUNG

Vom Beginn der Industrialisierung an bis zur Zwischenkriegszeit spielte der Begriff der
“Vergenossenschaftlichung” in der Gesellschaftstheorie eine grosse Rolle. Heute ist er fast
vergessen oder gehort jedenfalls nicht zu den “Forschungsnormalititen™. Selbst die etablierte
Genossenschaftsforschung hat ihn aus den Augen verloren. Dennoch handelt es sich dabei um
ein weitreichendes und moglicherweise “sensibilisierendes Konzept” (Blumer). Die vorliegende
Studie greift darauf zuriick, um eine Briicke zwischen der fritheren und der aktuellen Diskus-
sion um eine grundlegende Verinderung des (industriellen) Lebensstils zu schlagen. Denn in
der diesem Konzept zugrundegelegten Weltinterpretation wird ausdriicklich ein dem herrschaft-
lichen *““Gehiuse der Horigkeit” (Weber) “alternatives™ Modell der Gesellschaftsgestaltung
vorgeschlagen. Allem Anschein nach werden gerade heute Teilaspekte dieser Kulturperspektive
unter dem Blickpunkt des Machtausgleichs und der Selbstverwaltung wieder aufgegriffen.

“Vergenossenschaftlichung” konnte hier als Kristallisationspunkt dienen, u.a. auch um —
gestiitzt auf die bisherigen Genossenschaftserfahrungen — zu zeigen, dass es kaum geniigen kann,
Veridnderungen allein von strukturellen Eingriffen zu erwarten. Genossenschaftstypische Hand-
lungschancen hingen auch eng mit den Deutungsmustern der Organisationsmitglieder zusam-
men. Die Bedingungen ihrer Wirksamkeit sind bis heute kaum untersucht. Sich darauf zu kon-
zentrieren wire ein durchaus lohnender Forschungsschwerpunkt einer in den Raum des “Nor-
malen” gehobenen Genossenschaftssoziologie.

RESUME

Dés le début de I'industrialisation jusqu’a I’entre-deux-guerres, la notion de la “coopé-
rativation™ (*“Vergenossenschaftlichung) a eu un rdle important dans la théorie socio-
logique. Aujourd’hui, ce concept est presque oublié ou, en tout cas, ne fait pas partie des
“‘objets habituels de la recherche”. Méme la recherche sur les organisations coopératives, pour-
tant établie, I’a perdu de vue. Malgré cela, il s’agit ici d’un vaste concept présentant pro-
bablement “une composante sensibilisante” (Blumer). La présente étude s’y référe en vue d’éta-
blir un lien entre le débat antérieur et la discussion actuelle concernant le changement fonda-
mental du mode de vie (industriel). Car interprétation du monde sous-jacente a ce concept
Propose explicitement un modeéle “alternatif” de la structuration de la société s’opposant ainsi
a la “cuirasse d’obéissance” (“Gehiuse der Horigkeit”) dominante (Weber). Selon toute ap-
parence, des aspects partiels de cette perspective culturelle sont repris a présent du point de
vue d’équilibration de la domination et de 'auto-gestion.

La “coopérativation” pourrait servir ici comme point de cristallisation, entre autres,
aussi pour montrer — compte tenu des expériences coopératives faites — qu’il n’est guére suf-
fisant d’attendre des changements des seules interventions structurelles. Les chances de réus-
site des actions de type coopératif sont étroitement liées aux modéles d’interprétation des mem-
bres des organisations. Les conditions de leur efficience n’ont jusqu’a maintenant pas été étu-
diées. Il serait sans aucun doute bénéfique d’en faire le centre de gravité de recherches d’une
Sociologie des organisations coopératives sitées comme problématique admise.

Man konnte beinahe versucht sein, das hier vorgelegte Thema mit einer Ent-
schuldigung einzuleiten, so sehr scheint es aus dem Standardrepertoire der Sozio-
logie herauszufallen. “Vergenossenschaftlichung”” und “Kultursoziologie” gehdren
— selbst wenn man die moderne Soziologie als multiparadigmatische Wissenschaft

© 1981 Schweiz. Ges. f. Soziologie/Soc. suisse de sociologie 85



R. Hettlage

verstehen sollte — gegenwirtig nicht zu den dominanten Forschungsinteressen so-
genannt “fithrender” Soziologengruppen oder — schulen, sind also nicht “Normal-
wissenschaft”, sondern im wortlichen Sinn ex-zentrisch.

Zum Teil hingt das daran, dass die Termini Kultur und Genossenschaft oft
nur als vage definierte Bedeutungskonglomerate erscheinen, sich fiir ausserwissen-
schaftliche, affektive Anmutungen besonders eignen, und daher von manchen Wis-
senschaftlern bewusst beiseite geschoben werden.

Zum anderen diirfte die Ursache auch eine viel trivialere sein: die wissen-
schaftliche Gemeinschaft der Soziologen hat ihre Aufmerksamkeit bisher einfach
auf andere Gebiete konzentriert und diese implizit als “normal” definiert. Demge-
geniiber ist die kultursoziologische Perspektive des Genossenschaftswesens, aus
dem Blick und in Vergessenheit geraten, so dass die notige Klirungsarbeit bis heute
noch aussteht.

Seit Th. S. Kuhn (1978, 123 ff), sind wir allerdings wieder sensibler dafiir
geworden, dass nicht alles, was von einer Spezialistengemeinschaft aus dem Strom
der Forschung ausgefiltert wurde, deswegen auch schon ein Verdikt verdient hatte.
Oft mag gerade das Gegenteil der Fall sein, wie die gelegentlichen Wahrnehmungs-
verschiebungen, aus denen “wissenschaftliche Revolutionen geboren werden, zei-
gen. In der Tat mehren sich die Anzeichen fiir solche Wahrnehmungsverschiebun-

gen, die allerdings — im Gegensatz zu Kuhn — durchaus ein fudamentum in re be-
sitzen (Goudsblom, 1979, 139 ff).

1. TERMINOLOGISCHE PRALIMINARIEN

Nicht selten gleichen Begriffe Markenartikeln, deren Sympathiewert sich an
die Stelle genauer Produktkenntnis gesetzt hat. Fiir die Vokabel “Kultur” trifft
das zweifellos zu. Sie ist positiv besetzt, aber inhaltlich nur erahnt. Bei “Vergenos-
senschaftlichung” ist hingegen die Lage nicht so eindeutig, denn zusitzlich zu all-
gemein geringen Kenntnis des designatum ist auch der Sympathiewert gruppenspe-
zifisch sehr unterschiedlich. Zum Verstiandnis der Terminologie muss daher einiges
vorausgeschickt werden.

1.1. Die kulturesoziologische Sichtweise

Zweifellos gehort “Kultur” zum facettenreichsten und schillderndsten, was
die Soziologie zu bieten hat, weil es die Kultur hochstens als einen ‘‘lockeren Ver-
bund von Themen, Werten und Handlungsfiguren, die in einer Gesellschaft wirk-
sam sind (gibt): einen Verbund, der soziale Prozesse und ihre Stromungen
ebenso elastisch iibergreift, wie er sie in Bewegung hilt, ihnen entgegentritt, sich
ihnen amalgamiert”(Lipp, 1979, 451). Das diirfte der Grund sein, warum einer der
Viter der Cultural Anthropology Sir Edward B. Tylor (1871,1) mit seiner Defini-
tion einen solchen, bis heute anhaltenden Erfolg hatte. Er machte sich die Sache
namlich ziemlich einfach und bezeichnet Kultur lediglich als ““Ingebriff (complex
whole) von Wissen, Glauben, Kunst, Moral, Gesetz, Sitte und allen ibrigen Fihig-
keiten und Gewohnheiten, welche der Mensch als Glied der Gesellschaft sich ange-

86



Vergenossenschaftlichung

eignet hat”. Obwohl es sich eher um eine Verlegenheits-Konzeptualisierung ge-
handelt haben diirfte (Rassem, 1979, 23), hat sich sein Gebrauch nicht grundle-
gend gedndert (vgl. Kroeber & Kluckhohn, 1952; Kroeber & Parsons, 1958, 582 ff
Schneider & Bonfean, 1973; Peterson, 1979, 137). Die Untersuchung von vier
Elementen steht im Vordergrund: Werte (Priferenzordnungen), Normen (Ver-
haltensregelungen), Weltanschauungen (belief system) und symbolische Ausdrucks-
formen (material culture).

Fiir unsere Zwecke weiterfithrender ist Max Weber. Mit der ihm eigenen
konzisen Sprache bezeichnete er Kultur als “‘einen vom Standpunkt des Menschen
mit Sinn bedachten Weltausschnitt”” (Weber, 1973, 180). Hierin wird nicht nur
deutlich, dass Kultur ein Identifikations- und Regulationsbegriff (civilité, civilisa-
tion), sondern zugleich Handlung und Gebilde, Prozess und System, Gestaltung
und Gestalt ist (Rassem, 1979, 28 ff). Zugleich zeigt sich Kultur immer als anthro-
pogene, soziomorphe und generelle Wirklichkeit (Thurn, 1979, 439 f.):

(a) anthropogen, weil der Mensch als Bezugspunkt gesehen wird, der die
Welt mit Bedeutungen iiberzieht, Sinn verleiht, dadurch seine Bediirfnisse und An-
triebe vermittelt und normierend zur Realitit Stellung nimmt.

(b) soziomorph, weil alle symbolischen Leistungen aus einem interaktiven
Geflecht bestehen, dessen Konstellationen stindig in Bewegung sind und deren
Wirkungen kurz- und langfristiger Art sind.

(c) generell, weil kein Bereich der Gesellschaft ohne diese Interpretations-
leistungen erfahren wird und ohne sie auskommt. Das gilt fiir den politischen (poli-
tical culture) ebenso wie fiir den rechtlichen (jurisculture), fir den religiosen
ebenso wie fiir den wirtschaftlichen Sektor (Weber, 1956, Hirschman, 1977).

Die kultursoziologische Analyse eines Gegenstandsbereichs hebt also immer
auf Bedeutungsmuster ab, “welche dem Handeln, explizit oder implizit, quer
durch die Daseinsbereiche und Institutionen als Voraussetzung Halt und Sinn ge-
ben” (Lipp & Tenbruck, 1979, 395). Sie thematisiert weniger das faktische Hand-
eln als institutionelle Handlungsmodelle (Verhaltensmuster), Normen und Werte,
sofern sie als “kulturelle Selbstverstindlichkeiten” Geltung besitzen und “‘somit
jeweils typische Chancen fur priferierendes menschliches Handeln erdffnen”,
(Miihimann, 1964, 409) bzw. zur gesellschaftlichen Wirklichkeitsbewiltigung bei-
tragen.

Der kultursoziologische Blick richtet sich folglich darauf zu wissen, wann,
W0, wie und warum sich bestimmte Weltinterpretationen zur Rechtfertigung von
Werten und Normen bilden, unter welchen Bedingungen neue existentielle Aus-
Sagen iiber das entstehen, “was die Welt im Innersten zusammenhilt’’: welche sym-
bolischen Formen diese belief systems annehmen und dabei die Gesellschaft (im
Kulturvergleich) oder ihre Untergruppen (Subkulturen) widerspiegeln; welche of-
fenen oder verdeckten Traditionen im Spiel sind und welche Macht sie liber das
Handeln des Einzelnen, ganzer Institutionen oder Gesellschaften ausiiben (Lipp &
Tenbruck, 1979, 395).

Diese Perspektive gewinnt immer dann an Aktualitidt, wenn eine Gesellschaft
in eine Orientierungskrise gerit, Sinn zu einem “knappen Gut” wird und daher in-

87



R. Hettlage

tensive Bemithungen einsetzen, um als unbefriedigend erlebte Sozialbeziehungen
durch alternative Denkformen, Lebensstile, Kommunikations- und Orientierungs-
muster (master symbols) zu iiberwinden (Gerth & Mills, 1969, 287 £.). In unserer
hochinstitutionalisierten Gegenwart sind diese Tendenzen nicht zu ibersehen.

Es kommt nicht von ungefihr, dass das Genossenschaftswesen im vorigen Jahr-
hundert als Reaktion auf die Industrialisierung und der Boom zeitgendssischer Ge-
nossenschaftsbildungen als Reaktion auf die Folgen der Uberindustrialisierung
entstanden sind.

1.2. Vergenossenschaftlichung

Seit den frithen Anfingen des modernen Genossenschaftswesens steht auch
der sprachlich hochst unelegante Begriff der “Vergenossenschaftlichung” im
Raum. Da bisher kein besserer Ersatz gefunden wurde, soll er hier beibehalten
werden, zumal er — terminologisch unmittelbar einsichtig — die notige Briicke zur
sozio-0konomischen Organisationsform der Genossenschaft schligt.

Genossenschaften haben sich immer als Gegenmodelle gegen andere Formen
wirtschaftlichen Zusammenwirkens verstanden. Seit iiber 100 Jahren wird eine in-
tensive Diskussion darum gefiithrt. Entsprechend vielgestaltig waren die Bemithun-
gen (auch von Soziologen), diese Eigenheiten konzeptionell sichtbar zu machen.
Allerdings wurden sie jenseits der Grenzen dieser ganz spezifischen scientific com-
munity nur selten zur Kenntnis genommen.

Da die einzelnen Aspekte dieses Forschungsbereichs auch nicht annaherungs-
weise referiert werden konnen, muss es fiir das Verstandnis unserer Problematik
hier geniigen, die Genossenschaft mit Hilfe von K. Ebert’s Grundformel zu um-
schreiben. Demzufolge handelt es sich bei ihnen um einen ‘“‘mit der Moglichkeit
des jederzeitigen Ausscheidens verbundenen Zusammenschluss von Einzelwirt-
schaften, die bestimmte Funktionen ihrer Wirtschaften auf dem Wege der unmit-
telbaren, auf Dauer angelegten freiwilligen Zusammenarbeit gemeinsam verrichten
und dadurch Ertrage in Form von Zeistungen und Nutzungen erzielen” (Ebert,
1966, 18).

In dieser Definition sind bei genauer Textinterpretation die wichtigsten As-
pekte angesprochen, die in ihrer Kombination das Spezifikum von Genossenschaft
ausmachen:

(a) das Kooperativprinzip — die bestindige Zusammenarbeit als Mittel und
Ziel der Nutzensstiftung;

(b) das Forderprinzip — das Streben nach Leistungen und Nutzungen (Be-
darfsdeckung), nicht nach Geldertrag und Erwerb;

(c) das Gemeinschafts- oder Sozialkapital, d.h. Gruppeneigentum am Re-
servefond, der der individuellen Disposition entzogen ist;

(d) das Gleichberechtigungsprinzip, d.h. die aus dem personalbetonten Mit-
gliedereinsatz (im Gegensatz zum sachbetonten Kapitaleinsatz) abgeleitete ge-
meinsame Willensbildung (one man — one vote) und Selbstverwaltung der Mitglie-
dergesamtheit.

Soziologisch von einiger Tragweite, und von bedeutsamen Soziologen jeweils
88



Vergenossenschaftlichung

auch so verstanden (z.B. Gurvitch, 1950, 196; Oppenheimer, 1959, 340; Vier-
kandt, 1959, 191 ff), ist es, dass immer dann von Genossenschaft oder genossen-
schaftlich gesprochen werden darf, wenn wir es mit einem Forderverband zur Er-
reichung gemeinsamer Ziele von Individuen oder Gruppen zu tun haben, die in
ihrer Verfiigungsgewalt gleichberechtigt sind, so dass die horizontale Gliederung
der Sozialbeziehungen gegeniiber der vertikalen dominiert. Gerade dieses Kri-
terium zeigt, dass wir uns einem Unternehmenstyp gegeniiber sehen, der in sozial-
geschichtlicher wie theoretischer Hinsicht als Partizipationsmodell gelten kann
(Fiirstenberg, 1970, 35; Andreae, 1974, 892).

Mit diesen Konstruktionsmerkmalen hat sich das Genossenschaftswesen
auch bewusst von den klassischen Wirtschaftssystemen abgesetzt — von der
kapitalistischen Marktwirtschaft durch die Betonung kollektiver Verfiigungsbe-
rechtigung und von der staatskapitalistischen Planwirtschaft durch die freiwilige
Selbstverwaltung und Selbstverantwortung (Weippert, 1950, 9 ff. und 1963, 174;
Ziegenfuss, 1941, 115 ff, Schachtschabel, 1968, 268). Fiir diesen Anspruch eines
eigenen, dritten Weges hat man den Begriff “Vergenossenschaftlichung” (Koopera-
tivismus) geprigt.

Je nach angestrebter Reichweite bzw realistischer Selbstbeschrinkung tritt
Vergenossenschaftlichung in drei Ausprigungen auf’:

(a) als Versuch, eine Organisation nach genossenschaftlichen Prinzipien
umzugestalten;

- (b) als Programm, nach dem eine Gesellschaft mit genossenschaftlichen
eist”

(¢) und/oder mit Genossenschaftsunternehmen durchzogen werden soll.

Die kultursoziologische Seite jener Leitvorstellungen liegt darin, dass mit
dem Anspruch, eine neue, gerechtere, sozial leistungsfihigere Wirtschafts- und Ge-
sellschaftsordnung aufzubauen, auch eine andere Kulturgestalt angestrebt ist als
diejEnige, die bisher vom “Geist des Kapitalismus” oder “Geist des Etatismus”
gepragt ist, eine “Wirtschaftskultur’ also, in der

(a) die Menschen sich als Gleichberechtigte und Gleichverantwortliche ge-
geniliberstehen,

(b) alte Herrschaftsformen und Abhingigkeiten aufgelost werden,

(c) die Ur-Sehnsucht nach solidarischen Sozialbeziehungen eine organisato-
rische Grundlage erhilt und

(d) dadurch die Moglichkeit naher riickt, humanere Umgangsformen zu
Praktizieren oder zu neuem Leben zu erwecken,

Mit Ver-Genossenschaftlichung wird also ein Zivilisationsmodell angespro-
chen, das von je her zum zentralen Ideen- und Motivationsbestand der Menschheit
gehort : das distanzschwache Verflochtensein in einem maoglichst akephalen herr-
schaftsfreien Sozialverband. Aus diesem Grund stand in der frithen Genossen-
Schaftsliteratur auch Tonnies idealtypische Darstellung von “Gemeinschaft” im
Zentrum der Uberlegungen. In Anlehnung an diese Tradition, die unter stark in-
teressendifferenzierten, “‘gesellschaftlichen” Zustinden immer wieder in neuen
Chiffren belebt wird, zeigt sich die kultursoziologische Perspektive der Genossen-

89



R. Hettlage

schaftsbewegung und speziell der Vergenossenschaftlichung in aller Klarheit.Das
berechtigt uns auch, die fachspezifischen, kultursoziologischen Fragestellungen an
dieses gesellschaftliche Ordnungsmodell zu richten, nimlich die Frage

(a) nach der Entstehung, Tradition, Begriindung und Ausgestaltung der Ge-
nossenschafts-““Ideologie”;

(b) nach der Wirkkraft und kulturellen Selbstverstindlichkeit der damit ver-
bundenen Werte und Verhaltensmuster fiir einzelne Gruppen oder Gesellschaften
Uberhaupt;

(c) schliesslich nach der Bedeutung dieser Werte fiir eine kiinftige Gesell-
schaftsentwicklung.

Eine Antwort auf einen derartigen Problemkatalog hdtte man am ehesten
von den Genossenschaftstheoretikern und -praktikern selbst erwarten diirfen. Die
Situation ist jedoch eine ginzlich andere.

2.. DIE BISHERIGE GENOSSENSCHAFTSFORSCHUNG

2.1. Die heutige Forschungslage

Wer die gegenwirtige Genossenschaftsforschung etwas tiberblickt, wird ver-
wundert feststellen miissen, dass nicht nur die kultursoziologischen Fragestel-
lungen, sondern auch ganz allgemein der gesellschaftspolitische Gehalt und Impetus
von Vergenossenschaftlichung weitgehend in Vergessenheit geraten sind. Das soll
nicht heissen, dass es keine intensive Genossenschaftsforschung gabe oder dass die
Genossenschaften in vielen Lindern, ja soger im Weltmasstab keine bedeutende
Rolle in der Wirtschaftspraxis spielen wiirden. Im Gegenteil! Nach neuesten Schat-
zungen diirfte sich der Anteil der Genossenschaftsmitglieder gemessen an der Welt-
bevélkerung auf rund 10% belaufen! (Davidovic, 1975, 21f)!. Uberhaupt gelten
Genossenschaften als “einer der wichtigsten Exportartikel gegeniiber der Dritten
Welt” (Kaiser, 1975, 2).

Umso interessanter (auch in kultursoziologischer Hinsicht!) ist es, dass sich
die gingige Genossenschaftsforschung fast ginzlich auf juristische und 6kono-
mische Problemstellungen von Genossenschaftsgriindungen, Haftungfragen, As-
pekte der Marktbehauptung u.d. beschrinkt. Deren Wichtigkeit soll nicht verkannt
werden, nur scheint der eigentliche kulturtheoretische Atem ausgehaucht zu sein.
Da wo es noch so etwas wie Genossenschaftstheorie im urspriinglichen Verstind-
nis gibt, scheint sie sich iiberwiegend als 6konomische Theorie der Kooperation
mit deutlicher Anlehnung an des Erklirungsprogramm der “Neuen Politischen
Okonomie” (Eschenburg, 1971; Boettcher 1974) zu verstehen.

Immerhin gibt es in jiingster Zeit Anzeichen fiir eine Tendenzwende. Oko-
nomen und Juristen beginnen, das Thema Selbstverwaltung in und durch Genos-
senschaften wiederzuentdecken und statt der bisherigen monistischen Sicht zwei
vom Aufbau her kontrire Betriebstypen, den klassisch-hierarchischen und den genos-

! Hierin sind allerdings die Zahlen der in kommunistischen Staaten praktizierten Zwangs-
mitgliedschaften in Genossenschaften eingeschlossen,

90



Vergenossenschaftlichung

senschaftlich-egalitdaren, zu thematisieren (Buchanan, 1965, 1-14; Sauermann
1977, Backhaus 1979, 28 ff).

Etwas von der fritheren Motivation der Anhinger einer Vergenossenschaft-
lichung scheint sogar wieder anzuklingen, seit Vanek’s bahnbrechenden Studien zu
den Existenz- und Entwicklungsbedingungen von labor managed economics eine
eigene Forschungsrichtung etabliert haben (Vanek 1970, 1971, 1975).

Hingegen hilt sich die Soziologie bisher, von wenigen Bannertrigern wie
Matejko, Fiirstenberg u.a. abgesehen, auffillig zuriick. Fiir sie gilt das Thema im-
mer noch als randstindig, obgleich sich hieran exemplarisch und durch eine einzi-
gartige Materiallage abstiitzbar ein so wichtiger sozialer Basisprozess wie der der
KOOperation studieren liesse (Wossner, 1976, 207 ff). Bis heute fehlen sowohl
eine Soziologie der Genossenschaft als auch eine Soziologie in der Genossenschaft.
Allerdings gilt diese Feststellung nur fiir unseren Kulturkreis. In der Entwicklungs-
forschung hat die Genossenschaft ihren festen Platz. Hier ist auch die Soziologie
nicht untitig geblieben. Wo sozialer Wandel derart handgreiflich zum Thema wird,
ist auch die kultursoziologische Sichtweise nicht weit. Hieraus konnte auch ein
Ansatz zur Neubesinnung in unseren Gesellschaftsformationen erwachsen.

2.2. Das traditionelle Forschungsinteresse

Der Bruch mit der Forschungstradition ist relativ jungen Datums . Bis in die
Zwischenkriegs- und unmitteltare Nachkriegszeit hinein war die Situation eine
8anz andere. Damals trat der kultursoziologische Aspekt der Genossenschaftstheo-
rie wesentlich deutlicher zu Tage. Genossenschaft und Vergenossenschaftlichung
Wurden wenigstens theoretisch durchaus als symbolische Fithrungsmodelle fiir
eine zunehmende Humanisierung sozio-6konomischer Handlungsablidufe und da-
mit als Entwicklungskonzept unserer industrialisierten Gesellschaften interpretiert.

2.2.1. Genossenschaftstheorie als Theorie des Urspungs von Gesellschaften

Als Ursprungstheorie von Gesellschaften hat die Konzeption der Vergenos-
Senschaftlichung eine lange Tradition. F.Oppenheimer, A. Riistow, M. Weber und
Vor allem A. Vierkandt (Vierkandt 1959, 191 ff') waren sich darin einig, dass herr-
Schaftliche Sozialstrukturen mit ihrer ungleichen Verfiigungsgewalt unter Indivi-
duen und Gruppen und ihrem hierarchischen Ordnungsgefiige als historisches Spit-
Phdnomen zu werten sind. Vorgingig vor aller Entwicklung zu stindischen oder
kl’dssenméissigen Machtdifferenzierungen von Grossgesellschaften war das gesell-
schaftliche Strukturierungsprinzip nach ihrer Auffassung ein genossenschaftliches.
D.h. es orientierte sich an der Gleichverteilung der Macht, an Solidaritit und sub-
jektiv gefiihlter, affektiver oder einfach traditionaler Zusammengehorigkeit — vor-
Nehmlich in kleinen Sozialgebilden wie Familien, Sippen, Stimmen. Dieser Bezug
haftet auch dem Terminus Genossenschaft heute noch unterschwellig an.

Erst in spateren Geschichtsepochen hat sich herrschaftliche Differenzierung
und Staatengriindung ereignet, sei es durch innere Differenzierung, sei es durch
Uberlagerung von aussen (Mithlmann, 1964, 422; Riistow 1950). Dass wir heute
das Rad der Geschichte nicht mehr zuriickdrehen kénnen, und uns ein Weg zum

91



R. Hettlage

urgenossischen Dasein verbaut ist, mag man bedauern, aber genossenschaftliche
Sozialbeziehungen eben doch fiir passé oder hochstens noch in primargruppen-
haften, interessenhomogenen Beziehungsgeflechten fiir realisierbar halten.

Nun hat A. Gasser in einer Reihe von Studien (Gasser, 1976, 95 ff) gezeigt,
dass eine solche puristische Auffassung irrig ist. Er kann belegen, dass die ganze
Verfassungshistorie bis hinein in unsere Tage vom latenten Gegensatz zwischen ge-
nossenschaftlichen und herrschaftlichen Ordnungsvorstellungen durchzogen ist.
Das beigezogene verfassungsrechtliche Material beweist, dass das Genossenschafts-
denken nicht nur in der geschichtlichen Frithzeit lebendig war und dann verschit-
tet wurde, sondern dass es sich oft unter anderer Terminologie als wesentliches
Element moderner Rechtskultur erhalten hat (Riedel, 1974, 321 ff'). Gasser belegt
weiter, dass frithere und heutige Verfassungen im interkulturellen Vergleich inhalt-
lich nur addquat erfasst werden, wenn sie als zentralstaatlich-herrschaftliche bzw.
dezentral-foderalistisch-genossenschaftliche Varianten begriffen werden. Diese je-
weils fundamental unterschiedlichen Denk- und Gestaltungstraditionen machen —
in Verbindung mit ihrem spezifischen Sozialisationsimpuls — deutlich, warum be-
stimmte Gesellschaften fiir autoritire Staatsideologien auffillig empfinglicher wa-
ren als andere, oder umgekehrt : warum sich in eher genossenschaftlich gepragten
Gebilden (etwa den sogenannt “altfreien Nationen” wie Grossbritannien, Nieder-
lande, Skandinavien, Schweiz) das demokratische Leben, die participant culture”
fester im politischen Alltag verankert hat (Almond & Verba, 1965, 1-44).

Dahinter scheint der kultursoziologische Anspruch auf, wonach die Besin-
nung auf genossenschaftliche Grundlagen der Gesellschaftsgestaltung wie lokale
Selbstverwaltung, Biirgerndhe und Betroffenheit die zunehmenden Steuerungs-
schwierigkeiten moderner “Pseudokomplexe” (Miithlmann, 1981) steuern konnte.
“Mit dem Postulat der Biirgernihe werden heute bereits alte Probleme der Ver-
waltungsreform auf einen neuen Begriff gebracht. Schon die Stein-Hardenbergsche
Verwaltungsreform (seit 1806) verfolgte mit der Einfithrung der gemeindlichen
Selbstverwaltung das Ziel, das aufstrebende Biirgertum in den monarchischen
preussischen Staat zu integrieren. Durch das Prinzip der biirgerschaftlichen Mitbe-
teilung an kommunalen wie an staatlichen Geschiften sollte die Verwaltung belebt
und der Gemeingeist der Biirger gestirkt werden. Mit dem Aufschwung des Libera-
lismus in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts wurde die kommunale Selbstver-
waltung als Freiraum, d.h. als quasi-gesellschaftliche Instanz der Selbstgestaltung
der lokalen Nahwelt durch die Biirgerschaft in Abgrenzung zur staatlichen Obrig
keit betrachtet. Nunmehr galt die Kommune als ‘Bollwerk des liberalen Biirger-
tums’ gegen den monarchischen Staat. Nach der Liquidierung der Monarchie er-
schien die Kommune in der Weimarer Republik als besonders geeignete Instanz,
die Demokratie zu begriinden und zu erhalten. Nunmehr wurde die “kommunale
Selbstregierung Ausdruck der genossenschaftlichen Organisation des lokalen SoZ1&”
verbandes” (Reuter 1976, 8) (Kaufmann [Hg.], 1979, 24).

2.2.2. Genossenschaftstheorie als Theorie zivilisatorischer Entwicklungsrichtung
Vielleicht ist es viel zu wenig bekannt, dass sich die frithen, von Marx so ge-

92



Vergenossenschaftlichung

nannten ‘“‘utopischen Sozialisten™ sich eher als Solidaristen, denn als Sozialisten

im heutigen Verstandnis begriffen (Gide & Rist 1913, 697). Beinahe durchgingig
waren sie Genossenschaftstheoretiker, auch wenn meist der Begriff Genossenschaft
noch nicht auftaucht oder noch hinter der frither dafiir gebrauchlichen “Associa-
tion” zuriicktritt. Von ihr erwarteten sie sich meist die kiinftige, alternative
Mustergesellschaft. Dieses Ziel war auch der unmittelbare Antrieb zu den zahlrei-
chen, wenn auch oft nur missig erfolgreichen praktischen Versuchen, in verschie-
denen Teilen der Welt Konsumvereine, Produktivgenossenschaften, Kommunen als
Zellen fiir umfassendere genossenschaftliche Lebensriume aufzubauen.

(@) Die genossenschaftlichen Monisten. In der Frithzeit dieser Genossen-
schaftswegung waren die meisten der Gesellschaftsentwiirfe monistisch geprigt.
Vergenossenschaftlichung im nationalen oder gar internationalen Masstab sollte
Uber Genossenschaftsunternehmen erfolgen. Genossenschaftliche Lebens- und Ar-
beitsformen besissen in sich eine solche Dynamik und zugleich eine solche Inter-
grationskraft, dass sich in der Lage seien, das eben erst aufsteigende Industriesys-
tem mit der ihm zugeschriebenen “industriellen Anarchie” schleunigst wieder aus
den Angeln zu haben. Genossenschaften seien, die unmittelbaren Triger einer
neuen Zivilisation.

Bei allen Unterschieden im Detail sahen die Solidaristen in den Genossen-
schaften das Instrument,

— um das von den schottischen Moralphilosophen in die Diskussion ge-
brachte neue Paradigma des Selbstinteresses (Interest Will Not Lie) zu attackieren:

— um die damit aufgezwungenen “‘schlechten Sitten” zuriickzudringen und
das Wert- und Normsystem zu revolutionieren (Owen [1819] 1963, 148-155);

— um entfremdete Lebensweise auszuschalten und durch harmonische
Gesellungsformen zu ersetzen (Vgl. Owens’ New Harmony [1825-1828] oder
E. Cabet’s ““icarische Gemeinschaften” [1848-1895].

— um als industrielle ‘“Phalanx’’ (Fourier,s phalansteres, Vgl. V. Considerant
1972, 213 ff) mit friedlichen Mitteln die Welt zu erobern, denn das “neue” Sys-
tem soll allen Erwartungen nach noch viel produktiver arbeiten als alles bisher Da-
gewesene (L. Blanc, 1972, 364 ff; W. Thompson, 1972, 436).

In der Tat ist dies ein wahrhaft ehrgeiziges Programm, fiir das uns der dazu-
8ehdrige Optimismus abhanden gekommen ist. Von den heutigen Genossenschafts-
forschern werden die Moglichkeiten einer Vergenossenschaftlichung denn auch
viel bescheidener eingeschitzt.

(b) Die genossenschaftlichen Pluralisten. Die Genossenschaftsforscher
dieses Jahrhunderts bis hinein in die 60er Jahre dachten keineswers mehr monis-
tisch. Zu sehr hatten sich die klassichen Wirtschaftssysteme etabliert und den
scheinbar unaufhaltsamen Siegeszug des Genossenschaftswesens widerlegt, ihm oft
sogar das Uberleben schwer gemacht. Trotz allen hatte sich auch bei ihnen — allen
voran die modernen Genossenschaftsklassiker” wie Draheim, Weippert, Sera-
Phim, Henzler u.a. — etwas von Impetus der Frithsozialisten erhalten. Denn durch-
Weg bleiben sie davon iiberzeugt, dass Genossenschaften eine sozialreformerische

93



R. Hettlage

Qualitdt als Dritter Weg besissen, sei es in Industrie- oder Entwicklungslindern.
Denn im Gegensatz zur staatlich erzwungenen oder marktautomatisch erfolgenden
handelt es sich hier um gruppenmassig “‘vereinbarte’’ Handlungskoordinationen
(Weippert, 1966, 174 ff.), um agreements vornehmlich zu sozialen Verteidigungs-
zwecken.

Nur beanspruchen sie kein Gestaltungsmonopol mehr, u.a. auch deshalb, weil
die Erfahrung gelehrt hatte, dass die Genossenschaften ihre grosste Dynamik immer
dann entfaltet haben, wenn sie als Korrektur und Erginzung eines bestehenden,
und das heisst itberwiegend des marktgesteuerten, Wirtschaftssystems auftraten.

Genossenschaften beschrinken sich deswegen fiir die Anhiangen der pluralis-
tischen Version auf die Regulativfunktion einer “‘erginzenden Gemeinwirtschaft”
(Ritschl, 1964, 339), die die anderen Ordnungsformen korrigiert, ungestaltet und
erweitert. Erreichbar scheint ihnen hochstens eine gemischte Wirtschaftsordnung,
in denen die Genossenschaften eine starke Position innehaben. Trotz dieser Be-
schrinkungen bleibt der Anspruch erhalten, es dem Prinzip nach mit einer Grund-
gestalt solidarischer Wirtschaftsbeziehungen (Seraphim, 1951, 9 ff; Messner, 1966,
1091) zu tun zu haben, mit einem unverzichtbaren sozialen Ventil und Reservoir,
das sich aber freilich nicht als alleinige reale wirtschaftliche Gestaltungsform an-
bietet.

(¢) Marx’ Genossenschaftsbegriff. Von der einen wie von der anderen Variante
hielten Marx und Engels ganz und gar nichts. Und dennoch sind auch sie unter
die Vertreter von Vergenossenschaftlichung einzureihen. Besonders fiir den “‘spét-
en” Marx ist die juristische Genossenschaftsform kein erfolgversprechendes Element,
um die gesellschaftlichen Verhaltnisse von Grund auf umzugestalten. Eine solche
Annahme bleibt fiir ihn kleinbiirgerlicher Irrtum und “Grossmauligkeit” refor-
mistischer Apostel (Marx, 1964, 343). Genossenschaften konnten die neue Gesell-
schaft nicht “aus sich erzeugen” (Engels, 1964, 667). Um die Revolution kime
schliesslich niemand herum.

Aus der “Vogelperspektive” betrachtet gelten ihnen die Genossenschaften
hingegen als einzig mogliche, weil einzig sinnvolle Zielvorgabe fiir die Zukunft, als
“konkrete Utopie”, die sich dereinst in unbestimmbarer Zeitperspektive verwirkli-
chen wird.

In diesem, und nur in diesem Sinn ist Marx Genossenschaftstheoretiker mo-
nistischer Pragung. Und nur so kann man verstehen, warum er gleichzeitig ein ve-
hementer Gegner und gliihender Anhanger von Vergenossenschaftlichung ist. Erst-
eres gilt fiir die Ubergangszeit, letzteres fiir die “Endzeit”. Hier ist fiir ihn genos-
senschaftlich mit kommunistisch identisch, nimlich mit der Idealvorstellung des
“vollendeten Kommunismus’ von freien Menschen, die mit gemeinwirtschaftlich
organisierten Produktionsmitteln arbeitend ihre individuelle Arbeitskraft ganzlich
als gesellschaftliche Arbeitskraft verausgaben und somit eine einzige Grossgenos-
senschaft bilden konnen (Marx, 1962, 19). Im {ibrigen hiitte Marx den Gegnern
eines reformistischen Genossenschaftsprogramms keinen grosseren Dienst erweisen
konnen, die bewusst oder unbewusst, jedenfalls ohne Unterscheidungsvermogen

94



Vergenossenschaftlichung

sich an den Kommunismusverdacht gehalten haben und die Genossenschaften in
Verruf brachten. Bis heute sind unterschwellige Angste, Unterstellungen und Vor-
urteile diesbeziiglich nicht ausgerdumt.

Immerhin deutet die Verschiebung der Genossenschaftsproblematik von der
Konzentration von realen Organisationsformen auf ideale Gestaltungsprinzipien
€twas an, das beinahe 100 Jahre spiter in ganz anderem Zusammenhang wieder
aufgenommen werden sollte.

(d) Das neue soziologische Genossenschaftsverstandnis. Sieht man von der
gangigen theoretischen Durchdringung der Genossenschaftspraxis einmal ab, so
hat sich in deren Schatten ein neues Verstindnis von Genossenschaft zur Geltung
gebracht. Es hat sich von der bisherigen Beschrinkung auf die genossenschaftliche
Unternehmensform gelost und will Genossenschaft nun in einem viel umfassen-
deren Sinn als Realisierung des Selbstbestimmungsprinzips in seinen mannigfaltig-
sten Formen verstehen.

Unabhéngig voreinander dafiir waren G. Eisermann (1955) und A. Tautscher
(1955, 70) bahnrechend. Fiir sie kann alles, was in der Tendenz auf Partizipation,
Machtverteilung und Enthierarchisierung (power equalization approach) angelegt
ist, als Versuch gewertet werden, das urspriingliche, soziologische Verstindnis von
Genossenschaft (als Gegenkategorie zu Herrschaft) zu beleben. Daher konnen alle
Experimente mit “Humanisierung des Arbeitslebens”, die sich tatsdchlich auf
Machtabbau richten, als “genossenschaftlich im Trend”” (Eisermann, 1955, 116)
gewertet werden.

Wie immer man zu dieser Trendmeldung steht — und die bisherigen Erfolge
€twa mit Selbstverwaltung sind keineswegs berauschend (Hettlage, 1981) — unbe-
Streitbar wird hier Genossenschaft als basales, symbolisches Orientierungsraster,
als decision matrix, Handlungslogik oder gar “Ethik und Logik des Denkens’” (Nel-
son, 1977, 8) verstanden, die die heutige gesellschaftspolitische Auseinandersetz-
ung prigt, ohne dass sie sich der gedanklichen Riickbindungen bewusst geworden
Wire,

Wenn es wahr ist, dass wir Zeugen einer kategorialen Durchdringung des so-
Zialen Lebens mit Ausdrucks-, Uberzeugungs- und Organisationsstrukturen sind,
die darauf gerichtet sind, Partizipationsgrenzen auszuweiten, Kommunikationsfé-
higkeit zu entwickeln (Vgl. Habermas, 1971, 101 ff), solidarisches Bewusstsein zu
Starken und den Stellenwert von rationalisierender Lebensfiihrung zuriickzudrin-
gen, dann kénnen wir mit Nelson ohne weiteres von einem Wendepunkt der “Ge-
Wissens- und Bewusstseinskultur’” (1977, 89) oder einer Art Revolution i.w.S. spre-
chen. Sie wiirde nach den bisherigen Darlegungen das Attribut “genossenschaft-
lich” verdienen.

3. VERGENOSSENSCHAFTLICHUNG IN KULTURSOZIOLOGISCHER
PERSPEKTIVE

Vergenossenschaftlichung ist also ein in sich differenzierter Vorgang, der
Sich auf die juristische Unternehmensform Genossenschaft beziehen kann, aber

95



R. Hettlage

keineswegs darauf beschrinken muss. Wenn man davon ausgeht, dass gar nicht pri-
mdr die besondere Unternehmensform in den Blick genommen wird, sondern ein
bestimmer Stil von Sozialbeziehungen und darauf gerichtete Bewusstseinsformen,
Wertvorstellungen und Normen, dann hat Weippert recht, wenn er in der ““Genos-
senschaft” immer auch eine Kulturform von umfassender Tragweite erblicken will
(Weippert, 1953, 155 ff).

Wenn nun Vergenossenschaftlichung also Institutionalisierung horizontaler
Sozialbeziehung auf verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen besagt, dann hat das
umgekehrt auch seinen Riickbezug auf die genossenschaftliche Unternehmensform
selbst. Denn auch und gerade die Genossenschaften miissen sich dann diesen An-
forderungen in einem erhohten Mass stellen.

3.1. Vergenossenschaftlichung von Genossenschaften und die kultursozio-
logische Sicht.

Wie wir sahen, ist weder die soziologische Problematik in allgemeinen noch
die kultursoziologische im speziellen in der heutigen Genossenschaftsforschung
auf einem hohen Entwicklungsstand. Das liegt nicht nur an einer immer noch ver-
breiteten Soziologiefeindlichkeit, sondern auch daran, dass sich die Soziologie
selbst unnotigen Beschrinkungen unterwarf, in dem sie den vorgezeichneten Spu-
ren Max Weber’s paradoxerweise gleichzeitig zu stark und zu wenig folgte.

3.1.1. Weber’s Herrschaftssoziologie und die Genossenschaftssoziologie

Zu sehr verschrieb sich die Soziologie lange Zeit dem von Weber gewiesenen
Forschungsprogramm in der Hinsicht, dass sie sich von dessen starken herrschafts-
soziologischen “bias” nicht befreien konnte. Weber’s Schliisselbegriffe zum Ver-
stindnis westlich-moderner zivilisatorischer Komplexe sind bekanntlich Rationa-
litdt und Herrschaft.

Seiner Analyse zufolge ist der Zwang zur Zweck-Mittel-orientierten Lebens-
fithrung fast unausweichlich. Deswegen ist die Gesellschaft auch zwingend an die
Ausbreitung eines spezifischen, unpersonlichen Herrschaftstyps gebunden. Zwar
mag die Entpersonlichung der Machtausiibung und deren Bindung an Legalitit, Sat-
zungskonformitdt und Rationalitdt grosse Vorteile fiir den einzelnen haben, dafir
ist man aber an die Herrschaft des Verwaltungsstabs und dessen Daseinsfiirsorge im
“Geist der Biirokratie” ausgeliefert. Das “Gehéuse der Horigkeit’” wird ein immer
unfassenderes, und auch wenn die Herrschaft legal ist, bleibt sie doch unabinder-
lich Minorititenherrschaft. Fiir die Masse der Betroffenen und Verwalteten sieht
Weber keinerlei Chancen fiir Machtausgleich, Machtverteilung und Machtkontrolle,
(Weber, 1956, 133 f, 615 ff, 633 ff). In der technisch-wissenschaftlichen Indus-
triekultur ist legale, biirokratische Herrschaft die technisch addquateste, effizient-
este und “formal rationalste Form der Herrschaftsausiibung” (Weber, 1956, 128),
aber eben auf hierarchische Uber- und Unterordnung angelegt, unentrinnbar wei-
tergreifend. Der Entscheidungsbereich anderer als der Verwalter wird zunehmend
“durchstaatlicht” und damit eingeengt. Den eigentlich Betroffenen bleibt gegen-
Uber dieser reibungslosen Monokratie kaum mehr als Gehorsam.

96



Vergenossenschaftlichung

Aufgrund seiner hobbesianischen Primisse des ewigen Kampfes aller um
Machterhaltung und Machtsteigerung (Baumgarten, 1964, 157; Weiss, 1975, 96)
hat Weber keinen Blick mehr fiir die Eréffnung neuer Partizipationschancen
und die darin implizierte genossenschaftliche Kulturperspektive (Vgl. Nelson,
1977, 68).

Obwohl sich heute in der Soziologie neue Tendenzen ankiindigen, war We-
ber’s Einfluss doch so stark gewesen, dass sich demgegeniiber eine eigentliche Ge-
nossenschaftssoziologie nicht entwickeln konnte. Uberdies hat das Denken in herr-
schaftssoziologischen Kategorien kontinuierlicher, schematischer, berechenbarer
und effizienter Steuerung auch in der Genossenschaftspraxis deutliche Spuren hin-
terlassen. Zweifellos stehen auch die Genossenschaften unter diesem Imperativen.
Sie liegen im Interesse der Genossen, nur decken sie eben nur einen Teil von deren
Interessenlage ab. Der andere Teil, nimlich gleichwohl eine genossenschaftliche
Betriebsstruktur verwirklichen zu sollen, ist dabei oft auf der Strecke geblieben.
Der kleinmiitige Umgang mit den eigenen Modell hat viele Genossenschafter und
Manager veranlasst, friihzeitig die Ambitionen herunterzuschrauben und der herr-
schaftlichen Durchdringung, die ja scheinbar so unausweichlich sein soll, keinen
nennenswerten Widerstand mehr entkriftig mitzuwirken. Wen wundert es da, dass
die Genossenschaften heute vor einem eigentlichen “Systemproblem”, d.h. einem
Widerspruch zwischen institutioneller Ordnung, kulturellen Ambitionen und Ein-
satz von Steuerungsmitteln stehen. Die heute vielfach beklagte Identitdtskrise
konnte nicht ausbleiben. An ihr zeigt sich, dass Genossenschaften selbst eine Ver-
genossenschaftlichung bitter notig haben.

3.1.2. Weber’s Kultursoziologie und die “Struktursoziologie”

Ziemlich paradox mag es klingen, wenn ich die Ursache fiir die eben skiz-
zierte Entwicklung teilweise auch darin sehe, dass die Soziologie und die Genos-
senschaftspraxis Weber’s Spuren gleichzeitig zu wenig gefolgt sind. Er konnte So-
ziologie namlich nie anders verstehen und betreiben als aus der Einsicht heraus,
dass soziale Gebilde und Entwicklungen auch auf kulturelle Bedingtheiten, Be-
grindungen und Bedeutungen verweisen. Wie Tenbruck sehr einleuchtend unter-
streichen konnte, hat jedoch die moderne Soziologie lange Zeit hindurch eine ganz
andere Wendung genommen (Tenbruck, 1979, 399 ff):

Gemeint sind hier weniger ihr abstrakter Rigorismus oder ihre weithin un-
historische Grundauffassung (Goudsblom, 1979, 36 ff) als die Auffassung, “‘die
Gesellschaft (sei) durch jene dusseren Gliederungen bestimmbar, die Gberall am so-
Zialen Leben ins Auge springen und heute summarisch als Struktur bezeichnet
werden” (Tenbruck, 1979, 399). Zugleich wurde der Systemcharakter so in den
Vordergrund geriickt, als sei Gesellschaft allein das Ergebnis sozialer Determinis-
men oder “Mechanismen” und damit eben beinahe einschrinkungslos steuerbar.

In einer so verstandenen ‘“‘Struktursoziologie” miissen alle sozialen Erschein-
ungen hinter Organisation und Funktion, dusseren Zielen und Beziehungen ver-
schwinden. Demgegeniiber “versinken alle Wissensbestiande, welche zumindest in
fritheren Zeiten als wirklich gegolten haben, bis nur das ‘Gesellschaftliche’ iibrig

97



R. Hettlage

bleibt. Der Rest wird belanglos, Epiphinomen, Ideclogie, Reflex, Uberbau” (Ten-
bruck, 1979, 407).

Ganz im Gegensatz zu Weber hat solche Soziologie die Vieldimensionalitit
und relative Eigenstindigkeit menschlicher Motivations- und Verstandnislagen auf
das “Strukturelle” 2 verkiirzt und Kultur als Schein denunziert bzw Interessen zur
eigentlichen Realitét erklart (Tenbruck, 1979, 408).

Aus all dem wird klar, dass sich damit auch das sehr weit gefasste Verstind-
nis von Genossenschaft betrichtlich verengen musste. Das hat fiir die soziologische
Erforschung von Genossenschaften einen wenig ruhmreichen Einfluss gehabt, weil
sie zunehmend auf ihre juristische Besonderheit verkiirzt, aber nicht mehr in
ihrem kulturellen Antrieb erfasst wurden. Dementsprechend mechanistisch waren
auch die Erwartungen an diese Betriebsstrukturen, so als ob es geniigen konnte,
innerlich dezentralisierte Gebilde hinaustellen, die sich dann wie von selbst mit
dem entsprechenden kooperativen Geist und integrativen Leben fiillen wiirden.

Das Scheitern konnte gar nicht ausbleiben. Gerade die z.T. klaglichen Fehl-
schldge genossenschaftlicher Entwicklungspolitik beweisen besser als vieles
andere, dass sich Kulturtraditionen und -identitéiten, verbiirgte Lebensstile, Wert-
vorstellungen und Interpretationsleistungen nicht leichthin iiberspielen oder allein
“strukturell”ausser Kraft setzen lassen.

Hier hat die kultursoziologische Perspektive in der Genossenschafts- und
Partizipationsforschung noch ein grosses Terrain zuriickzugewinnen. Fiir die Ein-
schdtzung von Vergenossenschaftlichungschancen hat das eine erhebliche Bedeu-
tung.

3.1.3. Einige kultursoziologische Aspekte in der Genossenschaftsforschung

Genossenschaften eroffnen gerade wegen ihrer besonderen Strukturmerk-
male fiir die Mitglieder spezifische Lernfelder und Handlungschancen, denn ihrem
Charakteristikum zufolge wollen sie ja ““das Gewicht der Willensbildung in die Basis,
statt in die Spitze”verlegen (Ziegenfuss, 1948, 113).

(@) Genossenschaften als social culture of work. Genossenschaft ruhen, (ob-
gleich nicht nur ausschliesslich sie) wegen ihrer selbst gesetzten Anspriiche auf
einer besonderen, von Kumar in einem ginzlich anderen Zusammenhang so -
nannten “Arbeitskultur’” (Kumar, 1980, 5 ff'). Ihre Organisation will nicht nur aus
den Blickwinkel 6konomischer Rationalitit gesehen, sondern zumindest gleichran-
gig an “‘sozialen Produktionszielen” gemessen werden und ihnen dienen (Blum-
berg, 1968, 129). Sie ist wie alle Selbstverwaltung emanzipations-orientiert (Hett-
lage, 1981). Wie alle Partizipationsmodelle wollen sie aber nicht nur die Mitglieder
von hypostasierten Machtvorringen befreien, sondern gleichzeitig damit auch Ent-
fremdungserscheinungen beseitigen. Genossenschaften behaupten von sich, eine
Losung fiir diese Probleme anbieten zu konnen, indem sie eine dussere und eine in-

? Natiirlich soll nicht verkannt sein, dass es auch ein wesentlich umfassenderes Vorstind-
nis von Struktur gibt.

98



Vergenossenschaftlichung

nere Bindung an das Betriebsgeschehen stimulieren. Ihren Mitgliedern versprechen
sie in Anlehnung an Seeman (1959, 783 ff):

— statt Machtlosigkeit Gleichberechtigung in der Machtausiibung;
denn das demokratische Entscheidungsprinzip (one man — one vote) soll nicht
Kapital- oder Statusunterschiede, sondern die Gleichgewichtigkeit jedes einzelnen
Mitglieds als Person zur Geltung bringen. Fiihrungspositionen werden nur treu-
hinderisch verwaltet und werden durch Abwahlméglichkeiten kontrolliert.

— statt Sinnlosigkeit des Tuns das Erlebnis der personlichen Verbundenheit;
denn keiner ist nur Ausfithrungsorgan und kampft daher mit den Gefiihl der Be-
deutungslosigkeit der Person und Sinnentleerung der Arbeit. Der einzelne ist viel-
mehr als Entscheidungsbefugter mit Dispositivrechten aufgewertet. Arbeit wird
nicht fremdbestimmt, sondern ist Folge gegenseitiger Absprache.

— statt Isolation gemeinsame Verrichtung;
der gemeinsame freiwillige Antrieb zur Genossenschaftsgriindung und der Zwang
Zum gemeinsamen Handeln in selbstverwalteten, gemeinsamen Geschéftsbetrieb
starkt die Zusammengehorigkeit (meist ehemals sozial Benachteiligter) und wirkt
als Integrationsfaktor (Fiirstenberg, 1964, 243).

— statt Gewinninteresse Aufwandorientierung;
denn Ziel aller Genossenschaften ist es, Ertrage in Form von Leistungen und
Nutzungen fiir alle Mitglieder zu erzielen. Dann gehort auch die immaterielle For-
demng. Es gibt in der Tat wohl keine andere moderne Wirtschaftsform, die so sehr

von “Bildungsimpulsen begleitet war wie die Genossenschaft” (Fiirstenberg, 1970,
21 ff)

Alle diese Zielvorstellungen sind eng damit verkniipft, dass die Genossen-
Schaftsgriinder ganz verschiedener gesellschaftspolitischer Ausrichtung sich zu-
Mindest in einem minimalen Vergenossenschaftlichungsprogramm einig waren. Da-
Nach stand von Anfang an nicht nur eine reine Wirtschaftsform, sondern immer
auch eine Lebensform auf dem Programm. Deshalb durfte der Forderungsauftrag
nicht nur rein 6konomisch ausgelegt werden, sondern war — wie heute noch sicht-
bar — immer auch Bildungsauftrag gegeniiber den Mitgliedern, den Mitarbeitern
und der Offentlichkeit. Allerdings soll nicht geleugnet werden, dass der Anstoss
dazu oft ein von der Wirtschaftrealitit erzwungener war : namlich, dass nur tiber
¢in Bildungsprogramm die materiellen Aufgaben losbar und die Einiibung in eine
Neuartige Betriebspraxis der Partizipation (Interessenartikulation, Langsfristpla-
Nung, Selbstdisziplin etc) erfolgversprechend erschien.

(b) Genossenschaften und die Perzeption von Handlungschancen. Mit der
Untersuchung der genossenschaftlichen Kulturidee ist es allerdings keineswegs ge-
tfm, denn ob sie sich mit der strukturellen Sicht verbindet, diese stiitzt oder unter-
lauft, jst eine offene, empirische Frage. Konzeptionen miissen sich Alltag be-
Wihren. Hier bekommen sie ihre lebensweltliche Firbung und lnterpretatlon hier
treten aber auch die Leistungsdefizite auf.

Seit Schiitz sind wir uns wieder deutlicher bewusst, dass Handeln auf der
Gruﬂdlage des Wahrgenommenen, der Inierpretation dieser Wahrnehmung und des

99



R. Hettlage

darauf folgenden Entwurfs von Handlungslinien geschieht (Schiitz, 1974, 74 ff).
Es geniigt nicht, Handlungen irgendwelchen mechanistisch verstandenen Auslo-
sungfaktoren wie Bediirfnis-Dispositionen, Rollenerfordernissen, Regeln und Er-

wartungen allein zuzuschreiben. Vielmehr muss man, wie die symbolischen Inter-
aktionisten sagen wiirden, ’den Definitionsprozess des Handelnden erschliessen,

um sein Handeln zu verstehen” (Blumer, 1973, 80).

Die Genossenschaft lebt wesentlich davon, wie die Genossenschaftsmitglie-
der ihre “Arbeitskultur” als Handlungschance wahrnehmen und die strukturelle
Seite mit addquater Interpretation fillen. Ob die Handlungschancen auch so inter-
pretiert werden wie sie strukturell gedacht sind, ldsst sich a priori nicht beantwor-
ten. Zu unterschiedlich sind die je einzelnen Wahrnehmungen und Erlebniswerte,
die sedimentierten Vorerfahrungen ganzer Gruppen, die Antriebsrichtungen
ganzen Generationen etc.

Zumindest lisst sich die Vermutung dussern, dass wegen unterschiedlich
“ruckerinnerter’” Erwartungen und vorausblickender Erlebnisintentionalitaten
(Husserl, 1950-1952, 145 ) mit genossenschaftsfreundlichen und feindlichen Le-
benswelten zu rechnen ist, die ihren Einfluss auf die Genossenschaften in ihrem
taglich Arbeitsvollzug nicht verfehlen. Eine reine “Struktursoziologie’” muss diesen
wichtigen Aspekt unterbewerten.

Eigene Untersuchungen konnen die Notwendigkeit kultursoziologischer Be-
trachtungsweise belegen (Giordano & Hettlage, 1979,). Unsere Untersuchung des
Entwicklungspotentials siziliarischer Genossenschaften schien anfinglich sowohl
zahlenmassig wie organisatorisch und wirtschaftlich ein blihendes Genossenschafts-
wesen anzukiinden. Eine Analyse der typischen Denkinhalte und Verhaltensweisen
der Mitglieder ergab aber, dass:

— die horizontalen Aufbauelemente beinahe durchgingig in vertikale Ab-
hingigekeitsverhiltnisse nach klientelirem Muster umgedeutet wurden;

— dass Selbsthilfeorganisationen zur Frwirtschaftung gemeinsamer Vorteile
(win-win-strategies) wegen der allgegenwirtigen Vermutung, dass doch nur einer
auf Kosten des anderen gewinnen konne (Nullsummenspiel; win-lose-strategies),
von vorneherein als unattraktiv gelten:

— dass das Merkmal kooperativer, personaler Verbundenheit unter gemein-
samen Arbeits- und Lebensinteressen sich unter diesen Umstinden und gegen die
tibermichtige sozio-kulturelle Wirklichkeit dyadischer Fragmentierungen und ego-
zentrierter Netzwerke nicht durchsetzen konnte (Foster, 1961, 1173 ff).

Nach dem Thomas-Prinzip werden solche Interpretationsweisen, auch wenn
objektiv gar kein Anlass dazu gegeben wire, zur sich selbst erfiillenden Realitét.
Der genossenschaftliche Strukturansatz allein, muss ins Leere fallen. Liegen inten-
tionale Bedeutungsgehalte und Erlebnisse quer zu den (genossenschaftlichen)
Strukturanforderungen (etwa einer Basis-Demokratie), dann gelten letztere oft als
irrelevant und illegitim (Vgl. French et al., 1960, 3 ff'). Das wiederum zwingt die
Mitglieder zu verstirkter Abwehrhaltung und spielt den traditionell Machtigeren
auch unter einem génzlich anders gearteten Setting von neuem die Macht in die

100



Vergenossenschaftlichung

Hinde. Die Genossenschaft wird nun auch real von innen her ausgeholt. Und
damit ist der Interpretationskreis in sich geschlossen und hat sich selbst
bestitigt.

In diesem Zusammenhang mochte ich die Vermutung dussern, dass diese
und dhnliche Vorginge keinesfalls nur in “primitiven”, “exotischen” 0.4. abquali-
fizierten Entwicklungsregionen anzutreffen sind, sondern auch in unseren Breiten-
graden zum Zug kommen. Es wire interessant, derartige Forschungen in Gross-
genossenschaften oder auch in anderen Unternehmens- und Organisationsformen
durchzufiihren. Bisher sind wir allzu sorglos davon ausgegangen, dass Organisa-
tionsmitglieder auf Leistungen ihrer Organisation prinzipiell nur drei Antwortmo-
glichkeit hitten: exit, voice, loyalty (Hirschman, 1972). Entweder seien sie zufrie-
den, dann konnte auch mangelnde Partizipation als Ausdruck generalisierter Zu-
stimmung (loyalty) gedeutet werden. Oder sie seien unzufrieden und dusserten das
durch aktives Engagement (voice) bzw bei unaufhebbaren Widerspruch durch Ab-
wanderung (exit), (Hirschman, 1980; Klein, 1980). Die verbleibende und héufig
praktizierte Moglichkeit des Stillhaltens (silence) als Ausdruck tiefliegender Unzu-
friedenheiten oder Loyalitidtskonflikte (Kolarska & Aldrich, 1980) wurde in
allgemeinen iibersehen... auch bei Genossenschaften (Vgl. Boettcher, 1974,

L57 1)

Die Griinde, die zu innerer Emigration veranlassen und die in Form zirkula-
rer Verursachung Wesentliches zur Identitdtskrise der Genossenschaften beitragen,
sind sicher vielfiltiger Art. Ein moglicher Weg, um ihnen auf die Spur zu kommen,
fihrt iiber die Erforschung des alltdglichen, “lebensweltlichen” Organisationsver-
stindnisses der Beteiligten, seiner thematischen Relevanz im Alltagsbewusstsein,
seiner Bedeutung als Lebensraum. Hierzu darf das Partizipationsmodell nicht ab-
strakt definiert, sondern muss von der Vorstellung der Beteiligten her interpretiert
werden: von ihrem Selbstverstdndnis als Mitglieder, ihrer Vorstellung von Selbst-
hilfe, Selbstverantwortung, Kooperativgeist etc. Auf diese Weise eréffnen sich fiir
die kiinftige Genossenschaftssoziologie (aber auch fiir die Organisationssoziologie
im allgemeinen) bislang brachliegende Forschungsfelder. Ohne solche Vorkennt-
nisse diirfte eine ‘“‘Vergenossenschaftlichung von Genossenschaften’ nicht zu leis-
ten sein.

3.2, Vergenossenschaftlichung von Gesellschaften und die kultursoziologische
Sicht.

Wihrend also die genossenschaftsinterne Seite der kultursoziologischen Pro-
blematik bisher meist iibersehen wurde, war man sich ihrer da, wo man die Verge-
nossenschaftlichung ganzer Gesellschaften in Betracht zog, wenigstens anfinglich
durchaus bewusst. Heute, im Zuge einer als Strukturwandel kaschierten Okonomi-
sierung der Genossenschaften, ist auch hier die weiterreichende Perspektive verlo-
réngegangen.

Mit der “‘sukzessiven Desillusionierung der modernen Gesellschaft (K. Lo-
with) ist in jingster Zeit allerdings ein Punkt erreicht worden, der der Vergenos-
senschaftlichung als Gestaltungsprinzip neuen Rang verleihen konnte.

101



R. Hettlage

3.2.1. Eine Zeitenwende zur neuen Kulturgestalt?

Es ist heute durchaus nicht mehr ungewohnlich, von einer “stillen Revolu-
tion” in Wertsetzungen und Lebensstil hochindustrialisierten Gesellschaften zu
sprechen, einer Revolution, die auf gleiche Teilnahme vorher davon Ausgeschlos-
sener, auf Selbstverwirklichung und Lebensqualitit statt nur auf materielle Wohl-
standsmehrung abzielt (Inglehart, 1971). Sie konnte eine Achsenverschiebung
auslosen, die derjenigen des 12./13. Jahrunderts gleichkommt, nur wenden sich
die Zeiten nicht mehr hin, sondern weg von der Idee der instrumentellen Rationa-
litdt (Nelson, 1977, 84, 89, 91).

In beinahe allen Lindern der Welt mehren sich die Anzeichen, dass das
“westlich rationalisierte Bewusstsein” (nicht selten personifiziert im ugly American
als Siindenbock) unter Beschuss gerit. In ihren Konsequenzen soll die frithere Ra-
tionalisierungsrevolution wieder riickgangig gemacht oder gebremst werden. An
ihrer Stelle beginnen sich andere Kulturgestalten mit anderen Schliisselbegriffen
wie Authentizitat, Re-Sakralisierung, Emotionalisierung und daraus folgender ve-
rinderter Richtschnur fiir Meinen und Handeln einen Platz zu erobern und wenig-
stens in Mischformen (und auch gemischten Bewusstseinstypen) durchzusetzen.

(a) Die Kritik an der Rationalitdt des Industriesystems. Lange Zeit wurde
von Kritikern der Industriegesellschaft der Eindruck erweckt, als seien die ange-
prangerten Methoden, Ziele und Fehlwirkungen “des Systems” typisch kapitalist-
ische Erscheinungen, die mit dem scheinbar geschichtsmechanisch erfolgenden
Untergang des ‘‘Spatkapitalismus’ aus der Welt geschafft wiren. Die erwartbare
Kumulation von 6konomischen Qutput-Krisen, politischen Legitimationskrisen
und kulturellen Motivationskrisen (Habermas, 1973, 66-73) wiirde ausdriicken,
““dass sich die normativen Strukturen nach der ihnen innewohnenden Logik so ver-
dndern, dass die Komplementaritat zwischen Anforderungen (des Steuerungsim-
perativs, R.H.) einerseits, den interpretierten Bediirfnissen und den legitimen Er-
wartungen der Gesellschaftsmiglieder anderseits gestort wird”” (Habermas, ebenda
71). Schluchter konnte ziegen, dass angeschits der ‘‘Ungleichzeitigkeit des Gleich-
zeitigen” (Mannheim 1928, 521), die Annahme eines synchronen, systembedro-
henden Entwicklungsrhythmus der Teilstrukturen iiberaus vage erscheint und
daher mit triftigen Argumenten nicht entschieden werden kann (Schluchter, 1980,
180 ff). Auch sind die Untergangsprognosen bisher nicht eingetroffen. Jedoch ist
ein Teil der Argumentationslinie beinahe zum Gemeingut geworden, dass nimlich
das Produktionssystem (““‘Arbeit’’) iiberwiegend nur instrumentale, nicht aber
kommunikative Werte (*“Interaktion”) zum Zug kommen lasse (Habermas, 1968,
150), also einen Teil der typisch menschlichen Wirklichkeit dem Rationalitats-
imperativ opfere. Hiergegen wird immer stirker Sturm gelaufen.

In den vergangenen 5-8 Jahren hat sich die Thematik der Kulturkritik ver-
lagert und auf einen hauptsichlichen Aspekt konzentriert: Seit den Aufsehen erre-
genden Thesen des “Clubs of Rome” von den “Grenzen des Wachstums’ (Meadows,
Blueprint for Survival, 1972) steht namlich gar nicht mehr das Uberleben des Kapi-
talismus, sondern dasjenige der Menschheit ganz generell zur Diskussion. Die Frage

102



Vergenossenschaftlichung

—

nach dem Humanen (oder Uberleben wird mit der gleichen Hirte nun auch an
den real existierenden Sozialismus gestellt (Bahro, 1977), dessen Krisenerschein-
ungen — auf einer anderen Wohlstandsebene freilich — keineswegs geringer sind.

Deswegen beginnt sich die Debatte auch langsam ihrer 6konomischen
Schlagseite zu entledigen und eine umgreifendere kulturtheroretische Form anzu-
nehmen. Das Grundproblem des “Raumschiffe Erde” ist nicht mehr nur ein 6ko-
nomisches, sondern ein 6kologisches, sofern man darunter einen Appell zur Ver-
dnderung des Lebensstils und zum Neuiiberdenken der Kriterien fiir lebenswerte
Existenz verstehen will. Die Warnungen, dass das bisher vorherrschende Wachs-
tumsethos so oder so an sein Ende komme, sind jedenfalls uniiberhorbar. Die
Frage scheint nur noch zu sein, ob “gegen unseren Willen in Form von Hungersno-
ten, sozialen Krisen, Epidemien und Kriegen, oder... mit unserem Willen in der
Folge von durchdachten, humanen und angemessenen Verinderungen” (Fritsch,
1978, 343). Das war es auch, was Marcuse, allerdings noch in vorwiegend kapitalis-
muslastiger Argumentationsweise, zur grossen Verweigerung aufrufen liess (Mar-
Cuse, 1968, 147 ff).

Immerhin ldsst sich festhalten, dass sich unser Zeitbewusstsein grundlegend
geandert hat. Friither fraglos hingesetzte Zukunftseuphorie ist heute von einer Art
Endzeitpessimismus iiberschattet, wonach wir uns am Rande der wahrscheinlich
letzten grossen Existenzkrise bewegen und nichts dagegenzusprechen scheint, dass
wir einmal das ‘‘Leitfossil der Gegenwart”abgeben konnten (Fritsch, 1978, 344).
Weiteres Fortschreiten nach bisherigem Muster bedeutete Tritt ins Leere.

Es ist eigentlich folgerichtig, dass unter diesen Umstidnden die “Lehre vom
Oikos als Lebensraum” (Greverus, 1979, 216) erhohte Aktualitit und existentielle
Bedeutung erhilt. Damit im Zusammenhang steht auch die Riickwendung auf
Oko-bewusste Kulturformen der vorindustriellen Zeiten. Die von Diamond gefor-
derte “Suche nach dem Primitiven” ist unter diesem Aspekt nicht negativ, sondern
positiv gemeint : als Ausdruck der Umkehr und Keim einer neuen Anthropologie
vom Menschenméglichen und Menschenwiirdigen (Vgl. Diamond, 1976, 78,
126 ff), durch deren Integration allein wir Giber die Begrenzungen unserer Zivilisa-
tion hinausgelangen kénnten. Ahnlich argumentiert Zijderveld, der hinter den Pro-
testbewegungen eine Reaktion auf die zunehmend “‘abstraktere” Gesellschaft ver-
steht (Zijerveld, 1972, 144 f).

Mag die “Zeitsignatur’” auch noch unbestimmt sein (Gehlen, 1969, 89 ff)
und mégen brauchbare Losungen noch ausstehen, unverkennbar bleibt, dass eine
“radikale”, an die Wurzeln gehende Debatte um die Normalititsgrundlagen unseres
Lebens im Gang ist, die nicht auf den Streit um Wirtschaftssysteme, ja nicht ein-
mal auf den Gegensatz von Okonomie und Okologie (i.e.S.) reduziert werden soll-
te. Den Kern der Sache trifft es besser, wenn wir dahinter eine Auseinandersetzung
um zwei Grundtypen rationaler Lebensgestaltung sehen:

Auf der einen Seite steht die zweckrationale Kulturauffassung, in der die
Ausweitung von Kenntnissen und Fertigkeiten immer effizienterer ‘“‘rein technisch
zum Hochstmass an Leistung vervollkommenbarer” (Weber, 1956, 128), berechen-
barer Lebensbewiltigung dominiert, und damit verbunden die wachsende Organi-

103



R. Hettlage

sation der Gesellschaft in Zweckverbidnden unter instrumentalen, materiellen und
machtmaissigen Interessen (Weiss, 1975, 137; Miiller, 1979, 157).

Davon hebt sich die wertrationale Weltinterpretations ab, die auf der “Bin-
digung, Verfeinerung und Milderung der Sitten (Elias), (auf) Lenkbarkeit und
‘Domestikation’ (Weber)”” beruht (Mithlmann, 1964, 421 ), personliche Identifi-
kation auf dem Weg der Selbstbeschrinkung und Sublimation gewihrt, was seiner-
seits mit ““Demokratisierung der Kultur” und “Emanzipation’ bisher Benachtei-
ligter verschrinkt ist (Miihlmann, 1964).

(b) Die Suche nach einer Alternativkultur. Diese zweite Rationalitatsauffas-
sung, die ““soziologische’ i.w.S., gewinnt gegeniiber dem bisherigen Kontrastpro-
gramm moderner Industriegesellschaften offensichtlich an Boden. Vorerst wird
sie von der Alternativbewegung aufgegriffen, als Gegenkultur formuliert und
somit exemplarisch iibersteigert in die Offentlichkeit getragen.

Oft mag es so sein, dass sich auch die Anhinger des alternativen Lebens nur
durch ein diffuses Unbehagen an der bisherigen traditionellen Lebensauffassung
von Fortschritt und Selbstentfaltung zusammenfinden. Und Zijderveld mag Recht
haben, wenn er die Vorldufer fiir die heutigen “Aussteiger’” in der dlteren Jugend-
bewegung sucht, die dhnliche Ziige gnostischer Rebellion gegen alle Formen von
Institutionalisierung und Verdinglichung in einer “‘gegenstindlich-rationalen Welt”
zu erkennen gab (Zijerveld, 1972, 112 f). Obgleich das Bild der alternativen
“Szene’ weit davon entfernt ist einheitlich zu sein, kann ich mir trotzdem den
Hinweis nicht versagen, dass der Zweifel am Fortschritt, an rationalistischen Auf-
klirung und gesellschaftlicher Machbarkeit ein klassich-konservatives Thema (etwa
E. Burke’s “Reflections on the Revolution in France, 1790) ist. So kann in Zeiten
des Umbruchs Tradition wieder progressiv werden.

Versucht man aber dennoch, die dahinter stehenden Vorstellungen genauer
zu fassen und zu resiimieren, dann kann man dem angedeuteten Rationalitdtskon-
flikt durchaus noch detailliertere Ziige abgewinnen. Einen gelungenen Versuch ha-
ben Tablocki & Kanter (1976, 283 ff) vorgelegt. Einige der von ihnen als Leitver-
stellungen fiir eine ““neue” Kultur herausgearbeiteten Gesichtspunkte, sind fiir uns
von Bedeutung:

— die Riickbindung (regression) an friithere, weniger differenzierte Stadien
der Lebensgestaltung, worunter alle Versuche fallen, die der Zweckrationalitat
entspringenden Teilungen in Arbeit und Freizeit, Privatheit und Offentlichkeit,
Disziplin und Kreativitdt etc. riickgangig zu machen;

— die anti-intellektualistische Tendenz (“‘etherealization’), diesen regres-
siven Lebensstil auch als Abwehr gegen die bisherige Wertschitzung von Verstan-
desaktivitdten, kohdrenten Theoriegebduden, wissenschaftlicher Erkenntnisweise
und Wertabsolutismus zu verwenden. Weit wichtiger werden sollen Stilelemente
wie Spiritualismus, Bewusstseinserweiterung, personliche Begegnung (encounter)
kosmische Einheitssuche etc.

— die Wiederbelebung von Solidaritdtswerten (community) durch Zuriick-
drangen bisheriger Zwinge zweckrationaler Lebensfithrung und organisatorischer

104



Vergenossenschaftlichung

Einordnung zugunsten freier Kommunikation (in lokalen “‘Diskurs-Universen’’),
Distanzabbau, schopferischer Selbstdarstellung im Dienste erlebter Sozialintegra-
tion. ,

Der Begriff community scheint mir in diesem Zusammenhang aber zu stark
Vorbelastet und nicht geniigend prézise zu sein. Es wiirde den Kern der Sache bes-
ser treffen, wenn nicht nur der Gegensatz Gesellschaft-Gemeinschaft, sondern
auch der Aspekt des Herrschaftsabbaus betont wiirde. Tatsichlich scheinen die be-
tonten Bemiihungen um allgemeine Transparenz, Partizipation, Selbstverwaltung
und Selbsthilfe darauf hinzudeuten. Nach dem bisher Gesagten, hielte ich es fiir
fruchtbarer, wenn man im Gros der Alternativen Experimente erblicken wiirde,
um den hoch industrialisierten Produktionsstil und seine darauf zugeschnittenen,
laut Habermas “monologischen” sozialen Beziehungsformen durch eine neue
Kulturfiguration (Elias, 1970, 139 ff), die man als Vergenossenschaftlichung
bezeichen konnte, zu ersetzen.

3.2.2. Vergenossenschaftlichung als Kulturkristallisation

Die Analogie zwischen Vergenossenschaftlichung und Alternativkultur ist
keineswegs herbeigezwungen. Genossenschaft als soziale Beziehungsform griff
immer iiber den reinen Wirtschaftsaspekt hinaus. Sie verstand sich wegen ihrer
Betonung von Selbsthilfe, Selbst verantwortung und Selbst verwaltung nicht nur als
alternatives Wirtschafts-, sondern auch als Gesellschaftsystem, in dem die gestaltver-
dndernden Funktionen dieser sogenannten “‘Drei Selbst” zum Zug kommen so-
ten. Das schien Weippert (1953, 159 f) ausreichend genug, um Genossenschaft als
Kristallisationsform von Kultur tiberhaupt, als “Genossenschaftskultur” zu inter-
Pretieren.

Wie immer man die Terminologie heute wihlt, ob man nun Self-Manage-
™Ment, Labor-Management (Vanek), Dezentralisierung (Gurvitch), Vergesellschaf-
tung von unten (Watkins), Vereinbarung (Weippert) oder die saint-simonistische
Assoziation in den Vordergrund stellt, um die heute gravierenden Probleme der
Herrschaftskontrolle in den Griff zu bekommen, immer ist es der gleiche Grundge-
danke der Vergenossenschaftlichung, der als die eigentliche ‘“‘postindustrielle Ideo-
logie” Geltung erlangen soll (Borgese-Mann, 1975, 116). Wiirde sich diese Denkund
Handlungsweise durchsetzen, dann kime das — gemessen am Ausgangspunkt
— tatsichlich einer Kulturrevolution gleich. Natiirlich sind wir davon heute noch
sehr weit entfernt und die Chancen einer solchen Umkehr sind auch gar nicht ab-
Zusehen. Immerhin konnte der Begriff “Vergenossenschaftlichung” ein brauchba-
Tes Analyseinstrument sein, um wesentliche Aspekte der heutigen sozialen Grund-
Stimmung einzufangen:

(a) Vergenossenschaftlichung als Ablehnungsbegriff.In erster Linie ist Ge-
Nossenschaft nimlich eine Distinktionskategorie gegeniiber dem herrschenden, in-
dustriell gepragten Lebensstil. Sie bringt auf den Begriff, was vielen unterschwellig
als unbehaglich erscheint, und projeziert dies auf einen anderen, durch solidarische

Lebenswerte geprigten Hintergrund.
105



R. Hettlage

In diesem Sinn ist Vergenossenschaftlichung gegenkulturell inspiriert. Ihr
Normsystem steht in direkter Opposition zur dominanten Kultur und ist eine Re-
aktion auf die sozialen Defizite anonymisierter Grossgesellschaften.

Das wird begreiflich, wenn wir uns vor Augen halten, dass Genossenschaft
eben nicht ein primir 6konomischer oder juristischer Terminus, sondern ein sozio-
logischer Ausdruck fiir eine Kultur- und Gesellschaftsform ist, in der das Bedirfnis
nach “Individuation und selbstbestimmter Vergenossenschaftung’’ (Hildebrandt,
1973, 8) und Assoziation Vorrang vor herrschaftlichen Ordnungs- und Denkformen
hat. Der Versuch, sich gegen bestehende Herrschaftsformen abzusetzen macht deut-
lich, dass damit ein fundamentaler Gegensatz in sozialen Gestaltungsprinzipien
angesprochen ist.

Auch wenn dieser Anspruch als Gegenkultur zeitweilig verschiittet war, nie
ist er prinzipiell aufgegeben worden. Und da dieses Verschiittet-sein im Wirt-
schaftsbereich und in der 6konomischen Debatte noch weitgehend der Fall ist,
scheint es so, als wiirde sich der Kulturanspruch von Genossenschaft mit erhéhten
Druck im ausser6konomischen Bereich Geltung verschaffen.

(b) Vergenossenschaftlichung als Identifikationsbegriff. Gleichwohl wire es
zu einfach, ja geradewegs falsch, Genossenschaft nur als Negativhaltung zu inter-
pretieren. Die Bemiihungen um eine lebenswerte Sozialordnung waren auch immer
praktisch-gestalterisch.

Viel spricht man heute zwar von der Notwendigkeit einer neuen Wirtschafts-
ordnung, einer neuen Gesellschaft, von einem neuen Humanismus etc., der die
Identifikationskrise iiberwindet. Man denke nur an Illich’s (1975) Appell an die
“Konvivialitit”, d.h. an die technische Selbstbegrenzung zugunsten neuer Gemein-
schaftserfahrung und die soziale Kontrolle der Werkzeuge bzw. der Organisa-
tionen, die nur menschengerecht seien, wenn sie dem Menschen nicht die Macht
verweigerten (Illich, 1975, 14).

Das alles bleibt aber doch sehr abstrakt und artikuliert nur ein dumpfes Be-
diirfnis nach gesellschaftlichen Trauerarbeit und Umkehr. Wie die Gestalt des “Neu-
en” konkret auszusehen hat, scheint "’heute nicht auszumachen zu sein” (Hoef-
nagels, 1979, 74 ff, 99 ff). Es herrscht angstgestimmte Ratlosigkeit, die den vor-
handenen Elan so leicht in Defaitismus umschlagen lésst.

Meist ist nun nicht bekannt, dass die Genossenschaftstheoretiker ihre Alter-
native schon seit rund 150 Jahren propagiert und praktisch erprobt haben (wenn-
gleich mit wechselnden Erfolg).

Wohl hat sie als Bewegung immer eine andere Wertrangordnung und ein an-
deres Zivilisationsverstidndnis auf ihre Fahne geschrieben. Und das konnte durch-
aus einer der Griinde sein, warum Genossenschaft — wenn sie in ihrer ganzen per-
spektivischen Einbettung besser bekannt wire — zum Identifikationsbegriff einer
ganzen Epoche werden konnte. Der andere Grund aber wire der, dass ihre Mitglie-
der und ihre Leitungsgremien gezwungenermassen grosse Realisten sein mussten,
um sich in einer kritischen Umwelt iiberhaupt behaupten zu konnen, in einer
Umwelt zumal, in der Knappheitsfaktoren von je her eine beherrschende Rolle

106



Vergenossenschaftlichung

—_—

Spielten. Deswegen haben sie sich auch nur selten von vollmundigen Ausblicken
auf ein mogliches oder gar jetztzeitlich erwartbares “Schlechthin Anderes” beein-
drucken lassen... und deswegen auch die totale Vergenossenschaftlichung meist als
Utopie im Sinne eines praktisch unereichbaren Ziels ausgeschlossen.

Praktikabel und damit real alternativ erschien den Praktikern hingegen
(Wenn man von den ersten Utopisten absieht) immer der Weg, zuallererst einen
GIEichrang mit anderen Unternehmensformen anzustreben. Sie pochten daher
Nicht auf ein ausschliessliches Gestaltungsmonopol, sondern vorrangig auf die Kor-
l’?kturfunkticm einer “erginzenden Gemeinwirtschaft” und eines sozialen Regula-
tivs gegeniiber Entartungserscheinungen der industriellen Arbeitsweise. Primir be-
trachteten sie sich als Inseln eines moglichen dritten Weges (Ritschl, 1964, 339).
Erst sekundar und langsfristig verfolgten sie das Leitbild einer neuen Wirtschafts-
verfassung durch laufend neuen Zugewinn an eigener Wirtschaftsmacht.

In diesem Sinn ist Vergenossenschaftlichung subkulturell geprigt, nicht ge-
genkulturell. Denn es geht ihr nicht darum, das motivierende Endziel unmittelbar
‘M grossen Sprung zu verfolgen, sondern darum, die bestehende, dominante Kul-
tur sukzessive einzugrenzen und deren Einfluss von innen her zu unterholen. Dabei
bleiben auf lingere Sicht, und mit allen Gefahren als Insel {iberspiilt zu werden, in-
legrative Elemente mit dem umgebenden System zwangsldufig erhalten, weil:

— der institutionelle Weg der Vergenossenschaftlichung weiterhin auf einem
Nichtgenossenschaftlichen Unterbau selbstindig verbleibender Einzelwirtschaften
rflht, sofern man nicht den Weg iiber Produktivgenossenschaften oder vollintegra-
tive Lebensgemeinschaften (mit den ihnen typischen Problemen) einschligt;

— der pddagogische Weg der Vergenossenschaftlichung extrem hohe Anfor-
d_emngen an Disziplin und Engagement, Solidaritit und Risikobereitschaft eigent-
lich fijy das Funktionieren der Gemeinschaftsunternehmen a priori schon voraus-
Setzt, aber erst durch ziberaus lange Lernprozesse wirklich verankert werden kann.
Hierin liegt eine fundamentale Spannung aller Selbstverwaltungsbetriebe. Auch die
Geﬂossenschaften mussten sehr bald erfahren, dass es leichter war, Mitglieder zu
“ferben, als die besagten Anforderungen an sie zu stellen oder sie gar dazu zu er-
Ziehen. Zumindest wurde deutlich, dass Vergenossenschaftlichung als Erziehungs-

®Wegung nicht auf kurze Zeithorizonte angelegt ist (Weippert, 1953, 172);

— das Genossenschaftsprinzip nicht nur in der Genossenschaft als Unter-
rlehmensform, sondern auch in ginzlich anderem Rechtskleid auftreten kann —
auch jm privatkapitalistischen, wie sich anhand verschiedenster ‘‘genossenschaftli-
Cher” Vermogensbildungspline, Partnerschaftsmodelle, Fithrungsstile etc. zeigen

lisst (Hettlage, 1979),

3.2.3. Chancen der Vergenossenschaftlichung der Gesellschaft _
Ein Riickblick auf die bisher ausgebreitete Problematik erlaubt es, auch die

hancen von Vergenossenschaftlichung abzuschitzen.

(@) Vergenossenschaftlichung auf dem Weg tiber die Ausbreitung genossen-
Schaftlicher Unternehmensformen hiingt stark davon ab, ob die Genossenschaften

107



R. Hettlage

selbst mit den von ihnen proklamierten Prinzipien ernst machen. Wie wir sahen, ist
der mogliche Erfolg solcher Anstrengungen kulturspezifisch unterschiedlich und
daher auch nur gemissigt positiv zu beurteilen.

Die jeweilige soziale Umwelt wirkt zweifellos prigend auf den gelebten Ge-
nossenschaftsstil und auf die Einschidtzung des Erfolgs neuer Genossenschaftsgrin-
dungen. Das gilt nicht nur fiir irgendwelche als traditional abqualifizierte Gesell-
schaftsstrukturen, sondern auch gleichermassen fiir unsere ‘““moderne’” Lebens-
weise. Auch in ihr wirken die Residuen anderer Sozialstile weiter, und auch in ihr
ist der dominante Lebensstil den genossenschaftlichen Denk- und Verhaltens-
weisen nicht gerade forderlich (“Okonomisierung’).

(b) Vergenossenschaftlichung auf dem Weg tiber das Genossenschaftsprin-
zip — gleich in welcher Organisationsform und in welchen gesellschaftlichen Sek-
tor — scheint daher der folgenreichere Weg zu sein. Ohne Zweifel wiirden sich da-
durch wesentliche, neue kultursoziologische Perspektiven innerhalb und ausser-
halb des Bereichs der Wirtschaft er6ffnen.

Nur darf man auch hier nicht Gibersehen, dass der Erfolg des ersten Weges
nicht ohne Einfluss sein wird. Da wo es ndmlich nicht gelingt, die Genossenschaf-
ten selbst zu vergenossenschaftlichen, diirfte der negative Lerneffekt im weiteren
sozialen Umfeld nicht ausbleiben.

Und da, wo es nicht gelingt, die Probleme der Vergenossenschaftlichung im
mikrosoziologischen Bereich (gleich welcher Art) zu verwirklichen, kann man
wenig fiir den makrosoziologischen Bereich erwarten; denn die Prinzipien bleiben,
die gleichen, nur das Handlungsfeld verandert und verkompliziert sich.

Ob wir nach diesem Abriss der kultursoziologischen Problematik optimist-
sich oder pessimistisch sein sollen, muss offen bleiben. Ansétze zu einer Vergenos-
senschaftlichung und zur kultursoziologischen Wende sind da. Ob sie zur domi-
nanten Kultur werden, ist heute weder von den Sektoren noch von den Zeithorizon-
ten her abschatzbar.

Jedenfalls eroffnen genossenschaftliche Unternehmen und das Genossen-
schaftsprinzip “alternative” Handlungschancen — nicht mehr, aber auch nicht we-
niger. Sie konnen nur ergriffen werden, wenn sie als solche begriffen werden.

BIBLIOGRAPHIE

ALDRICH, H. (1980), sieche Kolarska, L.

ALMOND, G. & VERBA, S. (1965), ‘“The Civic Culture” (Boston/Toronto).

ANDREAE, C.A. (1974), Die Genossenschaften: Stabilisierendes Element in Gesellschaft und
Wirtschaft, Die gewerb. Wirtsch. 4 (1974) 888 ff.

BACKHAUS, J. (1977), “Okonomik der partizipativen Unternehmung” (Tiibingen).

BAHRO, R. (1977), “Die Alternative” (Koln/Frankfurt).

BAUMGARTEN, E. (1964), “Max Weber. Werk und Person” ( Tiibingen).

BLANC, L. (1972), Die friihen Sozialisten (Kool, F. & Krause, W., Eds.) (Miinchen) 2,
364-368.

BLUEPRINT FOR SURVIVAL (1972) (London).

BLUMBERG, P. (1968), “Industrial Democracy. The Sociology of Participation” (London, 2.
Aufl)).

108



Vergenossenschaftlichung
h*—_‘

BLUMER, H. (1973), Der methodologische Standort des symbolischen Interaktionismus, AI.I~
lagswissen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit (Arbeitsgruppe Bielefelder Soziol-
ogen, Eds) (Hamburg) 80-146. \ L

BOETTCHER, E. (1974), “Kooperation und Demokratie in der Wirtschaft” (Tiibingen).

BUCHANAN, J. (1965), An Economic Theory of Clubs, Economica, 32 (1965), 1-14.. ‘

CONSIDERANT, V. (1972), Fouriers System der sozialen Reform. Die friihen Sozialisten
(Kool, F. & Krause, W., Eds.) (Miinchen), 1 213-241.

DAVIDOVIC, G. (1975), “Vers un monde coopératif >’ (Ottawa).

DIAMOND, &, (1976), “Kritik der Zivilisation. Anthropologie und die Wiederentdeckung des
Primitiven” (Frankfurt/New York).

BERT, K.H. (1966), Rechtsvergleichende Analyse des Genossenschaftsrechts, Genossen-
Schaftsrecht auf internationaler E bene, 1 (Marburg).

EISERMANN, G. (1955), Wandlungstendenzen der modernen Gesellschaft. Wirtschaft und
Kultursystem, (Eisermann, G., Ed.) (Erlenbach-Ziirich/Stuttgart) 100-130.

ELIAS, N. (1978), Uber den Prozess der Zivilisation, 2 (Frankfurt, 5. bzw 6. Aufl.). .

ENGELS, F. (1964), Fliichtlingsliteratur V. Soziales aus Russland, MEW 18 (1960) (Berlin).

ESCHENBURG, R. (1971), “Okonomische Theorie der genossenschaftlichen Zusammenar-
beit” (Tiibingen).

I;‘OSTER, G.M. (1961), Dyadic Contracts, 4m. Anthropol. 63 (1961) 1173-1192.

FRENCH, J.P.R. et al (1960), An Experiment on Participation in a Norwegian Factory, Hum.
Relat., 13 (1960), 3-19.

FRITSCH, B. (1978) Die gegenwirtige Krise und die neue Weltwirtschaftsordnung. Aspekte

. Politischer Okonomie, Universitas, 33 (1978) 4. .

FURSTENBERG, F. (1964), Die Genossenschaft als sozialer Integrationsfaktor, Jahrb. Sozial-

. Wiss, 15-2 (1964) 243 ff.

FURSTENBERG, F. (1970), “Genossenschaft und Bildung” (Sonderdruck Deutsche Genos-

Senschaftskasse Frankfurt). ) .
ASSER, A. (1 976), “‘Staatlicher Grossraum und autonome Kleinriume. Gemeindeautonomie
und Partizipation” (Gesammelte Aufsitze, Basel).

GEHLEN, A. (1969), “Die Seele im technischen Zeitalter”” (Hamburg, 11. Aufl.).

ERTH, H. & MILLS, C.W. (1969), “Character and Social Structure” (London, 4. ‘?}‘ﬂ')'

GIDzE’ C. & RIST, C. (1913), “Geschichte der volkswirtschaftlichen Lehrmeinungen” (Jena,

- Aufl)). .
GIORDAN%), CHR. & HETTLAGE, R. (1979), “Persistenz im Wandel. Das Mobihslerung.s;,),o-
tential sizilianischer Genossenschaften. Eine Fallstudie zur Entwicklungsproblematik

(Tiibingen).
OUDSBLOM, J. (1979), “Soziologie auf der Waagschale” (Frankfurt).
REVERUS, J.-M. (1979), “Auf der Suche nach Heimat” (Miinchen).

GURVITCH, G. (1950), “La vocation actuelle de la sociologie” (Paris).

ABERMAS, J. (1968), “Erkenntnis und Interesse” (Frankfurt). o

HABERMAS, J. (1971), Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie de_r kom_rmlrllka'flVen

Kompetenz, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistet die Systemfor-
Schung? (Habermas, J. & Luhmann, N.H, Eds.) (Frankfurt) 101-141.
HABERMAS, J. (1973), ““Legitimationsprobleme im Spitkapitalismus” (Ff‘fﬂk’f,‘"t)-
HETTLAGE, R. (1979), “Genossenschaftstheorie und Partizipationsdiskussion” (Frankfurt).
HETTLAGE, R. (1979). siehe Giordano, C. o
ETTLAGE, R. (1981), Befreite Kompetenz ? Wissenssoziologische Einblicke in die neuere

Selbstverwaltungsdiskussion. Arch. Rechts- und Sozialphil. (1981), 1, erscheint dem-
Nichst,

E}LDEBRANDT, W. (1973), “Das nachliberale Zeitalter” (Dﬁsseldorffl\)d- )
RSCHMAN, A.0. (1972), “Exit, Voice, and Loyalty” (Cambridge/Mass). o
HIRSCHMAN, A.0. (1977), “The Passions and the Interests. Political Arguments for Capitalism
before Its Triumph” (Princeton, N.J.). .
HIRSCHMAN, A.0. (1972), Exit, Voice, and Loyalty : Further Reflections and a Survey of
Recent Contributions, Health and Soc. 58 (1980) 3: 430-454. A
HOEFNAGELS, H. (1979), “Die neue Solidaritat, Ausweg aus der Wachstumskrise” (Miin-
chen), i .
HUSSERL, . (1950-52), Ideen zu einer reinen Phiinomenologie und phinomenologischen
Phﬂosophie, Husserliana, 3-5 (Den Haag, 1950-1952).

109



R. Hettlage

ILLICH, I. (1975), “Selbstbegrenzung. Eine politische Kritik an der Technik” (Reinbek),

INGLEHART, R. (1971), The Silent Revolution in Europe, Am. Pol. Sci. Rev. 65 (1971).

KAISER, F. (1975), “Die Stunde des homo cooperativus? Zur politischen Integration der Ge-
nossenschaften’” (Bonn, unveréffentlichtes Manuskript).

KANTER, R. (1976), siehe Zablocki, B.D.

KAUFMANN, F.X. (Eds) (1979), “Burgernahe Sozialpolitik, Planung, Organisation und Ver-
mittlung sozialer Leistungen auf lokaler Ebene” (Frankfurt).

KLEIN, R. (1980), Models of Man and Models of Policy : Reflections on Exit, Voice and Loyalty:
Ten Years Later, Health and Soc. 58 (1980) 416-430.

KOLARSKA, L. & ALDRICH, H. (1980), Exit, Voice, and Silence: Consumers’ and Managers'
Responses to Organisational Decline, Org. Stud. 1 (1980) 1, 41-58.

KROEBER, A.L. & KLUCKHOHN, C. (1952), Culture: A Critical Review of Concepts and De
finitions, Harvard Univ. Peabody Museum Am. Archeol. Ethnol. Pap. 47 (1952) 1.

KROEBER, A.L. & PARSONS, T. (1958), The Concept of Culture and of Social System, Am.
Sociol. Rev. 23 (1958) 582-593.

KUHN, TH. S. (1978), “Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen’ (Frankfurt), 2.

KUMAR, K. (1980), Social Culture of Work : Work, Employment, and Unemployment as Ways
of Life, New Univ. Q. 34 (1980) 1: 5-29.

LIPP, W. (1979), Kulturtypen, kulturelle Symbole, Handlungswelt. Zur Plurivalenz von Kulturf,
Kélner Z. Soziol, und Sozialpsychol. 31 (1979) 3:450-484.

LIPP, W. & TENBRUCK, F. H. (1979), Zum Neubeginn der Kultursoziologie, Kdlner Z. Soziol.
und Sozialpsychol.3 1(1979) 3: 393-398.

MANNHEIM, K. (1928), Das Problem der Generationen, Wissenssoziologie, (K.H. Wolff, Ed.)
(Berlin/Neuwied) 509-565.

MARCUSE, H. (1968), Bemerkungen zu einer Neubestimmung der Kultur, Kultur und Gesell-
schaft (Marcuse, H. Ed.) (Frankfurt) 147-171.

MARX, K. (1962), Kritik des Gothaer Programms, MEW 19 (1967) 11-32.

MARX, K. (1964), Der Biirgerkrieg in Frankreich, MEW 17 (1964) 313-362.

MEADOWS, D. (1973), ““Die Grenzen des Wachstums” (Reinbek). _

MESSNER, J. (1966), “Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und wirt
schaftsethik” (Innsbruck/Wien/Miinchen) 5.

MILLS, C. V. (1969), siche Gerth, H.

MUHLMANN, W.E. (1964), Geschichts- und Kultursoziologie, Handwérterb, Sozialwiss. (Stutt-
gart/Tiibingen) (1964) 408-425.

MUHLMANN, W.E. (1981), Zur Soziologie komplexer Gesellschaften, Schweiz. Z. Soziol. [ReV-
suisse sociol. 7 (1981) (erscheint demnichst).

MULLER, G. (1979), The Notion of Rationality in the Work of Max Weber, Arch. Europ. S0
ciol. 20 (1979) 1: 149-171.

NELSON, B. (1977), Der Ursprung der Moderne” (Frankfurt).

OPPENHEIMER, F. (1959), Machtverhiiltnis, Handwérterb. Soziol. (Vierkandt, A. Ed.) (Stutt-
gart) (1959) 2: 338-348.

OWEN, R. (1819) (1963), An Address to the Working Class, Owen, R.: A New View of Society
and Other Writings. (G.D.H. Cole Ed.) (London/New York 1963) 148-155.

PETERSON, R.A. (1979), Revitalizing the Culture Concept, Ann. Rev. Sociol. 5 (1979)
137-166.

RASSEM, M. (1979), “Stiftung und Leistung. Essais zur Kultursoziologie” (Mittenwald).

REUTER, L-R. (1976), Kommunalpolitik im Parteivergleich, Aus Politik und Zeitgeschichte.
Beil. Wochenzts “‘Das Parlament™ B 34/76.

RIEDEL, K.G. (1974), Rechtskultur, Handlexikon zur Rechtswiss.(Gorlitz, A. Eds.) (Reinbek)
321-325.

RUSTOW, A. (1950), “Ortsbestimmung der Gegenwart” 1 (Ziirich). )

SAUERMANN, H. (1977), “Okonomische Theorie der Genossenschaft. Kritik des gegenwirtl”
gen Standes und Skizze eines neuen Ansatzes” (Diplomarbeit Uni Konstanz)

SCHACHTSCHABEL, H.G. (1968), Genossenschaften (III): Soziolcogisch-volksWirtschaftliche
Problematik, Handworterb. Sozialwiss. 4 (Stuttgart/Tiibingen) 379-392.

SCHLUCHTER, W. (1980), “Rationalismus der Weltbeherrschung, Studien zu Max Weber”
(Frankfurt). .

SCHNEIDER, L. & BONJEAN, C. (Eds.) (1973), “The Idea of Culture in the Social Sciences
(Cambridge).

110



Vergenossenschaftlichung

——

SCHUTZ, A. (1974), “Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt” (Frankfurt).
SEEMAN, M. (1959), On the Meaning of Alienation, Am. Sociol. Rey. 24 (1959) 783-791.
SERAPHIM, H.-J. (1951), “Vom Wesen der Genossenschaft und ihre steuerliche Behandlung”
(Neuwied) 45-61. 3
TAUSCHER, A. (1955), "Einkommenspolitik und Genossenschaftswesen” (Gottingen).
TENBRUCK, F.H. (1979), Die Aufgaben der Kultursoziologie, Kélner Z. Soziol. und Sozial-
Psychol.3 1(1971) 3: 399-421.
TENBRUCK, F.H. siche Lipp, W. (1979) o
THOMPSON, W. (1972), Praktische Richtlinien fiir die Errichtung von Gemeinwesen, Die frii-
hen Sozialisten (Kool, F. & Krause, W., Eds. (Miinchen), 2 426-439.
THU_RN, H.-P. (1979), “Kultursoziologie — Zur Begriffsgeschichte der Disziplin, Kolner Z. So-
ziol. und Sozialpsychol.31 (1979) 3: 422-449.
TYLOR, E . (1871), “Primitive Culture” (London).
VANEK, J. (1970), “The General Theory of Labor Managed Market Economies” (Ithaca, N.Y.).
ANEK, J. (1971), “The Praticipatory Economy. An Evolutionary Hypothesis and a Strategy
for Development” (Ithaca, N.Y.) (Dt. Ausgabe: ‘Marktwirtschaft und Arbeitserselbstverwal-
tung, Frankfurt/New York, (1975).
VANEK, J. (Ed.) (1975), “Economic Liberation of Man” (Harmondsworth).
VIERKANDT,A. (1959), Die genossenschaftliche Lebensform der Naturvolker, Handwérterb.
der Soziol. (Stuttgart) (1959) 2 191 ff.
WEBER, M. (1956), “Wirtschaft und Gesellschaft” (Tiibingen) 4.
EB_ER, M. (1973), Die “Objektivitit™ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkennt-
nis. Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre (Tiibingen) 4 146-214.
WEIPPERT, G. (1950), Genossenschaftswesen und soziale Marktwirtschaft, Z. gesamte Genos-
Senschaftswesen (1950) 9-29.
EIPPERT, G. (1953), Die kulturellen Aspekte des Genossenschaftswesens. Aktuelle Genossen-
Schaftsprobleme (Basel) 155-174.
E;PPIERT, G. (1963), Vereinbarung als drittes Ordnungsprinzip, Jahrb. Sozialwiss. 14 (1963)
: 169-178.
WEIPPERT, G. (1964), ““Jenseits von Individualismus und Kollektivismus. Studien zum gegen-
Wirtigen Zeitalter” (Diisseldorf).
WEISS, J. (1975), “Max Webers Grundlegung der Soziologie” (Miinchen).
OSSNER, J. (1976), *“*Soziologie. Einfithrung und Grundlegung” (Wien/KolIn/Graz) 7.
ABLOCKI, B.D. & KANTER, R.M. (1976), The Differentiation of Life-Styles, Ann. Rev.
7 Sociol 2 (1976) 269-298. _ )
IEG.ENFUSS, W. (1941), Eine dritte Wirtschaftsform. Die Genossenschaft im Gefiige der
ZIEertSChaft, Finanzarchiv, N.F. 8 (1941) 115 ff.
P GENFUSS, W. (1948), “Die Genossenschaften” (Berlin). _
JDERVELD, A. (1972), “Die abstrakte Gesellschaft. Zur Soziologie von Anpassung und
Protest” (Frankfurt).

111






	Vergenossenschaftlichung in kultursoziologischer Sichtweise : eine Studie zum Wiederaufleben abgesunkener Sinngehalte

