
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 4 (1978)

Heft: 2

Artikel: Le jouet, outil du metier d'enfant

Autor: Vonèche, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse Sociol., No 2/78, p.175-193

LE JOUET, OUTIL DU METIER D'ENFANT

Jacques Vonèche

RESUME

La conception actuelle du jouet est tributaire d'une
bipolarité entretenue par les agents de socialisation
entre la privatisation extrême des pratiques familiales
et l'universalisation abstraite du discours spécialisé
sur l'enfance. Cette bipolarité engendre une situation
réelle de l'enfance paradoxale conduisant à une annulation

idéologiques de l'enfance correspondant à la
baisse de natalité sur le plan démographique.

ZUSAMMENFASSUNG

Die heutige Vorstellung des Spielzeuges ist auf die
Zweipoligkeit zurückzuführen, die von den Soziali-
sierungsagenten zwischen der betonten Privatisierung
des Familiengeschehen und der abstrakten Universalisie-
rung der spezialisierten Kindeswissenschaften aufrechterhalten

wird. Jene Zweipoligkeit erzeugt einen parado-
xalen Tatbestand der Kindheit, der zur ideologischen
Ausscheidung der Kindheit führt und auf demographischer

Ebene zum Rückgang der Geburtenziffern.



176

Le but de cet article est de montrer comment la conception
du jeu et des jouets est tributaire d'une image

globale de l'enfance dans notre société. On verra d'abord
comment les écoles psychologiques définissent le jeu
par opposition au travail, renvoyant ainsi à une
opposition, historiquement construite, entre métier d'enfant
et métier d'adulte. L'analyse du "bon" jouet montrera
ensuite comment, sous la pression des classes dominantes
dans l'innovation culturelle, cette opposition se transforme

par un double mouvement - dont nous n'étudierons
que le premier - d'"adultisation" du métier d'enfant
accomplie par le truchement de la pénétration toujours
plus profonde de l'art et de la science de pointe dans
les nurseries et d'"infantilisation" de l'adulte par le
véhicule d'une idéologie de la spontanéité, de la liberté,

de la créativité et de la décontraction qui tendent
à obscurcir certaines distinctions entre enfant et adulte.

1. DECOUVERTE DE LA PRIME ENFANCE COMME OBJET PEDAGOGIQUE

Comme on le sait depuis les travaux de Philippe Ariès
(1973) notamment "l'Enfance sous l'ancien régime", le
sentiment de l'enfance est un sentiment récent dans
notre société occidentale, puisqu'on peut approximativement

le dater au moment des Temps Modernes. Au Moyen-Age
et pendant une partie au moins de la Renaissance, la
distinction entre l'enfance et le monde des adultes
paraît ne pas avoir été fortement marquée. Adultes et
enfants jouent aux mêmes jeux de hasard dans les mêmes

lieux, portent les mêmes habits, parlent la même langue
et travaillent aussi durement (l'interdiction du travail
des enfants en Europe date de la fin du XIXe siècle). La
famille n'est pas encore devenue le lieu obligé de
l'affection, de l'intimité et du secret.

Lorsque le sentiment de l'enfance et de la famille s'est
installé, l'idée de besoins spécifiques de l'enfance est
apparue: innocence à protéger, ignorance à combler,
caractère à former. On a donc enfermé les enfants dans les
familles et les écoles pour mieux les conduire de
l'innocence morale au jugement moral, de l'analphabétisme à
la plus haute culture et de l'absence de moi propre à

la forte personnalité. L'éducation cesse de se faire au
hasard et sur le tas. Elle devient la préoccupation
majeure des parents et la raison de leur vie commune bien
souvent. Mais ce faisant, elle va provoquer trois
retournements qui sont essentiels pour comprendre la place
du jouet dans la découverte de l'enfant comme objet de
réflexion.



177

1.1 Premier retournement: la séparation des compétences et
la spécialisation des rôles

Elle est implicite chez Rabelais (1532) qui se situe
précisément au moment de la découverte de l'enfance dont
il est, par son "Gargantua", l'un des artisans avec
Erasme. Il peut dire, tout crûment, que l'enfance se
passe dans le jeu et l'étude (qui n'est pas un travail
encore pour des gens de son époque) et que le travail
est le propre de l'adulte. Cela suffit pour quelques
siècles à définir une certaine spécialisation des rôles.
Mais lorsque l'idée du travail des enfants devient
insupportable à la conscience morale, c'est-à-dire que la
pratique du travail enfantin tend à disparaître des
moeurs, il devient nécessaire d'enraciner le jeu dans
la nature même de l'enfant. On va donc biologiser le
jeu d'une manière simpliste et empiriste avec Spencer
(1858), d'une manière beaucoup plus subtile avec Groos
(1896-99). Tout d'abord, comme toujours lorsqu'on
naturalise un phénomène social, on va le faire partager par
les animaux. Mais, comme les animaux inférieurs ne
jouent pas aussi clairement qu'ils manifestent 1'"instinct"

maternel, par exemple, il faut bien faire du jeu
un privilège des espèces les plus évoluées; ce qui permet

d'introduire la dimension d'imitation ou de "modelling"

comme on dit aujourd'hui, qui met en évidence la
fonction socialisatrice du jeu, fonction attendue par
une société convaincue non seulement de l'innocence des
enfants, comme le dit Ariès, mais aussi et surtout de
leur absence de moi propre.

Si Spencer pense donc pouvoir employer directement le
jeu pour l'éducation, Groos intériorise plus complètement

le processus de spécialisation du métier d'enfant
en faisant du jeu un pré-exercice fonctionnel reprenant
ainsi d'une manière moins brutale la théorie de Hall
selon laquelle l'ontogenèse psychologique récapitule la
phylogenèse. Cette dernière théorie ouvre la voie à toute
la psychologie génétique moderne qui identifie l'enfant
et le primitif selon des modalités plus ou moins
sophistiquées. El'le affirmera, par exemple, que la notion d '

impetus développée par la physique médiévale serait au
centre des explications physiques des enfants du niveau
pré-logique. Nous avons montré ailleurs (Vonèche, 1977)
qu'il pourrait bien s'agir d'une illusion du psychologue,
illusion utile et même nécessaire dans l'économie d'un
savoir voulant conquérir sa place dans le cercle des
sciences. En effet, une telle prétention détache
l'intérêt pour l'enfant de ses origines puéricultrices
modestes pour l'élever à la dignité d'une préoccupation
épistémologique. Mais en même temps, elle renforce la
coupure entre métier d'enfant, nécessairement pré-logique



178

et métier d'adulte, nécessairement logico-formel. On

observe la même coupure, mais dans le domaine affectif et
non pas cognitif cette fois, dans les théories
compensatoires du jeu. Si le jeu se caractérise par le primat
de la pensée onirique et autistique sur la pensée
réaliste soumise au contrôle intersubjectif, il devient
évident qu'être adulte c'est le contraire. Par conséquent,
Buytendijk (1934) a raison de penser que le jeu s'explique
par la dynamique infantile. Sa seule erreur est de croire
cette psychodynamique naturelle et inévitable, alors
qu'elle tire son origine d'un certain sentiment de
l'enfance. Avec cet auteur, le retournement commencé avec
Rabelais est donc complet. Le cycle est achevé, l'enfant
est si entièrement séparé de l'adulte qu'on en vient à
croire sérieusement que ses modes d'être^ de penser, de
sentir et d'exister sont si radicalement autres que son
seul équivalent possible c'est l'homme de Neanderthal ou
l'aborigène d'Australie.

Nous voici ainsi préparés pour le deuxième retournement:

1.2 La diffusion des nouvelles conquêtes de la psychologie
de 1'enfant

Les porteurs de cette bonne nouvelle seront par définition
les mères. Mais il ne peut s'agir de mères rabelaisiennes

aux larges flancs et aux poitrines généreuses,
ignares et uniquement soucieuses de restaurer les estomacs

pantagruéliques de leur marmaille. Pour répandre
la nouvelle Vulgate, il faut des femmes cultivées,
détachées de leur fonction ménagère pour se consacrer à
leurs fonctions pédagogiques nouvelles suivant les
conseils de rationalité des magazines féminins.

Cette tâche est facilité par l'investissement considérable
consenti par les marchands dans le marché de la

prime enfance: aliments précuits ou prêts à l'emploi,
couches à jeter ou service de langes à domicile, tissus
"stretch", crèmes et onguents de toutes sortes. Tout
cela pousse à substituer aux aspects matériels du rôle
maternel traditionnel des fonctions nouvelles plus
strictement symboliques. En effet, si les marchands se chargent

des biens matériels, la spécificité maternelle va
glisser subrepticement de l'art culinaire vers la
pédagogie, bien symbolique par excellence. Ce glissement
trouve son occasion et sa justification a posteriori
dans l'extension progressive de la scolarisation des
femmes ainsi que dans le sous-emplôi relatif où celles-
ci se retrouvent après avoir acquis des qualifications
culturelles suffisantes pour pouvoir mépriser la cuisine
et le tricot et aspirer à des tâches plus exaltantes au



179

sein du foyer comme de voir grandir ses enfants, de les
aider à s'épanouir en les comprenant de l'intérieur.
Le retour de ces femmes à la "nouvelle" cuisine ou au
tricot est le plus souvent encore dicté par la valeur
symbolique des objets ainsi échangés: proximité affective,

exemple pédagogique, etc...
La fonction pédagogique sera d'autant plus importante
que la famille se rapprochera des couches dominées de
la bourgeoisie dont la spécificité est une survalorisation

de l'héritage culturel tel qu'il est transmis par
la mère dans les couches plus distinguées. D'où une
"psychose" de l'école propre aux classes moyennes qui y
voient leur chance de promotion sociale. D'où la nécessité

de "suivre" l'enfant, de le préparer à se maintenir
dans les meilleures filières.
Une telle attitude est favorisée par le fait que,
lorsqu'elles travaillent, les femmes les mieux éduquées
exercent des métiers d'encadrement et de formation aux
horaires souples et aux tâches flexibles qui les préparent

à percevoir une continuité entre travail et famille.
D'où une réceptivité accrue aux découvertes des sciences
humaines.

Parmi celles-ci, la psychologie, telle qu'elle est
vulgarisée, occupe une place spéciale à cause de ses
prétentions normatives. Elle permet de reconnaître
certains comportements familiaux comme adéquats, normaux
et licites, tandis qu'elle en rejette d'autres. Cette
fonction normative a permis aux psychologues et aux
psychothérapeutes de conquérir un espace pédagogique
nouveau, auparavant détenu par les pédiatres et les
médecins de famille. Il en est sorti toute une vulgate
dont deux aspects sont importants ici: la nécessité d'un
rapport affectif étroit entre la mère et l'enfant comme
condition sine qua non de tout développement harmonieux
futur de l'enfant et le grand malheur des enfants passés
sous leurs éducateurs. Le premier de ces deux aspects a
évidemment rencontré un écho considérable chez les
jeunes mères professionnellement inoccupées. Il en a
retenu beaucoup au foyer dans un certain état de
culpabilité et d'angoisse. Le second a conduit directement à
une libération des rapports hiérarchiques et familiaux.
Mais ce qui nous paraît surtout révélateur dans ces deux
aspects, c'est leur conjugaison au sein d'un même
discours. N'y a-t-il pas contradiction entre l'insistance
sur le rôle irremplaçable de la mère dans la croissance
physique et mentale de son enfant et la révélation de lavanité de toute éducation passée qui n'aurait été quediscipline et contrainte? S'agit-il de la fonction uto-



180

pique du futur présenté comme rupture radicale avec les
pratiques passées? Ou, plus subtilement, dénoncer
l'asservissement passé des enfants n'est-ce pas leur faire
symboliquement violence aujourd'hui en leur refusant
une place quelconque dans la famille logiquement
incapable d'assurer des exigences contradictoires?

Dans "Le Sens de 1'avortement", J. Kellerhals apporte un
élément de réponse lorsqu'il trace le portrait social de
l'enfant moderne. Ce portrait correspond parfaitement à

celui que révèle l'histoire de la psychologie du jeu.
N'oppose-t-il pas comme le font les idéologues de la
psychologie de l'enfant, à l'adulte/capital l'enfance/gratuité

(Kellerhals, 1977)? Face à l'adulte marchand ou
plus précisément négociant (non-oisif) se dresse l'enfant

libre et sans souci dont les jeux crient l'oisiveté.
Une fois de plus, la civilisation des moeurs conduit à

construire l'enfant comme différence spécifique, c'est-
à-dire comme manque. L'enfant est un adulte en creux
pour la psychologie qui le définit donc toujours par ce
qui lui fait défaut pour être adulte. Ce qui justifie
sa socialisation tout en cachant qu'elle résulte de la
définition même de l'enfance comme manque.

Ce double mouvement de renforcement et d'occultation
concomittants a pour fonction principale la reproduction
sociale par la privatisation des enfants dans la famille
et leur universalisation dans la science en une entité
abstraite et quasi durkheimienne, l'enfance dont parlent
les spécialistes. En effet, derrière les relations,
rendues intimes et secrètes par la privatisation, de la
famille nucléaire moderne, se cache la contrainte
universelle de la socialisation de l'enfant dans et par
cette même famille en dehors de laquelle il n'a pas
d'existence propre, pas d'interlocuteur autorisé, ni de
solidarité permise, bref en dehors de laquelle il n'est
rien par lui-même, pour lui-même et pour les autres.
Ceci est particulièrement clair dans la privation d'identité

que constitue le concept de désavantage culturel.
Sous ce terme des gens apparemment aussi différents que
Oscar Lewis (1973), Basil Bernstein (1975) ou le groupe
de Pierre Bourdieu reprennent à leur compte la violence
symbolique du conservatisme social sous les apparences
d'une dénonciation. En effet, s'ils mettent bien en
évidence les pratiques culturelles et cognitives propres
aux différentes classes sociales, ces auteurs n'en demeurent

pas moins attachés à une conception utopique du
système social qu'ils décrivent toujours comme société
"parfaite". Une telle lecture des phénomènes sociaux comme
tout organique déterminé en tous lieux et en toutes parts
par des finalités exactes et concordantes constitue, en
définitive, un appel à l'inaction sociale.



181

En effet, lorsque Lewis parle de la culture de la pauvreté,
ne remplace-t-il pas par un concept vaguement

moralisateur la véritable explication sociologique d'un
phénomène social connu qui s'appelle l'inégalité sociale
et non la pauvreté? Ne fait-il pas autre chose que se
reprendre à son compte l'opération sociale de privatisation

familiale en renvoyant à la famille elle-même ses
propres "déficits"?
De même, quand Bernstein nous montre le désavantage
culturel des couches populaires qui parlent en utilisant
un code restreint par opposition au code élargi des
classes aisées dont les pratiques d'échange se différencient

de celles des classes moyennes, qu'il s'agisse
d'idées, de sentiments ou d'objets, n'accentue-t-il pas
la polarisation de l'expérience enfantine entre un
aspect familial privé-concret et un aspect scolaire-abstrait

dont le premier est à rejeter grâce à une augmentation

du second par l'éducation compensatrice. N'est-ce
pas toute une classe d'enfants qui apprennent ainsi à
détester leur milieu d'origine considéré comme responsable

de leurs maux? Imputer les causes de la pauvreté
aux pauvres a non seulement pour effet d'imputer à la
seule unité familiale son inadéquation à sa fonction
institutionnelle, mais surtout d'éviter de se poser des
questions sur la structure du marché de l'emploi,
l'inégalité des salaires, la distribution des ressources et
la formulation des besoins.

Ceci est particulièrement clair dans les articles que
Jean-Claude Chamboredon (1973, 1975, 1977) consacre à

l'enfance. S'il décrit bien mieux que nous ne le
faisons nous-mêmes ici, les différences de classe dans
l'investissement pédagogique, il néglige toutefois de
replacer cette analyse dans son cadre théorique global.
Or ce cadre global théorique est précisément la polarisation

de l'enfant entre le privé/familial, d'une part,
et l'abstrait/spécialiste de l'autre. Or c'est la prise
en considération de ce cadre théorique d'ensemble qui
fait, en contradistinction, le mérite du travail de
Kellerhals sur 1'avortement. En effet, en montrant
comment les mères qui idéologisent l'enfant comme gratuité
le réduisent, dans la situation extrême que reste 1'avortement,

à une marchandise parmi d'autres, il fait proprement
sauter, par cet exemple remarquable, la contradiction
des discours sur l'enfant qui superposent habilement

l'universel-abstrait-gratuit du spécialiste et le
privé-concret-marchand de la famille qui considère l'élevage

des enfants sur le modèle d'une entreprise à
rentabiliser



182

A l'opposé du cas extrême de 1'avortement se situe l'offre
et la demande de jouets dans le cadre anodin de la

vie familiale quotidienne. Pourtant, comme le montrera
l'analyse qui suit, et qui recoupe en de nombreux points
celles de Bernstein et surtout de Chamboredon, le même

phénomène de passage subreptice de la gratuité à la
capitalisation se produit dans les familles privilégiées
qui, comme le remarquait déjà Jean-Jacques Rousseau (1754)
dans un célèbre discours, aiment à faire correspondre aux
inégalités naturelles entre les hommes des inégalités
institutionnelles.
C'est dans ce contexte normatif nouveau que s'opère le
troisième retournement:

1.3 L'idée d'une science et d'un art naïfs

Il ne s'agit plus d'introduire les enfants à la lecture
et l'écriture dans une stricte discipline autoritaire.
Il s'agit de les initier le plus tôt possible aux
disciplines de pointe: logique, mathématique et linguistique.
C'est ainsi que l'on assiste à un retour en force de
1'épistémologie conçue comme fondement génétique du
savoir plutôt que comme sa validation, de la logique pensée

comme origine et non comme assiette de principes et
de la psychologie génétique non plus comme simple
observation de la croissance mentale mais comme fondement
expérimental de l'accroissement des connaissances selon
les règles développées dans 1'épistémologie génétique et
l'histoire des sciences conçue elle-même comme développement

logique, comme nous l'avons vu plus haut.

Le matériel scolaire lui-même s'en trouve modifié. Ce
n'est plus le tableau noir et le boulier compteur de
jadis, les ardoises et les touches pour les exercices
d'écriture et de calcul. Ce sont les petites tables en
rond autour desquelles on fait des jeux éducatifs destinés

à développer les sens: la vue, l'ouïe, l'odorat et
le toucher parfois le goût. Ce sont les blocs logiques,
les baguettes Cuisenaire, les tiges de sériation, etc.

Tout ce matériel rencontré dans les écoles enfantines
et que les parents aisés achètent dans les magasins de
"bons" jouets, renvoie, de manière plus ou moins directe,
à 1'épistémologie génétique de Piaget, à la pédagogie
"moderne", à Bourbaki et la mathématique nouvelle, à
Chomski et la linguistique générative.

Plus significatif encore: de grands savants et de grands
artistes qui se donnent comme l'avant-garde de leur
domaine se lancent dans l'animation de jeunesse. C'est ainsi

que le mathématicien Seymour Papert après être passé



183

par le Centre international d1épistémologie génétique de
Genève et le projet MAC (intelligence artificielle sur
ordinateurs) du M.I.T. s'occupe aujourd'hui de faire
jouer les enfants de la région de Boston avec des petits
ordinateurs.

Mais il n'y a pas que la science de pointe qui pénètre
à l'école enfantine et dans les bonnes familles à titre
de jouet éducatif. L'art moderne investit lui aussi ces
mêmes lieux. En effet, sans le surréalisme et sa rupture
avec les académismes, sans la découverte de l'art brut
et des collages, sans la revalorisation des matières
simples et quotidiennes dans l'architecture actuelle
d'intérieur, sans la mort de l'art, est-ce que nous ne lirions
pas très différemment les dessins de nos enfants? N'est-
ce pas parce qu'ils peuvent s'autoriser de Miré que les
quelques traits de couleur sur un carton dessinés par un
petit de deux ans ou trois ans prennent soudain de
l'intérêt? L'art moderne nous donne à la fois des
modèles pour apprécier les gribouillis enfantins et une
grille de lecture (1) permettant la découverte de
l'artiste en l'enfant tout comme 1'épistémologie génétique
permet, de son côté, la découverte du savant dans le bébé

qui se déplace dans l'appartement familial selon le
groupe des déplacements de Poincaré.

De même, on ne compte pas le nombre de jeunes animateurs
de théâtre d'avant-garde qui se lancent dans des exécutions

pour enfants puis dans les enfants eux-mêmes. De
grands peintres s'intéressent aux dessins d'enfants au
point de participer ou d'animer des laboratoires de dessin

et de peinture pour tous-petits "avant qu'ils ne
soient déformés par les académismes". En musique, Suzuki
prône aujourd'hui une initiation musicale périnatale.
Ce sont enfin les enfants de Mai 68 qui retournent en
classe pour lancer la révolution scolaire; l'enfant est
l'ultime prolétaire.
De partout donc, on investit l'enfance, terre vierge sur
laquelle imprimer toutes les utopies libertaires.
Lorsqu'on examine l'histoire de l'école maternelle qui
paraît le lieu privilégié des transformations que nous
venons de voir, on est tenté de ne pas voir dans ce
mouvement une reconversion des savants, des artistes et
des politiques en pédagogues mais bien - ce qui peut
paraître paradoxal - un effacement des frontières entre
le pédagogique et les champs respectifs de spécialisation
des savants. En effet, l'école maternelle est née des
besoins de main-d'oeuvre plus qualifiée de la société
manufacturière dans un monde qui, ne pouvant encore faire



184

appel à la main-d'oeuvre étrangère, dut faire appel à la
main-d'oeuvre féminine. Ce qui a conduit à la nécessité
de faire garder les enfants des classes populaires. Dans
le sentiment de l'enfance propre au XVIlle siècle, cette
fonction gardienne de l'école maternelle ne pouvait se
concevoir que comme un dressage des classes inférieures
par la moralisation. Ce dressage avait lieu dans un
environnement matériel nécessairement pauvre. Les enfants
n'avaient à disposition que des objets assez frustes et
quotidiens : des cailloux, des graines, des bâtons et de
la terre glaise, un bassin d'eau servant à de multiples
usages. Or c'est ce matériel simple qui est devenu le
matériau pédagogique par excellence de la nouvelle
pédagogie. La raison de cette métamorphose est purement
"fortuite". En effet, lors des premiers développements
de la psychologie de l'enfant qui se situaient dans le
cadre aujourd'hui contesté de l'idéologie des dons pour
laquelle il naît des talents comme il pleut, les recherches

sur les aptitudes intellectuelles des enfants se
faisaient, "cela va de soi", principalement sinon
exclusivement, sur les enfants les plus pauvres ainsi parqués
dans leurs écoles maternelles où la venue du psychologue
était une diversion : "ce monsieur nous fait rigoler au
moins" comme le rapporte Piaget (2) de son expérience
comme jeune chercheur à l'école de la Grange-aux-Belles
chez Binet. Il est donc bien naturel que le psychologue
ait employé le matériel à disposition sur place, un
matériel avec lequel on ne peut guère faire autre chose
que sérier, dénombrer, verser d'un bocal à l'autre et
aplatir, déformer en galette et boulettes. Ce matériel
ayant fait la gloire desdits psychologues revient
aujourd'hui sous la forme noble du bon jouet triplement
investi par la science, l'art et le bon goût modernes.

2. DECOUVERTE DU "BON" JOUET

Comme on le voit, trois conditions doivent être réunies
pour le bon usage des jouets sur le plan psychologique.
Il y a d'abord la condition sociale déterminante. On
choisit un jouet de manière différente suivant la classe
sociale à laquelle on appartient, suivant son âge et son
sexe. Plus on sera proche des cercles où s'élabore la
vulgate psychologique à l'usage des parents, que ce soit
par la lecture d'un magazine comme "Parents" ou par une
formation universitaire en sciences humaines, plus on sera

disposé à accepter la détermination "scientifique" du
choix des jouets. On verra ainsi apparaître des listes
de jouets possibles pour les différents âges de l'enfant,
comme on a vu, sur le plan diététique, l'apparition de
l'allaitement sur demande et non plus sur horaire, le



185

remplacement de l'allaitement au biberon par l'allaitement
au sein considéré comme "scientifiquement" supérieur

aux produits artificiels et, surtout, la psychanalyse et
la psychologie de la perception (le toucher) aidant,
présenté comme un moment crucial du rapport mère-enfant.

De même, le bon jouet sera le jouet éducatif, ce qui veut
dire le jouet qui renvoie directement à toutes les idées
modernes sur les enfants que nous venons d'examiner plus
haut. Là encore, le clivage social sera déterminant.
Matériellement d'abord, le bon jouet est construit dans les
matériaux simples de l'école maternelle à laquelle il
doit préparer l'enfant et ensuite servir de complément
domestique. Ces "matériaux simples aux lignes pures et
naturelles" correspondent au bon goût actuel de la fraction

dominée de la bourgeoisie. Ils ne renvoient pas
cette classe à l'histoire pénible de ces garderies pour
enfants d'ouvrières. Ils ne marquent pas davantage
l'absence d'accès au luxe pour cette classe pour laquelle le
luxe est précisément de dépasser les signes extérieurs
visibles du luxe. Dans A l'ombre des jeunes filles en
fleurs, Marcel Proust fait remarquer au narrateur que la
femme d'Elstir était habillée avec un tel raffinement que
ses toilettes ne frappaient que "l'oeil le plus exercé".
Tout est là : un tel exercice suppose le loisir d'un
temps d'apprentissage, la présence d'une grille de décodage

de l'élégance et l'existence dans l'entourage de
modèles de cette élégance.

Il en va de même pour les jouets. Les beaux jouets ne
peuvent correspondre au goût populaire (3) qui ne suit
pas la vulgate psychologique et ne cherche pas à éduquer
mais à divertir, qui rejette les lignes "fonctionnelles"
au profit des fioritures les plus compliquées, la
surcharge étant toujours préférée à la "pureté", qui choisit

le clinquant des couleurs vives et multiples plutôt
que la matière brute. Le jouet de l'esthétique populaire
correspond donc en gros au jouet bourgeois de la dernière

moitié du XIXe siècle tel qu'il trônait sur les étals
de la foire de Nuremberg. Il y a donc bien une appropriation

de la créativité, même dans un domaine mineur en
apparence comme le jouet, par les couches favorisées.

Une telle appropriation n'est rendue possible que par 1'
existence dans les couches aisées d'une certaine
expérience cultivée qui permet de relier le jouet à cette
science et à cet art naïfs étudiés plus haut. En effet,
sans cette expérience cultivée comment trouver un caractère

esthétique au "bon jouet". Celui-ci, par la pauvreté
même des moyens mis en oeuvre pour s'exprimer, par le
caractère commun du matériel utilisé, ne se distingue en
rien du quotidien. Il se situe donc à l'opposé du goût



186

populaire pour qui le beau est lié au non-quotidien,
parce qu'il fait référence à des expériences impossibles,
irréelles ou festives. Par conséquent, ce qui apparaît au
psychopédagogue, ä cause de son appartenance de classe,
comme un beau jouet est précisément le type même du jouet
qui laisse indifférent celui qui n'appartient pas à cette
classe. Pour aimer ces jouets et les offrir il faut avoir
eu d'une manière ou d'une autre l'expérience des théories
modernes sur les enfants.

En outre, à supposer même que les parents de classes
populaires passent sur le caractère esthétique des "bons"
jouets, ceux-ci présentent une autre difficulté pour eux
et qui est de taille : ils remplissent une fonction
éducative. Or, comme l'a montré Bernstein, la stratégie
d'utilisation des jouets propres au milieu populaire diffère
considérablement de la stratégie typique de la bourgeoisie.

Si les classes bourgeoises attendent du jouet qu'il
ne soit pas "bête" mais au contraire "enrichissant", les
classes populaires considèrent le jouet avant tout comme
une récompense. On donne et on reçoit des jouets parce
qu'on a été sage. Cette sagesse a coûté des efforts. On
ne va donc pas la récompenser en offrant quelque chose
qui rappelle l'effort et qui renvoie de manière plus ou
moins directe à l'expérience scolaire ou au travail
quotidien. Ce serait au pire une insulte, au mieux une
mystification. En effet, la pédagogie nouvelle obscurcit des
distinctions importantes pour la classe dominée : la
distinction travail-loisir, la séparation jeu-école qui
recoupe la première, l'opposition discipline-détente et
enfin les rapports entre spontanéité et contrainte.
Un ouvrier ou une ouvrière peut distinguer sans équivoque
son temps de travail de son temps de loisir, son lieu de
travail de son lieu de loisir. Un intellectuel ne peut
faire aussi clairement ces distinctions, comme l'avaient
bien senti les théologiens du Moyen-Age qui ne considéraient

pas les tâches intellectuelles comme un travail.
Offrir à son enfant un jeu éducatif exige la transgression

de toute une série d'habitudes mentales tendant à

préserver la distinction travail-loisir. De même, pour
les parents de classes populaires, la séparation entre le
jeu considéré comme l'utilisation festive d'un trop-plein
d'énergie et l'école comme le lieu de l'apprentissage
d'habitudes mentales et sociales visant à la maîtrise des
aspects les plus pragmatiques de la langue maternelle et
du calcul se trouve gommée par le jouet éducatif qui n'
est pas tout à fait festif ni tout à fait ennuyeux, qui
n'est ni un exercice scolaire, ni un pur divertissement
et surtout qui entretient un rapport ambigu avec la réussite

scolaire.



187

D'autre part, les couches les plus dominées, à cause de
leur distance même par rapport aux lieux ou s'élabore la
nouvelle pédagogie, ne peuvent assimiler ce code élaboré
de discipline qui est le propre des classes dominantes.
Or le jeu et le jouet éducatifs n'ont de sens qu'à
l'intérieur du code bourgeois de la discipline caractérisée
par sa souplesse feutrée. La discipline bourgeoise tend
à suggérer plus qu'à imposer, à proposer plus qu'à
disposer, à sous-entendre plus qu'à dire et à s'opposer
sans pour autant disconvenir. L'autorité y repose sur
des considérations si "naturelles" qu'elles ne requièrent
presque pas la démonstration de la force ou de la violence

pour s'imposer. Toute transgression est en effet pénalisée

par la perte de statut.
Au contraire, la discipline populaire repose sur la force,
force physique, de travail ou économique. Elle s'exprime
sans nuance, ni ambiguïté disposant de toutes les
ressources de la contrainte chaque fois que cela est nécessaire

Mais ce sont sans doute les rapports entre spontanéité et
respect contraignant qui marquent le plus fortement les
clivages de classe. Le jouet éducatif exige une spontanéité

dans son utilisation, puisque c'est un jouet. Mais,
puisqu'il s'agit d'un jouet éducatif, il requiert une
spontanéité éduquée. Or cette éducation est, une fois de
plus, fonction d'une expérience cultivée des développements

récents concernant la psychologie de l'enfant et la
pédagogie nouvelle. Il faut savoir que les psychologues
dominants de l'enfant, les "grands psychologues",
considèrent la spontanéité comme essentielle au développement
harmonieux de l'enfant. Pour eux, il ne faut rien apprendre

aux enfants, car on les empêche ainsi de découvrir le
monde par eux-mêmes. Ce qu'une telle attitude présuppose
c'est bien évidemment un milieu social dans lequel le
temps de loisir lui-même est occupé par des distractions
intéressantes de type culturel. Or, dans les classes
sociales astreintes à un travail pénible et contraignant,
le contraste entre la spontanéité et la contrainte est
extrême.

Proposer, dans ces conditions, des activités spontanées
et éducatives à la fois apparaît comme mystificateur.
Cette attitude de défense contre l'école spontanéiste, si
souvent incomprise des pédagogues, s'explique objectivement.

Dans un appartement trop petit et surpeuplé, il est
pratiquement impossible de donner les conditions minimales

d'une pédagogie spontanéiste qui a pour principe de
laisser ouvertes de nombreuses activités : peindre, dessiner,

construire, jouer, qui répliquent les "ateliers" de



188

l'école enfantine et des jardins Robinson. Laisser
toucher, manipuler, essayer, cela suppose des espaces
personnels suffisants. Toutes ces activités, qui ne sont
pas tellement spontanées, puisqu'elles sont toutes au
moins inspirées sinon dirigées par l'adulte, exigent des
chambres personnelles pour les enfants, de l'espace. Dans
cet espace, on suppose, en outre, des déplacements, à la
fois, libres et réglés qui excluent et la timidité de
l'enfant des classes populaires obligé de se tenir dans
son coin dans les espaces intérieurs, et l'activité
"brouillonne" qui caractérise les jeux de rue ou de
campagne. D'autre part, la spontanéité bourgeoise du jeu
exige une planification minimum des activités qui
contraste avec l'absence générale de planification propre à
la vie quotidienne (4) des défavorisés.

Le jouet éducatif suppose donc une maîtrise subtile de
l'environnement par l'enfant et par la personne qui se
charge de lui (ce qui suppose en outre une disponibilité
et des loisirs) maîtrise qui se manifeste par une attitude

générale d'observation réfléchie, de curiosité,
d'exploration "ludique". Or cette attitude générale de curiosité

sans finalité spécifique que le jouet éducatif exige
de l'enfant ne peut apparaître que dans un contexte
social et culturel prêt à l'accueillir, parce qu'il possède
l'expérience cultivée nécessaire.

Comme on le voit donc, derrière son apparente naïveté, le
jouet éducatif est un jouet savant qui ne s'adresse qu'à
ceux qui possèdent cette naïveté savante qui n'est pas
une science naïve, mais son contraire. Les idées de libre
épanouissement, d'expressivité et de créativité par le
jeu et les jouets ne sont pas socialement neutres. Elles
renvoient à une certaine forme de traitement et de
perception de l'enfance que nous allons rapidement examiner
maintenant.

3. PLACE DE L'ENFANCE AUJOURD'HUI

Le débat est au fond simple. Il y a, d'une part, des
psychologues qui font comnie si le jeu et les jouets é-
taient l'occasion pour l'enfant de la pure spontanéité et,
d'autre part, il existe des pressions sociales telles que
cette spontanéité apparaisse à l'analyse comme le résultat

d'une éducation subtile et insidieuse pour ne pas dire
un conditionnement de classe.



189

On observe donc ce curieux phénomène que nous tentons de
décrire ici et qui consiste en ce que le jouet et le jeu
même, considérés par les spécialistes les plus autorisés
(5) de l'enfance comme essentiellement festifs, gratuits
et même autistiques, soient devenus pour les parents qui
appartiennent aux classes s'arrogeant le privilège de la
créativité culturelle, l'occasion d'un investissement é-
ducatif considérable, alors qu'ils sont restés le lieu de
la détente, de la fête et de la féérie pour les classes
dominées. Que, dans le même temps, ces mêmes classes
privilégiées présentent cette éducation et ce conditionnement

de classe comme quelque chose de créateur, de
libérateur et surtout de spontané n'a plus rien pour nous
surprendre, puisqu'une telle attitude vérifie une fois de
plus le double discours tenu sur l'enfance.

Il est peut-être plus intéressant de noter à ce propos
qu'un tel investissement a pour conséquence une profes-
sionnalisation accrue des tâches de l'enfance qui, comme
toutes les activités faisant l'objet d'un rapport
marchand, sont soumises à des lois de compétitivité et de
spécifité qui ne peuvent être respectées que dans l'exercice

préalable le plus assidu. Que cette professionnali-
sation de l'enfance apparaisse en même temps que la pro-
fessionnalisation généralisée du sport (qui voulait dire
délice en anglais) n'est pas non plus pure coïncidence.
L'éthique promotionnelle du calvinisme ayant tout investi,

les délices ne sont plus ce qu'elles étaient à Capoue
au temps de la jeunesse d'Hannibal; on nous présente
aujourd'hui le résultat d'un long apprentissage comme une
structure spontanée trop longtemps brimée par une éducation

répressive.

Tout se passe donc comme si l'enfance, qui a peut-être
été dans le passé un simple âge de la vie, était devenue
un métier avec tout ce que cela comporte dans notre
société post-industrielle de normes de rendement. L'enfant
est devenu un travailleur comme un autre astreint à des
rythmes de production sévères : il doit marcher à un
certain âge, parler à un autre, etc. sous peine de
consultation psychopêdiatrique. On sait ce qu'il advient des
enfants qui ne respectent pas les cadences que la science
psychologique leur impose et on se prend à rêver d'une
époque où les enfants, étant plus nombreux et moins
consciemment désirés, n'étaient pas investis par leurs
parents de tous leurs désirs inassouvis.

Or le désir des désirs inassouvis des parents de l'âge
post-industriel c'est le désir du naturel par opposition
à l'artificiel dont ils sont saturés. C'est ainsi que
s'instaure un rapport nouveau à la nature dont on vénère



190

les lieux extrêmes : la montagne nue et la plage déserte.
Rapport nouveau au corps libéré des corsets et des empesages

de jadis et naguère, nourri d'une cuisine simple
et naturelle, assoupli par l'exercice du sport. Rapport
plus "naturel" aux autres : franchise des propos et
absence de conventions, politesse abrégée et ton de
camaraderie immédiate.

Toutefois, ce désir de simplicité de bon aloi (cela va
sans dire) s'exprime inégalement selon les classes
sociales. Il est intense au niveau des couches dominantes
et pratiquement nul au niveau des classes dominées qui
tiennent au protocole, aux têtes couronnées et à l'artificiel,

de l'indéfrisable à la fleur en plastic. Ce qui
explique la variété du marché des biens symboliques et
parmi eux des jouets offerts par les marchands qui jouent
habilement sur les différents rêgistres du goût actuel.

Devant cette anarchie du marché des jouets, certains ont
réagi avec courage en créant des ludothèques (6) véritables

bibliothèques de jouets, qui permettraient une
éducation des parents et des enfants. Ces ludothèques
représentent une tentative ambiguë, puisque, d'une part elles
peuvent favoriser une utilisation expérimentale et critique

du jouet par l'enfant et les parents dans le meilleur
des cas, mais d'autre part, elles peuvent se contenter de
renforcer les inégalités sociales existantes en face du
jouet en dégoûtant la partie du public qu'elles désirent
le plus attirer et éduquer, reproduisant ainsi la fonction

d'exclusion des musées, des conservatoires et des
galeries. On sait, en effet, que les pratiques de consommation

des jouets qui représentent, en Suisse, de 200 à
300 millions de francs, selon les marchands eux-mêmes,
sont clivées selon les classes sociales : les "bons"
jouets au sens que nous avons défini ici sont achetés par
les parents bourgeois, les "mauvais" jouets par les
autres (7)

L'idéologie compensatoire qui préside à la création de
ces ludothèques risque donc bien de renforcer la
normalisation des jeux de l'enfance. Si bien que l'on en arrive

à cette situation paradoxale que, sous le couvert de
la libération de l'enfant par l'école active, la spontanéité,

la décontraction et le naturel, des cuirasses
psychiques beaucoup plus contraignantes que par le passé,
puisqu'intériorisées, sont imposées à l'enfant. Ces
cuirasses étant mieux manufacturées dans certaines classes
sociales que dans d'autres, il en résulterait nécessairement

que les unes domineraient parfaitement le système,
tandis que les autres seraient rejetées par lui et, par
conséquent devraient être l'objet d'un contrôle accru.



191

Or c'est bien ce qui se produit dans la réalité des
faits : le naturel libre et spontané n'est si souvent
évoqué et provoqué que parce qu'il a disparu. La preuve
en est que les adultes sont obligés de l'apprendre dans
ces lieux privilégiés que sont les groupes de rencontre
à travers des techniques de dynamique de groupe ou de
mise en rapport du corps avec le monde par la relaxation
ou la décontraction. Souple à l'aise dans les baskets,
l'adulte idéal n'en finit pas de se détendre dans la
société libérale avancée complètement décrispée des spécialistes

Tout se passe donc comme si l'on vivait dans une société
sans âges autres que l'éternelle adolescence des manières,

des vêtements et du langage, sinon du jouet. Car
l'écart entre le jeu éducatif et le gadget se réduit
sans cesse par 1'infantilisation de l'adulte comme choc
en retour de la colonisation de l'enfant.
Mais il faut bien souligner les limites de ce double
mouvement d'adultisation et d'infantilisation réciproques.
En effet, il ne s'agit nullement d'un retour à
l'indifférenciation médiévale. Dans le présent, les adultes et les
enfants ne se rencontrent pas souvent ailleurs que dans
le cadre de la famille ou de la spécialisation
professionnelle des lieux de travail de l'enfance : écoles,
prisons, cabinets psycho-médico-sociaux, centres de jeunes.

Il ne s'agit donc pas d'un renversement de perspective,
mais bien plutôt d'une centration sur cette espèce

d'adolescence utopique qui tiendrait le milieu entre
l'enfant et l'adulte d'hier. Seule une telle centration
permettrait d'expliquer l'ambiguïté du statut de l'enfant
déchiré entre le marchand et le gratuit, l'universel/abstrait

et le privé/concret, le discours du spécialiste et
la pratique familiale, milieu entre tout et rien dont la
fonction reste la rentabilisation d'un âge trop longtemps
abandonné aux fées de l'âge d'or, mais qui une fois perdu
fait l'objet d'une recherche qui occupe le reste de la
vie, alors qu'il serait si simple de ménager des lieux de
rencontre entre enfants et adultes indépendants des
besoins éducatifs et des liens familiaux. Mais auparavant,il faudrait analyser en profondeur les idées modernes sur
l'impuissance de l'enfance. Ce qui renvoie à cette chaîne
de paradoxes que nous avons tous entendus : tous les
enfants sont doués, pourvu qu'ils soient correctement
stimulés, bien que, remarquez-le, l'éducation compensatrice
ne donne aucun résultat positif à cause de la mauvaise
volonté des sujets; on a des enfants pour le plaisir qu'
ils nous donnent, mais dès qu'ils ne donnent plus
satisfaction, on les traite comme des marchandises avariées à
mettre au rebut; les enfants doivent s'exercer à l'esprit



192

critique, mais constructivement seulement; ils doivent de
même s'amuser, mais utilement. Si bien que le discours
sur l'enfance prend un singulier double sens où le
redoublement n'a sans doute pour fonction que l'annulation.

Jacques Vonèche
Faculté de psychologie et des
sciences de l'éducation
Université de Genève
1211 Genève 4

NOTES

1. Pour s'en convaincre, il suffira de comparer ce que dit en 1927

Luquet (que certains psychologues considèrent encore toujours
comme l'autorité dans le domaine) du dessin enfantin avec ce que
dit Anna Oliverio Ferraris en 1973. Pour Luquet, le but du dessin
c'est le réalisme au sens du terme en histoire de l'art. L'écart
séparant un gribouillis enfantin de l'art réaliste serait dû à

une insuffisance de moyens. Il distingue ainsi une série de phases

dont la première est celle du réalisme fortuit: "pour l'enfant

au début, le dessin n'est pas un tracé exécuté pour faire
une image, mais un tracé exécuté simplement pour tracer ces
lignes" (Le dessin enfantin, Paris, Alaan, 1927). Pour Ferraris,
le stade du gribouillis se décrit ainsi: "... le bambin est
fasciné par son gribouillis désordonné et le pratique sans exigences
de socialisation, au sens entendu par Paul Klee (1959) quand il
parle de 'prendre une ligne pour se promener'..." (Il significato
del disegno infantile, Torino, Boringhieri, 1973).
C'est la même observation du même comportement dans l'un et l'autre
cas. Seule la grille esthétique de lecture a changé. Luquet
s'inscrivait dans le mouvement génétique récapitulatif (d'où son livre
sur L'art Primitif, Paris, Doin, 1939) qui recherchait des analogies

constantes entre l'enfant et le primitif et qui groupait des

personnalités telles que le pédagogue munichois Kerchensteiner,
l'historien des civilisations leipzigois Lamprecht et le psychologue

de l'enfant américain Arnold Gesell.
Au Centre pédagogique du jouet à Lyon, l'équipe dirigeante compte
une conseillère en esthétique mais pas de psychologue, par exemple.

2. Piaget J.: Autobiographie. In: Piaget et les Sciences humaines.
Genève, Droz, 1977.

3. Ni au goût des enfants le plus souvent. Ces goûts se confondent:
l'art populaire et l'art enfantin sont inéduqués.

4. Voir les travaux de J. Kellerhals sur la pratique contraceptive
selon les classes sociales, spécialement les migrants.



193

5. Une telle cécité par rapport aux enjeux réels explique en partie
la position dominée dans le champ scientifique des sciences de

l'éducation et de la psychologie malgré les efforts désespérés
des psychopédagogues pour se donner une légitimité.

6. On lira utilement à cet égard le livre d'Anne Libbrecht-Gourdet:
Créer une ludothèque. Vevey, Editions Delta, 1978, 160p. qui
fait le point de ce qui se fait en Europe à cet égard.

7. Séminaire sur les ludothèques: intervention d'un marchand de

jouets. Commission nationale suisse pour 1'Unesco, Berne, 1977.

BIBLIOGRAPHIE

Aries P. (1973): L'enfance et la vie familiale sous l'ancien régime.
Seuil, Paris.

Bernstein B. (1975): Langage et classes sociales. Minuit, Paris.
Buytendyk F.J.J. (1934): Wesen und Sinn des Spiels. Berlin, K. Wolff.
Chamboredon J.C. et Prevot J. (1973): Le Métier d'enfant. In: Revue

franç. Sociol., XIV, 295-332.

Chamboredon J.C. (1975): Le Métier d'enfant. Documents O.C.D.E., Paris.
Chamboredon J.C. et Fabiani J.L. (1977): Les Albums pour enfants. In:

Actes de la recherche en sciences sociales, 13, 70-79 et 14, 55-74.

Groos K. (1896): Die Spiele der Thiere. Jena.

Groos K. (1899): Die Spiele der Menschen. Jena.

Kellerhals J. et Pasini W. (1977): Perché l'aborto? Mondadori, Milan.
Lewis O. (1973): La Cultura della poverta ed altri saggi. Mulino,

Bologna.

Rabelais F. (1532): Les Grandes et inestimables Cronicques du grant
et énorme géant Gargantua, contenant sa généalogie, la grandeur
et la force de son corps, aussi les merveilleux faictz d'armes
qu'il fit pour le Roy Artus. Lyon, François Juste.

Rousseau J.J. (1754): Discours sur l'origine et les fondements de
l'inégalité parmi les hommes. Académie de Dijon.

Spencer H. (1858): Principles of Psychology. II.
Vonèche J. (1977): Some Implications of Genetic Rationalism as a

Model of Cognitive Development. Roma, Accademia nazionale dei
Lincei.




	Le jouet, outil du metier d'enfant

