
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 3

Artikel: Sociologie suisse et sociologie de la difference

Autor: Lemieux, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse Sociol., No 3/77, pages 201-209

SOCIOLOGIE SUISSE ET

SOCIOLOGIE DE LA DIFFERENCE

Raymond Lemieux

Le visiteur étranger est d'emblée frappé de la diversité
suisse. Mais au-delà du relief, au-delà des attraits

touristiques, des découpages évidents de la vie économique,

des interpénétrations culturelles, des cohabitations

linguistiques et religieuses, la diversité, le
pluralisme des enracinements et des identités, semblent
ici autre chose: une sorte de dogme, un substrat nécessaire

de la vie politique, un lieu paradoxal permettant
de définir une identité commune. La formation sociale
suisse est un tout formé de la reconnaissance de ses
particularismes locaux.

La diversité culturelle semble ici s'imposer sur un mode
spécifique, différent en tous cas de ce que nous pouvons
trouver en d'autres pays occidentaux. A travers les
textes et les discussions du colloque de l'ASSOREL, dans
la mesure où la différenciation religieuse y est posée
dans l'explication de multiples représentations du
particularisme, on peut déjà dégager certains indicateurs
de cette spécificité:
- Elle s'affirme a priori, dans son évidence (non discutable)

et sa nécessité (différence spécifique de la
formation sociale suisse par rapport aux autres). On ne
peut parler d'une question suisse sans évoquer les
diversités régionales.

- Le caractère de cette diversité est spécial, souvent
lié à la géo-morphologie. Il ne consiste pas seulement à
reconnaître les larges appartenances religieuses et
linguistiques ayant signé l'évolution moderne des sociétés
européennes et dont l'histoire a fait de la Suisse un
lieu de rencontre d'interpénétrations particulièrement
denses; il ne s'agit pas non plus de repérer les larges
discriminations issues du développement capitaliste,
créatrices des sous-cultures bourgeoises et prolétaires,
puis des quarts-mondes aux marginalités multiples (relatives

à l'ethnie, la religion, la langue, la famille,
l'âge, etc.). Il s'agit d'affirmer une sorte de pérennité

à des enracinements traditionnels, parfois jusqu'aux
sous-cultures des vallées, développant une relation
immédiate entre la vision du monde, la pratique sociale et la



202

géographie. Et bien sûr, cette notion d'enracinement est
d'autant plus prégnante qu'elle marque en Suisse l'histoire

et la pré-histoire des aménagements politiques,
des cohabitations effectives - jusqu'à l'apprentissage
de la démocratie et de la tolérance - et qu'elle fonde,
par là, la réalité "nationale".

- Ceci nous amène au troisième caractère repérable de la
diversité suisse: il s'agit non seulement d'une valeur à
défendre, mais d'une valeur préalable, constitutive de
la vie actuelle de la formation sociale étatique, comme
sa condition même d'existence. Voilà certes un élément
susceptible de frapper encore une fois l'observateur
étranger, surtout si celui-ci vient d'un pays où la
diversité fait problème. L'affirmation des particularismes
suisses, du moins dans les discours d'analystes, paraît
moins souvent celle de difficultés à surmonter pour
l'établissement d'une politique cohérente, d'obstacles à un
développement harmonieux, que celle d'un élément positif
du bien-être lui-même. Elle a le statut d'une règle de
jeu d'où la formation sociale suisse tire sa réalité la
plus fondamentale.

De l'affirmation péremptoire des particularismes et de
leur valeur, à l'observation d'une fonction spécifique
de ceux-ci dans la vie politique et l'existence même de
l'Etat suisse, le sociologue trouve ample matière à
réflexion. Bornons-nous donc à jalonner deux axes de
questionnement qui paraissent tracer les cadres possibles
d'une axiomatique sociologique, c'est-à-dire d'une mise
en rapport des concepts utilisés pour l'analyse d'une
situation spécifique et des conditions d'apparition et
de fonctionnement de ces concepts dans la formation
sociale qui les rend possibles. Le premier de ces deux
axes concerne le statut du particularisme régional,
des cultures locales, dans les sociétés occidentales;
le second concerne le statut de l'affirmation qui en est
faite dans le discours sociologique suisse. Nous serons
alors en mesure de mieux cerner la portée et la nature
de la différence qui s'affirme dans la recherche concernant

les rapports de la religion et de la politique en
Suisse.

A CULTURE DOMINANTE ET CULTURES REGIONALES

Que peut signifier sociologiquement - et historiquement -
une particularité culturelle? Ainsi posée, la question
traduira moins un doute sur la réalité et l'importance
effective d'une structure mosaïque de la société suisse
(ce qui est l'affaire d'une sociographie hors de notre
portée ici), qu'une interrogation sur le cas d'espèce que
paraît présenter la Suisse dans le monde occidental.



203

Différents modes du nivellement culturel
Ce monde a en effet connu, par l'autoritarisme de ses
monarchies et empires, par la notion de vérité sous-ten-
dant ses affirmations religieuses (même et surtout au
plus fort de leurs contestations réciproques), par l'uni-
versalisme cartésien de sa rationalité, par la concentration

des ressources et l'extension des marchés nécessaires
au capitalisme, par la notion de progrès projetée

dans le développement technique, un nivellement général
des cultures locales. Ce nivellement s'est fait d'abord,
dans sa façon d'Ancien-Régime, par l'unification étatique
pseudo-nationale, c'est-à-dire l'intégration d'une vie
politique organique, au-delà des différences culturelles,
religieuses et linguistiques (au besoin dans la persécution

et la négation pratique de celles-ci), et actualisée
dans la réalisation étatique d'une culture dominante.
Parlons de réalisation étatique pseudo-nationale pour
éviter le débat que pourrait entrainer le concept de
nation, quand l'Etat français, par exemple, se réalise en
offaçant ses différences bretonnes, basques, occitanes,
savoyardes, alsaciennes (pour ne pas parler des réalisation

espagnoles, italiennes, allemandes); quand en
Amérique l'espoir d'un Canada britannique est fondé sur une
pareille occultation des différences québécoises, acadien-
nes, amérindiennes et métis (cette dernière d'ailleurs
effectivement anéantie).

Les armes susceptibles d'assurer ce nivellement - et
positivement, les grandes réalisations étatiques des deux
derniers siècles - ont d'ailleurs été multiples, de la
conquête militaire à la minorisation politique, parfois
démocratique, et à la dépendance économique. Elles
importent finalement peu dans la mesure où elles ne sont
que stratégies différentes - conjoncturelles - d'un même

procès - structurel -: la nécessité pour l'Etat, i.e. le
pouvoir, d'affirmer sa force comme celle de l'unité, sa
légitimité comme celle de l'identité. Déjà la question
suisse prend, face à ce procès, une signification
particulière

Mais, l'histoire mise ici à contribution paraît désormais
dépassée. Il faudrait interroger, pour comprendre la poursuite

d'un nivellement peut-être plus profond encore,
dans l'axe même du premier, le mouvement de multinationa-
lisation de l'économie et des modes de vie qui en découlent.

Les observations à faire à ce niveau sont parfois
banales: uniformisation des produits offerts à la consommation

courante, impliquant une production de demande,
i.e. de besoins, stéréotypée; elle doit être parfois
beaucoup plus complexe et nuancée: comment par exemple,
avec l'emprise des multinationales créatrices d'une



204

proportion de plus en plus grande d'emplois "nationaux",
s'établissent désormais les trajectoires de promotion
sociale? Quelles acculturations supposent-elles?

Ce qui nous importe ici cependant est moins l'intérêt
d'études sociographiques qui restent à poursuivre sur
le sujet que la logique de fonctionnement social dont
la situation des entreprises multinationales est
indicatrice. Le développement économique et social, si on
en considère les réalisations contemporaines (élargissement

des marchés, augmentation de productivité,
institution de nouvelles voies de promotion sociale)
implique le nivellement des cultures locales. Paradoxalement,

il remplace d'ailleurs très souvent celles-ci par
des dé-nivellements de type hiérarchique, impliquant
la minorisation, non pas démographique mais culturelle,
de très larges catégories de population qui, quels que
soient leur enracinement premier et la force d'attraction

de celui-ci, se retrouvent à peu près sans parole
et sans identité, dans un monde dont les lois leur sont
étrangères.

La notion de culture

Mieux comprendre le phénomène impliquerait un travail
plus précis sur la notion même de culture. Nous entendons

ici, pour reprendre une expression de Michel de
Certeau, "des nappes de produits relatives à des
systèmes de production" (1974, 8). Il ne s'agit donc pas
seulement d'instruments spécifiques à des groupes
particuliers assurant leur survie et leur commerce avec
l'environnement. Il s'agit de ces instruments en tant
que produits de systèmes de production leur donnant
valeur. Et cette valeur, bien sûr, n'est pas indifférente

au politique, puisqu'elle dépend de l'articulation
des divers systèmes les uns par rapport aux autres, de
leur compétence relative à produire 1'identité, la
sécurité, le pouvoir, l'imaginaire de la réalisation de
soi, l'interdépendance effective des individus et des
groupes. Dans une formation sociale, les cultures
différenciées, les sous-cultures établies par discriminants
horizontaux ou verticaux (déterminations régionales
versus classes sociales, par exemple) ne sont jamais
neutres. Elles sont conditions de vie, au sens plein du
terme: c'est par elles que l'on vient à existence, qu'on
est marqué d'une dénomination et d'une valeur, existence
sociale. Ce sont les systèmes de production des cultures,
leur articulation, qui donnent aux produits leur sens.

Nous nous attarderons donc moins, dans le cadre restrictif
des présentes réflexions, aux produits d'un système



205

de production dominant les sociétés occidentales (par
exemple, le jeune cadre, agressif, dynamique, calme et
rationnel, ayant de l'expérience, parlant anglais, rompu
à la vie publique, capable de consommation "intelligente",

appelé à la maturité sexuelle, affective, ta-
bagique, par la publicité elle-même), qu'au fait qu'un
produit peut transcender toutes les différenciations
nationales, régionales et religieuses, pour se proposer
en modèle de réussite, d'adaptation, d'équilibre
(concepts qui restent ceux de la réalisation culturelle
comme adaptation de l'homme à son milieu). Certaines
catégories de population sont immédiatement marquées de
ce modèle: celles en particulier qui font de l'espace
occupé par l'entreprise multinationale celui de leur
trajectoire privilégiée de promotion sociale. Mais plus
important sans doute est le fait que désormais tout
système de production culturelle s'articule par rapport à

un certain modèle, urbain, "civilisé", même si c'est
précisément pour le refuser.

Différence, survivance et transversalité

Le sort des cultures régionales (ce qui permettra de
revenir aux questions concernant la Suisse) nous intéressera

particulièrement. Il est multiple et va de la
disparition pure et simple ou bien la mise en "réserve"
(sous-cultures indiennes aux Etats-Unis), à la
revalorisation "fonctionnelle", en passant par les survivances

conditionnelles.

Ces dernières traduisent la situation d'une sous-culture
(voire d'une simple particularité religieuse, linguistique,

ethnique, ou autre) où celle-ci perdure dans la
mesure où elle ne met en cause rien de fondamental dans
le fonctionnement du super-système de production culturelle

auquel elle appartient. On pourrait en donner de
très nombreux exemples, de l'organisation pluraliste des
appartenances religieuses américaines (avec credo
politique commun) à la récupération des contre-cultures des
jeunes dans cette société à l'époque de la guerre du
Vietnam. La survivance conditionnelle peut dépendre aussi
parfois de facteurs d'isolement géographiques, d'une
relative auto-suffisance (par exemple, l'Acadie et le
Québec traditionnels) et même amener des sous-cultures
dominées à bénéficier des retombées de bien-être produites

par le système de production dominant, sans s'intégrer
d'une façon véritablement fonctionnelle à celui-ci.

La survivance peut aussi prendre un tout autre mode,
celui d'un statut de "vie privée" par rapport à la vie
publique. On assiste alors à des différenciations d'espace



206

et de temps culturels: univers "adulte" des affaires,
du travail, dans une langue adulte (généralement
l'anglais) face à la langue "maternelle", parlée à la maison,

dans les relations affectives, la fête, etc. La
religion, les traditions vestimentaires, culinaires,
sont préservées, c'est-à-dire des restes, à la mesure
d'un espace non atteint, vierge ou non fécondé par les
valeurs de la culture dominante. Dysfonction qui peut
d'ailleurs devenir une fonction: représenter un ailleurs
possible, repos du guerrier, identité dans l'anonymat
collectif, parfois même status symbol, puisqu'il faut
quand même s'être approprié convenablement la culture
dominante pour se permettre ainsi une double vie, une
identité d'appoint, une marginalité volontaire.

Dans ce contexte, la sous-culture survivante, où des
produits relatifs à des systèmes de productions
particuliers, différenciés du modèle dominant, demeurent et
trouvent une fonctionnalité originale par rapport à ce
système dominant, peut même être objet d'une valorisa-
sion nouvelle, résurrection de son dynamisme perdu. Sa
valeur ne lui vient cependant plus, alors, du système
qui l'a produit; elle lui vient d'un autre système.
Elle marque précisément son acculturation (Herskovits,
1938): passage d'un élément culturel d'un système à
un autre. Il peut devenir trompeur (et ceci peut être
un effet d'idéologie dominante) de continuer de la
comprendre en fonction de son système premier de production.

On pourrait ici considérer le cas des éléments
de survivance et de dynamisme culturels particularisés
analogiquement à celui des mots importés d'une langue
dans une autre. On sait qu'un mot d'origine étrangère,
même s'il conserve sa phonation, ses éléments matériels,
prend alors nécessairement une autre valeur, du fait
même qu'il devient "sujet" d'une syntaxe, d'un environnement

linguistique qui n'est plus le même. Le phénomène

est structurellement le même pour toute immigration
: celle du chef de clan qui devient travailleur

(dans les entreprises pétrolières de l'Ouest américain,
tout travailleur indien est susceptible de recevoir le
surnom de "chef"), celle de la ferme traditionnelle qui
devient résidence secondaire, ou exploitation agricole,
celle du produit régional qui trouve tout à coup débouché

sur le marché international (et prend donc valeur
de sa rareté, de son originalité, tous concepts étrangers

a son mode originel de production et de circulation)
celle de la revalorisation des langues régionales

ou ancestrales (les Cajuns disent, en Nouvelles-Orléans:
parler français est une "chance" de plus, ce qui n'était
certes pas le cas de leurs ancêtres acadiens déportés),
celle, enfin, des revivances communautaires, charismatiques,

des expériences religieuses intensives réelles,
mais désormais fonctionnellement différentes.



207

Le mode de dominer un système de production culturelle
en voie d'universalisation n'est plus celui des Etats
pseudo-nationaux; c'est un mode non pas d'imposition,
mais de transversalité. Il traverse les cultures locales
et régionales pour déterminer, de sa position, leur
valeur, dans les termes qui sont les siens et non ceux
des systèmes de production originaux. Il est voie privilégiée

de promotion sociale par effet d'acculturation.
Par lui, ce qui était condition d'existence devient
fantaisie dans un mode de vie contraignant, lieu d'une
possible identité dans un imaginaire d'anonymat universel.

Il nous faut donc poser le problème des valeurs
culturelles, c'est-à-dire celui des positions relatives des
systèmes de productions culturelles, en d'autres termes
que ceux d'une sociologie spontanée, soit celle qui laisse
croire à une pérennité des valeurs traditionnelles alors
que le fonctionnement est tout autre, soit celle qui n'en
voit que le dysfonctionnement, l'obstacle à surmonter dans
la voie du progrès universel, survivances de déterminations

primitives non résolues, soit encore celle qui en
fait l'utopie d'un mode autre, la contestation permanente
des modes de vie par ailleurs obligés. La valeur n'est
toujours que la marque d'une position dans un système.
Une des tâches du sociologue est d'en dégager les articulations

B POUR UNE SOCIOLOGIE DE LA DIFFERENCE

A partir de ces considérations très générales, la question
posée à la production sociologique suisse reste entière.
Quelle que soit l'importance historique des particularismes

régionaux dans la réalisation de la formation sociale
suisse, quelles que soient l'importance et la vigueur
actuelles des cultures locales, considérant que cette
formation sociale est le résultat d'un refus historique du
nivellement sur lequel se sont par ailleurs fondés les
Etats pseudo-nationaux, considérant qu'elle a mis en place
des pratiques démocratiques originales, il faut cependant
tenir compte du fait qu'elle est traversée, comme les
autres sociétés occidentales, par un système de valeurs
culturelles qu'elle ne contrôle pas. Rien, en tout cas,
ne garantit à priori qu'elle y échappe. Dans le contexte
nouveau, ce qui était fondement d'une société différente
peut devenir pure coquetterie, ourlet fantaisiste d'un
costume uniforme, évasion, position privilégiée d'un
pouvoir qui sublime ses propres conditionnements.

Nous ne nous étendrons pas indûment sur un questionnement
qui mettrait en cause l'affirmation de la différence dans
le discours sociologique suisse. De l'extérieur, aucune



208

compétence n'est pertinente pour une telle provocation.
Et redire comment la position postulée des particularités

régionales comme concept opérationnel, méthodologique

et problématique, rendant compte d'observations
qui la confirment, est une position qui risque d'occulter

son véritable fonctionnement idéologique, serait
sans doute tenter d'enfoncer un clou déjà bien des
fois martelé. Ce n'est même pas, d'ailleurs, ce risque
de l'occultation idéologique qui nous intéresse ici
primordialement.

Nous voudrions plutôt poser ainsi la question: le même

système de production culturelle (quelle que soit la
façon de le caractériser), donne valeur à la "différence"
de la société suisse, considérée globalement, aux
différences observables en son sein et à l'affirmation de
la différence dans le discours sociologique. S'établit
donc par là une sorte de système d'équivalences
conceptuelles cherchant à rendre compte, par des expansions
sémantiques (Greimas, 1966, 80) d'une réalité toujours
manipulée à l'intérieur d'un même discours. Or, ce
discours, produit de la société qu'on analyse, n'assure
pas au concept utilisé analytiquement l'appropriation
de ses propres limites, c'est-à-dire 1'axiomatisation
qui permettrait de le considérer comme un concept
scientifique (Granger, 1967, 166). Pour surmonter la difficulté,

le discours sociologique (lui aussi produit du système
de valeurs d'une société) doit assumer une position épis-
témologique spécifique: il est mis en demeure ici de
produire très précisément une sociologie de la différence,
c'est-à-dire de reconstruire sociologiquement (dans la
mise en rapport de son objet et du système social qui
le produit) 1'axiomatique d'où se produit son objet.

Caractériser ainsi une position épistémologique, c'est
désigner des ruptures nécessaires. Ces ruptures ne sont
pas attribuables au fait, aléatoire, que la sociologie
spontanée est dans l'erreur, que l'évidence n'est pas
digne de figurer au palmarès du discours savant. Ce sont
des ruptures voulues pour la seule instauration d'un
discours dont tous les termes seraient contrôlés, c'est-
à-dire limités dans leur utilisation par le contexte
unique de cette utilisation. Si la différence peut être
objet d'une sociologie, si la différence suisse peut
l'être, puis les différences internes à la société suisse,
c'est que le concept peut en être reconstruit; non pas
importé, tout chargé de la valeur reçue dans son utilisation

politique, dans son statut primitif de fondement
d'une règle du jeu, mais produit comme concept opérationnel

et limité. C'est là la rupture nécessaire d'une
sociologie de la différence. Elle n'est pas encore sociologie

différente (ses rëférents théoriques restent à préciser)
; elle n'est déjà plus le postulat de la différence.



209

Autrement dit, cette construction sociologique de la
différence ne peut savoir a priori si les facteurs de l'histoire

actuelle sont les unités culturelles immédiatement
observables, qui prétendent, dans leur auto-légitimation,
représenter des valeurs spécifiques et discriminer des
appartenances effectives. Elle ne peut savoir non plus,
à priori, si ces "différences" ne sont là que pour masquer

des intérêts plus profonds, manipulés d'ailleurs,
si elles ne cachent pas d'autres différences peut-être
plus radicales puisque discriminant ceux qui ont la
parole de ceux qui ne l'ont pas (de fait, sinon de droit).
Elle ne peut prendre comme acquise que la position
suivante: la différence est élément produit d'un système de
production et ne peut donc être comprise que par un certain

dévoilement de sa relation avec ce système. Cons-
tuire cette relation, en rendre compte, sans occulter le
fait que ceci, aussi, est politique, est encore la tâche
du sociologue.

Raymond Lemieux
Centre de recherches en
sociologie religieuse
Université de Lavel
Québec, Canada

REFERENCES

Certeau Michel de (1974): La culture au pluriel. Union générale
d'éditions, coll. 10/18, Paris.

Granger Gilles Gaston (1967): Pensée formelle et sciences de
l'homme. Aubier Montaigne, Paris.

Greimas Algirdas Julien (1966): Sémantique structurelle. Librairie
Larousse, Paris.

Herskovits Melville J. (1938): Acculturation: the Study of Culture
Contact. Smith, Gloucester (Mass).




	Sociologie suisse et sociologie de la difference

