
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 3

Artikel: La Suisse et le code capitaliste

Autor: Willaime, Jean-Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4eme partie

POUR CONCLURE:

LA PAROLE EST AUX PERSANS

LA SUISSE ET LE CODE CAPITALISTE

Jean-Paul Willaime

SOCIOLOGIE SUISSE ET

SOCIOLOGIE DE LA DIFFERENCE

Raymond Lemieux





Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse Sociol., No 3/77, pages 195-2

LA SUISSE ET LE CODE CAPITALISTE

Jean-Paul Willaime

Les quelques remarques qui suivent sont de nature
théorique et se limitent aux hypothèses globales qu'on peut
formuler sur les rapports entre Religion et Politique
dans une société capitaliste post-industrielle. En tant
que participant étranger ne connaissant pas particulièrement

l'histoire et les spécificités helvétiques, je ne
saurais en effet exprimer valablement des hypothèses propres

au contexte suisse. Par contre, je me crois autorisé
à intervenir dans le débat (1) dans la mesure où, précisé
ment, la société helvétique est, quelles que soient par
ailleurs ses particularités, une société capitaliste post
industrielle. C'est en m'appuyant sur des recherches
personnelles qui se développent dans un rapport critique au
marxisme (2) que je propose les quelques réflexions
suivantes.

On me permettra d'introduire mon propos par ce passage
de Georges Balandier: "Les sociétés ne sont jamais ce
qu'elles paraissent être ou ce qu'elles prétendent être,
(je souligne). Elles s'expriment à deux niveaux au
moins; l'un, superficiel, présente les structures
"officielles", si l'on peut dire; l'autre, profond, assure
l'accès aux rapports réels les plus fondamentaux et aux
pratiques révélatrices de la dynamique du système
social. Dès l'instant où les sciences sociales appréhendent

ces deux niveaux d'organisation et d'expression, et
où elles déterminent leurs rapports, elles deviennent
nécessairement critiques. C'est en corrigeant les
illusions de l'optique sociale commune qu'elles progressent
sur le terrain de la rigueur scientifique" (3) Si je
cite ces remarques, c'est parce que j'ai quelquefois eu
l'impression, au cours du Colloque de Sornetan, que la
version "officielle" de la Suisse qui insiste sur la
spécificité helvétique et l'importance des particularismes

locaux était reprise au niveau de l'analyse sans



196

qu'une rupture suffisante s'opère par rapport à cette
vision commune de la Suisse. Constater que les
différences linguistiques, confessionnelles, cantonales
jouent un rôle certain dans la société helvétique est
une chose, affirmer ou présupposer que ces facteurs
linguistiques, confessionnels et cantonaux sont
déterminants dans la structuration des rapports sociaux en
est une autre. Ces facteurs informent-ils des pratiques
sociales différentielles ou viennent-ils simplement
s'articuler à une même pratique? Sont-ils les vecteurs de
différentes cultures ou participent-ils tous à une même

culture qui tend à devenir de jour en jour plus hégémonique?

Autrement dit, quel peut être le statut des
différenciations linguistiques, confessionnelles, cantonales
dans une société post-industrielle?
La Suisse est une société capitaliste post-industrielle,
c'est-à-dire une société où la rationalité technico-éco-
nomique investit peu à peu tous les secteurs de la
réalité sociale. La loi de la valeur d'échange n'envahit
pas seulement le secteur de la production matérielle
(stade de la société industrielle caractérisé par la
pénétration, dans ce secteur de la production matérielle,
de la rationalité technico-économique), mais aussi les
secteurs de la consommation, des loisirs, de l'éducation,
de la culture. Un tel processus produit ce que le marxisme
appelle les superstructures institutionnelles et idéologiques.

C'est en effet l'extension de la logique de la
marchandise qui désamorce les capacités structurantes
des institutions et des représentations et qui installe
ces éléments dans un statut dérivé et dépendant par
rapport à la rationalité technico-économique qui tend à
devenir la seule loi structurante de la pratique. Ce processus

produit, en particulier, la culture comme superstructure,
c'est-à-dire comme élément dérivé, extérieur,

surajouté par rapport à la pratique sociale qui se déploie
en référence au code de l'économique. J'insiste sur le
fait qu'un tel statut assigné à la culture et aux
institutions est le résultat d'un processus historique,
qu'il est produit par ce qui, jusqu'à nouvel ordre, écrit
l'histoire: l'économique. Il ne s'agit donc pas d'énoncer
la détermination par l'économique comme une thèse
métaphysique valable pour toute société et à n'importe quelle
époque, mais de rendre compte du changement de statut de
la culture sous la poussée de l'économique s'imposant
comme loi structurante du social. D'autre part, il ne
faut pas envisager, comme le fait le marxisme classique,
la détermination par l'économique comme la détermination
par une infrastructure objective des autres "niveaux"
de la formation sociale, mais comme l'importance de plus
en plus grande prise par la rationalité technico-économique

comme code culturel particulier. Ce code qui produit



197

les autres références culturelles comme superstructures
est en effet un code culturel déterminé, un code qui,
parce qu'il ne s'intéresse qu'à la valeur d'échange des
choses, est indifférent aux contenus, aux valeurs d'usages

qu'il investit: tout peut devenir marchandise, tout
peut être intégré dans la logique de la production, les
hommes comme les choses, les biens matériels comme les
valeurs culturelles. C'est ce qui donne à ce code son
caractère universel et totalitaire. Fonctionnalité, opé-
rationnalitë, instrumentalisation des hommes et des choses

sont quelques traits fondamentaux de ce code culturel
qui modèle les acteurs sociaux quelle que soit leur

langue ou leur religion: le "jeune cadre dynamique" est
le même à Amsterdam, à Rome ou à Paris, a fortiori à
Zurich ou à Lausanne. Certes, tout le monde n'est pas un
"jeune cadre dynamique". Je veux simplement souligner le
fait que le capitalisme est porteur de modèles culturels
qui tendent à s'internationaliser et qui uniformisent
les comportements quel que soit le contexte. Les acteurs
sociaux qui sont porteurs de ces modèles dans les
différentes nations sont avant tout les classes dirigeantes,
même si ces modèles pénètrent dans toutes les couches
sociales. Suivant les contextes, la pénétration de la
rationalité technico-économique et des modèles qu'elle
véhicule est plus ou moins avancée, les résistances
rencontrées pouvant être plus ou moins fortes. Il s'agit
d'une tendance structurelle propre aux sociétés capitalistes

post-industrielles, tendance qui aboutit à une
certaine uniformisation de la pratique sociale dans
différentes sociétés.

Les effets de ce code économique sur les différenciations
culturelles qui traversent telle ou telle société

s'exercent dans un sens bien déterminé: ayant imposé
son hégémonie au niveau de la pratique, ce code folklo-
rise des différenciations culturelles qui, parce qu'elles
sont déconnectées par rapport à la pratique sociale, ne
mettent pas réellement en danger l'intégration opérée par
la rationalité technico-économique. Lorsque l'économique
a imposé sa domination, ce ne sont pas les normes et les
valeurs extérieures à ce code qui peuvent informer la
pratique sociale. Toutes normes, valeurs, croyances,
représentations qui, d'une manière ou d'une autre, se
réfèrent au sens et cherchent à imposer telles significations

pour structurer la pratique - c'est-à-dire
l'institutionnalisation de la société, l'écriture de son
histoire - se heurtent dans un tel système à l'hégémonie
d'un code qui tend à avoir le monopole de la structuration

de la pratique. Le pluralisme et la privatisation
de la signification accompagnent cet état de choses:
lorsque le recours au sens apparaît comme quelque chose
de surajouté, d'extérieur par rapport à la pratique, le



198

pluralisme peut être de mise, il ne menace plus tellement
la cohésion sociale. Le marché de la signification

s'ouvre à toutes les références et offres de salut
possibles: tant qu'il n'y a pas déviance au niveau de la
pratique, les références importent peu. L'intégration
sociale ne passe plus en premier lieu par l'idéologie,
elle passe bien plutôt par la normalisation des comportements

et des pratiques. C'est ce qui explique, à mon
avis, le rapport de plus en plus extérieur entretenu avec
le sens dans les sociétés capitalistes. Lorsque la
légitimation idéologique apparaît, elle intervient après-
coup, comme un élément extérieur qu'on invoque parce
qu'on y est poussé par telle pression externe. Il est
certaines circonstances où il faut faire comme si la
pratique obéissait à quelques grands idéaux nobles et
généreux. C'est là que la référence à la religion intervient

pour légitimer, à l'aide de quelques éléments de
la tradition chrétienne choisis en fonction de l'intérêt
qu'ils présentent pour le but qu'on vise, une pratique
qui, contrairement à ce qu'elle proclame, n'a pas sa
loi en dehors d'elle mais est tout entière déterminée
par une rationalité interne. Comme le souligne Max Weber,
le capitalisme vainqueur n'a plus besoin de soutien
idéologique dès lors qu'il repose sur une "base
mécanique", c'est-à-dire dès lors qu'il se soutient de lui-
même en vertu de sa logique interne (4). La nécessité
d'une légitimation idéologique apparaîtra seulement
quand la pratique capitaliste sera contestée dans ses
fondements et comme pratique. Dans ce cas, on est prêt
à faire feu de tout bois, à invoquer pêle-mêle tout ce
qui peut servir à légitimer la pratique incriminée: telle
tradition, telle évidence sociale du moment, la science
et la religion peuvent s'amalgamer dans un discours qui
ne vise pas prioritairement le maintien de tel système
de signification, mais la légitimation d'une pratique
extérieure aux références qu'elle invoque.

Les différenciations linguistiques, religieuses et
cantonales risquent, dans une société capitaliste
post-industrielle, de fonctionner purement comme signes, c'est-
à-dire comme signifiants marquant la différence pure les
uns par rapport aux autres sans que cette différence ainsi
symbolisée recouvre quelque chose de réel. Dans la mesure
où ces différenciations ne sont pas les vecteurs de
valeurs et de projets différents, dans la mesure où elles
n'informent pas des pratiques différentielles, elles
fonctionnent plus comme signes permettant à des groupes
de se poser les uns par rapport aux autres. Ce qui compte
ici, ce n'est pas l'association à tel ou tel contenu
(celui-ci variera selon la conjoncture), mais la fonction
sociale de différenciation qui s'exprime à travers ce
recours à la langue, à la confession ou à l'identité canto-



199

nale. Emblèmes, drapeaux qui ne reposent pas sur des
différences réelles, mais qui sont d'autant plus investis

qu'ils sont peut-être les seuls signes en mesure
d'offrir une identité au groupe. En France, il est
frappant de constater qu'on n'a jamais autant parlé de
régions et de régionalismes depuis que le concept même
de région est devenu problématique: tout se passe comme
si on cherchait dans l'imaginaire une identité régionale
battue en brèche au niveau de la pratique, économique en
particulier. C'est lorsque les différenciations au
niveau de la pratique se perdent, qu'on exhibe le plus des
signes de différenciation. A la limite, cela aboutit au
jeu de la différence pure qu'on peut comprendre en
référence à la nécessité, pour tout groupe social, de se
définir par rapport à l'autre. A Chermignon (Valais),
les élections municipales semblent mettre en présence,
d'après un film de la TV Suisse Romande, des clans qui
ne se différencient aucunement d'après les objectifs
qu'ils proposent pour la gestion municipale; les "blancs"
et les "jaunes" qui se regroupent chacun derrière une
fanfare affirment eux-mêmes qu'aucune différence idéologique

ne les oppose, et pourtant la bataille est rude
aux élections municipales... Ce microcosme social
préfigurerait-il l'avenir des sociétés post-industrielles?
En tout cas, il illustre bien cette tendance que nous
croyons déceler: à une homogénéisation de la pratique
correspondrait une mise en valeur des signes de
différenciation dans le jeu social.

Il ressort de ces remarques que la religion, dans une
société capitaliste post-industrielle, peut être mobilisée

à un double titre: comme ensemble de signifiés
revendiqués pour apporter la caution du sens à une
pratique qui repose sur une rationalité formelle qui
exclut toute référence au sens dans son organisation
interne; c'est à ce niveau que la religion peut être
repérée dans sa fonction idéologique (au sens critique et
marxiste de ce dernier terme); la religion peut aussi
être mobilisée comme ensemble de signifiants permettant
à des groupes de se situer différentiellement les uns
par rapport aux autres dans le jeu social, à ce niveau
elle vient rejoindre d'autres facteurs constitutifs de
l'identité collective. T*

Ces deux niveaux correspondent à la fonction d'attestation
de l'ordre social remplie par la religion. Il est

évident que son rôle ne s'épuise pas dans cette fonction.
La religion peut induire des pratiques de rupture par
rapport à l'ordre social et donc exercer une fonction de
protestation. Dans ce cas, elle vise, comme le projet
politique véritablement alternatif, à réinscrire le sens
dans la pratique sociale, à faire en sorte que le sens



200

ne soit pas dans un rapport purement extérieur à la
pratique, mais qu'il soit à la base de la structuration
d'un projet social et des pratiques qui en découlent.

Ces quelques remarques sont bien incomplètes et se
veulent limitées. Elles travaillent à partir d'un
modèle abstrait: la société capitaliste post-industrielle.
Ce modèle est pris comme type idéal pour mieux faire res'
sortir quelques tendances structurelles inhérentes aux
sociétés qui relèvent de ce type. Un tel développement
théorique présente quelque fécondité heuristique pour
analyser une formation sociale donnée comme la société
helvétique même si cette société n'est pas encore investie

en toutes ses composantes par la rationalité techni-
co-économique. En effet, à partir de là, il me semble
plus facile d'articuler telle ou telle analyse partielle
de situer telle ou telle étude de cas, dans la perspective

globale qui insiste à juste titre sur le fait qu'en
Suisse comme dans les autres sociétés capitalistes, c'es
le capital financier qui écrit l'histoire.

Jean-Paul Willaime
Centre de Sociologie
du Protestanisme
Université des Sciences
humaines
Palais Universitaire
Strasbourg

NOTES

1. Mais je m'y crois tout d'abord autorisé parce qu'on m'y a invité
Tout en remerciant l'ASSOREL de cette invitation, je tiens à

souligner l'intérêt de cette formule qui consiste à faire participer

des chercheurs étrangers à l'étude de sa propre société.
Le rapport du sociologue à son objet ne peut qu'en être éclairé.

2. Un état de cette recherche dans mon article: L'opposition des
infrastructures et des superstructures: une critique. Cahiers
Internationaux de Sociologie, Vol. LXI, Juillet-Décembre 1976,
pp.309-327.

3. Séfis et Puissance. Paris, Presses Universitaires de France, 1971

p.7.
4. Nous étendons la portée de la remarque suivante de Max Weber:

"Aujourd'hui, l'esprit de l'ascétisme religieux s'est échappé
de la cage - définitivement? qui saurait le dire... Quoi qu'il
en soit, le capitalisme vainqueur n'a plus besoin de ce soutien
depuis qu'il repose sur une base mécanique". L'Ethique protestan
te et l'Esprit du capitalisme. Pion, Paris, 1964, p.250.


	La Suisse et le code capitaliste

