
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 3

Artikel: Zu einigen Formen politischer Pietaet in der Schweiz

Autor: Saurma, Adalbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse Sociol., No 3/77, Seiten 119-142

ZU EINIGEN FORMEN POLITISCHER

PIETAET IN DER SCHWEIZ*

Adalbert Saurraa

ZUSAMMENFASSUNG

Im vorliegenden Beitrag wird angestrebt, den etwas
seltsamen Begriff der politischen Pietät in bestimmten, zum
Teil historischen Situationen der Schweiz so anzuwenden,
dass der durch die bequeme moderne Unterteilung in Kirche
und Staat ausgetrocknete Bereich des Politisch-Religiösen
wieder belebt werden kann. Zunächst wird versucht, eine
funktionale Umschreibung zu geben, die von der Situation
und der ihr angemessenen Haltung ausgeht. Die gemeinsame,
traditionelle Art, Situationen zu vereinfachen, ist der
'Common Sense', ist die politische Pietät. Deren Entwicklung

wird anschliessend in einer induktiven Typologie
einiger historischer Formen nachgegangen, von den kleinen
Territorien der Urschweiz und deren Beziehung zur Natur,
über den Patriotismus bis zu den zivilen Theologien der
neuesten Zeit.

RESUME

Dans cet essai, l'auteur vise à appliquer la notion un
peu étrange de piété politique à quelques cas suisses,
dont certains sont d'ordre historique. Par ce biais, il
souhaite à réanimer le débat autour du politico-religieux,
qui souffre d'avoir été desséché par la distinction
moderne trop facile entre l'Eglise et l'Etat. L'auteur a
ensuite voulu donner une description fonctionnelle de
situations particulières et des comportements-réponses
qu'elles ont provoqués. La manière la plus fréquente
d'interpréter en les simplifiant des situations consiste dans
cette démarche de 'bon sens' qu'est la piété politique.
Finalement, le développement de la piété politique a été
saisi dans certaines de ses formes historiques au moyen
d'une typologie inductive: de la piété de la Suisse
primitive aux petits territoires, marquée par son rapport
à la nature, on passe à la piété patriotique pour aboutir
aux théologies civiles des temps présents.
*Erweiterter Text einer 1976 am Kolloquium ASSOREL vorgetragenen
Ergänzung zum Aufsatz: "Politische Pietät: Zum Verhältnis von Religion
und Politik", SZS/RSS 3(1977)1:121-137. Ich bin R. Campiche und
C.Lalive d'Epinay für ihre kritisch-pietätvolle Lektüre des Entwurfs
zu grossem Dank verpflichtet.



120

I. DIE BEGRIFFE 'POLITISCHE PIETAET' UND 'ZIVILTHEOLOGIE'
UND DIE SCHWEIZ

In dem Vortrag, den Peter Heintz 1971 am Kongress der SGS

unter dem Titel "Stand und Einschätzung der Soziologie in
der Schweiz" gehalten hat, wurde nicht nur der am folgenden

Kongress vielzitierte Ausdruck von der "Schweiz als
einer soziologischen 'black box'" (1972, S. 5) geprägt,
sondern auch die "Zielvorstellung vom Soziologen" skizziert
als "eines seiner Möglichkeiten bewussten Generalisten, der
sich, im Unterschied zum theoretischen Dogmatiker und
methodologischen Ritualisten, in einem permanenten intensiven

Lern- und Innovationsprozess befindet" (ibid., S. 11).
Der Generalist ist allerdings, so muss hinzugefügt werden,
auch ein ewiger Dilettant, der dem sog. Forschungsstand
aller Spezialisten so ausgeliefert ist, dass er seine
geknitterte Identität mit anderen seiner Art in einer ihnen
gemeinsamen Vision bestätigen müsste, was ihn jedoch wieder

zum Spezial-Generalisten machen würde. Der generali-
stische Forschungsstand ist nie als ein hinreichender
nachzuweisen; stets setzt eine neue Querverbindung einige,
viele oder alle bisherigen Bezüge in ein anderes Licht;
schliesslich ist alles in allem und umgekehrt. Die einzige

Hoffnung: Zum Glück liest es keiner.

1. Mehrdeutige Situation, Religion und Politik
Im Verhältnis von Generalist und Spezialist spielt das
mit, was Henri Lefebvre in seiner klassischen "Kritik des
Alltagslebens" die "dialektische Bewegung von Ambiguität
und Entscheidung" genannt hat (Bd. III, 1975, S.55). Die
Ambiguität "konstituiert sich als gelebte Situation auf
erstickten, entschärften, als solche nicht wahrgenommenen
(verkannten) Widersprüchen" (ibid., S. 49). In dieser
Mehrdeutigkeit ist es daher von grösstem Nutzen, Mitmenschen

oder gar Gleichgesinnte um sich zu wissen, die
ebenso bemüht sind, die Situation zu definieren, d.h.
bestimmte ihrer Aspekte übereinstimmend als vorhandene
herauszustellen. Gemäss dem sog. Thomas-Theorem - "wenn
die Menschen Situationen als real definieren, so sind
auch ihre Folgen real" (W.I.Thomas, 1965, S.114. Zuerst
1932) - können nun bestimmte Interpretationen als
uninteressant oder abwegig fallen gelassen werden; andere
subjektive Einschätzungen werden zu objektiven Tatsachen,
indem sie gelebt und so für andere real werden (1). Auch
der einzelne wird für sich real, indem er lernt, sich in
der Situationsdefinition der anderen zu sehen. Mit Luck-
mann können wir diese Aneignung eines Bedeutungszusammenhangs,

einer Weltsicht, im Laufe der Sozialisation "als
die soziale Grundform der Religion" bezeichnen (1967,
S.192) Diese Weltansicht einer Person bedingt ihr "Ver-



121

halten in einer Weise, die ebenso tiefgreifend wie
selbstverständlich und daher subjektiv unmerklich ist" (ibid.,
S.191). Oder, wie Lefebvre sagt: Ambiguität schliesst
"das Bewusstsein von der Ambiguität" aus, sie ist "eine
Bezeichnung des mit der 'Realität' vermengten Scheins"
(Bd.III, 1975, S.52). Als aufgeklärter Marxist glaubt
Lefebvre zwar, dass die Menschen eines Tages ihre
Situationen ohne Mystifikationen zu durchschauen lernen werden,
aber anthropologisch bleibt die Dialektik von Ambiguität
und Entscheidung.

Von dieser stets notwendigen Entscheidung her gesehen,
liesse sich Luckmanns religionssoziologischer Ansatz
auch auf die Politik anwenden, sozusagen als 'unsichtbare
Politik' in Analogie zur "Invisible Religion", aus der
obiges Zitat ursprünglich stammt. Denn die Situation,
von der wir ausgingen, ist nicht nur symbolisch
konstruiert, sondern sie ist zugleich auch natürlich
vorgegeben, wobei es eben für die Situation des Menschen
'natürlich' ist, dass die Scheidung zwischen diesen beiden

Bereichen nicht unzweideutig vorzunehmen ist. Jedenfalls

ist das Problem: 'Wer bekommt was bei knappen
Ressourcen? ' mindestens ebensogut eine primäre Realitätserfahrung

wie die, dass man glauben muss, was andere von
einem glauben, um an sich glauben zu können. Die 'soziale
Grundform der Politik' wäre demnach gerade die Einsicht
in die Bedingtheit des Bedeutungszusammenhangs: Dass
andere und auch meine Interessen im weitesten Sinne bei dem
Entscheid darüber mitwirken können, was als real in einer
Situation zu gelten habe, wobei es aber wieder zwielichtig
bleibt, wie wohlwollend diese Absichten gemeint sein könnten.

Sie mögen sich sogar mit der Androhung von Gewalt
Nachdruck verschaffen wollen, dessen Plausibilität zu den
Kernproblemen sozialer Systeme wie Staat und Familie
gehört

Zur Definition der vieldeutigen Situation können dieser
also gleichsam Stützen eingezogen werden, die sowohl
symbolisch-religiös als auch natürlich-politisch Realität
konstruieren, indem sie glauben machen und entscheiden
helfen. Es sind dies im Grunde die Geschichten, die sich
zu einer Situation erzählen lassen; Geschichten, die
prinzipiell nie zu Ende erzählt und nie die genau gleichen
sind. Daher braucht es eine Ordnung, das heisst: Es muss
feststellbar sein, welche Geschichten 'eigentlich' doch
gleich sind, und wann sie 'letztlich' ein Ende finden.
Es gibt eigene und allgemeine Geschichten, persönliche
Identität und öffentliches Selbstverständnis, die alle
aber atomaren Elementarteilchen gleich so schillernd und
flüchtig sind, dass es zu ihrer Feststellung die ständige
Wiederholung von für gleich und abschliessbar gehaltenen
Handlungen braucht. Mit anderen Worten: Mehrdeutige Situa-



122

tionen werden eindeutiger durch politische und religiöse
Rituale und durch deren Erklärung in politischen und
religiösen Mythen. Im Ritual zeigt sich sozusagen überhöht
die Entscheidbarkeit einer Situation darin, dass dabei
eben keine Handlungsalternative übrigbleibt, und im Mythos
zeigt sich das Problem der Glaubwürdigkeit darin, dass er
als gelebter ja absolut nicht fragwürdig ist.

2. Politische Pietät und Ziviltheologie
Es versteht sich, dass die im vorgehenden Abschnitt ständige

Reduktion auf Situationen, in denen man handeln muss
- oder auf Handlungen, die stets Situationen schaffen -
eine stark theoretische Vereinfachung ist. Haben wir es
doch in der sozialen Wirklichkeit immer mit
Interpretationsansätzen zu tun, die für mehrere, irgendwie als
verwandt empfundene Situationen gelten sollen. Je bewusster
diese Deutungen entwickelt und abstrakt in zentralen
Symbolen verdichtet sind, desto eher können wir von einer
Ziviltheologie im Sinne Eric Voegelins (z.B. in "Anamnesis",
1966) sprechen. In weniger komplexen Situationen dagegen
genügt der Habitus des "Common Sense", der sich ins
Schweizerische übersetzt mit dem freundeidgenössischen 'man muss
eben miteinander reden' charakterisieren liesse. Es ist
dieses etwas vertrauensselige und zugleich allem Origi-
nell-Ueberdrehten abholde Einschätzen von Situationen,
die in überkommener Weise vereinfacht, 'natürlich' werden,

was wir als politische Pietät bezeichnen wollen.
Religiös gesehen handelt es sich dabei gemäss einer
jüngst (1976) von Dietrich Rössler wieder aufgenommenen
Unterscheidung nicht um gedeutete, sondern um gelebte
Religion, oder, wie Lefebvre sagen würde, um die
"gelebte Situation".

3. Die Anwendbarkeit auf schweizerische Verhältnisse

Von Karl Schmid gibt es in seinem "Versuch über die
schweizerische Nationalität" einen für unsere Zwecke
interessanten Ansatz zu einer Beschreibung der altertümlich

anmutenden kulturellen Pietät der Schweiz: In der
Bedeutung der Vergangenheit für die Schweiz fand er
zwischen der Geschichte als dem rein rationalen und be-
wussten "Gegenstand unseres Wissens" (1957, S.18) und
der blossen Gewöhnung des jahrhundertelangen Zusammenlebens

eine zwielichtig-mittlere Schicht "des doppelten
Uebergangs: bewusste Geschichtserfahrung sinkt in sie
ab und verliert die spezifischen Züge der Rationalität,
und umgekehrt nährt sie, wie dunkler Humus, alles das,
was als Vorstellung und Begriff vor das höhere Bewusst-
sein tritt. In ihr sehen wir den irrational-rationalen,



123

unbewusst-bewussten Charakter aller schweizerischen Phänomene

verkörpert und symbolisiert - all das, was im
Vergleich mit dem Westen als konservativ, ja archaisch, im
Vergleich mit Deutschland aber als aufklärerisch und
rational erscheint." (ibid., S. 19). Deswegen liegt nach
Schmid das Schwergewicht nationaler Selbstverständigung
nicht so sehr in der bewusst konstruierten, "besonderen
Synthese der kulturellen Gegebenheiten mit einer bestimmten

Staatsidee" (ibid., S.21) sondern es gilt, dass "in
der seelischen Schicht, von der wir meinen, dass sie die
Matrix der schweizerischen Nationalität sei, politische

und kulturelle Strebungen noch ununterschieden" sind,
(ibid. S 22)

Eine schwierige, bereits unser heutiges Selbstverständnis
berührende Frage ist die nach der Möglichkeit einer "civil
religion" im Sinne Bellahs (1968) Insofern als er mit
ihr doch eine nationale intellektuelle Elite voraussetzen
muss, welche - in seinen Worten - die nationale, geschichtliche

Erfahrung, unter transzendentem Urteil stehend,
moralisch erwägt, ist die Schweiz als Ganzes bis jetzt, ohne
eine krisenhafte Bedrohung von aussen, nicht in der Lage
gewesen, eine solche Religion dauerhaft aufrechtzuerhalten.
Wohl denkt man an bestimmten Feiertagen in jedem Kanton mit
besinnlichen Worten an das gemeinsame Vaterland, aber
entscheidend für die Feierlichkeit sind nicht so sehr die
kaum weiter bedachten Argumente der Reden, sondern die mit
bestimmten, trefflichen Worten beschworene lokale Stimmigkeit

der Veranstaltung, zu der auch Gesang, Lampions und
Höhenfeuer sowie ein typischer, schwefliger Feuerwerksgeruch

gehören. Intellektuelle Artikulationen nationaler
Erfahrungen, etwa in Büchern oder Leitartikeln, werden nicht
nur sehr beschwerlich zwischen den einzelnen Sprachbereichen

ausgetauscht, sondern in der deutschen Schweiz müssen
diese auch noch in einer im Vergleich mit dem alltäglich
gelebten Dialekt eher synthetischen und als 'hoher' auch
schon irgendwie 'heiligen' Hochsprache dargestellt werden.
Da also eine "civil religion" immer auch Elemente
nationalistischer Theologien entwickeln muss, hätte sie in
unserem Land nicht nur die bewusst partikularen, zivilen
Pietäten der einzelnen Landschaften zu verarbeiten,
sondern könnte auch - wie es bei modernen, totalitären Ver-
heissungen geschehen ist - gerade daran scheitern, dass
grosse Teile des Volkes gar nicht verstehen, wovon die
hochdeutsche Rede ist.
Bellah hat ja, wie wir im früheren Aufsatz gezeigt haben,
aus der Krise des amerikanischen Selbstverständnisses
heraus in "The Broken Covenant" (1975) ein ausserordentlich

bekennerisches Buch geschrieben. Ein solches kommt
unweigerlich dann zustande, wenn man eine Humanwissenschaft

nicht mehr gleichsam nur als 'Kulturspionage'



124

über andere betreibt (2), sondern sich auch biographisch
als 1 teilgenommener1 Beobachter sieht. Insofern man nicht
nur Spezialist für die Darstellung schon interpretierter
Symbole ist, sondern generalistisch mit neuen Begriffen
auch neue Symbole schafft, ist man immer auch ein Dilettant.

Wenn ich also im Folgenden einen etwas kurzatmigen
Ueberblick über historische und aktuellere Formen
eidgenössischer politischer Pietät zu geben versuche, dann bin
ich in zweifacher Hinsicht ein Dilettant: Nicht nur bin
ich kein Fachmann der Volkskunde, der Schweizer Geschichte
und der Theologie, sondern indem ich erst auf dem Wege der
wissenschaftlichen Untersuchung und Darstellung neue
Symbole bilde und alte in neuer Weise interpretiere, bin ich
zugleich Dilettant für andere eidgenössische kulturelle
Sonderfälle, deren zivile Pietäten möglicherweise ganz
anders gelebt werden oder gedeutet sein möchten.

II. ANSAETZE ZU EINER TYPOLOGIE EIDGENOESSISCHER PIETAET

Vier grobe Typen politischer Pietät wären denkbar, die
sich zwar in einer gewissen historischen Abfolge erst
herausbildeten, aber einander durchaus nicht abgelöst
haben, sondern neben- und ineinander und wieder aktualisierbar,

d.h. neuer ziviltheologischer Ausdeutung
zugänglich, bestehen.

1. Der Rütlischwur: Die Pietät kleiner Territorien
Die "Gründungszeit, ein beliebtes Tummelfeld verschiedenster

Theorien und Hypothesen" (Im Hof, 1974, S.144),
auf der seit dem 19. Jahrhundert eines der Schwergewichte
der schweizergeschichtlichen Forschung liegt, kann wohl
kaum durch soziologische Betrachtungen von der Unschuld
erlöst werden, in der sie noch immer für die heute
massgebende Generation geborgen liegt. Zu gross ist einerseits

der Mangel an Quellen, wie sie etwa in wahrscheinlich
einmaliger Weise Le Roy Ladurie (1975) in seinem

Buch über das Dorf Montaillou in den nordöstlichen Pyrenäen

in den Jahren 1294-1324 zur Verfügung standen: Die
detaillierten Untersuchungsakten der Inquisition über
die Katharer in jenem Dorf. Zu mächtig ist andererseits
immer noch das in den letzten 200 Jahren entstandene
"rütlizentrische" Geschichtsbild (3), das uns suggeriert,
die Ahnen seien insofern gegenwärtig, als ihre Vision von
1291 der Schweiz entspreche, die wir heute leben (4).
Diese moderne, 'historisch wahre' Ziviltheologie haben
in jüngster Zeit ironische Entmythologisierungen als
blosse Fiktionen zu entlarven versucht: So etwa der Non-
konformist (eigentlich eine Bezeichnung aus der englischen

Kirchengeschichte) Max Frisch (Wilhelm Teil für



125

die Schule, 1971) oder auch Otto Marchis Buch mit dem
bezeichnenden Titel: "Schweizer Geschichte für Ketzer oder
Die wundersame Entstehung der Eidgenossenschaft" (1971).

Unterstellten in den dreissiger und vierziger Jahren die
oft apologetischen Darstellungen eidgenössischer Urzeit
den christlich-frommen Hirtenkrieger als Hauptakteur der
Geschichte jener Zeit, so haben neuere Arbeiten die Alten
Orte insofern gleichsam säkularisiert, als sie beispielsweise

bei Peyer (1972) zwar "nicht etwa auf die Vorstellung
vom Reich als eines grossen christlichen Ueberstaates

und vom Kaiser als des obersten Schirmherren der Christenheit"
(S.233) verzichten, aber in der Innerschweiz "stos-

sen wir, abgesehen von den Klöstern, auf die ganz andere
Welt der Hirten und Gebirgsbauern. Ihr Feld ist die Sage
und Das Brauchtum. Andere (i.e. kulturelle, A.S.) Leistungen

sind hier vor der Mitte des 15. Jahrhunderts kaum zu
erkennen. Heimsuchzüge, Mummenschanz und Totenkult sind
da zu Hause ..." (S.231). Bei Im Hof geht es bei den sol-
chermassen quasi als 'kulturloses' Naturvolk eingestuften
ersten Eidgenossen nicht nur um Macht, "sondern auch um
ein Vordringen und eine Sicherung genossenschaftlicher
Prinzipien, sei es in 'demokratisch'-ländlicher Form, sei
es in republikanisch-städtischer" (1974, S.33). Die
"demokratische Bewegung" des 14. und 15. Jahrhunderts, die
auch zum Sturz der führenden Geschlechter der ersten
Bünde geführt hatte, "war getragen von einer alpin-voralpinen

Bevölkerung von 'Hirten', von Viehzüchtern. In ihr
traten durchaus revolutionär-anarchistische Züge hervor
Oft ist das Jungvolk der Träger, handfest, aggressiv bis
zum Terror." (ibid., S.37). Bei Karl W. Deutsch schliesslich

gleichen die Urkantone einem kleinen Konzern, der
die Sales Promotion seiner Alpenpässe mit Kriegsdienst-
und Käsemarketing kombiniert: "Ein Bergkanton wie Uri ist
ein Bauernkanton mit geldbesitzenden, waffenbesitzenden,
weltweit informierten Bauern, und er ist eine natürliche
Stadt, mit den Bergen statt einer Stadtmauer und den Pässen

statt der Stadttore. Es ist also eine landwirtschaftliche
Gegend, die sich nach städtischer Art regieren

lässt, die sich wie eine Stadtgemeinde, wie eine Kommune
benimmt." (1976, S.34)

Bei unserem vorsichtigen Rekonstruktionsversuch einer
politischen Pietät jener so vielfältig deutbaren Zeiten
werden wir nur andeuten können, wie die Einseitigkeit
dieser einzelnen Betrachtungsweisen, die durch allzu kurze

Zitate noch verstärkt wird, ausgeglichen werden könnte.
Eine gleichsam ethnologische Geschichtsperspektive müsste
das schon erwähnte Thomas-Theorem von den "als real"
definierten Situationen auf die Vergangenheit der eigenen Kultur

anwenden. Dieser soll auf diese Weise sozusagen die
Freiheit zum Unordentlichen und zum Missverständnis
wiedergeben werden, anstelle einer Sicht, in der nach dem



126

blossen Erfolg von Strategien und den ihnen zugrunde
liegenden Interessen gefragt wird, in der Menschen sich -
überspitzt formuliert - zueinander wie der Natur gegenüber

verhalten: Das Schlachten und das Thronfolgerzeugen.
Dadurch verschwimmen dann beispielsweise die bekannten
Umrisse der politischen Einheiten (wie etwa 'Die Waldstätte'),
und es ergibt sich ein Ueber-, Neben- und Gegeneinander
von Wirklichkeitskonstruktionen mit teilweise gemeinsamen,
teilweise verschiedenen Elementen (wie etwa einzelne
Talschaften, die Hintersassen oder Berg- und Talleute und
solche am See). Zugleich werden aber so auch die Trennungslinien

unscharf zwischen dem, was den Menschen damals als
unveränderlich-natürlich definiert erschien, und dem
symbolischen Bereich, den sie als manipulierbaren dem erste-
ren entgegenhalten zu können vermeinten.

In diesem Sinne ist denn auch "l'abandon de tout distinction
dogmatique entre superstructures et infrastructures"

gefordert worden. "A l'instar de la parenté dans les
sociétés 'archaïques', la religion, qui était de l'ordre
des superstructures si l'on admet que les bases matérielles

d'une société sont déterminantes en dernière analyse,
n'en a pas moins fonctionné comme infrastructure dans le
mode de production féodal." (Schmitt, 1976, S.948). Eine
Bittprozession für den Segen der Feldfrüchte ist dann ebenso

ein Produktionsfaktor wie Pflug und Mühle, wenn dies
durch die Religion als wirklich definiert worden war.
Oder auch: Solange es Hexen 'gibt', gibt es keinen Hexenwahn

Für den gleichen Autor ist daher die zentrale Frage die
nach dem Grad der Christianisierung einer Volkskultur:
"C'est que la culture folklorique constituait un système
qui ne pouvait intégrer d'apports extérieurs que dans
les limites de ses règles de fonctionnement: l'Eglise a
tout au plus christianisé partiellement un folklore qui
n'a disparu qu'avec l'ensemble du mode de production dont
il faisait partie intégrante." (ibid.) (5).

Mit der Vorstellung einer unvollständigen oder auch nur
scheinbaren Christianisierung könnte nun Max Webers
interessanter Vergleich zwischen den alten Schweizern und
den "bäuerlichen Eidgenossen" im alten Israel verbunden
werden, wo "die grosse, das Land durchschneidende Handelsstrasse

von Aegypten zum Euphrat eine dem 'Passstaat'-
Charakter der Schweiz ähnliche Situation (frühe Geldwirtschaft

und Kulturberührung) schuf". (1964, S.368). Dort
versuchten "die stadtsässigen, philisträischen und kanaa-
nitischen Grundherren geschulte 'Kriegsleute von
Jugend auf' (wie es von Goliath heisst) die Bauernschaft

der Gebirgshänge, auf denen 'Milch und Honig fliesst',
sich zinsbar zu machen", (ibid.). Der Kampf vollzog sich



127

"unter der Führung von Heilanden der Jahvereligion
(Maschiach, Messias, wie Gideon und seinesgleichen, die
sog. 'Richter' genannt werden)", (ibid.).
Unterstützt von einer gehörigen Portion Phantasie, die
gleichwohl präzise sein kann, liessen sicli mit diesen
hier kurz zusammengerafften Elementen in der Urschweiz
revitalisierende, messianische Bewegungen unter der
Führung von 'Teilen' konstruieren, deren Bild in
Ermangelung einer schriftlichen Tradition nur in fast völlig
verballhornter Form auf uns gekommen ist. Möglicherweise
wären so die ersten kriegerischen Erfolge der Eidgenossen

ein wenig genauer erklärbar, ihre mangelnde Pietät
gegenüber der 'anständigen', ritterlichen Art des Kampfes,
ihr rauschhaftes, blindwütiges Dreinschlagen. Aus dieser
Sicht mögen auch die unfrommen Uebergriffe der alten
Schweizer gegen die Klöster Einsiedeln, Engelberg und
Steinen plausibler erscheinen. Diese, besonders im Falle
Einsiedeln, "abstossenden Handlungen" kamen immer dann
vor, "wenn die Wogen der Leidenschaften die anerzogene
Schicht der Kirchlichkeit wegspülen und eine religiöse
Grundhaltung des alten Innerschweizers zum Vorschein
kommt, die bisher unbeachtet geblieben ist". (Weisz, 1940,
S. 43)

Ein schwacher Wellenschlag dieser Leidenschaften erreichte
noch unsere Gegenwart in Form der "dummen Geschichte im

Krieg", die sich im Schwyzer Ort Steinen, wo einst Werner
Stauffacher gegen das landesherrliche Burgenmonopol sein
Steinhaus gebaut haben soll, 1942 zugetragen hat. Das Dorf
glaubte wegen einer Schwarzhandelsaffäre sein politisches
Pietätsgefühl dermassen durch die Strafverfolgungen der
Bundesbehörden verletzt, dass es zum Aufruhr und zur
Belagerung durch Truppen kam. Unter einem zeitgenössischen
Foto der erregten Einwohner ist zu lesen: "In der
allgemeinen Aufregung wurden selbst wenig rednerisch begabte
Personen 'vom Geiste überfallen' und sie 'redeten in
Zungen'. 'Ich hatte wirklich eine grosse Schnorre' und sie
staunten über sich selbst, 'Ich bi halt verruckt gsi'."
(Meisterhans, 1973, S.5).

In dieser sozusagen 'protomessianischen', nicht weiter
symbolisch verdichteten Situation zeigt sich deutlich die
im Begriff der politischen Pietät versteckte Zweideutigkeit,

bei der erst durch die Nachwelt entschieden wurde,
ob es sich, beispielsweise bei den zahllosen Eidgenossenschaften

jener Zeit, jeweils um eine Ver-Schwörung einer
Clique (z.B. gegen ein Kloster) oder um eine Be-Schwörung
eines Bundes (z.B. gegen Habsburg) gehandelt habe. Mit
der Chiffre 'Verteidigung der Freiheit' mag also damals
gemeint gewesen sein: Verteidigung der politischen Pietät

eines bestimmten, kleinen Territoriums (6), die wir



128

hier zu beschreiben versucht haben, gegen eine andere,
vielleicht modernere, über weitere Räume gespannte
politische Religiosität (7).

2. Das "bäurische Tao" oder die Pietät der Landschaft

Waren beim vorangehenden Typ die Träger dieser politischen
Pietät und der Zeitpunkt ihrer historischen Erscheinung
noch einigermassen anzugeben, so bewegt sich der folgende
Versuch fast völlig im bloss essayistischen Umschreiben
und poetischen Evozieren. Ausgangspunkt ist das Verhältnis

zur Natur, ein ebenso vielfach interpretierbares Thema
der Menschheitsgeschichte wie dasjenige von Freiheit und
Bindung in der Gemeinschaft, das dem vorherigen Typ
zugrunde liegt. Für beide ist nun bezeichnend, dass sie ihre
besondere Bedeutung nur in kleinen Ländern erhalten, in
denen sie noch von annähernd allen in ähnlicher Weise als
'unser' Thema erlebt werden können. Im mehrere Landschaften

umfassenden Flächenstaat und besonders für seine ihre
eigene Landschaft schaffenden Grossstädte entwickelt sich
ja der Tourismus als Surrogat des Naturerlebnisses. In der
Schweiz jedoch sind Berge, Kuppen und Seen sozusagen rundum

erfahrbar; die Städte waren bis in die neuere Zeit,
gemessen an den Weltstädten, eher grössere Dörfer. Da beide
Pietätstypen sich durch unsere Geschichte ziehen und
damit zum Symbol-Fundus modernerer Artikulationen des
schweizerischen Selbstverständnisses gehören (8), ist es auch so
schwierig, Ursprung und Träger exakt zu bestimmen.

Die Natur, das sichtbar Umgreifende schlechthin, erscheint
dem Menschen stets in zwiespältiger Form. Vielleicht ver-
gisst man heute allzu leicht, wie viele Jahrhunderte lang
der Mensch an der Natur gelitten hat. Texte wie Plinio
Martinis "Le disgrazie di quel tempo" "in questa nostra
valle di miseria" (1975, S.69 u.72) belegen dies eindrücklich.

Jene verlorene Welt in ihrem kunstvollen Arrangement
mit der Natur mögen wir noch in Fredi M. Murers Film "Wir
Bergler in den Bergen sind eigentlich nicht schuld, dass
wir da sind" (Murer u. Schaub, 1974) oder auch in Maurice
Chappaz' Band mit den historischen Aufnahmen Albert Nyfe-
lers "Lötschental secret" (1976) erahnen. Hugo Lötscher
zitiert daraus die bezeichnende Bemerkung zum kulturellen
Wandel: "Unser Problem ist der Uebergang vom Heiligen zum
Profanen. Aber dies mit aller religiösen Notwendigkeit."
(1977, S.57).

Dieses Heilige hat Eduard Renner ausführlich beschrieben:
Der Urner Bergbauer versucht das tückisch-dümmliche Chaos,
das "Es" durch den "Ring" magisch zu bannen: "Wenn der
Ring in den Bezirk des Es übergreift, vernichtet er ihm
keine Substanz, sondern bannt nur einen Teil dieser Sub-



129

stanz in eine bestimmte Form, in jene Form, die der
Mensch gerade braucht.- Das Es sträubt sich gegen das
aufgezwungene Joch mit seinen Mitteln und sucht seine
Unform zurück zu gewinnen. Sichtbares wird dann unsichtbar,

Lebendiges fällt zu Tode, Weidland wird verschüttet.
Da dieser Zerfall ständig droht, muss der Ring täglich
und stündlich gezogen werden, und zwar nicht nur in seiner

grossen Art, dem Betruf, sondern in der kleineren,
der unendlich vielen Gebete und Stossgebete ..." (1976,
S. 174)

In dem Kapitel "Notizen von einem Sonntag in der Campagne"
sind von Henri Lefebvre die gesellschaftlichen Veränderungen

seit jenen Urzeiten am Beispiel des Festes
beschrieben worden, das einst in seiner Regelmässigkeit
auch "die Regelmässigkeit der jahreszeitlichen Ordnung
zu garantieren" (Bd.I, 1974, S.205) schien; Feste
sichern die Natur, "halten sie gleichzeitig fest, indem
sie die Zukunft vorbilden und binden", die Gaben des
Festes "erscheinen als ein auf die Zukunft genommenes
Pfand". Um das "zugleich natürliche und menschliche
Gleichgewicht" zu bewahren, "arbeitet der Mensch mit der
Natur zusammen ..." (ibid.) (9).

Noch vor dem modernen Natürlichkeitskult, als die
technische Revolution eben erst eingesetzt hatte, und der
Sieg über die Natur noch keineswegs feststand, beschreibt
Gotthelf in "Geld und Geist" Landschaftsfrömmigkeit in
einer so heidnisch-ekstatischen Verdichtung, dass man
meinen möchte, selbst einem Pfarrer könne in seiner Liebe
zum Land durch "die Wogen der Leidenschaften die anerzogene

Kirchlichkeit" weggespült werden, um Leo Weisz etwas
unfair nochmals zu zitieren: Aenneli "sah, wie alles im
reichsten Segen prangte, vom Tal weg bis hinauf zu den
Gipfeln der Vorberge, sah, soweit das Auge reichte, den
Himmel rundum sich senken den Spitzen der Berge zu, sah
ihn umranden den Kreis, welchen ihr Auge ermass, sah,
wie da eins ward der Himmel und die Erde, und von dieser
Einigung kam der reiche Segen, kam der Sonne Licht, kam
der Regen, kam der geheimnisreiche Tau, kam die wunderbare

Kraft, welche Leben schafft im Schosse der Erde.(...)
Und sie dachte, ob denn eigentlich der Himmel nicht alles
umranden sollte, nicht bloss die Erde, sondern auch der
Menschen Leben, so dass, wenn die Jahre ihn drängen an
der Erde äussersten Rand, vor ihm der Himmel offen liege.
Darum auch alle seine Verhältnisse ein jegliches zum
Berge wird, auf den der Himmel sich senket, und aus dem
er in den Himmel steigen kann." (Gotthelf, 1943, S.90).

Mit dem Ausdruck "bäurisches Tao" versuchte Ernst Bloch
in einem Vergleich der beiden Alemannen Hebel und Gotthelf

das zu bezeichnen, was wir schon als das Gleichge-



130

wicht im Arrangement mit der Natur erwähnt haben: Das
"Wäge" der Existenz, eben wenn man 'z'wäg' ist, zuwege
ist und etwas zuwege bringt. Zwischen beiden Dichtern
wirke "das Verbindende von Kraftklang und Einklang echter

erzählender Folklore, vom 'Wägen', Gesunden, natürlich
Gut-Eingehängten". (1965, S. 370). "Jener Einklang

von Drinnen und Draussen, jene Entsprechung des rechten
Lebenstakts und rechten Welttakts dahinter" (ibid., S.381)
nannten die Chinesen Tao. "Tao, ein Wort ganz aus diesem
bäurischen, familiären Volk heraus, das Haus gut im Gang,
das Leben und sein Streben gut im Lauf, woran Segen ist,
ein verborgener und doch öffentlicher Zustand, den man
vom Bauerntum her sicherer versteht als aus den üblichen
Vergleichungen mit entlegener Mystik." (ibid., S.372).

Aus dieser Bauernwelt liesse sich vielleicht auch eine
teilweise Erklärung der nicht nur zweckrationalen
schweizerischen Ordnungsliebe und Pünktlichkeit gewinnen. Die
im langen Umgang mit der Natur entwickelte 'pädagogische'
Einstellung zu ihr hätte sich demnach allmählich auf die
neue, künstliche 'Natur' der Industriewelt übertragen.
Gleichsam als verlange eine Pietät beispielsweise gegenüber

dem Arbeitsmateriel, dass es 'gut eingehängt' in
einer Ordnung sei, damit es in der weiteren Verwendung
die "Zukunft vorbilden und binden" (Lefebvre), die Unordnung,

das Es bannen kann, etwas 'z'wäg' bringt. 'Gut
eingehängt' muss auch die Uhr sein, sie erzieht und bannt
die Zeit, auf dass die Welt voraussehbar werde.

3. Die patriotische Pietät

Die beiden ersten Typen politischer Pietät beruhten auf
Grundgegebenheiten menschlichen Daseins; es war uns
daher auch möglich, recht freizügig durch weite historische
Räume zu eilen. Die folgenden Typen siedeln sich jedoch
in jeweils jüngeren Zeiten an. Von der Unschärfe sehr
ferner Zeiten geraten wir also über die einigermassen
präzisen und noch mehr oder weniger erlebten Erinnerungen
der letzten Generationen wieder in die erneute Unschärfe
spekulativer Versuche, den grossen Zusammenhang im eigenen
Tag zu erkennen. Indem wir uns nun gleichsam der Brennweite

nähern, bei der unsere Linse gegenwärtig am schärfsten
zu bündeln vermag, gerät auch jene bis jetzt weniger beachtete

Dimension dessen, was man ganz allgemein als historisches
Bewusstsein bezeichnet, in unser Blickfeld.

Dieses Bewusstsein ist ein Aspekt eines unergründlichen
Problems, das, wie Max Weber mit wohl autobiographischem
Hintergrund gezeigt hat, ein typisches Problem der
Intellektuellen, der weniger unter äusserer Not leidenden;
privilegierten Schicht ist: Der Intellektuelle ist es



131

nämlich, "der die Konzeption der 'Welt' als eines 'Sinn'-
Problems vollzieht. Je mehr der Intellektualismus den
Glauben an die Magie zurückdrängt, und so die Vorgänge
der Welt 'entzaubert' werden, ihren magischen Sinngehalt
verlieren, nur noch 'sind' und 'geschehen', aber nichts
mehr 'bedeuten', desto dringlicher erwächst die Forderung
an die Welt und 'Lebensführung' je als Ganzes, dass sie
bedeutungshaft und 'sinnvoll' geordnet seien." (1964,
S. 396)

Nicht zuletzt die Zweideutigkeit alles Vergangenen,
selbst der einst eindeutig geoffenbarten Schrift, will
erlöst sein durch ein endgültiges Wissen darum, wie es
'wirklich' gewesen sein muss, welches der 'wörtliche'
Sinn eines Wortes sei. Die in der Spätscholastik einsetzenden

Abklärungen darüber, wie bestimmte Bibelstellen
technisch plausibel gemacht werden können, sowie auch das
Abwägen zwischen verschiedenen überlieferten Interpretationen

solcher Art stehen am Anfang dieser Entwicklung. Jene
ersten Schritte der Wissenschaft geschahen also "mit aller
religiösen Notwendigkeit", wie Chappaz (1976) im schon
erwähnten Zitat meinte. Geschichte der Natur als Beweis der
Vollkommenheit der Schöpfung und Geschichte des gemeinsamen

politischen Handelns eines Volkes als Beweis seiner
Erwähltheit durch die Vorsehung.

Im Kontext der Frage nach der politischen Pietät zählt
allerdings nicht nur die Oberschicht mit ihrer spezifischen,

ideen- und geistesgeschichtlichen Problematik,
sondern auch die noch in überkommenen Frömmigkeitsstilen
religiöser und politischer Art verharrende untere Schicht.
Dort lebten die Menschen in der Tradition, in dem
Geschichtenhaus ihrer Welt, in dem ihre Vorfahren gewohnt
haben; sie lebten im Gewohnten. Nun erfahren sie staunend
durch 'die' Geschichte, was sie eigentlich alles hätten
wissen müssen, um wirklich gelebt haben zu können. Ihre
Welt war ja auch die wahre, universale, katholische Welt,
die, wie Henri Lefebvre schreibt, nur dem absichtsvoll
aufrechterhaltenen Scheine nach eine starr dogmatische
gewesen sei. Der Katholizismus zeigte sich "mehr als eine
'Bewegung' denn eine Doktrin, als eine sehr weitgespannte
Bewegung, von assimilatorischer Kraft, die nichts
erschafft, aber in der sich auch nichts verliert ..."
(Bd.I, 1974, S.226). Ihre Universalität kam daher, "dass
sie jeder sozialen Formation die Mythen und Riten präsentiert,

die sie in früherer Zeit von ihr empfangen hat...";
insofern diente "die Kirche, als sozialer und politischer

Organismus" einem "formlosen Synkretismus ..."
(ibid.). (10).

Der mit der Reformation entstandene, bunte Teppich von 25
verschiedenen kantonalen kirchenpolitischen Systemen bildet

zugleich ein ebenso kompliziertes Muster der verschie-



132

denen lokalen Pietäten. Diese still für sich leuchtende
kantonale Symbolwelt, die "eigentlich nicht schuld ist,
dass sie da ist" (F.M. Murer), mit ihren Sportfesten,
Schlachtenfeiern und Heimatjahrbüchern braucht keine ela-
borierte und kodifizierte zivile Theologie. Sie wird
pragmatisch erneuert und bestätigt, wenn beispielsweise
der Polizeidirektor über die Ansprache nachdenkt, die er
anlässlich der Vereidigung von Polizeirekruten in den
Mauern einer Burgruine halten wird: Die symbolischen
Verknüpfungen von Berg und Burg, Ruine und Vorfahren, von
Staat und Sicherheit liegen fast unausweichlich nahe;
jedem, dem die 'Welt' kein besonderes 'Sinn'-Problem ist,
sind sie vertraut und in der feierlichen Beschwörung als
immer noch gültige bewiesen.

In den seit der Reformation sich herausbildenden
Territorialstaaten, besonders in den Städten, entstanden im
18. Jahrhundert deistische Intellektuellenzirkel, die im
Glauben an die letzten Endes siegende Vernunft in der von
ihnen nun gebildeten 'Oeffentlichkeit1 über eine
wissenschaftliche, aufgeklärte Staats- und Sozialpolitik
debattierten. In der Schweiz war dies die 1761 gegründete
Helvetische Gesellschaft. Der Helvetismus "stellte die Ethik
in den Vordergrund: Der vernünftige Mensch ist vor Gott
und den Menschen verantwortlich für die Beförderung des
'Guten und Gemeinnützigen'". (Im Hof, 1974, S.86).

Mit der gleichen "religiösen Notwendigkeit" (Chappaz), mit
der die Souveränität von der Person des Herrschers, seiner

blutsmässigen, dynastischen Legitimität auf den "civil
Body Politick" (aus dem "Compact" an Bord der "Mayflower",
11.11.1620) übergehen sollte, war der vernünftige Mensch
auch nicht mehr der Person des Herrschers von Gottes Gnaden

sondern Gott und anderen Menschen gegenüber unmittelbar
verantwortlich für sein Tun.

Die Erleuchtung (Illumination als Erleuchtung und Aufklärung)

durch die Vernunft ist die Erlösungsvorstellung
dieser "Intellektuellenreligiosität" (M. Weber, 1964,
S.396). Mit dem Erlösungsglauben ergibt sich aber sogleich
auch die Frage, inwiefern es auch für ihn territoriale
Begrenzungen gibt, ob es besonders Erlösungswürdige oder gar
zur Erlösung Verpflichtete gäbe. Man mag sich hier an den
nur anfänglich friedfertigen, missionarischen Internationalismus

der französischen und russischen Revolution
erinnern.

"Der Intellektuelle sucht auf Wegen, deren Kasuistik ins
Unendliche geht, seiner Lebensführung einen durchgehenden
'Sinn' zu verleihen, also 'Einheit' mit sich selbst, mit
den Menschen, mit dem Kosmos" (M. Weber, 1964, S.396),
also eine 'wörtlich' zu nehmende, ideologische Rekonstruk-



133

tion einer von anderen wortlos gelebten Sinnhaftigkeit.
Dem Unterschied zwischen diesen beiden Haltungen entspricht
die Differenz zwischen Nationalismus und Patriotismus. In
diesem Sinne konnte der Oesterreicher Karl Renner die
Nation umschreiben als eine "Gemeinschaft von Menschen, die
eine gleiche Art des Denkens und Sprechens haben. Eine
kulturelle Gemeinschaft, eine Gruppe zeitgenössischer Menschen,
die mit dem Boden nicht verwachsen sind." (Zit. nach Zer-
natto, 1966, S.101). Renner zeigte damit, dass gerade
wesentliche Elemente einer anderen Auffassung der Nation,
nämlich im Gegensatz zu ihm gerade die gemeinsame Geschichte

und das gemeinsame Territorium, erst nach der Konstitution
einer Nation in ihren Grenzen volle Gültigkeit erhalten,
ja zur ideologischen Notwendigkeit werden. Zernatto

hat daher den Patriotismus des mit dem Boden Verwachsenen
"als ein Anhänglichkeitsgefühl an eine Genossenschaft von
Heimaten, zu der auch die seine gehört", bezeichnet.
"Seine ganze Welt besteht überhaupt nur aus Heimaten."
Dagegen braucht es, "um nichtsesshafte Menschen zusammenzuhalten

Programme, Organisationen und Antriebe"; dieser
Mensch ist "daran interessiert, dass er überall, wo er sich
auch aufhalten mag, die gleiche Ordnung, das gleiche Recht,
die gleiche Welt findet". (1966, S.169f.)

Das ist eine einfache Umschreibung der radikaldemokratischen,
freisinnigen staatspolitischen Vorstellungen, wie

sie im Sonderbundskrieg gegen die partikularpatriotische
politische Pietät katholischer wie auch protestantischer
Orte durchgesetzt wurde. Getragen war diese Bewegung von
einem durchaus religiös zu nennenden, unduldsamen
Fortschrittsglauben, der sich an missionarischen Volkstagen
und in gewalttätigen Freischarenzügen manifestierte.

Wichtige Medien des Einheitsgefühls waren die zahllosen
Schützen-, Turner- und Sängerfestivitäten. Wie Martin
Disteli, einer der vielseitigsten Agitatoren der Bewegung,
in seinem Bilderkalender von einem Schützenfest im Jahre
1842 berichtete, will "der Schweizer vor Allem Schweizer

sein. Das konnte Niemand besser beobachten, als die
eidgenössische Fahne auf ihrer Festreise nach Chur." Bei
der Ankunft dann herrschte eine Stille, "dass man den
eigenen Athemzug anhielt, als der Träger dieser Fahne den
Tausenden und Tausenden auf dem Churer Festplatze von dem
eben erlebten Triumphzuge Bericht erstattete: 'kein Kanton,

so sprach er, keine Stadt, kein Dorf, keine Hütte,
kein Geschlecht, kein Alter blieb zurück, diesem einzigen
Zeichen der Einheit im gemeinsamen Vaterlande den schuldigen

Tribut zu zollen." (1843, S.31). Für die beginnende
Theologisierung der Bewegung typisch ist der folgende
Kommentar Distelis: "Gewiss, wer immer das Volk nicht
bloss als eine Maschine betrachtet, sondern als ein lebendes,

mit Geist und Gemüth sich bestimmendes Ganze, der



134

wird mit uns übereinstimmen, dass eben dieses Volk das
Schützenfest geseinigt und gerade durch diese Theilnahme
demselben faktisch die Bedeutung ertheilt habe, die wir
ihm zuschrieben." (ibid.)

4. DER "LANDIGEIST"

In diesem Typ, den man selbstverständlich wie die anderen
Typen unter anderen Aspekten inhaltlich oder zeitlich in
andere oder untergeordnete Typen aufteilen könnte, erleben
wir die Verdichtung der in der zweiten Hälfte des 19.
Jahrhunderts geschaffenen, noch theatralisch anmutenden Symbolwelt

zu einer monomanen und durchstilisierten Ziviltheologie
in den wenigen Jahren allerhöchster Bedrohung und ihr

allmähliches Verblassen in der übernationalen Wohlstands-
interdependenz. In der untergründigen Furcht vor einer
Störung des Wohlstandes freilich lebt das alte Weltbild
des 'Igels' weiter, der immer nur von Schaden klug wurde,
dann aber jeweils für immer.

Im 19. Jahrhundert werden noch bis kurz vor dem 1. Weltkrieg

zahllose Denkmäler und Brunnen errichtet, Schlachtenkapellen

und andere nationale Pilgerstätten neu gebaut
oder renoviert. Ueber die Bedeutung einzelner Haltungen
der Figuren, ihre historische Wahrheitstreue und darüber,
welche Darstellung die nachhaltigste nationale Begeisterung
oder Besinnung wecken könne, wurde in Leserbriefen und
Broschüren diskutiert. Eine ähnliche Entwicklung zeigte
sich bei den Festumzügen und Festspielen. Alles wird in
Allegorien dargestellt: So können im grossen Festspiel
der ersten Bundesfeier von 1891, die sich am neuen Grün-
dungsdatum 1291 (statt 1307, wie noch zu Distelis Zeiten)
orientierte, selbst "die Aeltesten des Schweizerlandes,
die Berge Mönch, Jungfreu, Pilatus, Rigi und die Mythen

von Gnomen begleitet, hernieder (steigen) und frohe
Bewegung bemächtigt sich der Menge, wenn der grosse Mythen
die Verheissung spricht, dass sie auch zum tausendjährigen
Jubelfest der Mutter (Helvetia) kommen werden". (Die Festtage

von Schwyz etc., 1891, S.50).

Ganz anders dagegen die Bundesfeier von 1941, wo die
'natürliche' Logik der Symbolverknüpfungen im Aufbau der
mehrtägigen Feier gleichsam den Sinn nationaler Geschichte
und Existenz direkt wiederspiegelt. Da die Ahnen uns als
ihnen gleiche vorausgesehen haben, und wir sie daher in
uns wiedererkennen, muss schon die Form der Feier ihrer
Vision entsprechen, ja zum Beweis ihrer Gültigkeit werden.
Konnte man 50 Jahre zuvor im Unklaren darüber bleiben, wie
das mit dem eventuellen Verschwinden der Alpen bis zum
Jahre 2091 gemeint gewesen sein könnte, gibt es jetzt so
gut wie nichts, was ohne höhere Bedeutsamkeit wäre: "Den



135

Gesamtrahmen bilden die beiden Staatsakte auf dem Rütli,
als ob man sagen wollte, die geweihte Stätte bedeute zu
allen Zeiten Anfang und Ende unseres Staatswesens. Das
Rütli ist der reale und geistige Raum des Schwurs und
damit die absolute Mitte der Eidgenossenschaft." Dort
"ist vor 650 Jahren das heilige Feuer der Eidgenossenschaft

entzündet worden - hier ist es zur Jahrhundert-
Feier in einem ebenso schlichten wie eindrücklichen
Zeremoniell wirklich entfacht und durch eine Nacht und
einen Tag, einem in sich geschlossenen Zeitraum also,
von Hand zu Hand gegeben und in alle Kantonshauptorte,
in manchen Kantonen in alle Gemeinden getragen worden.
Ja es kam vor, dass Leute die Fackel am Wege erwarteten,

eine Kerze daran anzündeten und das Licht vom
Rütli sorgsam ins eigene Heim trugen." (Die Bundesfeier,
1942 S.86f

Die allseitige Bedrängnis beflügelte das uralte Prinzip,
mystische Parallelisierungen der Natur mit Geschichte
oder Staat zu suchen; am einprägsamsten im Medium von
gleichen Zahlenverhältnissen, die selbstverständlich
nicht so systematisiert vorkamen, wie in unserer kleinen
Zusammenstellung: Drei schwörende Eidgenossen, aus drei
Waldstätten, mit drei Schwurfingern, mit Bezug zum
dreieinigen Gott, gleich drei Kreuzen (nationales, christliches

und rotes Kreuz), oder gleich drei Landessprachen.
Oder aber vier Flüsse aus dem Herzen Europas (Helvetia
mater fluviorium), die in vier Meere fHessen, oder
vier Arme des Sees, um den vier Waldstätte liegen, gleich
vier Armen des Schweizerkreuzes, gleich vier Landessprachen

Als ob man auch mit überformatigen Büchern und mit bester
Papierqualität die Gedanken heiligen könne, erschienen
umfangreiche Doppelbände wie Emanuel Stickelbergers Sammlung

von Texten zu allen Aspekten deutschschweizerischen
Lebens: "Heisst ein Haus zum Schweizerdegen" (1939) oder
"Die Schweiz im Spiegel der Landesausstellung (1939) in
dem alle Fachleute, alles was Rang und Namen hatte,
vertreten waren. Keineswegs blasphemisch wurden Beiträge
empfunden, die etwa den Titel trugen: "Im Anfang war der
Eid" (Bauhofer, 1946) oder auch Franz Roedëlbergers
"Heimatbuch" (1944) das unter dem Gotthelf-Motto stand:
"Aber über die gärenden Fluten, die sprühenden
Feuerquellen hob sich dem Himmel nahe eine Feste, gegen die
strömenden Wasser mit Bergen gegürtet; auf ihr ruhte
des Herrn Liebesblick, und mit väterlicher Hand weihte er
sie zu seiner Feste. Und diese Weihe blieb bis auf den
heutigen Tag, und diese Feste heisst das Schweizerland."
Die ersten 28 Fotos aus der Schweiz dieses Bildbandes sind
denn auch mit Legenden aus Genesis 1,2 bis 2,3 versehen:



136

"Und Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde ..." : Ein
junger Senn zwischen Felsenzacken. Zahllose Aufsätze,
besonders zu den hohen patriotischen Feiertagen des 1. Augusts
und des Bettages, begannen mit Ueberlegungen und Ermahnungen

zur Bedeutung des Verfassungsingresses "Im Namen Gottes
des Allmächtigen" als eines Bundes vor Gott oder gar mit
Gott. (Barth, Brunner, Thürer, 1941). Ein wahrer Kanon
vaterländischer Geschichte wurde immer wieder beschworen und
dem Volk bei jeder Gelegenheit im Schaubild nahegebracht,
wie es die Schweiz als geographisch-politisch 'logisch'
umgrenztes Territorium, ganz ohne das Umfeld benachbarter
Länder, beinahe wie einen neuen Buchstaben in seinen
trapezförmigen Umrissen automatisch zu 'lesen' habe. An der
Landesausstellung etwa wurde selbst die Siedlungsdichte
der Steinzeit in diesem erst seit 1848 unveränderten Um-
riss dargestellt (Die Schweiz im Spiegel der LA, Bd.I,
1939 S. 70)

Die Landesausteilung hat dem Landigeist seinen Namen
gegeben und war für die Generation von Menschen, die man
auch als Aktivdienst-Generation bezeichnet hat, ein
prägendes Erlebnis, das durch das Zusammentreffen von
erregenden Zeitumständen - die Monate um den Kriegsausbruch -
mit der technisch perfektionierten Propagierung ergreifender

Symbole durch selbst ergriffene Propagandisten
zustande gekommen war.

So konnte in dem eben erwähnten Band der Direktor der
Ausstellung, Armin Meili, schreiben, der Weltkrieg und
die "atembeklemmende, nervenraubende Technik haben den
Menschen unserer Zeit abgestumpft. Er reagiert nicht
mehr auf die gleichen Impulse wie früher. Seine Aufmerksamkeit

muss mit stärkeren Mitteln oder verfeinerten
Methoden erregt werden. Die Propaganda ist das
unentbehrliche Hilfsmittel geworden." (ibid., S.35).
Wenig später aber kann man in der Beschreibung der
zentralen Halle des patriotisch-religiös besonders
akzentuierten, sog. "Höhenwegs" wieder dem rasenden Symbolismus

begegnen, dessen sinnüberladene Wortreihen kaum mehr
etwas aussagen, gleichwohl aber alle ergriffen haben:
"Der Sinn der drei Kreuze: der Mensch ist in Verantwortung

vor Gott gebunden, damit er weder seiner selber noch
anderer Menschen Knecht sei. Die verfassungsmässige Freiheit

aber hat der Mensch nicht für sich selbst, sondern
um in wahrer Menschlichkeit anderen zu dienen: Sinn der
Eidgenossenschaft, nicht Erfüllung, aber unverrückbares
Ziel, erhabene Aufgabe, tiefste Rechtfertigung letzten
Einsatzes für das Vaterland." (Max Huber, ibid., S. 65).



137

5. SCHLUSSBEMERKUNGEN

Zum Schluss möchten wir doch auch zugeben, dass wir nicht
ganz überzeugt sind, ob die politische Pietät als Begriff
tatsächlich diese vielgestaltigen Phänomene aus sieben
Jahrhunderten gleich gut beschreiben kann. Es mag sich ja
um eine gleichsam ethnozentrische Rückprojektion handeln
(vgl. Anra. 8), es mag aber auch bloss eine in einen kuriosen

Begriff umgesetzte Nostalgie sein. Wir vermögen das
hier nicht mehr zu entscheiden.

Eine Uebersetzung von 'Common Sense' in den der Schweiz
nicht so unähnlichen, skandinavischen Ländern würde etwa
im Schwedischen "bondeförständ", also Bauernverstand
heissen. (Henningsen, 1977, S.14). Eben diese
archaischbäuerliche, kleine Gemeinschaft, mit ihrem Kirchturm-Weltbild

in der Kongruenz von Gemeinde und Sprengel, mag
David A. Martin gemeint haben, wenn er als Beispiele
einer "invisible religion" unter anderen anführt "the
survival of very ancient cultural pieties, the manifestations

of civic cult" (1973, S.519) und damit eine Art
"subterranean theology" meint, "which still provides
much of the workaday understanding of everyday exigencies.
Vast sections of the population are still part of a
common Afro-European religion and are pre-Christian
rather than post-Christian in their beliefs." (ibid.,
S. 526)

Einigermassen sicher ist daher nur, dass unsere im Bäuerlichen

wurzelnde Pietät auch in neuerer Zeit immer noch
eine bestimmte Tradition von Menschen bezeichnen kann,
die sich in gleichen Situationen zu sehen vermögen, die
sich aber nicht alle gleichzeitig in einer gleichen
Situation sehen. Es würde sich also um das Bewusstsein
gleicher Lage des Bauern oder des individualistischen
Kleinbesitzers handeln, dem der Nationalismus der Nicht-
Sesshaften oder auch das proletarische Klassenbewusstsein
als Quasi-Religionen übergelagert wurden, die ja beide
bezeichnenderweise ein typisches, relatives Manko der
Schweiz sind. Heute scheinen aber alle diese Haltungen
zu verblassen angesichts der uns allen gemeinsamen situativen

Elemente von Konsum, Arbeit und Maschine. In der
Dienstleistungs-Demokratie, in der alle mit allen
'vernetzt' den anderen Dienste leisten müssen, wird der einst
eher magisch-gewalttätig, dann eher politisch-ideologisch
bestimmte Ernstfall nun eher zu einem drohenden Zusammenbruch

der Konsum-Sicherheit. Dieser Ernstfall ist einer
der ganzen ersten und zweiten Welt; die Schweiz artikuliert

ihn in ihrem alles durchdringenden Ernstfall-Denken
in den Formen ihrer traditionellen, bäuerlichen politischen

Pietät, etwa in 'Gesamtkonzeptionen' und in der
'Totalen Landesverteidigung', in der Vorsorge des autarken
'Igels'.



138

Diese Pietät des Ernstfalles scheint also unser jetzt ge-
lebter Mythos; einen öffentlichen Mythos kann man jedoch
erst dann nüchtern von aussen betrachten, wenn er historisch

geworden ist, d.h., wenn die Symbole, mit denen wir
ihn analysieren wollen, nicht mehr zugleich auch noch
Teil unseres Selbstverständnisses sind.

Adalbert Saurma
Schützenmattstr. 63
4051 Basel

ANMERKUNGEN

1. Wir versuchen hier nochmals, unseren schon im vorhergehenden Auf¬
satz behandelten, etwas unscharfen Gegenstand theoretisch präziser
zu fassen. Gerade in meiner zwiespältigen Beziehung zum famosen
'Sonderfall Schweiz' liegt ein Ausgangspunkt dieses Aufsatzes: Der
Sonderfall dient einerseits nur zu oft als Alibi für politische
Aengstlichkeit nach aussen und Selbstgenügsamkeit nach innen,
andererseits lässt er aber auch angesichts einer zunehmenden Standardisierung

der Welt plötzlich wieder Qualitäten entdecken, von denen
es möglicherweise endgültig Abschied zu nehmen gilt, je nachdem
wie unumKehrbar die heutige Situation eingeschätzt wird.

2. Christian Lalive d'Epinay hat mich auf Aeusserungen Jean-Paul
Sartres zu dieser Problematik aufmerksam gemacht. Sartre, 1964,
S.60: "In Wirklichkeit bilden also der Soziologe und sein 'Objekt'
ein Paar, wobei jeder vom anderen interpretiert und ihr Verhältnis
zueinander selbst als geschichtliches Moment erkannt werden muss."

3. Diesen Ausdruck verdanke ich einer Radiosendung: "Vom grossen Misch-
Masch. Ueber die Entstehung der Eidgenossenschaft in einem Raum,
der vorher nie eine Einheit war." U.a. unter Mitwirkung U. Im Hofs,
DRS 1, 9.1.77.

4. Dem muss noch 1972 ausdrücklich entgegengetreten werden: "Wenn man

sich Rechenschaft darüber ablegen will, was die Eidgenossenschaft
um die Mitte des 14. Jahrhunderts eigentlich war, hat man sein
Augenmerk vor allem auf jene Zeit selbst zu richten und von der
späteren Entwicklung abzusehen, die damals niemand voraussehen
konnte." (Peyer, 1972, S.232).

5. Welche Schwierigkeiten allein schon sprachlicher Art die Beschrei¬
bung einer Bauernfrömmigkeit bietet, zeigt die paradoxe Formulierung

Le Roy Laduries: "Une brève inspection des valeurs religieuses
et mythiques nous a mis, de nouveau, sur la piste de ce mouton à

cinq pattes ou à cinq pieds qu'est la culture populaire: un pied
dans la foi romaine -, un autre dans 1 ' albigéisme ; un troisième encore
dans une sorte de matérialisme ou de naturalisme paysan, que j'ai
qualifié, faute d'un meilleur terme, de spinozisme sauvage\ et les
deux derniers dans le folklore." (1975, S.622).



139

6. Vgl. die volks- und völkerkundliche wie auch ethologische Literatur
über "kleine Territorien" bei Greverus, 1969.

7. Zur Geschichte der Alten Eidgenossenschaft gibt es eine Aussensei-
ter-Geschichtsschreibung durch Autoren mit einem besonderen Flair
für die Mystik. Besonders Walter Muschg (1935) hat die späteren,
eher anthroposophischen Deutungen vorbereitet. Obwohl es oft eher
um ziviltheologische Interpretation geht - Muschg (S.395) bezeichnet

z.B. den Bruder Klaus als einen "geistlichen Teil" - verdanken
wir diesen Werken wertvolle Lockerungen unserer schulmässigen,
fixen Vorstellungen: Englert-Faye, 1940 beispielsweise. In jüngster
Zeit lassen sich die Werke des Underground-Folkloristen Sergius
Golowin (1972, 1976) in diese Tradition einreihen.

8. Diese Kontinuität könnte auch nur eine scheinbare sein: Diese Mo¬

tive bilden hier gleichsam thematische Lichtkegel, mit denen wir
die Vergangenheit anstrahlen. Insofern besteht die Möglichkeit,
dass wir dort nur das sehen, was im Licht liegt, wovon wir uns zuvor

vorstellen können, dass wir es sehen könnten. Oder mit Gustav
Landauers Worten: "Die sogenannten Ursachen verändern sich mit
jeder neuen Wirkung." (Landauer, 1919, S.27).

9. Vgl. Wyrsch, 1928: Bei der Landsgemeinde handelt es sich nicht
"um eine angenehme, anonyme, verantwortungsbare Gefühlsberauschung

die weiter keine Verpflichtung und Bindung in sich schliesst,
wie eine patriotische 1. August-Feier oder eine revolutionäre
Demonstration Die Ahnen, die vor Jahrhunderten hier getagt und
im Wipfelrauschen hundertjähriger Bäume magisch an der Volksgemeinschaft

teilzunehmen scheinen alles das ist Verpflichtung, Zwang
zur Besinnung, Schutz vor dem Ausbruch des Hemmungslosen, Kindisch-
Gefühlsmässigen, Chaotischen." (S.556). Diese Sicht scheint bereits
religiös überhöht^ sicher ging es nicht immer so feierlich zu,
sondern auch festlich.

10. Um die Darstellung nicht zu weitläufig zu gestalten, verzichten
wir darauf, hier ausführlich auf die eigentlich für unsere
Fragestellung sehr interessanten kantonalen Katholizismen - z.B. die
religiös-patriotischen Staatsaltertümer der Innerschweiz - oder
die protestantischen Fast-Theokratien - z.B. die Kathedrale als
'temple civique' - einzugehen. Zumal es sich dabei nicht um eine
schweizerische politische Pietät im engsten Sinne handelt.

BIBLIOGRAPHIE

Barth K., Brunner E., Thürer G. (1941): Im Namen Gottes des Allmäch¬
tigen. 1291-1941. Junge Kirche, Zürich.

Bauhofer O. (1946): Rechenschaft der Demokratie. J. Stocker, Luzern.

Bellah R.N. (1968): Civil Religion in America. In: Cutler D.R. (ed.):
The World Year Book of Religion, Bd. I, Evans, London, S.331-356.

Bellah R.N. (1975): The Broken Covenant. American Civil Religion in
Time of Trial. Seabury, New York.



140

Bloch E. (1965): Hebel, Gotthelf und bäurisches Tao. In: Literarische
Aufsätze. Gesamtausg. Bd. 9, Suhrkamp, Frankfurt, S.365-384
(zuerst 1926).

Chappaz M. (1976): Lötschental secret. 24 Heures, Lausanne.

Deutsch K.W. (1976): Die Schweiz als ein paradigmatischer Fall poli¬
tischer Integration. Haupt, Bern (Staat und Politik, Bd. 16).

Disteli M. (1843): Der Churerschiessen 1842. Schweizerischer Bildka¬
lender für das Jahr 1843. Solothurn.

Englert-Faye C. (1940): Vom Mythus zur Idee der Schweiz. Atlantis,
Zürich (21967).

Frisch M. (1971): Wilhelm Teil für die Schule. Suhrkamp, Frankfurt
(st 2)

Golowin S. (1972): Lustige Eid-Genossen. Aus der phantastischen Ge¬

schichte der freien Schweiz. Atlantis, Zürich.

Golowin S. (1976): Adrian von Bubenberg und die Krone von Burgund.
Bubenberg, Bern.

Gotthelf J. (1943): Geld und Geist oder Die Versöhnung. Gute Schriften,
Basel.

Greverus I.-M. (1969): Grenzen und Kontakte. Zur Territorialität des
Menschen. In: Kontakte und Grenzen. Festschr. G. Heilfurth,
Göttingen, S.11-26.

Heintz P. (1972): Stand und Einschätzung der Soziologie in der Schweiz.
In: Revue Européenne des Sciences Sociales, 10, no 27, S.5-11.

Henningsen B. (1977): Die Politik des Einzelnen. Studien zur Genese
der skandinavischen Ziviltheologie. Vandenhoeck u. Rupprecht,
Göttingen (Stud, zur Theologie und Geistensgeschichte des
19. Jh., Bd.26).

Huber M. (1939): Der Höhenweg. In: Die Schweiz im Spiegel der Landes¬
ausstellung, op.cit., S.63-66.

Im Hof U. (1974): Geschichte der Schweiz. Kohlhammer, Stuttgart
(Urban-Tb. 188)

Landauer G. (1919): Revolution. Rütten u. Loening, Frankfurt a.M.

Lefebvre H. (1974-75): Kritik des Alltagslebens. 3 Bde, Hanser,
München (Reihe Hanser 142-44).

Le Roy Ladurie E. (1975): Montaillou, village occitan de 1294 à
1324. Gallimard, Paris.

Lötscher H. (1977): Geheimes, unheimliches Lötschental. NZZ no 6,
8./9.1.77, S.55-57.

Luckmann T. (1967): Die sozialen Formen der Religion. In: J. Matthes:
Religion und Gesellschaft, Bd.I, Rowohlt, Reinbek, S.189-208
(rde 279/280).

Marchi O. (1971): Schweizer Geschichte für Ketzer oder Die wundersame
Entstehung der Eidgenossenschaft. Praeger, Zürich.



141

Martin D.A. (1973): An Essay in Conceptual and Empirical Synthesis.
Acts of the 12th Internat. Conference on Sociology of Religion,
C.I.S.R., Lille, S.517-528.

Martini P. (1975): Le disgrazie di quel tempo. In: CH. Ein Lesebuch.
Hrsg. Schweizerischer Bundesrat. Bundeskanzelei, Bern (zuerst
1970).

Meili A. (1939): Vom Werden und Wesen der LA. In: Die Schweiz im
Spiegel der Landesausstellung, op.cit., S.27-51.

Meisterhans F. (1973): Die dumme Geschichte im Krieg. Tages Anzeiger
Magazin, no 30, 28.7.73, S.4-11.

Murer F.M. u. Schaub M. (1974): Wir Bergler in den Bergen. Die Leute
von Bristen haben das Wort. Tages Anzeiger Magazin, no 30,
27.7.74, S.18-21.

Muschg W. (1935): Die Mystik in der Schweiz, 1200-1500. Huber, Frauen¬
feld.

Peyer H.C. (1972): Die Entstehung der Eidgenossenschaft. In: Handbuch
der Schweizer Geschichte, Bd. I, Berichthaus, Zürich, S.161-238.

Renner E. (^1976): Goldener Ring über Uri. Atlantis, Zürich.

Roedelberger F.A. (1944): Das Heimatbuch - Visages de la patrie -
Sotto il cielo svizzero. Interverlag, Zürich.

Rössler D. (1976): Die Vernunft der Religion. Piper, München (Serie
Piper 135)

Sartre J.P. (1964): Marxismus und Existentialismus. Reinbek, Rowohlt.

Saurma A. (1977): "Politische Pietät: Zum Verhältnis von Religion '

und Politik". In: SZS/RSS, 3/1, S. 121-137.

Schmid K. (1957): Versuch über die schweizerische Nationalität. In:
Aufsätze und Reden, Artemis, Zürich, S.9-133.

Schmitt J.-C. (1976): 'Religion populaire' et culture folklorique.
Annales. E.S.C. 31, no 5, S.941-953.

Stückelberger E. (1939): Heisst ein Haus zum Schweizerdegen. 2 Bde.,
Walter, Ölten.

Thomas W.I. (1965): Person und Sozialverhalten. Luchterhand, Neuwied
a. Rh. (ST 26).

Voegelin E. (1966): Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik.
Piper, München.

Weber M. (1964): Wirtschaft und Gesellschaft. 2 Bde., J.C.B. Mohr,
Tübingen.

Weisz L. (1940): Die alten Eidgenossen. Niehans, Zürich.

Wyrsch J. (1928): Zur Psychologie der Landsgemeinde. In: Aus Geschichte
und Kunst. Festschr. R. Durrer, H.v. Matt, Stans, S.549-565.

Zernatto G. (1966): Vom Wesen der Nation. Hrsg. W. In der Maur. Holz¬
hausens Nachf., Wien.



142

- (1891): Die Festtage von Schwyz und Bern. A. Berner, Bern.

- (1939): Die Schweiz im Spiegel der Landesausstellung. 2 Bde., Arte¬
mis, Zürich.

- (1942): Die Bundesfeier. Benziger, Einsiedeln.


	Zu einigen Formen politischer Pietaet in der Schweiz

