Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 3

Artikel: Zu einigen Formen politischer Pietaet in der Schweiz
Autor: Saurma, Adalbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.S50ziol./Rev.suisse Sociol., No 3/77, Seiten 119-142

ZU EINIGEN FORMEN POLITISCHER
PIETAET IN DER SCHWEIZ®

Adalbert Saurma

ZUSAMMENFASSUNG

Im vorliegenden Beitrag wird angestrebt, den etwas selt-
samen Begriff der politischen Pietat in bestimmten, zum
Teil historischen Situationen der Schweiz so anzuwenden,
dass der durch die bequeme moderne Unterteilung in Kirche
und Staat ausgetrocknete Bereich des Politisch-Religidsen
wieder belebt werden kann. Zundchst wird versucht, eine
funktionale Umschreibung zu geben, die von der Situation
und der ihr angemessenen Haltung ausgeht. Die gemeinsame,
traditionelle Art, Situationen zu vereinfachen, ist der
'Common Sense', ist die politische Pietat. Deren Entwick-
lung wird anschliessend in einer induktiven Typologie
einiger historischer Formen nachgegangen, von den kleinen
Territorien der Urschweiz und deren Beziehung zur Natur,
Uber den Patriotismus bis zu den zivilen Theologien der
neuesten Zeit.

RESUME

Dans cet essai, l'auteur vise a appliquer la notion un
peu étrange de piété politique a quelques cas suisses,
dont certains sont d'ordre historique. Par ce biais, il
souhaite a réanimer le débat autour du politico-religieux,
qui souffre d'avoir été desséché par la distinction mo-
derne trop facile entre 1'Eglise et 1'Etat. L'auteur a
ensuite voulu donner une description fonctionnelle de
situations particuliéres et des comportements-réponses
qu'elles ont provoqués. La maniére la plus fréquente d'in-
terpréter en les simplifiant des situations consiste dans
cette démarche de 'bon sens' qu'est la piété politique.
Finalement, le développement de la piété politique a été
saisi dans certaines de ses formes historigques au moyen
d'une typologie inductive: de la piété de la Suisse pri-
mitive aux petits territoires, marquée par son rapport

a la nature, on passe a la piété patriotique pour aboutir
aux théologies civiles des temps présents.

*Erweiterter Text einer 1976 am Kolloguium ASSOREL vorgetragenen Er-
génzung zum Aufsatz: "Politische Pietdt: Zum Verhdltnis von Religion
und Politik", SZS/RSS 3(1977)1:121-137. Ich bin R. Campiche und
C.Lalive d'Epinay filr ihre kritisch-pietdtvolle Lektlire des Entwurfs
zu grossem Dank verpflichtet.



120

I. DIE BEGRIFFE 'POLITISCHE PIETAET' UND 'ZIVILTHEOLOGIE'
UND DIE SCHWEIZ

In dem Vortrag, den Peter Heintz 1971 am Kongress der SGS
unter dem Titel "Stand und Einschatzung der Soziologie in
der Schweiz" gehalten hat, wurde nicht nur der am folgen-
den Kongress vielzitierte Ausdruck von der "Schweiz als
einer soziologischen 'black box'" (1972, S. 5) gepragt,
sondern auch die "Zielvorstellung vom Soziologen" skizziert
als "eines seiner Moglichkeiten bewussten Generalisten, der
gich, im Unterschied zum theoretischen Dogmatiker und me-
thodologischen Ritualisten, in einem permanenten intensi-
ven Lern- und Innovationsprozess befindet" (ibid., S. 11).
Der Generalist ist allerdings, so muss hinzugefligt werden,
auch ein ewiger Dilettant, der dem sog. Forschungsstand
aller Spezialisten so ausgeliefert ist, dass er seine ge-
knitterte Identitat mit anderen seiner Art in einer ihnen
gemeinsamen Vision bestdtigen mlisste, was ihn jedoch wie-
der zum Spezial-Generalisten machen wurde. Der generali-
stische Forschungsstand ist nie als ein hinreichender
nachzuweisen; stets setzt eine neue Querverbindung einige,
viele oder alle bisherigen Bezlige in ein anderes Licht;
schliesslich ist alles in allem und umgekehrt. Die einzi-
ge Hoffnung: Zum Glick liest es keiner.

1. Mehrdeutige Situation, Religion und Politik

Im Verhdltnis von Generalist und Spezialist spielt das
mit, was Henri Lefebvre in seiner klassischen "Kritik des
Alltagslebens" die "dialektische Bewegung von Ambiguitat
und Entscheidung" genannt hat (Bd. III, 1975, S$.55). Die
Ambiguitat "konstituiert sich als gelebte Situation auf
erstickten, entschirften, als solche nicht wahrgenommenen
(verkannten) Widersprichen" (ibid., S. 49). In dieser
Mehrdeutigkeit ist es daher von grdsstem Nutzen, Mitmen-
schen oder gar Gleichgesinnte um sich zu wissen, die
ebenso bemiiht sind, die Situation zu definieren, d.h.
bestimmte ihrer Aspekte Ubereinstimmend als vorhandene
herauszustellen. Gemass dem sog. Thomas-Theorem - "wenn
die Menschen Situationen als real definieren, so sind
auch ihre Folgen real" (W.I.Thomas, 1965, S.114. Zuerst
1932) - kb6nnen nun bestimmte Interpretationen als unin-
teressant oder abwegig fallen gelassen werden; andere
subjektive Einschatzungen werden zu objektiven Tatsachen,
indem sie gelebt und so fur andere real werden (1l). Auch
der einzelne wird flr sich real, indem er lernt, sich in
der Situationsdefinition der anderen zu sehen. Mit Luck-
mann konnen wir diese Aneignung eines Bedeutungszusammen-
hangs, einer Weltsicht, im Laufe der Sozialisation "als
die soziale Grundform der Religion" bezeichnen (1967,
S.192). Diese Weltansicht einer Person bedingt ihr "Ver-



121

halten in einer Weise, die ebenso tiefgreifend wie selbst=-
verstdndlich und daher subjektiv unmerklich ist" (ibid.,
S.191). Oder, wie Lefebvre sagt: Ambiguitdt schliesst

"das Bewusstsein von der Ambiguitdt" aus, sie ist "eine
Bezeichnung des mit der 'Realitat' vermengten Scheins"
(BA.III, 1975, S.52). Als aufgekldrter Marxist glaubt
Lefebvre zwar, dass die Menschen eines Tages ihre Situa-
tionen ohne Mystifikationen zu durchschauen lernen werden,
aber anthropologisch bleibt die Dialektik von Ambiguitat
und Entscheidung.

Von dieser stets notwendigen Entscheidung her gesehen,
liesse sich Luckmanns religionssoziologischer Ansatz

auch auf die Politik anwenden, sozusagen als 'unsichtbare
Politik"' in Analogie zur "Invisible Religion", aus der
obiges Zitat urspringlich stammt. Denn die Situation,

von der wir ausgingen, ist nicht nur symbolisch kon-
struiert, sondern sie ist zugleich auch natlirlich vor-
gegeben, wobei es eben flir die Situation des Menschen
'natirlich' ist, dass die Scheidung zwischen diesen bei-
den Bereichen nicht unzweideutig vorzunehmen ist. Jeden-
falls ist das Problem: 'Wer bekommt was bei knappen Res-
sourcen?' mindestens ebensogut eine primdre Realititser-
fahrung wie die, dass man glauben muss, was andere von
einem glauben, um an sich glauben zu kénnen. Die 'soziale
Grundform der Politik' ware demnach gerade die Einsicht
in die Bedingtheit des Bedeutungszusammenhangs: Dass an-
dere und auch meine Interessen im weitesten Sinne bei dem
Entscheid darliber mitwirken kdénnen, was als real in einer
Situation zu gelten habe, wobei es aber wieder zwielichtig
bleibt, wie wohlwollend diese Absichten gemeint sein kOnn-
ten. Sie mdgen sich sogar mit der Androhung von Gewalt
Nachdruck verschaffen wollen, dessen Plausibilitdt zu den
Kernproblemen sozialer Systeme wie Staat und Familie ge-
hért.

Zur Definition der vieldeutigen Situation k&énnen dieser
also gleichsam Stilitzen eingezogen werden, die sowohl sym-
bolisch-religids als auch natiirlich-politisch Realitat
konstruieren, indem sie glauben machen und entscheiden
helfen. Es sind dies im Grunde die Geschichten, die sich
zu einer Situation erzdhlen lassen; Geschichten, die prin-
zipiell nie zu Ende erzadhlt und nie die genau gleichen
sind. Daher braucht es eine Ordnung, das heisst: Es muss
feststellbar sein, welche Geschichten 'eigentlich' doch
gleich sind, und wann sie 'letztlich' ein Ende finden.

Es gibt eigene und allgemeine Geschichten, persdnliche
Identitadt und offentliches Selbstverstdndnis, die alle
aber atomaren Elementarteilchen gleich so schillernd und
fliichtig sind, dass es zu ihrer Feststellung die standige
Wiederholung von flir gleich und abschliessbar gehaltenen
Handlungen braucht. Mit anderen Worten: Mehrdeutige Situa-



122

tionen werden eindeutiger durch politische und religiose
Rituale und durch deren Erklarung in politischen und re-
ligidsen Mythen. Im Ritual zeigt sich sozusagen iberhoht
die Entscheidbarkeit einer Situation darin, dass dabei
eben keine Handlungsalternative ubrigbleibt, und im Mythos
zeigt sich das Problem der Glaubwurdigkeit darin, dass er
als gelebter ja absolut nicht fragwlrdig ist.

Politische Pietat und Ziviltheologie

Es versteht sich, dass die im vorgehenden Abschnitt stan-
dige Reduktion auf Situationen, in denen man handeln muss
- oder auf Handlungen, die stets Situationen schaffen -
eine stark theoretische Vereinfachung ist. Haben wir es
doch in der sozialen Wirklichkeit immer mit Interpreta-
tionsansdtzen zu tun, die fir mehrere, irgendwie als ver-
wandt empfundene Situationen gelten sollen. Je bewusster
diese Deutungen entwickelt und abstrakt in zentralen Sym-
bolen verdichtet sind, desto eher konnen wir von einer
Ziviltheologie im Sinne Eric Voegelins (z.B. in "Anamnesis"
1966) sprechen. In weniger komplexen Situationen dagegen
genugt der Habitus des "Common Sense", der sich ins Schwei-
zerische iUbersetzt mit dem freundeidgendssischen 'man muss
eben miteinander reden' charakterisieren liesse. Es ist
dieses etwas vertrauensselige und zugleich allem Origi-
nell-Ueberdrehten abholde Einschatzen von Situationen,

die in Uberkommener Weise vereinfacht, 'natirlich' wer-
den, was wir als politische Pietat bezeichnen wollen.
Religids gesehen handelt es sich dabei gemdss einer

jingst (1976) von Dietrich R&ssler wieder aufgenommenen
Unterscheidung nicht um gedeutete, sondern um gelebte
Religion, oder, wie Lefebvre sagen wirde, um die "ge-
lebte Situation".

Die Anwendbarkeit auf schweizerische Verhadaltnisse

Von Karl Schmid gibt es in seinem "Versuch iiber die
schweizerische Nationalitat" einen fiir unsere Zwecke
interessanten Ansatz zu einer Beschreibung der altertum-
lich anmutenden kulturellen Pietdt der Schweiz: In der
Bedeutung der Vergangenheit fur die Schweiz fand er zwi-
schen der Geschichte als dem rein rationalen und be-
wussten "Gegenstand unseres Wissens" (1957, S.18) und
der blossen Gewbhnung des jahrhundertelangen Zusammen-
lebens eine zwielichtig-mittlere Schicht "des doppelten
Uebergangs: bewusste Geschichtserfahrung sinkt in sie

ab und verliert die spezifischen Ziige der Rationalitat,
und umgekehrt ndhrt sie, wie dunkler Humus, alles das,
was als Vorstellung und Begriff vor das hdhere Bewusst-
sein tritt. In ihr sehen wir den irrational-rationalen,



1213

unbewusst-bewussten Charakter aller schweizerischen Phano-
mene verkoérpert und symbolisiert - all das, was im Ver-
gleich mit dem Westen als konservativ, ja archaisch, im
Vergleich mit Deutschland aber als aufkldrerisch und ra-
tional erscheint." (ibid., S. 19). Deswegen liegt nach
Schmid das Schwergewicht nationaler Selbstverstadndigung
nicht so sehr in der bewusst konstruierten, "kesonderen
Synthese der kulturellen Gegebenheiten mit einer bestimm-
ten Staatsidee" (ibid., S.21), sondern es gilt, dass "in
der seelischen Schicht, von der wir meinen, dass sie die
Matrix der schweizerischen Nationalitat sei, ... politi-
sche und kulturelle Strebungen noch ununterschieden" sind.
(ibdid. , 5.:22)

Eine schwierige, bereits unser heutiges Selbstverstandnis
berihrende Frage ist die nach der Moglichkeit einer "civil

religion" im Sinne Bellahs (1968). Insofern als er mit
ihr doch eine nationale intellektuelle Elite voraussetzen
muss, welche - in seinen Worten - die nationale, geschicht-

liche Erfahrung, unter transzendentem Urteil stehend, mo-
ralisch erwagt, ist die Schweiz als Ganzes bis jetzt, ohne
eine krisenhafte Bedrohung von aussen, nicht in der Lage
gewesen, eine solche Religion dauerhaft aufrechtzuerhalten.
Wohl denkt man an bestimmten Feiertagen in jedem Kanton mit
besinnlichen Worten an das gemeinsame Vaterland, aber ent-
scheidend flir die Feierlichkeit sind nicht so sehr die
kaun weiter bedachten Argumente der Reden, sondern die mit
bestimmten, trefflichen Worten beschworene lokale Stimmig-
kKeit der Veranstaltung, zu der auch Gesang, Lampions und
Hohenfeuer sowie ein typischer, schwefliger Feuerwerksge-
ruch gehtren. Intellektuelle Artikulationen nationaler Er-
fahrungen, etwa in Buchern oder Leitartikeln, werden nicht
nur sehr beschwerlich zwischen den einzelnen Sprachberei-
chen ausgetauscht, sondern in der deutschen Schweiz miissen
diese auch noch in einer im Vergleich mit dem alltaglich
gelebten Dialekt eher synthetischen und als 'hoher' auch
schon irgendwie 'heiligen' Hochsprache dargestellt werden.
Da also eine "civil religion" immer auch Elemente natio-
nalistischer Theologien entwickeln muss, hdtte sie in un-
serem Land nicht nur die bewusst partikularen, zivilen
Pietaten der einzelnen Landschaften zu verarbeiten, son-
dern konnte auch - wie es bei modernen, totalitdren Ver-
heissungen geschehen ist - gerade daran scheitern, dass
grosse Teile des Volkes gar nicht verstehen, wovon die
hochdeutsche Rede ist.

Bellah hat ja, wie wir im friheren Aufsatz gezeigt haben,
aus der Krise des amerikanischen Selbstverstdndnisses
heraus in "The Broken Covenant" (1975) ein ausserordent-
lich bekennerisches Buch geschrieben. Ein solches kommt
unweigerlich dann zustande, wenn man eine Humanwissen-
schaft nicht mehr gleichsam nur als 'Kulturspionage'



IT:

124

ilber andere betreibt (2), sondern sich auch biographisch
als 'teilgenommener' Beobachter sieht. Insofern man nicht
nur Spezialist fiir die Darstellung schon interpretierter
Symbole ist, sondern generalistisch mit neuen Begriffen
auch neue Symbole schafft, ist man immer auch ein Dilet-
tant. Wenn ich also im Folgenden einen etwas kurzatmigen
Ueberblick uUber historische und aktuellere Formen eidge-
nossischer politischer Pietdt zu geben versuche, dann bin
ich in zweifacher Hinsicht ein Dilettant: Nicht nur bin
ich kein Fachmann der Volkskunde, der Schweizer Geschichte
und der Theologie, sondern indem ich erst auf dem Wege der
wissenschaftlichen Untersuchung und Darstellung neue Sym-
bole bilde und alte in neuer Weise interpretiere, bin ich
zugleich Dilettant fur andere eidgendssische kulturelle
Sonderfille, deren zivile Pietdten moglicherweise ganz
anders gelebt werden oder gedeutet sein mochten.

ANSAETZE ZU EINER TYPOLOGIE EIDGENOESSISCHER PIETAET

Vier grobe Typen politischer Pietat waren denkbar, die
sich zwar in einer gewissen historischen Abfolge erst
herausbildeten, aber einander durchaus nicht abgeldst
haben, sondern neben- und ineinander und wieder aktuali-
sierbar, d.h. neuer ziviltheologischer Ausdeutung zu-
ganglich, bestehen.

Der Ritlischwur: Die Pietat kleiner Territorien

Die "Criindungszeit, ein beliebtes Tummelfeld verschie-
denster Theorien und Hypothesen" (Im Hof, 1974, S.144),
auf der seit dem 19. Jahrhundert eines der Schwergewichte
der schweizergeschichtlichen Forschung liegt, kann wohl
kaum durch soziologische Betrachtungen von der Unschuld
erldst werden, in der sie noch immer flir die heute mass-
gebende Generation geborgen liegt. Zu gross ist einer-
seits der Mangel an Quellen, wie sie etwa in wahrschein-
lich einmaliger Weise Le Roy Ladurie (1975) in seinem
Buch iiber das Dorf Montaillou in den norddstlichen Pyre-
nden in den Jahren 12%4-1324 zur Verfilgung standen: Die
detaillierten Untersuchungsakten der Inquisition Uber
die Katharer in jenem Dorf. Zu machtig ist andererseits
immer noch das in den letzten 200 Jahren entstandene
"ritlizentrische" Geschichtsbild (3), das uns suggeriert,
die Ahnen seien insofern gegenwartig, als ihre Vision von
1291 der Schweiz entspreche, die wir heute leben (4).
Diese moderne, 'historisch wahre' Ziviltheologie haben

in jlngster Zeit ironische Entmythologisierungen als
blosse Fiktionen zu entlarven versucht: So etwa der Non-
konformist (eigentlich eine Bezeichnung aus der engli-
schen Kirchengeschichte) Max Frisch (Wilhelm Tell flr



125

die Schule, 1971) oder auch Otto Marchis Buch mit dem be-
zeichnenden Titel: "Schweizer Geschichte flir Ketzer oder
Die wundersame Entstehung der Eidgenossenschaft" (1971).

Unterstellten in den dreissiger und vierziger Jahren die
oft apologetischen Darstellungen eidgendssischer Urzeit
den christlich-frommen Hirtenkrieger als Hauptakteur der
Geschichte jener Zeit, so haben neuere Arbeiten die Alten
Orte insofern gleichsam sdkularisiert, als sie beispiels-
weise bei Peyer (1972) zwar "nicht etwa auf die Vorstel-
lung vom Reich als eines grossen christlichen Ueberstaates
und vom Kaiser als des obersten Schirmherren der Christen-
heit" (S.233) verzichten, aber in der Innerschweiz "stos-
sen wir, abgesehen von den Klostern, auf die ganz andere
Welt der Hirten und Gebirgsbauern. Ihr Feld ist die Sage
und Das Brauchtum. Andere (i.e. kulturelle, A.S.) Leistun-
gen sind hier vor der Mitte des 15. Jahrhunderts kaum zu
erkennen. Heimsuchziige, Mummenschanz und Totenkult sind

da zu Hause ..." (5.231). Bei Im Hof geht es bei den sol-
chermassen quasi als 'kulturloses' Naturvolk eingestuften
ersten Eidgenossen nicht nur um Macht, "sondern auch um
ein Vordringen und eine Sicherung genossenschaftlicher
Prinzipien, sei es in 'demokratisch'-ladndlicher Form, sei
es in republikanisch-stadtischer" (1974, S.33). Die "demo-
kratische Bewegung" des 14. und 15. Jahrhunderts, die

auch zum Sturz der fihrenden Geschlechter der ersten

Binde gefiihrt hatte, "war getragen von einer alpin-voral-
pinen BevOlkerung von 'Hirten', von Viehzichtern. In ihr
traten durchaus revolutiondr-anarchistische Zlge hervor
Oft ist das Jungvolk der Tr&dger, handfest, aggressiv bis
zum Terror." (ibid., S.37). Bei Karl W. Deutsch schliess-
lich gleichen die Urkantone einem kleinen Konzern, der

die Sales Promotion seiner Alpenpasse mit Kriegsdienst-
und Kdsemarketing kombiniert: "Ein Bergkanton wie Uri ist
ein Bauernkanton mit geldbesitzenden, waffenbesitzenden,
weltweit informierten Bauern, und er ist eine natiirliche
Stadt, mit den Bergen statt einer Stadtmauer und den Pas-
sen statt der Stadttore. Es ist also eine landwirtschaft-
liche Gegend, die sich nach stadtischer Art regieren
lasst, die sich wie eine Stadtgemeinde, wie eine Kommune
benimmt." (1976, S.34)

Bei unserem vorsichtigen Rekonstruktionsversuch einer
politischen Pietat jener so vielfdltig deutbaren Zeiten
werden wir nur andeuten konnen, wie die Einseitigkeit
dieser einzelnen Betrachtungsweisen, die durch allzu kur-
ze Zitate noch verstarkt wird, ausgeglichen werden konnte.
Eine gleichsam ethnologische Geschichtsperspektive musste
das schon erwdhnte Thomas-Theorem von den "als real" defi-
nierten Situationen auf die Vergangenheit der eigenen Kul-
tur anwenden. Dieser soll auf diese Weise sozusagen die
Freiheit zum Unordentlichen und zum Missverstdndnis wie-
dergeben werden, anstelle einer Sicht, in der nach dem



126

blossen Erfolg von Strategien und den ihnen zugrunde lie-
genden Interessen gefragt wird, in der Menschen sich -
Uberspitzt formuliert - zueinander wie der Natur gegen-
iber verhalten: Das Schlachten unéd das Thronfolgerzeugen.
Dadurch verschwimmen dann beispielsweise die bekannten Um-
risse der politischen Einheiten (wie etwa 'Die Waldstatte'),
und es ergibt sich ein Ueber-, Neben- und Gegeneinander

von Wirklichkeitskonstruktionen mit teilweise gemeinsamen,
teilweise verschiedenen Elementen (wie etwa einzelne Tal-
schaften, die Hintersdssen oder Berg- und Talleute und
solche am See). Zugleich werden aber so auch die Trennungs-
linien unscharf zwischen dem, was den Menschen damals als
unveranderlich-natirlich definiert erschien, und dem sym-
bolischen Bereich, den sie als manipulierbaren dem erste-
ren entgegenhalten zu kdnnen vermeinten.

In diesem Sinne ist denn auch "1l'abandon de tout distinc-
tion dogmatique entre superstructures et infrastructures"
gefordert worden. "A l'instar de la parenté dans les so-
ciétés 'archaiques', la religion, qui était de 1l'ordre
des superstructures si 1l'on admet que les bases matériel-
les d'une société sont déterminantes en derniére analyse,
n'en a pas moins fonctionné comme infrastructure dans le
mode de production féodal." (Schmitt, 1976, S.948). Eine
Bittprozession fir den Segen der Feldfrichte ist dann eben-
so ein Produktionsfaktor wie Pflug und Muhle, wenn dies
durch die Religion als wirklich definiert worden war.
Oder auch: Solange es Hexen 'gibt', gibt es keinen Hexen-
wahn.

Fiir den gleichen Autor ist daher die zentrale Frage die
nach dem Grad der Christianisierung einer Volkskultur:
"C'est que la culture folklorique constituait un systéme
qui ne pouvait intégrer d'apports extérieurs que dans

les limites de ses régles de fonctionnement: 1'Eglise a
tout au plus christianisé partiellement un folklore qui
n'a disparu qu'avec l'ensemble du mode de production dont
il faisait partie intégrante." (ibid.) (5).

Mit der Vorstellung einer unvollstdndigen oder auch nur
scheinbaren Christianisierung konnte nun Max Webers in-
teressanter Vergleich zwischen den alten Schweizern und
den "bauerlichen Eidgenossen" im alten Israel verbunden
werden, wo "die grosse, das Land durchschneidende Handels-
strasse von Aegypten zum Euphrat eine dem 'Passstaat'-
Charakter der Schweiz dhnliche Situation (frihe Geldwirt-
schaft und Kulturberihrung) schuf". (1964, S.368). Dort
versuchten "die stadtsadssigen, philistrdischen und kanaa-
nitischen Grundherren ..., geschulte 'Kriegsleute von
Jugend auf' (wie es von Goliath heisst) ..., die Bauern-
schaft der Gebirgshdnge, auf denen 'Milch und Honig fliesst',
sich zinsbar zu machen". (ibid.). Der Kampf vollzog sich



127

"unter der Flihrung von Heilanden der Jahvereligion
(Maschiach, Messias, wie Gideon und seinesgleichen, die
sog. 'Richter' genannt werden)". (ibid.).

Unterstitzt von einer geh6rigen Portion Phantasie, die
gleichwohl prazise sein kann, liessen sich mit diesen

hier kurz zusammengerafften Elementen in der Urschweiz
revitalisierende, messianische Bewegungen unter der
Fiilhrung von 'Tellen' konstruieren, deren Bild in Erman-
gelung einer schriftlichen Tradition nur in fast vdllig
verballhornter Form auf uns gekommen ist. Moglicherweise
waren so die ersten kriegerischen Erfolge der Eidgenos-
sen ein wenig genauer erklidrbar, ihre mangelnde Pietat
gegeniber der 'anstdndigen', ritterlichen Art des Kampfes,
ihr rauschhaftes, blindwitiges Dreinschlagen. Aus dieser
Sicht mogen auch die unfrommen Uebergriffe der alten
Schweizer gegen die KlOster Einsiedeln, Engelberg und
Steinen plausibler erscheinen. Diese, besonders im Falle
Einsiedeln, "abstossenden Handlungen" kamen immer dann
vor, "wenn die Wogen der Leidenschaften die anerzogene
Schicht der Kirchlichkeit wegspililen und eine religiOse
Grundhaltung des alten Innerschweizers zum Vorschein
kommt, die bisher unbeachtet geblieben ist". (Weisz, 1940,
S5:43):

Ein schwacher Wellenschlag dieser Leidenschaften erreich-
te noch unsere Gegenwart in Form der "dummen Geschichte im
Krieg", die sich im Schwyzer Ort Steinen, wo einst Werner
Stauffacher gegen das landesherrliche Burgenmonopol sein
Steinhaus gebaut haben soll, 1942 zugetragen hat. Das Dorf
glaubte wegen einer Schwarzhandelsaffare sein politisches
Pietatsgefiihl dermassen durch die Strafverfolgungen der
Bundesbehdrden verletzt, dass es zum Aufruhr und zur Be-
lageruny durch Truppen kam. Unter einem zeitgenossischen
Foto der erregten Einwohner ist zu lesen: "In der allge-
meinen Aufregung wurden selbst wenig rednerisch begabte
Personen 'vom Geiste liberfallen' und sie 'redeten in Zun-
gen'. 'Ich hatte wirklich eine grosse Schnorre' und sie
staunten uUber sich selbst, 'Ich bi halt verruckt gsi'."
(Meisterhans, 1973, S.5).

In dieser sozusagen 'protomessianischen', nicht weiter
symbolisch verdichteten Situation zeigt sich deutlich die
im Begriff der politischen Pietdt versteckte Zweideutig-
keit, bei der erst durch die Nachwelt entschieden wurde,
ob es sich, beispielsweise bei den zahllosen Eidgenossen-
schaften jener Zeit, jeweils um eine Ver-Schworung einer
Clique (z.B. gegen ein Kloster) oder um eine Be-SchwOrung
eines Bundes (z.B. gegen Habsburg) gehandelt habe. Mit
der Chiffre 'Verteidigung der Freiheit' mag also damals
gemeint gewesen sein: Verteidigung der politischen Pie-
tdt eines bestimmten, kleinen Territoriums (6), die wir



128

hier zu beschreiben versucht haben, gegen eine andere,
vielleicht modernere, ilber weitere Raume gespannte poli-
tische Religiositat (7).

Das "bAurische Tao" oder die Pietat der Landschaft

Waren beim vorangehenden Typ die Trager dieser politischen
Pietdat und der Zeitpunkt ihrer historischen Erscheinung
noch einigermassen anzugeben, so bewegt sich der folgende
Versuch fast vdllig im bloss essayistischen Umschreiben
und poetischen Evozieren. Ausgangspunkt ist das Verhalt-
nis zur Natur, ein ebenso vielfach interpretierbares Thema
der Menschheitsgeschichte wie dasjenige von Freiheit und
Bindung in der Gemeinschaft, das dem vorherigen Typ zu-
grunde liegt. Flir beide ist nun bezeichnend, dass sie ihre
besondere Bedeutung nur in kleinen Landern erhalten, in
denen sie noch von anndhernd allen in dhnlicher Weise als
'unser' Thema erlebt werden konnen. Im mehrere Landschaf-
ten umfassenden Flidchenstaat und besonders flir seine ihre
eigene Landschaft schaffenden Grossstadte entwickelt sich
ja der Tourismus als Surrogat des Naturerlebnisses. In der
Schweiz jedoch sind Berge, Kuppen und Seen sozusagen rund-
um erfahrbar; die Stadte waren bis in die neuere Zeit, ge-
messen an den Weltstddten, eher grdssere DOrfer. Da beide
Pietatstypen sich durch unsere Geschichte ziehen und da-
mit zum Symbol-Fundus modernerer Artikulationen des schwei-
zerischen Selbstverstandnisses gehoren (8), ist es auch so
schwierig, Ursprung und Trager exakt zu bestimmen.

Die Natur, das sichtbar Umgreifende schlechthin, erscheint
dem Menschen stets in zwiespaltiger Form. Vielleicht ver-
gisst man heute allzu leicht, wie viele Jahrhunderte lang
der Mensch an der Natur gelitten hat. Texte wie Plinio
Martinis "Le disgrazie di quel tempo" "in questa nostra
valle di miseria" (1975, S.69 u.72) belegen dies eindruck-
lich. Jene verlorene Welt in ihrem kunstvollen Arrangement
mit der Natur mégen wir noch in Fredi M. Murers Film "Wir
Bergler in den Bergen sind eigentlich nicht schuld, dass
wir da sind" (Murer u. Schaub, 1974) oder auch in Maurice
Chappaz' Band mit den historischen Aufnahmen Albert Nyfe-
lers "Lotschental secret" (1976) erahnen. Hugo Lotscher
zitiert daraus die bezeichnende Bemerkung zum kulturellen
Wandel: "Unser Problem ist der Uebergang vom Heiligen zum

Profanen. Aber dies mit aller religidsen Notwendigkeit."
(1977; 8:57).

Dieses Heilige hat Eduard Renner ausfuhrlich beschrieben:
Der Urner Bergbauer versucht das tlickisch-dimmliche Chaos,
das "Es" durch den "Ring" magisch zu bannen: "Wenn der
Ring in den Bezirk des Es ilibergreift, vernichtet er ihm
keine Substanz, sondern bannt nur einen Teil dieser Sub-



129

stanz in eine bestimmte Form, in jene Form, die der
Mensch gerade braucht.- Das Es strdubt sich gegen das
aufgezwungene Joch mit seinen Mitteln und sucht seine
Unform zurick zu gewinnen. Sichtbares wird dann unsicht-
bar, Lebendiges fallt zu Tode, Weidland wird verschiuttet.
Da dieser Zerfall stdndig droht, muss der Ring taglich
und stundlich gezogen werden, und zwar nicht nur in sei-
ner grossen Art, dem Betruf, sondern in der kleineren,
der unendlich vielen Gebete und Stossgebete ..." (1976,
S. 174).

In dem Kapitel "Notizen von einem Sonntag in der Campagne"”
sind von Henri Lefebvre die gesellschaftlichen Verande-
rungen seit jenen Urzeiten am Beispiel des Festes be-
schrieben worden, das einst in seiner Regelmassigkeit
auch "die Regelmdssigkeit der jahreszeitlichen Ordnung
zu garantieren" (Bd.I, 1974, S.205) schien; Feste si-
chern die Natur, "halten sie gleichzeitig fest, indem
sie die Zukunft vorbilden und binden", die Gaben des
Festes "erscheinen als ein auf die Zukunft genommenes
Pfand". Um das "zugleich natlirliche und menschliche
Gleichgewicht" zu bewahren, "arbeitet der Mensch mit der

n

Natur zusammen ... (ibid.) (9).

Noch vor dem modernen Natiirlichkeitskult, als die tech-
nische Revolution eben erst eingesetzt hatte, und der
Sieg lber die Natur noch keineswegs feststand, beschreibt
Gotthelf in "Geld und Geist" Landschaftsfrommigkeit in
einer so heidnisch-ekstatischen Verdichtung, dass man
meinen mochte, selbst einem Pfarrer konne in seiner Liebe
zum Land durch "die Wogen der Leidenschaften die anerzo-
gene Kirchlichkeit" weggesplilt werden, um Leo Weisz etwas
unfair nochmals zu zitieren: Aenneli "sah, wie alles im
reichsten Segen prangte, vom Tal weg bis hinauf zu den
Gipfeln der Vorberge, sah, soweit das Auge reichte, den
Himmel rundum sich senken den Spitzen der Berge zu, sah
ihn umranden den Kreis, welchen ihr Auge ermass, sah,

wie da eins ward der Himmel und die Erde, und von dieser
Einigung kam der reiche Segen, kam der Sonne Licht, kam
der Regen, kam der geheimnisreiche Tau, kam die wunder-
bare Kraft, welche Leben schafft im Schosse der Erde. (...)
Und sie dachte, ob denn eigentlich der Himmel nicht alles
umranden sollte, nicht bloss die Erde, sondern auch der
Menschen Leben, so dass, wenn die Jahre ihn dradngen an
der Erde Adussersten Rand, vor ihm der Himmel offen liege.
Darum auch alle seine Verhdltnisse ein jegliches zum
Berge wird, auf den der Himmel sich senket, und aus dem
er in den Himmel steigen kann." (Gotthelf, 1943, S.90).

Mit dem Ausdruck "baurisches Tao" versuchte Ernst Bloch
in einem Vergleich der beiden Alemannen Hebel und Gott-
helf das zu bezeichnen, was wir schon als das Gleichge-



130

wicht im Arrangement mit der Natur erwahnt haben: Das
"Wage" der Existenz, eben wenn man 'z'wag' ist, zuwege
ist und etwas zuwege bringt. Zwischen beiden Dichtern
wirke "das Verbindende von Kraftklang und Einklang ech-
ter erzdahlender Folklore, vom 'Wiagen', Gesunden, natlr-
lich Gut-Eingehangten". (1965, S. 370). "Jener Einklang
von Drinnen und Draussen, Jjene Entsprechung des rechten
Lebenstakts und rechten Welttakts dahinter" (ibid., S.381)
nannten die Chinesen Tao. "Tao, ein Wort ganz aus diesem
baurischen, familidren Volk heraus, das Haus gut im Gang,
das Leben und sein Streben gut im Lauf, woran Segen ist,
ein verborgener und doch o6ffentlicher Zustand, den man
vom Bauerntum her sicherer versteht als aus den iiblichen
Vergleichungen mit entlegener Mystik." (ibid., S.372).

Aus dieser Bauernwelt liesse sich vielleicht auch eine
teilweise Erkldrung der nicht nur zweckrationalen schwei-
zerischen Ordnungsliebe und Punktlichkeit gewinnen. Die
im langen Umgang mit der Natur entwickelte 'padagogische'
Einstellung zu ihr hatte sich demnach allmahlich auf die
neue, kinstliche 'Natur' der Industriewelt ubertragen.
Gleichsam als verlange eine Pietdt beispielsweise gegen-
iber dem Arbeitsmateriel, dass es 'gut eingehangt' in
einer Ordnung sei, damit es in der weiteren Verwendung
die "Zukunft vorbilden und binden" (Lefebvre), die Unord-
nung, das Es bannen kann, etwas 'z'wag' bringt. 'Gut ein-
gehdngt' muss auch die Uhr sein, sie erzieht und bannt
die Zeit, auf dass die Welt voraussehbar werde.

Die patriotische Pietdt

Die beiden ersten Typen politischer Pietat beruhten auf
Grundgegebenheiten menschlichen Daseins; es war uns da-
her auch mdglich, recht freizligig durch weite historische
Raume zu eilen. Die folgenden Typen siedeln sich jedoch

in jeweils jiingeren Zeiten an. Von der Unschdrfe sehr
ferner Zeiten geraten wir also liber die einigermassen
prazisen und noch mehr oder weniger erlebten Erinnerungen
der letzten Generationen wieder in die erneute Unschéarfe
spekulativer Versuche, den grossen Zusammenhang im eigenen
Tag zu erkennen. Indem wir uns nun gleichsam der Brennwei-
te ndhern, bei der unsere Linse gegenwartig am scharfsten
zu bindeln vermag, gerdt auch jene bis jetzt weniger beach-
tete Dimension dessen, was man ganz allgemein als histori-
sches Bewusstsein bezeichnet, in unser Blickfeld.

Dieses Bewusstsein ist ein Aspekt eines unergrindlichen
Problems, das, wie Max Weber mit wohl autobiographischem
Hintergrund gezeigt hat, ein typisches Problem der Intel-
lektuellen, der weniger unter dusserer Not leidenden;
privilegierten Schicht ist: Der Intellektuelle ist es



131

namlich, "der die Konzeption der 'Welt' als eines 'Sinn'-
Problems vollzieht. Je mehr der Intellektualismus den
Glauben an die Magie zurickdrangt, und so die Vorgange
der Welt 'entzaubert' werden, ihren magischen Sinngehalt
verlieren, nur noch 'sind' und 'geschehen', aber nichts

mehr 'bedeuten', desto dringlicher erwdchst die Forderung
an die Welt und 'Lebensfilhrung' je als Ganzes, dass sie
bedeutungshaft und 'sinnvoll' geordnet seien." (1964,
5.396).

Nicht zuletzt die Zweideutigkeit alles Vergangenen,

selbst der einst eindeutig geoffenbarten Schrift, will
erldst sein durch ein endgultiges Wissen darum, wie es
'wirklich' gewesen sein muss, welches der 'wortliche'

Sinn eines Wortes sei. Die in der Spatscholastik einsetzen-
den Abklarungen dariber, wie bestimmte Bibelstellen tech-
nisch plausibel gemacht werden kénnen, sowie auch das Ab-
wagen zwischen verschiedenen uUberlieferten Interpretatio-
nen solcher Art stehen am Anfang dieser Entwicklung. Jene
ersten Schritte der Wissenschaft geschahen also "mit aller
religidsen Notwendigkeit", wie Chappaz (1976) im schon er-
wahnten Zitat meinte. Geschichte der Natur als Beweis der
Vollkommenheit der Schopfung und Geschichte des gemeinsa-
men politischen Handelns eines Volkes als Beweis seiner
Erwdhltheit durch die Vorsehung.

Im Kontext der Frage nach der politischen Pietat zdhlt
allerdings nicht nur die Oberschicht mit ihrer spezifi-
schen, ideen- und geistesgeschichtlichen Problematik,
sondern auch die noch in Uberkommenen Frommigkeitsstilen
religidser und politischer Art verharrende untere Schicht.
Dort lebten die Menschen in der Tradition, in dem Ge-
schichtenhaus ihrer Welt, in dem ihre Vorfahren gewohnt
haben; sie lebten im Gewohnten. Nun erfahren sie staunend
durch 'die' Geschichte, was sie eigentlich alles h&tten
wissen missen, um wirklich gelebt haben zu kOnnen. Ihre
Welt war ja auch die wahre, universale, katholische Welt,
die, wie Henri Lefebvre schreibt, nur dem absichtsvoll
aufrechterhaltenen Scheine nach eine starr dogmatische
gewesen sei. Der Katholizismus zeigte sich "mehr als eine
'Bewegung' denn eine Doktrin, als eine sehr weitgespannte
Bewegung, von assimilatorischer Kraft, die nichts er-
schafft, aber in der sich auch nichts verliert ..."

(BA.I, 1974, S.226). Ihre Universalitidt kam daher, "dass
sie jeder sozialen Formation die Mythen und Riten prasen-
tiert, die sie in fruherer Zeit von ihr empfangen hat...";
insofern diente "die Kirche, ... als sozialer und politi-
scher Organismus" einem "formlosen Synkretismus ..."
Cibid,) {18}

Der mit der Reformation entstandene, bunte Teppich von 25
verschiedenen kantonalen kirchenpolitischen Systemen bil-
det zugleich ein ebenso kompliziertes Muster der verschie-



132

denen lokalen Pietaten. Diese still flir sich leuchtende
kantonale Symbolwelt, die "eigentlich nicht schuld ist,
dass sie da ist" (F.M. Murer), mit ihren Sportfesten,
Schlachtenfeiern und Heimatjahrblichern braucht keine ela-
borierte und kodifizierte zivile Theologie. Sie wird
pragmatisch erneuert und bestdtigt, wenn beispielsweise
der Polizeidirektor iber die Ansprache nachdenkt, die er
anldsslich der Vereidigung von Polizeirekruten in den
Mauern einer Burgruine halten wird: Die symbolischen Ver-
knlipfungen von Berg und Burg, Ruine und Vorfahren, von
Staat und Sicherheit liegen fast unausweichlich nahe;
jedem, dem die 'Welt' kein besonderes 'Sinn'-Problem ist,
sind sie vertraut und in der feierlichen Beschworung als
immer noch gililtige bewiesen.

In den seit der Reformation sich herausbildenden Terri-
torialstaaten, besonders in den Stddten, entstanden im
18. Jahrhundert deistische Intellektuellenzirkel, die im
Glauben an die letzten Endes siegende Vernunft in der von
ihnen nun gebildeten 'Oeffentlichkeit' {iber eine wissen-
schaftliche, aufgeklarte Staats- und Sozialpolitik debat-
tierten. In der Schweiz war dies die 1761 gegriindete Hel-
vetische Gesellschaft. Der Helvetismus "stellte die Ethik
in den Vordergrund: Der verniinftige Mensch ist vor Gott
und den Menschen verantwortlich filir die Beforderung des
'Guten und Gemeinniutzigen'". (Im Hof, 1974, S.86).

Mit der gleichen "religiosen Notwendigkeit" (Chappaz), mit
der die Souveradnitadt von der Person des Herrschers, sei-
ner blutsmidssigen, dynastischen Legitimitdat auf den "civil
Body Politick" (aus dem "Compact" an Bord der "Mayflower",
11.11.1620) ibergehen sollte, war der vernlinftige Mensch
auch nicht mehr der Person des Herrschers von Gottes Gna-
den sondern Gott und anderen Menschen gegeniiber unmittel-
bar verantwortlich fir sein Tun.

Die Erleuchtung (Illumination als Erleuchtung und Aufkla-
rung) durch die Vernunft ist die Erldsungsvorstellung
dieser "Intellektuellenreligiositdat" (M. Weber, 1964,
S.396). Mit dem Erlosungsglauben ergibt sich aber sogleich
auch die Frage, inwiefern es auch fir ihn territoriale Be-
grenzungen gibt, ob es besonders Erldsungswiirdige oder gar
zur Erldsung Verpflichtete gdbe. Man mag sich hier an den
nur anfanglich friedfertigen, missionarischen Internatio-
nalismus der franzdsischen und russischen Revolution
erinnern.

"Der Intellektuelle sucht auf Wegen, deren Kasuistik ins
Unendliche geht, seiner Lebensflihrung einen durchgehenden
'Sinn' zu verleihen, also 'Einheit' mit sich selbst, mit
den Menschen, mit dem Kosmos" (M. Weber, 1964, S.396),
also eine 'wortlich' zu nehmende, ideologische Rekonstruk-



133

tion einer von anderen wortlos gelebten Sinnhaftigkeit.

Dem Unterschied zwischen diesen beiden Haltungen entspricht
die Differenz zwischen Nationalismus und Patriotismus. In
diesem Sinne konnte der Oesterreicher Karl Renner die Na-
tion umschreiben als eine "Gemeinschaft von Menschen, die
eine gleiche Art des Denkens und Sprechens haben. Eine kul-
turelle Gemeinschaft, eine Gruppe zeitgenossischer Menschen,
die mit dem Boden nicht verwachsen sind." (Zit. nach Zer-
natto, 1966, S.101). Renner zeigte damit, dass gerade we-
sentliche Elemente einer anderen Auffassung der Nation,
namlich im Gegensatz zu ihm gerade die gemeinsame Geschich-
te und das gemeinsame Territorium, erst nach der Konstitu-
tion einer Nation in ihren Grenzen volle Gliltigkeit erhal-
ten, ja zur ideologischen Notwendigkeit werden. Zernatto
hat daher den Patriotismus des mit dem Boden Verwachsenen
"als ein Anhdnglichkeitsgefiihl an eine Genossenschaft von
Heimaten, zu der auch die seine gehort", bezeichnet.

"Seine ganze Welt besteht liberhaupt nur aus Heimaten." Da-
gegen braucht es, "um nichtsesshafte Menschen zusammenzu-
halten ... Programme, Organisationen und Antriebe"; dieser
Mensch ist "daran interessiert, dass er uUberall, wo er sich
auch aufhalten mag, die gleiche Ordnung, das gleiche Recht,
die gleiche Welt findet". (1966, S.169f.)

Das ist eine einfache Umschreibung der radikaldemokrati-
schen, freisinnigen staatspolitischen Vorstellungen, wie
sie im Sonderbundskrieg gegen die partikularpatriotische
politische Pietdt katholischer wie auch protestantischer
Orte durchgesetzt wurde. Getragen war diese Bewegung von
einem durchaus religi6s zu nennenden, unduldsamen Fort-
schrittsglauben, der sich an missionarischen Volkstagen
und in gewalttitigen Freischarenziigen manifestierte.

Wichtige Medien des Einheitsgefiihls waren die zahllosen
Schiitzen-, Turner- und Sdngerfestivitdten. Wie Martin
Disteli, einer der vielseitigsten Agitatoren der Bewegung,
in seinem Bilderkalender von einem Schiitzenfest im Jahre
1842 berichtete, will "der Schweizer ... vor Allem Schwei-
Zzer sein. Das konnte Niemand besser beobachten, als die
eidgendssische Fahne auf ihrer Festreise nach Chur." Bei
der Ankunft dann herrschte eine Stille, "dass man den
eigenen Athemzug anhielt, als der Tradger dieser Fahne den
Tausenden und Tausenden auf dem Churer Festplatze von dem
eben erlebten Triumphzuge Bericht erstattete: 'kein Kan-
ton, so sprach er, keine Stadt, kein Dorf, keine Hiitte,
kein Geschlecht, kein Alter blieb zuriick, diesem einzigen
Zeichen der Einheit im gemeinsamen Vaterlande den schul-
digen Tribut zu zollen." (1843, S.31). Fir die beginnende
Theologisierung der Bewegung typisch ist der folgende
Kommentar Distelis: "Gewiss, wer immer das Volk nicht
bloss als eine Maschine betrachtet, sondern als ein leben-
des, mit Geist und Gemiith sich bestimmendes Ganze, der



134

wird mit uns ubereinstimmen, dass eben dieses Volk das
Schiitzenfest geseinigt und gerade durch diese Theilnahme
demselben faktisch die Bedeutung ertheilt habe, die wir
ihm zuschrieben." (ibid.)

DER "LANDIGEIST"

In diesem Typ, den man selbstverstandlich wie die anderen
Typen unter anderen Aspekten inhaltlich oder zeitlich in
andere oder untergeordnete Typen aufteilen konnte, erleben
wir die Verdichtung der in der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts geschaffenen, noch theatralisch anmutenden Symbol-
welt zu einer monomanen und durchstilisierten Ziviltheolo-
gie in den wenigen Jahren allerhdchster Bedrohung und ihr
allmdhliches Verblassen in der uUbernationalen Wohlstands-
interdependenz. In der untergrindigen Furcht vor einer
Storung des Wohlstandes freilich lebt das alte Weltbild

des 'Igels' weiter, der immer nur von Schaden klug wurde,
dann aber jeweils fir immer.

Im 19. Jahrhundert werden noch bis kurz vor dem 1. Welt-
krieg zahllose Denkmaler und Brunnen errichtet, Schlachten-
kapellen und andere nationale Pilgerstatten neu gebaut
oder renoviert. Ueber die Bedeutung einzelner Haltungen
der Figuren, ihre historische Wahrheitstreue und dariber,
welche Darstellung die nachhaltigste nationale Begeisterung
oder Besinnung wecken konne, wurde in Leserbriefen und
Broschiiren diskutiert. Eine dhnliche Entwicklung zeigte
sich bei den Festumziigen und Festspielen. Alles wird in
Allegorien dargestellt: So kdnnen im grossen Festspiel
der ersten Bundesfeier von 1891, die sich am neuen Grun-
dungsdatum 1291 (statt 1307, wie noch zu Distelis Zeiten)
orientierte, selbst "die Aeltesten des Schweizerlandes,
die Berge Monch, Jungfreu, Pilatus, Rigi und die Mythen

., von Gnomen begleitet, hernieder (steigen) und frohe
Bewegung bemdchtigt sich der Menge, wenn der grosse Mythen
die Verheissung spricht, dass sie auch zum tausendjdahrigen
Jubelfest der Mutter (Helvetia) kommen werden". (Die Fest-
tage von Schwyz etc., 1891, S.50).

Ganz anders dagegen die Bundesfeier von 1941, wo die 'na-
tirliche' Logik der Symbolverkniipfungen im Aufbau der
mehrtagigen Feier gleichsam den Sinn nationaler Geschichte
und Existenz direkt wiederspiegelt. Da die Ahnen uns als
ihnen gleiche vorausgesehen haben, und wir sie daher in
uns wiedererkennen, muss schon die Form der Feier ihrer
Vision entsprechen, ja zum Beweis ihrer Glltigkeit werden.
Konnte man 50 Jahre zuvor im Unklaren daruber bleiben, wie
das mit dem eventuellen Verschwinden der Alpen bis zum
Jahre 2091 gemeint gewesen sein kdnnte, gibt es jetzt so
gut wie nichts, was ohne hdhere Bedeutsamkeit wdre: "Den



135

Gesamtrahmen bilden die beiden Staatsakte auf dem Rutli,
als ob man sagen wollte, die geweihte Stdtte bedeute zu
allen Zeiten Anfang und Ende unseres Staatswesens. Das
Ritli ist der reale und geistige Raum des Schwurs und
damit die absolute Mitte der Eidgenossenschaft." Dort
"ist vor 650 Jahren das heilige Feuer der Eidgenossen-
schaft entzindet worden - hier ist es zur Jahrhundert-
Feier in einem ebenso schlichten wie eindricklichen Ze-
remoniell wirklich entfacht und durch eine Nacht und
einen Tag, einem in sich geschlossenen Zeitraum also,
von Hand zu Hand gegeben und in alle Kantonshauptorte,
in manchen Kantonen in alle Gemeinden getragen worden.
Ja es kam vor, dass Leute ... die Fackel am Wege erwar-
teten, eine Kerze daran anzindeten und das Licht vom
Ritli sorgsam ins eigene Heim trugen." (Die Bundesfeier,
1942, §.:86f:)

Die allseitige Bedrangnis befliigelte das uralte Prinzip,
mystische Parallelisierungen der Natur mit Geschichte
oder Staat zu suchen; am einpragsamsten im Medium von
gleichen Zahlenverhdltnissen, die selbstverstdndlich
nicht so systematisiert vorkamen, wie in unserer kleinen
Zusammenstellung: Drei schwOrende Eidgenossen, aus drei
Waldstatten, mit drei Schwurfingern, mit Bezug zum drei-
einigen Gott, gleich drei Kreuzen (nationales, christli-
ches und rotes Kreuz), oder gleich drei Landessprachen.
Oder aber vier Flusse aus dem Herzen Europas (Helvetia
mater fluviorium), die in vier Meere fliessen, oder

vier Arme des Sees, um den vier Waldstdtte liegen, gleich
vier Armen des Schweizerkreuzes, gleich vier Landesspra-
chen.

Als ob man auch mit Uberformatigen Buchern und mit bester
Papierqualitat die Gedanken heiligen kénne, erschienen
umfangreiche Doppelbdnde wie Emanuel Stickelbergers Samm-
lung von Texten zu allen Aspekten deutschschweizerischen
Lebens: "Heisst ein Haus zum Schweizerdegen" (1939) oder
"Die Schweiz im Spiegel der Landesausstellung (1939), in
dem alle Fachleute, alles was Rang und Namen hatte, ver-
treten waren. Keineswegs blasphemisch wurden Beitrage
empfunden, die etwa den Titel trugen: "Im Anfang war der
Eid" (Bauhofer, 1946) oder auch Franz Roedelbergers
"Heimatbuch" (1944), das unter dem Gotthelf-Motto stand:
"Aber iber die gdrenden Fluten, die spriihenden Feuer-
quellen hob sich dem Himmel nahe eine Feste, gegen die
stromenden Wasser mit Bergen gegilirtet; auf ihr ruhte

des Herrn Liebesblick, und mit vdterlicher Hand weihte er
sie zu seiner Feste. Und diese Weihe blieb bis auf den
heutigen Tag, und diese Feste heisst das Schweizerland."
Die ersten 28 Fotos aus der Schweiz dieses Bildbandes sind
denn auch mit Legenden aus Genesis 1,2 bis 2,3 versehen:



136

n o,
.

"Und Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde Ein
junger Senn zwischen Felsenzacken. Zahllose Aufsdtze, be-
sonders zu den hohen patriotischen Feiertagen des 1. Augusts
und des Bettages, begannen mit Ueberlegungen und Ermahnun-
gen zur Bedeutung des Verfassungsingresses "Im Namen Gottes
des Allmachtigen" als eines Bundes vor Gott oder gar mit
Gott. (Barth, Brunner, Thirer, 1941). Ein wahrer Kanon va-
terlandischer Geschichte wurde immer wieder beschworen und
dem Volk bei jeder Gelegenheit im Schaubild nahegebracht,
wie es die Schweiz als geographisch-politisch 'logisch'
umgrenztes Territorium, ganz ohne das Umfeld benachbarter
Lander, beinahe wie einen neuen Buchstaben in seinen tra-
pezfbérmigen Umrissen automatisch zu 'lesen' habe. An der
Landesausstellung etwa wurde selbst die Siedlungsdichte

der Steinzeit in diesem erst seit 1848 unveranderten Um-
riss dargestellt (Die Schweiz im Spiegel der LA, Bd.I,
1939, S.70) .

Die Landesaustellung hat dem Landigeist seinen Namen ge-
geben und war flir die Generation von Menschen, die man
auch als Aktivdienst-Generation bezeichnet hat, ein pra-
gendes Erlebnis, das durch das Zusammentreffen von erre-
genden Zeitumstdnden - die Monate um den Kriegsausbruch -
mit der technisch perfektionierten Propagierung ergrei-
fender Symbole durch selbst ergriffene Propagandisten
zustande gekommen war.

So konnte in dem eben erwahnten Band der Direktor der
Ausstellung, Armin Meili, schreiben, der Weltkrieg und
die "atembeklemmende, nervenraubende Technik haben den
Menschen unserer Zeit abgestumpft. Er reagiert nicht
mehr auf die gleichen Impulse wie friher. Seine Aufmerk-
samkeit muss mit stdrkeren Mitteln oder verfeinerten
Methoden erregt werden. (...) Die Propaganda ist das
unentbehrliche Hilfsmittel geworden." (ibid., S.35).
Wenig spdter aber kann man in der Beschreibung der zen-
tralen Halle des patriotisch-religids besonders akzen-
tuierten, sog. "Hohenwegs" wieder dem rasenden Symbolis-
mus begegnen, dessen sinniiberladene Wortreihen kaum mehr
etwas aussagen, gleichwohl aber alle ergriffen haben:
"Der Sinn der drei Kreuze: der Mensch ist in Verantwor-
tung vor Gott gebunden, damit er weder seiner selber noch
anderer Menschen Knecht sei. Die verfassungsmassige Frei-
heit aber hat der Mensch nicht fir sich selbst, sondern
um in wahrer Menschlichkeit anderen zu dienen: Sinn der
Eidgenossenschaft, nicht Erfillung, aber unverrickbares
Ziel, erhabene Aufgabe, tiefste Rechtfertigung letzten
Einsatzes fur das Vaterland." (Max Huber, ibid., S. 65).



137

SCHLUSSBEMERKUNGEN

Zum Schluss mochten wir doch auch zugeben, dass wir nicht
ganz liberzeugt sind, ob die politische Pietdt als Begriff
tatsdchlich diese vielgestaltigen Phdnomene aus sieben
Jahrhunderten gleich gut beschreiben kann. Es mag sich ja
um eine gleichsam ethnozentrische Rickprojektion handeln
(vgl. Anm. 8), es mag aber auch bloss eine in einen kurio-
sen Begriff umgesetzte Nostalgie sein. Wir vermdgen das
hier nicht mehr zu entscheiden.

Eine Uebersetzung von 'Common Sense' in den der Schweiz
nicht so unahnlichen, skandinavischen Landern wirde etwa
im Schwedischen "bondefdrstdnd", also Bauernverstand
heissen. (Henningsen, 1977, S.14). Eben diese archaisch-
bduerliche, kleine Gemeinschaft, mit ihrem Kirchturm-Welt-
bild in der Kongruenz von Gemeinde und Sprengel, mag
David A. Martin gemeint haben, wenn er als Beispiele
einer "invisible religion" unter anderen anfihrt "the
survival of very ancient cultural pieties, the manifesta-
tions of civic cult" (1973, S.519) und damit eine Art
"subterranean theology" meint, "which still provides

much of the workaday understanding of everyday exigencies.
Vast sections of the population are still part of a
common Afro-European religion and are pre~Christian

rather than post-Christian in their beliefs." (ibid.,
S.526).

Einigermassen sicher ist daher nur, dass unsere im B3auer-
lichen wurzelnde Pietat auch in neuerer Zeit immer noch
eine bestimmte Tradition von Menschen bezeichnen kann,
die sich in gleichen Situationen zu sehen vermogen, die
sich aber nicht alle gleichzeitig in einer gleichen Si-
tuation sehen. Es wirde sich also um das Bewusstsein
gleicher Lage des Bauern oder des individualistischen
Kleinbesitzers handeln, dem der Nationalismus der Nicht-
Sesshaften oder auch das proletarische Klassenbewusstsein
als Quasi-Religionen libergelagert wurden, die ja beide be-
zeichnenderweise ein typisches, relatives Manko der
Schweiz sind. Heute scheinen aber alle diese Haltungen

zu verblassen angesichts der uns allen gemeinsamen situa-
tiven Elemente von Konsum, Arbeit und Maschine. In der
Dienstleistungs-Demckratie, in der alle mit allen 'ver-
netzt' den anderen Dienste leisten miissen, wird der einst
eher magisch-gewalttatig, dann eher politisch-ideologisch
bestimmte Ernstfall nun eher zu einem drohenden Zusammen-
bruch der Konsum-Sicherheit. Dieser Ernstfall ist einer
der ganzen ersten und zweiten Welt; die Schweiz artiku-
liert ihn in ihrem alles durchdringenden Ernstfall-Denken
in den Formen ihrer traditionellen, bduerlichen politi-
schen Pietdt, etwa in 'Gesamtkonzeptionen' und in der
'Totalen Landesverteidigung', in der Vorsorge des autarken
'Igels'.



138

Diese Pietit des Ernstfalles scheint also unser jetzt ge-
lebter Mythos; einen 6ffentlichen Mythos kann man jedoch
erst dann niichtern von aussen betrachten, wenn er histo-
risch geworden ist, d.h., wenn die Symbole, mit denen wir
ihn analysieren wollen, nicht mehr zugleich auch noch
Teil unseres Selbstverstdndnisses sind.

Adalbert Saurma
Schiitzenmattstr. 63
4051 B as el

ANMERXUNGEN

v

Wir versuchen hier nochmals, unseren schon im vorhergehenden Auf-
satz behandelten, etwas unscharfen Gegenstand theoretisch préaziser
zu fassen. Gerade in meiner zwiespdltigen Beziehung zum famosen
'Sonderfall Schweiz' liegt ein Ausgangspunkt dieses Aufsatzes: Der
Sonderfall dient einerseits nur zu oft als Alibi flr politische
Aengstlichkeit nach aussen und Selbstgenligsamkeit nach innen, ande-
rerseits ldsst er aber auch angesichts einer zunehmenden Standardi-
sierung der Welt pldétzlich wieder gualitdten entdecken, von denen
es méglicherweise endguiltig Abschied zu nehmen gilt, je nachdem
wie unumkehrbar die heutige Situation eingeschitzt wird.

Christian Lalive d'Epinay hat mich auf Aeusserungen Jean-Paul
Sartres zu dieser Problematik aufmerksam gemacht. Sartre, 1964,
S.60: "In Wirklichkeit bilden also der Soziologe und sein 'Objekt'
ein Paar, wobei jeder vom anderen interpretiert und ihr Verhdltnis
zueinander selbst als geschichtliches Moment erkannt werden muss."

Diesen Ausdruck verdanke ich einer Radiosendung: "Vom grossen Misch-
Masch. Ueber die Entstehung der Eidgenossenschaft in einem Raum,
der vorher nie eine Einheit war." U.a. unter Mitwirkung U. Im Hofs,
DRS 1, 9.1.77.

Dem muss noch 1972 ausdriicklich entgegengetreten werden: "Wenn man
sich Rechenschaft dartber ablegen will, was die Eidgenossenschaft
um die Mitte des 14. Jahrhunderts eigentlich war, hat man sein
Augenmerk vor allem auf jene Zeit selbst zu richten und von der
spateren Entwicklung abzusehen, die damals niemand voraussehen
konnte." (Peyer, 1972, S.232).

Welche Schwierigkeiten allein schon sprachlicher Art die Beschrei-
bung einer Bauernfrémmigkeit bietet, zeigt die paradoxe Formulie-
rung Le Roy Laduries: "Une bréve inspection des valeurs religieuses
et mythiques nous a mis, de nouveau, sur la piste de ce mouton a
cing pattes ou & cing pieds qu'est la culture populaire: un pied
dans la foi romaine; un autre dans l'albigéisme; un troisiéme encore
dans une sorte de matérialisme ou de naturalisme paysan, que j'ai
qualifié, faute d'un meilleur terme, de spinozisme sauvage; et les
deux derniers dans le folklore." (1975, S.622).



139

6. Vgl. die volks- und vdlkerkundliche wie auch ethologische Literatur
Uiber "kleine Territorien" bei Greverus, 1969.

7. Zur Geschichte der Alten Eidgenossenschaft gibt es eine Aussensei-
ter-Geschichtsschreibung durch Autoren mit einem besonderen Flair
fir die Mystik. Besonders Walter Muschg (1935) hat die spéiteren,
eher anthroposophischen Deutungen vorbereitet. Obwohl es oft eher
um ziviltheologische Interpretation geht - Muschg (S.395) bezeich-
net z.B. den Bruder Klaus als einen "geistlichen Tell” - verdanken
wir diesen Werken wertvolle Lockerungen unserer schulmdssigen,
fixen Vorstellungen: Englert-Faye, 1940 beispielsweise. In jungster
Zeit lassen sich die Werke des Underground-Folkloristen Sergius
Golowin (1972, 1976) in diese Tradition einreihen.

8. Diese Kontinuitdt kdénnte auch nur eine scheinbare sein: Diese Mo-
tive bilden hier gleichsam thematische Lichtkegel, mit denen wir
die Vergangenheit anstrahlen. Insofern besteht die Md&glichkeit,
dass wir dort nur das sehen, was im Licht liegt, wovon wir uns zu-
vor vorstellen kdnnen, dass wir es sehen kdnnten. Oder mit Gustav
Landauvers Worten: "Die sogenannten Ursachen verdndern sich mit
jeder neuen Wirkung." (Landauer, 1919, S.27).

9. Vgl. Wyrsch, 1928: Bei der Landsgemeinde handelt es sich nicht
"um eine angenehme, anonyme, verantwortungsbare Gefilihlsberauschung
..., die weiter keine Verpflichtung und Bindung in sich schliesst,
wie eine patriotische 1. August-Feier oder eine revolutiondre De-
monstration ... Die Ahnen, die vor Jahrhunderten hier getagt und
im Wipfelrauschen hundertjdhriger Biume magisch an der Volksgemein-
schaft teilzunehmen scheinen ... alles das ist Verpflichtung, Zwang
zur Besinnung, Schutz vor dem Ausbruch des Hemmungslosen, Kindisch-
Gefilihlsmdssigen, Chaotischen." (S.556). Diese Sicht scheint bereits
religids Uberhdht; sicher ging es nicht immer so feierlich =zu,
sondern auch festlich.

10. Um die Darstellung nicht zu weitldufig zu gestalten, verzichten
wir darauf, hier ausfihrlich auf die eigentlich fir unsere Frage-
stellung sehr interessanten kantonalen Katholizismen - z.B. die
religids-patriotischen Staatsaltertimer der Innerschweiz - oder
die protestantischen Fast-Theokratien - z.B. die Kathedrale als
'temple civique' - einzugehen. Zumal es sich dabei nicht um eine
schweizerische politische Pietdt im engsten Sinne handelt.

BIBLIOGRAPHIE

Barth K., Brunner E., Thirer G. (1941): Im Namen Gottes des Allmich-
tigen. 1291-1941. Junge Kirche, Zirich.

Bauhofer 0. (1946): Rechenschaft der Demokratie. J. Stocker, Luzern.

Bellah R.N. (1968): Civil Religion in America. In: Cutler D.R. (ed.):
The World Year Book of Religion, Bd. I, Evans, London, S.331-356.

Bellah R.N. (1975): The Broken Covenant. American Civil Religion in
Time of Trial. Seabury, New York.



140

Bloch E. (1965): Hebel, Gotthelf und bdurisches Tao. In: Literarische
Aufsatze. Gesamtausg. Bd. 9, Suhrkamp, Frankfurt, S.365-384
(zuerst 1926).

Chappaz M. (1976): Ld&tschental secret. 24 Heures, Lausanne.

Deutsch K.W. (1976): Die Schweiz als ein paradigmatischer Fall poli-
tischer Integration. Haupt, Bern (Staat und Politik, Bd. 16).

Disteli M. (1843): Der Churerschiessen 1842, Schweizerischer Bildka-
lender flr das Jahr 1843. Solothurn.

Englert-Faye C. (1940): Vom Mythus zur Idee der Schweiz. Atlantis,
Zirich (21967).

Frisch M. (1971): Wilhelm Tell fir die Schule. Suhrkamp, Frankfurt
(st 2).

Golowin S. (1972): Lustige Eid-Genossen. Aus der phantastischen Ge-
schichte der freien Schweiz. Atlantis, Zurich.

Golowin S. (1976): Adrian von Bubenberg und die Krone von Burgund.
Bubenberg, Bern.

Gotthelf J. (1943): Geld und Geist oder Die Versdhnung. Gute Schriften,
Basel.

Greverus I.-M. (1969): Grenzen und Kontakte. Zur Territorialitat des
Menschen. In: Kontakte und Grenzen. Festschr. G. Heilfurth,
Goéttingen, S.11-26.

Heintz P. (1972): Stand und Einschdtzung der Soziologie in der Schweiz.
In: Revue Européenne des Sciences Sociales, 10, no 27, S.5-11,

Henningsen B. (1977): Die Politik des Einzelnen. Studien zur Genese
der skandinavischen Ziviltheologie. Vandenhoeck u. Rupprecht,
Gottingen (Stud. zur Theologie und Geistensgeschichte des
19. Jh., Bd.Z26).

Huber M. (1939): Der Héhenweg. In: Die Schweiz im Spiegel der Landes-
ausstellung, op.cit., S.63-66.

Im Hof U. (1974): Geschichte der Schweiz. Kohlhammer, Stuttgart
(Urban-Tb. 188).

Landauer G. (1919): Revolution. Riitten u. Loening, Frankfurt a.M.

Lefebvre H. (1974-75): Kritik des Alltagslebens. 3 Bde, Hanser,
Minchen (Reihe Hanser 142-44).

Le Roy Ladurie E. (1975): Montaillou, village occitan de 1294 &
1324, Gallimard, Paris.

Létscher H. (1977): Geheimes, unheimliches L&tschental. NZZ no 6,
8./9.1.77, 8.55-57.

Luckmann T. (1967): Die sozialen Formen der Religion. In: J. Matthes:
Religion und Gesellschaft, Bd.I, Rowochlt, Reinbek, S.189-208
(rde 279/280).

Marchi 0. (1971): Schweizer Geschichte flir Ketzer oder Die wundersame
Entstehung der Eidgenossenschaft. Praeger, Zirich.



141

Martin D.A. (1973): An Essay in Conceptual and Empirical Synthesis.
Acts of the 12th Internat. Conference on Sociology of Religion,
Col.SuR:y Lille,; 8.517=528.

Martini P. (1975): Le disgrazie di quel tempo. In: CH. Ein Lesebuch.
Hrsg. Schweizerischer Bundesrat. Bundeskanzelei, Bern (zuerst
1970).

Meili A. (1939): Vom Werden und Wesen der LA. In: Die Schweiz im
Spiegel der Landesausstellung, op.cit., S.27-51.

Meisterhans F. (1973): Die dumme Geschichte im Krieg. Tages Anzeiger
Magazin, no 30, 28.7.73, S.4-11.

Murer F.M. u. Schaub M. (1974): Wir Bergler in den Bergen. Die Leute
von Bristen haben das Wort. Tages Anzeiger Magazin, no 30,
27.7.74, s.18-21.

Muschg W. (1935): Die Mystik in der Schweiz, 1200-1500. Huber, Frausn-
feld.

Peyer H.C. (1972): Die Entstehung der Eidgenossenschaft. In: Handbuch
der Schweizer Geschichte, Bd. I, Berichthaus, Zurich, S.161-238.

Renner E. (31976): Goldener Ring Uber Uri. Atlantis, Zidrich.

Roedelberger F.A. (1944): Das Heimatbuch - Visages de la patrie -
Sotto il cielo svizzero. Interverlag, Zurich.

Réssler D, (1976): Die Vernunft der Religion. Piper, Minchen (Serie
Piper 135).

Sartre J.P. (1964): Marxismus und Existentialismus. Reinbek, Rowohlt.

Saurma A. (1977): "Politische Piet&dt: Zum Verhdltnis von Religion
und Politik". In: SZS/RSS, 3/1, S.121-137.

Schmid K. (1957): Versuch Uber die schweizerische Nationalitdt. In:
Aufsédtze und Reden, Artemis, Zilirich, S.9-133.

Schmitt J.-C. (1976): 'Religion populaire' et culture folklorique.
Annales. E.S.C. 31, no 5, S5.941-953.

Stickelberger E. (1939): Heisst ein Haus zum Schweizerdegen. 2 Bde.,
Walter, Olten.

Thomas W.I. (1965): Person und Sozialverhalten. Luchterhand, Neuwied
a.Rh. (ST 26).

Voegelin E. (1966): Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik.
Piper, Minchen.

Weber M. (1964): Wirtschaft und Gesellschaft. 2 Bde., J.C.B. Mohr,
Tidbingen.

Weisz L. (1940): Die alten Eidgenossen. Niehans, Zirich.

Wyrsch J. (1928): Zur Psychologie der Landsgemeinde. In: Aus Geschichte
und Kunst. Festschr. R. Durrer, H.v. Matt, Stans, S.549-565.

Zernatto G. (1966): Vom Wesen der Nation. Hrsg. W. In der Maur. Holz-
hausens Nachf., Wien.



142

- (1891): Die Festtage von Schwyz und Bern. A. Berner, Bern.

- (1939): Die Schweiz im Spiegel der Landesausstellung. 2 Bde., Arte-
mis, Zlrich.

- (1942): Die Bundesfeier. Benziger, Einsiedeln.



	Zu einigen Formen politischer Pietaet in der Schweiz

