
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 3

Artikel: L'église dans la société industrielle avancée : de la fonction obsolète à
l'exigence de signification

Autor: Lalive d'Epinay, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse Sociol., No 3/77, pages 105-117

L'EGLISE DANS LA SOCIETE INDUSTRIELLE AVANCEE:

DE LA FONCTION OBSOLETE A L'EXIGENCE DE SIGNIFICATION,

Christian Lalive d'Epinay

RESUME

L'auteur s'attache à dégager quelques relations entre
1'Etat-nation et les grands appareils ecclésiastiques
dans les sociétés industrielles occidentales. Il constate

d'abord que, prise sous cet angle, la crise de
l'Eglise découle plus profondément du déplacement structurel

de l'idéologie et de l'appareil idéologique d'Etat
lors de l'émergence du système capitaliste.
En s'interrogeant sur quelques résultats d'enquêtes
récentes, qui témoignent du sentiment d'incomplétude devant
un univers social autosuffisant mais in-signifiant,
l'auteur en vient à se demander si la sociologie, à force
de mettre l'accent sur la fonction de légitimation et de
domination propre à l'idéologie, n'en est pas venue à
sous-estimer la fonction première de celle-ci, à savoir
celle d'interprétation symbolique du monde et de l'homme,
donc de signification.

ZUSAMMENFASSUNG

Der Verfasser beabsichtigt, einige Beziehungen zwischen
dem Nationalstaat und den grossen kirchlichen
Körperschaften in den westlichen Industriegesellschaften zu
umreissen. Er stellt dabei fest, dass in dieser Hinsicht
die Krise der Kirche letztlich bedingt ist durch die im
Zuge der Entfaltung des kapitalistischen Systems gewandelte

strukturelle Bedeutung der Ideologie und der
ideologischen Mechanismen des Staates.
Gestützt auf die Resultate von einigen kürzlich
unternommenen Untersuchungen, die ein Gefühl des Ungenügens
angesichts einer selbstzufriedenen, aber nicht sinngebenden,

gesellschaftlichen Umwelt bezeugen, stellt sich
dem Verfasser die folgende Frage: Ob die Soziologie,
indem sie ein zu grosses Gewicht auf die der Ideologie
eigenen Funktionen der Rechtfertigung und Beherrschung
legt, nicht deren erste Funktion vernachlässigt hat,
nämlich die einer symbolischen Deutung der Welt und des
Menschen, einer Sinngebung also.



106

En Europe occidentale, l'analyse des relations entre la
religion et la politique paraît achevée pour l'essentiel.
Et rares sont ceux qui ajouteraient que "la critique de
la religion est le présupposé de toute critique" (1),
tant l'évacuation de la religion hors d'un champ politique

sécularisé est considérée comme une évidence.

Pourtant différents épisodes pourraient alerter l'observateur.
A titre d'exemples:

Voici que la France républicaine, qui s'était dotée
d'un Panthéon pour honorer ses illustres défunts, invite
le monde entier à se recueillir en Notre Dame de Paris
lors des obsèques de son plus célèbre président d'après-
guerre (1970) et répète la cérémonie lorsque son successeur

meurt dans l'exercice de la charge présidentielle
(1974)

Le 31 décembre 1975, lors du traditionnel culte commé-
moratif de la Restauration, le vice-modérateur de l'Eglise
nationale protestante de Genève rappelle que si la ville
fête en ce jour le retour à l'Indépendance, c'est aussi
le jour du retour au pouvoir d'une oligarchie qui n'avait
"rien compris, rien appris". Et voici que se dressent les
boucliers et que l'on crie à la profanation.
En ce dernier quart de XXe siècle, voici que se développe
la lame de fond d'un mouvement schismatique au sein de
l'Eglise catholique, massif et international, qui
entraîne dans son flux des groupes divers, aux moyens
financiers puissants et aux connotations politiques
manifestes et manifestées.

Ces quelques indices, dont il serait aisé d'allonger la
liste, nous autorisent à signaler que la question n'est
pas caduque. Et sans doute n'est-ce pas pour la dernière
fois que l'on remet l'ouvrage sur le métier.

I. EGLISE ET IDEOLOGIE DANS LES SOCIETES INDUSTRIELLES
CAPITALISTES

La dislocation du "principe unitaire"
La meilleure manière de poser les termes de notre
problème conduit à s'interroger sur ce qu'E.Troeltsch (1961)
appelait "la dislocation du principe unitaire" de l'Etat
et de l'Eglise. Avec raison, il la situait au tournant
du XVIIIe au XIXe siècle et non pas à la Réforme, où ce
principe avait été préservé, réinterprété dans le cadre
territorial régi par l'axiome cujus regio, ejus religio.Il n'y avait pas plus de place alors qu'au moyen âge



107

pour le libre arbitre, et ces précurseurs de la séparation
de l'Eglise et de l'Etat, les Anabaptistes pacifiques,

en firent l'expérience cruelle.

C'est bien au siècle des Lumières que l'Eglise cesse,
ici et là, d'être dans la pratique "l'appareil idéologique

de l'Etat"(Althusser, 1976). Elle ne s'impose
plus, ni comme lieu de la signification d'une société,
ni comme source de sa légitimité, ni comme instance de
formulation et de divulgation du système de pensée officiel

et normatif. Simultanément se répand l'idée que la
société n'est pas le prolongement d'un ordre naturel ou
surnaturel, mais une construction des hommes.

La religion-sociologie
Mais cette idée effraie, et la prendre au sérieux, ne
serait-ce que sur le plan des idées, sera chose fort
malaisée comme en témoigne toute l'histoire du XIXe,
mais aussi du XXe siècle.

D'ailleurs, scrutons notre propre discipline. Les manuels
d'introduction (par exemple: Duvignaud, 1966; Lapassade
et Lourau, 1974) affirment fréquemment que la pensée
sociale moderne naît en parallèle de l'homme comme acteur
politique et comme faiseur d'histoire. Il nous semble
pourtant que la science sociale a bien moins pris acte
de ce que la société résulte de l'action humaine et
sociale, qu'elle n'a exprimé l'angoisse ressentie devant
le vide laissé par le reflux de l'Eglise. La société
a-t-elle une légitimité, les lois une force suffisante,
plus fondamentalement encore la vie humaine a-t-elle un
sens, si cette légitimité, si cette force et si ce sens
ne sont que des attributions humaines?

Tel est, à nos yeux, le vertige qui a aspiré les
penseurs sociaux dès le XVIIIe siècle et dont aujourd'hui
encore beaucoup subissent l'attraction. Le projet de
l'Encyclopédie n'était-il pas de construire une
institution-Science qui fût à même de remplacer 1'institution-
Eglise auprès du prince afin de lui signaler le chemin
de la vérité? Nos grands précurseurs ne se sont-ils pas
avant tout efforcés de démontrer qu'il existait un sens
en dehors de l'homme, qu'il prenne le nom de loi de
l'histoire ou de principe de raison. De Rousseau à Dürkheim,

du projet d'une religion civile à celui d'induire
l'éthique de la science sociologique, la science sociale
se présente comme science normative et goûte au prophé-
tisme.



108

Et d'ailleurs, partout où des pensées sociales deviennent
des programmes de société puis de pratiques sociales,
qu'il s'agisse de micro-sociétés (les Icaries, Phalanstères

et autres réalisations communautaires, cf.
Desroche, 1972) ou de sociétés globales (les pays socialistes)

on y observe la reproduction du modèle régi par
le principe unitaire, sous des formes plus achevées et
plus efficaces: l'édification d'une instance idéologique
d'Etat aisément repérable et qui ne craint plus, quant à

elle, de souffrir de quelque "querelle des investitures".

Ainsi, contrairement aux propositions de Duvignaud et de
beaucoup d'autres, la sociologie, loin de prendre acte
que la société est liée à l'action des hommes et des groupes,

s'est mise en quête de nouveaux principes méta-hu-
mains pour appeler les hommes à s'y soumettre et à les
professer. Décrypter et proclamer "la raison objective",
voilà encore le destin manifeste de nombreux contemporains.

On pense à ce mot de Saint Simon: "Ils croyaient
avoir de l'imagination, ils n'avaient que des réminiscences."

La fonction obsolète

En soumettant à l'analyse la notion de crise, J. Kellerhals
a distingué entre autres paramètres celui de "crise

par obsolescence" (2). Il désignait ainsi le processus
au cours duquel une institution se voit vidée de son
contenu par la concurrence d'autres organismes qui
reprennent en charge certaines de ses fonctions.

Avec la rupture du principe unitaire, l'Eglise devient
obsolète. Dépouillée de son statut d'appareil idéologique

d'Etat en situation de monopole, elle entre dans
une crise majeure. Sans doute observera-t-on que ce statut

ne correspond pas à la signification profonde de
l'Eglise, qu'il ne lui était pas donné dans les premiers
siècles de son existence et qu'en plus il trahissait
l'espérance dont elle est porteuse. Là n'est pas notre
question: il est difficile de contester que l'Eglise
devait à ce statut son assiette sociologique et ainsi partie

tout au moins de son emprise sur les populations.
C'est grâce à ce statut que l'Eglise réalisait alors
son aspiration à l'universalité (d'inclure dans son
giron toutes les personnes). L'Eglise devient obsolète. En
perdant son statut, elle est dépouillée de son monopole
de l'émission de la signification et du coup, voici que
la signification qu'elle propose dégage à son tour quelque

parfum d'obsolescence.



109

Le concept proposé par Kellerhals est donc fort utile
pour notre problème, d'autant plus qu'il va nous aider
maintenant à dégager le caractère singulier de cette
crise par obsolescence. S'il est évident que dans ce
processus, l'Eglise est vidée d'une partie de son
contenu, la question se corse à vouloir identifier l'organisme

qui est censé reprendre en charge les fonctions
retirées à l'Eglise.
Dans les sociétés socialistes, pro-jetées et planifiées,
le Parti vient occuper, en la débarassant de ses scories,
la place médiévale de l'Eglise. Mais qu'en est-il dans
les sociétés industrielles capitalistes?

Acceptons ce constat: bien que personne n'imaginât jamais
qu'une société pût exister sans religion-ciment, et alors
qu'une partie du monde se reconstruit selon les canons
d'une science-religion, un type de société - industrielle
capitaliste - se développe, qui fonctionne non certes
sans idéologie ni appareils idéologiques, mais sans qu'il
ait besoin ni d'une instance idéologique hégémonique, ni
d'une idéologie systématisée sous la forme d'une doctrine.
Le réseau édifié par les rapports de production et les
pratiques économiques (de production et de consommation)
assure son fonctionnement de manière immanente, sans
avoir besoin d'être signifié à partir d'une autre
instance que la sienne propre (3). C'est ce réseau lui-même
qui, en dehors des périodes de crise du système, assure
le bon fonctionnement des mécanismes d'intégration et
de contrôle (4).

La crise qui affecta l'Eglise à l'aurore des temps
modernes n'est pas limitée à une crise de cette institution.

L'Eglise n'est pas devenue obsolète parce que la
fonction d'appareil idéologique (au singulier) d'Etat
lui aurait été dérobée par quelque concurrente - et
l'institution scientifique naissante échouera dans cette
tentative justement pour n'avoir pas compris, pas imaginé
même que la mutation de la société frappait la fonction
elle-même d'obsolescence (5).

II. LA QUETE CONTEMPORAINE D'UNE "RELIGION CIVILE"

Récapitulons nos conclusions avant de nous tourner vers
l'époque contemporaine.

1. La crise qui affecte dans ses fondements la relation
de l'Eglise et de l'Etat est conséquence de la mutation
de l'Occident et de l'émergence d'un nouveau type de
société où l'ordre et la structuration des instances sont



110

radicalement altérés par l'omniprésence de l'économique
qui rend superflu un appareil idéologique d'Etat en
position hégémonique.

2. Ce fait, de même que la non-nécessité d'un absolu
idéologique était en telle rupture avec la leçon de l'histoire

(par ex. chez Rousseau: "jamais Etat ne fut fondé
que la religion ne lui servît de base"; on peut trouver
des sentances similaires dans toutes les grandes oeuvres)
qu'il coûte aujourd'hui encore d'en prendre acte.

3. Cette mutation de la société affecte l'Eglise dans sa
prétention à l'universalité, puisqu'à terme elle se trouve
dépouillée de toute possibilité de contrainte sur les
habitants de son univers.

Le paradigme universalité / communauté

Dans l'histoire, l'Eglise s'est souvent sentie écartelée
par les conséquences de deux de ses grandes aspirations:
- Sa prétention à 1'universalité (conformément à l'exhortation

du Christ, selon l'Evangile de Matthieu, ch.28,
v.19) prétention qui l'a poussée assez naturellement,
lorsque les circonstances s'y prêtèrent, à se concevoir
comme l'instance normative d'une chrétienté.

- Sa définition comme communauté de croyants qui commémorent,

confessent, espèrent.

Deux siècles environ après l'apparition de la civilisation
industrielle, on pourrait penser que ce premier pôle
aurait perdu beaucoup de son actualité et de sa pertinence,

mais qu'en revanche l'Eglise "communautaire" rencontre
de très riches possibilités de réalisation.

Sans doute le territoire chrétien s'est-il réduit au fur
et à mesure du reflux colonial, tel une peau de chagrin
rongée également à partir de son centre; sans doute aussi
les enquêtes montrent-elles que les deux-tiers de la
population suisse demandent aux Eglises de s'abstenir de
faire de la politique, en ceci que si l'on souhaite leur
avis en matière de morale privée et communautaire, on
leur demande de ne pas s'ingérer dans le champ économico-
politique
Est-ce à dire que l'on veuille refouler l'Eglise vers le
discours angélique de la vie privée? La coupure de la vie
de la société et de la vie religieuse doit-elle être
considérée comme un état de fait? Le refoulement du religieux
au strict domaine de la vie privée individuelle est-elle à
la fois une pratique concrète et une norme de comportement?



Ill

La thèse de la sécularisation comprise dans les termes
d'une "privatisation" de la religion (Shiner, 1967)
serait-elle vécue et proclamée et intégrerait-elle
maintenant le faisceau des valeurs consensuelles de la
culture helvétique?

C'est ici qu'il convient de s'arrêter aux résultats de
deux enquêtes, l'une menée dans une ville moyenne du
Jura catholique, Delémont (cf. Bassand, Dumont, Lalive,
1976; et Lalive, Bassand, 1977); l'autre dans un milieu
protestant, à la frange de la région urbaine lémanique.
Corseaux (6).

Le tableau récapitule une première information sur
1'appartenance confessionnelle, puis des données sur
diverses formes de pratique, enfin trois opinions concernant

l'institution ecclésiastique.

Delémont (JU) Corseaux (VD)
(N 297) (N 231)

I. appartenance religieuse
- Catholicisme 77.7 26.8

II. Pratiques religieuses
- Lecture de la Bible

(une fois par semaine ou plus)
- Oraison

(une fois par semaine ou plus)
- Fréquentation des assemblées

de paroisse

- Participation à l'office
religieux (une fois par semaine
ou plus)

24.0

62.2

11.0

50.9

24.0

57.1

12.6

34.7

III. Opinions

- Etes-vous attaché à votre
paroisse? (moyennement, beaucoup,

intensément)

- Incidence de la disparition
de la paroisse sur la vie de
la personne enquêtée (moyen,
beaucoup, énormément)

- Incidence de la disparition
des Eglises sur la société

50.0

33.7

82.5

45.5

20.4

79.7



112

On compare ici deux milieux (Delémont et Corseaux) bien
différenciés des points de vue socio-économique, de leur
type d'urbanisation, de leur tradition culturelle aussi.
On constate d'ailleurs que la proportion de catholiques
et de protestants est assez exactement l'inverse à

Delémont (trois-quarts de catholiques) qu'à Corseaux
(trois-quarts de protestants).

Or, malgré la différence abrupte des deux milieux, les
indicateurs de pratique coincident de manière étonnante
(la pratique de l'office religieux étant un peu plus
intense à Delémont) et les courants d'opinions sont
identiques

La confirmation que l'enquête de Corseaux apporte aux
données de Delémont autorise une assez large extrapolation

de ces informations à l'échelle de la Suisse.

Et du même coup, il s'avère que le paradoxe d'opinions
relevé à Delémont s'impose à nous comme un paradoxe
généralisé, diffus dans la culture suisse.

Quel est-il? Le tableau fait apparaître que seule une
minorité souffrirait (à des degrés divers, d'ailleurs)
dans sa vie quotidienne si la paroisse venait à
disparaître, mais qu'en revanche une très large majorité
(80%: ne peut-on parler de consensus?) estime que la
disparition des grandes Eglises serait préjudiciable
à la vie de notre société (7).

Paradigme Question Attitude
Communauté paroisse / existence

personnelle
faible
adhésion

Universalité Eglises-
institut

vie de la
ions société suisse

adhésion
massive

Ces résultats sont à scruter en fonction du paradigme
universalité/communauté de l'Eglise. Ils indiquent
d'abord, non pas nécessairement que le reflux de la vie
religieuse vers la sphère privée et communautaire serait
irréel, mais s'il existe, que les grandes Eglises se
révèlent impropres à le canaliser et à le nourrir. La
paroisse, dans son ambition d'être le lieu de la vie
communautaire, est en crise.

Ils indiquent ensuite que la prétention de l'Eglise à
l'universalité trouve aujourd'hui un relai détourné et
curieux dans une aspiration largement partagée par
l'ensemble de la population.



113

Le garant du système social

Quelle explication est à même d'intégrer de manière cohérente

les informations énoncées dans les pages précédentes?

Il semble que l'on attende des Eglises, médiatrices entre
l'homme et ce qui dépasse l'homme, qu'elles constituent
le garant des institutions nationales et du consensus
helvétique.

Il est alors normal d'estimer que les Eglises doivent
s'abstenir d'entrer elles-mêmes dans le champ politique.
Elles ne sauraient être à la fois le garant du système
et un acteur au sein du champ politique: la source de
légitimité doit rester en-deça ou au-delà des jeux
politiques et institutionnels. Si celle-ci prend parti, non
seulement elle renforce un parti, mais implicitement
elle communique aux autres acteurs un sentiment
d'illégitimité

Que la prise de position de l'Eglise soit ressentie
comme une condamnation par les tenants d'autres
positions, voilà ce qui explique la virulence des réactions
lors d'épisodes comme la prise de position des "32",
ou le prêche du vice-modérateur de l'Eglise nationale
protestante de Genève. Il s'agit d'affirmer d'emblée
que de tels propos usurpent l'autorité de l'Eglise;
qu'ils ne représentent pas l'Eglise au sens où ils ne
la rendent pas présente dans le champ politique (seuls
s'y rendent présents quelques individus égarés). L'Eglise,

elle, doit rester au-delà (8).

Mât-totem ou statue du Commandeur?

La demande adressée aux Eglises qu'elles servent de
garant à la société, doit encore être précisée et cela
exigera d'autres travaux. Mais il apparaît déjà que ce
garant doit être distingué d'une instance normative
dotée du pouvoir d'émettre et de reviser les normes.
Ce garant n'a qu'un pouvoir de contrôle atténué et
médiat, et il est dépouillé de toute faculté créatrice et
productrice. Il est appelé à garantir un ordre préétabli,
mais ce sont d'autres forces qui ont statut pour en
aménager et en transformer les normes. Vision vulgaire du
mât totem, il a cependant quelque chose de la statue du
Commandeur: ses trépidations inquiètent



114

Nous qualifions cette aspiration diffuse de la population,
de demande d'une religion civile. On se souvient

que, selon Rousseau, la force que les lois tirent d'elles-
mêmes est bien insuffisante à en assurer le respect.
D'où la revision critique des trois types de religion
existant selon Rousseau, et son affirmation de la
nécessité d'une "religion civile" dont le principal dogme
est d'affirmer "la sainteté du pacte social" (Rousseau,
1963, ch.8).

A. Saurma dit ailleurs dans ce numéro pourquoi une
religion civile (au sens de Bellah) ne peut devenir
institution en Suisse. Pour ma part, il importait de mettre
en évidence le fait que la demande existe, et que si
l'on remplace "pacte social" par "institutions helvétiques",

cette demande paraît répondre aux mêmes préoccupations

que celles du grand Jean-Jacques (9).

III. CONCLUSION

Le fonctionnement et le sens

Mais comment comprendre cette demande, dont les contours
sont encore à préciser mais dont on a constaté l'ample
diffusion? Comment la comprendre alors que la société
industrielle capitaliste ne requiert plus la garantie
d'un absolu méta-social?

Faut-il y voir, selon le long mouvement qui transforme
une idée élitaire en une opinion populaire, la version
vulgarisée du tourment des sociologues des siècles passés?

La généralisation de l'incapacité à imaginer qu'une
société puisse fonctionner sans instance idéologique
monolithique de légitimation? Cette première interprétation

s'appuyerait sur la thèse du "retard" (lag) des
mentalités et des représentations sur le mouvement des
structures économiques.

Faut-il y voir, à un autre niveau, l'expression de
l'inquiétude secrétée par une société dont l'intégration et
le fonctionnement des parties sont assurés par la très
grande complexité du système lui-même et par l'hyperdé-
pendance de chaque segment et de chaque acteur à l'égard
des autres? Peut-être même l'angoisse dégagée par un
ordre social qui fonctionne avec une souplesse et une
efficacité remarquables, mais qui ne dit rien du sens
de son fonctionnement et qui n'offre plus de projet
collectif capable d'amener le groupe à se transcender?



115

Si la première interprétation devait l'emporter, il
faudrait alors s'attendre à une lente résorption de cette
quête, et à une indifférence croissante à l'égard de
la question des rapports entre l'Eglise, l'Etat et la
société.

Si en revanche la seconde prévalait, on retrouverait la
vieille distinction entre 1'objectivement et le
subjectivement nécessaires. Cette tension marquée entre le
système social et les acteurs sociaux, entre le
fonctionnement et le sens, nous paraît aussi riche en
possibilités de devenir historique que les contradictions
internes du mode de production.

Peut-être ces deux interprétations doivent-elles être
combinées. Les limites du système social - son incapacité

à signifier - provoquerait une aspiration orientée
par la réminiscence d'un passé qui reste actuel à
travers l'histoire et la mémoire.

De toute évidence, il n'est pas question ici de trancher
en faveur de l'une ou de l'autre hypothèse, mais de les
soumettre à débat.

Christian Lalive d'Epinay
Université de Genève
Département de sociologie
Case postale 141
1211 Genève 24

NOTES

1. On aura reconnu la paraphrase des premières lignes de la célèbre

"Critique de la théorie hégélienne du droit" de K. Marx.

2. Communication orale lors du séminaire "Crise des institutions",
Département de Sociologie, Genève, 1977.

3. L'appareil publicitaire, à mon sens l'un des principaux appa¬
reils idéologiques, est interne à l'instance économique.

4. Ceci est peut-être plus évident si l'on observe non pas telle
société capitaliste, mais le système lui-même et son impérialisme.

A l'opposé des anciens empires comme de l'actuel empire
soviétique fondés par la conquête militaire et structurés par
l'administration et l'armée, le nouvel empire naît d'activités
commerciales et d'une alliance internationale de classes et se
structure par la dynamique des mécanismes économiques. L'action
militaire et policière n'y est ni première, ni principale,
elle n'intervient que lorsque les mécanismes socio-économiques
de régulation sociale s'enraient, donc lorsqu'il y a crise du
système. Cf. Cardoso et Faletto, 1968; Galtung, 1971.



116

5. Puisque la notion d'appareil idéologique d'Etat renvoie à un
fameux texte d'Althusser (1976), lui-même inspiré par A. Gramsci,
je souhaite préciser ici mon analyse. Je partage avec Althusser
l'idée que dans nos sociétés, s'il est un appareil répressif
d'Etat, il existe une pluralité d'appareils idéologiques d'Etat
En revanche, si l'on compare la période pré-capitaliste à celle
du capitalisme, je considère que dans la première, l'Eglise
n'était pas simplement l'appareil idéologique dominant, comme,
selon Althusser, l'est l'école aujourd'hui. L'Eglise était en
position d'hégémonie ; quand elle n'intégrait pas dans son giron
les autres appareils, elle les contrôlait très directement.

Le passage d'une position hégémonique à une position seulement
dominante doit conduire à préciser beaucoup plus la "relative
autonomie" actuelle des divers appareils idéologiques. D'autant
plus, comme le relève Althusser mais sans en tirer les
conséquences, qu'un certain nombre d'entre eux relèvent du secteur
privé. Ces appareils sont traversés par la lutte de classes et
par les conflits de groupes. A leur tour, ils peuvent être les
porteurs d'une pluralité d'idéologies en conflit.
Enfin, je considère que la position de l'instance idéologique
est altérée lors du passage du système médiéval au système
capitaliste. Là, elle était ciment, condition même de la structuration

et de l'existence du système. Ici, c'est l'économique qui
soude et structure le système social. L'idéologique n'est plus
le ciment mais, comme le dit Althusser, l'agent de la reproduction

de la force de travail (ce qu'il n'était pas, ou à un tout
autre degré, dans l'ordre médiéval). Il est évident que la
perspective que j'adopte met en question la validité heuristique du
concept marxiste (et de sa place dans la théorie) de mode de

production pour les sociétés pré-industrielles. Sur ce dernier
point, cf. Baudrillard, 1973.

6. Recherche en cours dirigée par R. Campiche. Je remercie
R. Campiche et son équipe de m'avoir autorisé à faire état, en
primeur, de quelques-uns de leurs résultats. Signalons que les
questions utilisées dans cet article ont un libellé identique
pour les deux recherches.

7. Rappelons qu'une analyse interne des données de Delémont mon¬

trait que même parmi la catégorie de la population la plus liée
à l'Eglise - les fidèles - la moitié n'attribuait que peu
d'importance à la disparition de la paroisse. Et, symétriquement,
parmi les a-religieux, la moitié estime que la disparition des
Eglises porterait préjudice à la société (Lalive et Bassand,
1977, p.110).

8. Ce sentiment de condamnation est d'ailleurs signalé dans une
proclamation de l'Eglise protestante vaudoise, à propos des "32":
"Au nom du ministère de la réconciliation, nous invitons les
pasteurs qui ont accepté en conscience leurs obligations
militaires à pardonner la condamnation implicite de leur fidélité
qu'ils ont lue peut-être dans les jugements portés sur la mission



117

de l'Eglise." (C'est nous qui soulignons). Texte cité par
H. Campiche et J.G. Linder in:"Etude de l'Aumônerie militaire",
dans le présent numéro.

9. Rendons cette justice à Rousseau qu'il visait, pour sa part,
à assurer la pérennité d'une société à venir, qui devait affirmer

à la fois l'égalité des individus et de leurs droits, et
la solidarité collective.

BIBLIOGRAPHIE

Allamand J.-P. et de Rham G. (1974): "Analyse de presse des réac¬
tions au refus de l'armée des '32'". In: Actes du deuxième
congrès de la Société suisse de sociologie, Genève, 1974,
pp.5-15.

Althusser L. (1976): "Idéologie et appareils idéologiques d'Etat".
In: Positions, Paris, éditions sociales, pp. 67-125.

Bassand M., Dumont P. et Lalive d'Epinay C. (1976): Eglises, reli¬
gion et vie quotidienne. Genève, Dép. de Sociologie.

Baudrillard J. (1973): Le miroir de la production. Paris, Castermann.

Bellah R.N. (1973): "La religion civile aux Etats-Unis". In: Ar¬
chives de sciences sociales des religions, n.35.

Cardoso F.H. et Faletto E. (1968): Dependencia y desarrollo en
America latina. Mexico, Siglo XXI.

Desroche H. (1972): Les dieux rêvés. Paris, Desclée.

Duvignaud J. (1966): Introduction à la sociologie. Paris, Galli¬
mard.

Galtung J. (1971): "A structural theory of imperialism". In:
Journal of Peace Research, 1971/2.

Lalive d'Epinay C. et Bassand M. (1976): "Vie religieuse et sé¬
cularisation". In: Revue suisse de sociologie, 1976/3.

Lapassade G. et Lourau R. (1974): Clefs pour la sociologie. Paris,
Seghers.

Rousseau J.-J. (1963): Du contrat social. Paris, Union générale
d'éditions.

Shiner L. (1967): "The concept of secularization in empirical re¬
search" In: Journal for the Scientific Study of Religion,
1967/2, p.207-220.

Troeltsch E. (1961): Die Soziallehren der christlichen Kirchen
und Gruppen. Scientia, Aalen.




	L'église dans la société industrielle avancée : de la fonction obsolète à l'exigence de signification

