Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift fir Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fir Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 1

Artikel: Politische Pietaet : zum Verhaeltnis von Religion und Politik
Autor: Saurma, Adalbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-814339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-814339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweiz.Z.Soziol./ Rev.suisse Sociol., No 1/77, S. 121-137

POLITISCHE PIETAET: ZUM VERHAELTNIS
VON RELIGION UND POLITIK®

Adalbert Saurma

ZUSAMMENFASSUNG

Der Beitrag versucht alte Perspektiven von dem, was Reli-
tion und Politik gemeinsam sein konnte, erneut auszuleuch-
ten. Insofern heute eine Tendenz erkennbar ist, beide zu
Dienstleistungsunternehmen zu sakularisieren und die iden-
titatsverburgende Mythologie statt dessen aus dem Konsum
zu entwickeln, ergibt sich die Vermutung, der "Sonderfall
Schweiz" liesse sich durch Reste einer nur im kleinen
Subkosmos Uberlebensfihigen Pietit der Polis verstehen.
Ein Vergleich einiger Definitionen von Religion und Poli-
tik sowie kurze Darstellungen der antiken Ziviltheologie,
der religion civile Rousseaus und der Civil Religion Bel-
lahs dienen als Rahmen fir eine noch recht skizzenhafte,
politische Konzeption der Religion. Die Absicht liegt we-
niger in einer analytischen Systematisierung als in der
Wiedererwagung denkbarer Zusammenhdnge, die oft allzu
rasch als bewaltigt angesehen werden.

RESUME

Cet article essaie de formuler les rapports possibles entre
la religion et la politique. Il apparait aujourd'hui que

la religion, comme la politique, est devenue une entre-
prise de service social. Ce qu'autrefois ces deux institu-
tions offraient & 1'individu - des valeurs rassurant son
identité - est maintenant feourni par une mythologie nou-
velle, née de notre monde de consommation. Mais ne peut-on
s'imaginer la Suisse, ce fameux 'cas unique', comme une
sorte de refuge pour une certaine "piété politique" qui,
elle, ne peut survivre que dans l'étroitesse de la cité.
Pour se forger une idée des dimensions politiques de la
religion, il faut examiner quelques définitions et quel-
ques cas exemplaires: la théologie civile des anciens, la
religion civile de Rousseau et la Civil Religion de Bellah.
Il s'agit moins de proposer une systématisation analyti-
que de la question que de suggérer une reconsidération de
relations trop souvent jugées comme insignifiantes.

*Revidierte Fassung eines Beitrages, der den Teilnehmern am Kolloquium
1976 der ASSOREL ("Religion et politique en Suisse") in Sornetan vorlag.



I. EINLEITUNG

Der auch als soziologischer Theoretiker bedeutsame Lite-
raturwissenschaftler Kenneth Burke hat in einem seiner
frithen Werke auf die Notwendigkeit einer Erkenntnistech-
nik hingewiesen, die eine neue Perspektive durch die be-
wusst ungereimte Zusammenstellung (juxtaposition) zweier
aus verschiedenen Kontexten stammender Worte ercffnet.
Denn solche Metaphern, wie auch immer sie zustande ge-
kommen sein mogen, sind flur die Wissenschaft grundlegend:
"Indeed, as the documents of science pile up, are we not
coming to see that whole works of scientific research,
even entire schools, are hardly more than the patient
repetition, in all its ramifications, of a fertile meta-
phor? Thus we have, at different eras in history, con-
sidered man as the son of God, as an animal, as a poli-
tical or economic brick, as a machine, each such metaphor,
and hundred others, serving as the cue for an unending
line of data and generalizations" (1).

Burke beflrwortet also eine systematische Herstellung
synthetischer 'Schuppen-von-den-Augen-Erlebnisse', wie sie
von Thomas S. Kuhn als typisch fiur den Wechsel wissen-
schaftlicher Paradigmata im Verlauf der Forschungsge-
schichte beschrieben wurden. Solche "Eingebungsblitze",
welche die Dinge in ein neues Licht oder eben in eine
neue Perspektive stellen, raffen "ganze Komplexe dieser
Erfahrung (i.e. mit dem alten Paradigma) zusammen und
verwandeln sie in das ganz unterschiedliche Blindel von
Erfahrungen, das dann Punkt um Punkt mit dem neuen Pa-
radigma .. in Beziehung gesetzt wird" (Kuhn, 1973, S.
166) . Zu den Paradigmata - "anerkannte Beispiele flir
konkrete wissenschaftliche Praxis" (ibid., S. 28f.) -
gehdren auch "Bindungen" der Wissenschaftler, z.B. an
"explizite Darlegungen des wissenschaftlichen Ge-
setzes, wissenschaftlicher Konzeptionen und Theorien.
Solange sie in Ehren gehalten werden, helfen derartige
Darlegungen dabei, Ratsel aufzugeben und annehmbare
Losungen abzustecken" (ibid., S. 64).

Burke hat im schon erwahnten Buch versucht, diese "Bin-
dungen" als Pietdt zu verallgemeinern: "Piety is the
sense of what properly goes with what." In ihr durch-
dringen sich poetische und ethische Aspekte, "piety is

a system-builder, a desire to round things out, to fit
experiences together into a unified whole" (Burke, 1965,
S. 74). Auch zum Stil der eigenen Person, zu ihrer Iden-
titat und Vergangenheit, verhdlt man sich pietdtvoll.
Pietdt ist ein gehOriges Verhalten; Zusammengehdriges
"in Ehren zu halten" ist gehdrigqg.



Insofern ist auch die systematische Juxtaposition von
nicht zusammengehorenden Worten eine mutwillige Unpietit,
die aber zu einem erhellenden neologischen Begriff fuhren
kann. Ein solcher scheint mir die "politische Pietat" zu
sein, der sich besonders fur das Verstandnis der Schweiz
mit ihren kleinraumigen, teilweise noch sozusagen 'volks-
fromm' gebliebenen politischen Verhdltnissen eignen durf-
te. Freilich kann, was die wissenschaftliche "Revolution"
(Kuhn) angeht, der Folgenreichtum eines solchen neuen
Terminus kaum unterschatzt werden. Zumal wenn man sich

zu vergegenwartigen sucht, welche Bedeutung es hat, in
der heutigen Gesellschaft mit Religion, in der Welt mit
Eidgenossischem und in der Schweiz mit Soziologie befasst
zu sein.

POLITISCHE PIETAET: DIE FROEMMIGKEIT DER POLIS

Im metaphorischen Begriff "politische Pietat" sind das Poli-
tische und das ReligiOse nebeneinandergestellt. Je nach-
dem welche Bereiche der Realitat als von ihnen interpre-
tiert und konstituiert gelten, variiert der Abstand zwi-
schen "Politik" und "Religion". Um diesen und auch die
Distanz zwischen ihrem heutigen Verstandnis und ihren
historischen Bedeutungen zu ermessen, mussen wir versuchen,
in der Unmenge von Definitionen der beiden anthropologi-
schen Prinzipien praktikable Umschreibungen zu finden. Da
es bei beiden auch um Eingrenzungen von Identitdten geht,
und zwar nicht nur derjenigen der Mitmenschen, sondern auch
der eigenen, ist es verstandlich, dass kein Ansatz mit der
Anerkennung durch irgendeine Mehrheit rechnen darf. Was
wiederum, wie wir noch sehen werden, auch mit dem Selbst-
verstandnis von "Wissenschaft”" und "Wissenschaftler" zu

tun hat.

Mit zugestandener Willkir méchte ich nun eine gewisse
Vereinfachung durch die beiden je aufeinander bezogenen
Begriffspaare: O0ffentlich/privat und symbolisch/instru-
mental herbeifiilhren. Dadurch wird es namlich méglich, kon-
troverse und 'uferlose' Themen auszuklammern, wie etwa das
der individuellen Erfahrung des Heiligen oder die Frage
nach der Grenze zwischen schon politischem und noch priva-
tem Verhalten. Auch entfallen so das Problem der individuel-
len, politischen Machtgier und das der Rolle der Magie in
der Religion. Ebensowenig sollen hier die instrumentellen
Aspekte des Politischen im Sinne einer blossen Verwaltungs-
oder Dienstleistungstechnik, oder auch im "dramatistischen"
Sinne des politischen Rituals (H.D. Duncan, M. Edelmann)
berlicksichtigt werden, obwohl sie ja das aktuelle Selbst-
verstandnis unserer "sachlichen" Politiker (Dienstlei-
stung) und die bezeichnende Einschatzung der "unsachli-
chen" ideologischen Gegner (Ritual) zum Ausdruck bringen.



124

Auch das ahnliche Selbstverstandnis der heutigen Kirche
als "Dienstleistungsbetrieb" in der "'Marktlicke der
Barmherzigkeit'" (Neidhardt, 1972, S§.57) ist nicht ge-
meint, obwohl damit gerade der 'realistische' Riuckzug
auf entpolitisiert-sozialovolitische Samariterdienste um-
schrieben wird.

Unser so von ausgeklammerten Bedeutungen gesaumter Weg
fihrt uns schliesslich zu einer Gratwanderung zwischen
den nebligen Gebieten politisch 'verunsicherter' Reli-
gion und religids 'verwirrter' Politik. Ausgespart zwi-
schen den Extremen der religiosen Ergriffenheit und der
politischen Gewaltausubung bleibt somit der Bereich des-
sen, was man als 6ffentliche Symbolinterpretation be-
zeichnen konnte: Letztlich wohl als das Herstellen und
Darstellen von Mythen flir 'uns' und zugleich vor 'uns'.
Hier, in unserem identitdtsverbilirgenden, 'heiligen Kos-
mos' (Luckmann) haben wir Gewissheit und Glaubhaftigkeit,
etwa nach dem Prinzip: 'Was wir nicht wissen, ist nicht
wichtig; wdre es wichtig, dann wiissten wir es'. Erst
nicht mehr gelebte und nicht mehr 'gewusste' Mythen las-
sen sich auch als bloss 'geglaubte' Mythen durchschauen.
Entscheidend flir jede politische und religidse Theorie
ist freilich die Reichweite dieses 'Wir', in dem Politik
und Religion (in unserem ausdefinierten Sinne) noch un-
geschieden, gleichsam im mythischen Dunst, ineinander

zu ruhen scheinen.

Zur Abkldrung ist ein historischer Sauseschritt in die
Antike notwendig, wo sich die Polis als klassische, ge-
sellschaftliche Grundeinheit darbietet. Beinahe jedes
politologische Lehrbuch interpretiert Aristoteles'
"physei zoon politikon": Staatenbildendes, geselliges,
politisches Lebewesen oder Tier; animal civique. "Der
Mensch ist ein Wesen, das in der Polis lebt" (Hentig,
1973, S. 202) lautet die Uebersetzung H.v. Hentigs, der
die Ansicht vertritt, dass der Mensch dort in den tiber-
schaubaren Verhdltnissen (Platon: 5000 Blirger waren
ideal) Politik treiben musste, wahrend er es bei uns
"nicht nur nicht muss, er kann es nicht, und weil er es
nicht kann und in seinem Leben nie gekonnt hat, will er
es auch nicht." (ibid.). Die Polis ist zugleich auch der
Ort, wo sich das "Modell der hellenischen Oeffentlich-
keit, wie es uns mit der Selbstdeutung der Griechen sti-
lisiert Uberliefert ist" (Habermas, 1968, S. 14), erst-
mals konkretisiert hat. Zu unterstreichen ist, dass es
sich dabei eben um eine stilisierte Form handelt, die
uns als "ideologisches Muster" (2), namlich als das der
kritisch rdsonierenden Privatleute, iberliefert ist.

Aehnlich sind filir uns auch die griechischen Gdtter ihrer
magischen Qualitaten entkleidet und zu ethischen Grdssen



gemacht worden. Damals aber verkorperten sie diejenigen
moralischen Eigenschaften, die sie in ihrer Stellung als
Beschiitzer einer Polis aufweisen mussten. Insofern als
jede Polis ihre Griinder besass, konnte die Theologie "als
ein Bestandteil der politischen Theorie" behandelt werden,
da man annahm, "dass die Grunder unter dem Schutz und auf
den Rat der Schutzgdtter der Stadt gehandelt hatten" (Ehr-
hardt, 1959, S.8). Zahlreiche Stadte wurden im Zuge der
Kolonisation, der oft eine Revolution in der Heimat vor-
ausgegangen war, gegrindet. Den "Geist des Rechts", den
"politischen Sinn" (ibid.,S. 15) brachten die Griechen zu
den Barbaren, die keine Zivilisation, eben keinen Blrger-
sinn besassen. Bei der Stadtgriindung war entscheidend "die
Herstellung einer Lebensordnung flir die Blrger, die Fest-
stellung der Grenzen des Staates und die Verteilung der
Gebiete und Befugnisse innerhalb dieser Grenzen. 'Ver-
teilung', Nomos, war daher der neue Name fur das Gesetz
des Stadtstaates ... Dieser Nomos ... sollte alle mensch-
lichen Verhdltnisse umfassen und regeln, bis hin zum Ri-
tual des Gottesdienstes und der Auswahl der zu verehren-

den Gotter ... Er regelte aber auch die O6konomische Struk-
tur der Polis und zumal deren Wahrung". (Nomisma = Minze)
(ibid., S. 16). "Die Religion der Polis bestand fur die

Griechen in der Treue, die sie der Gottheit dafur schul-
deten, dass sie ihre Stadt seit ihrer Grindung beschutzt
hatte. Dieser Religionstyp erzeugte seine eigene Art po-
litischer Frommigkeit" (ibid., S. 60), wie sie im Begriff
des 'Hosion' zum Ausdruck kam: "Das Hosion bezeichnet die
menschlich-blirgerliche Sphire der Heiligkeit, das Hieron
dagegen die gottliche, d.h. dasjenige was seiner Natur
nach heilig war." (ibid. S. 61).

Waren fur die Griechen die GOtter stets ausser-weltlich,
so formten sie bei den ROmern "einen Teil ihres staatli-
chen Systems", "die Religionsgesetze waren Teil des ius
civile" (ibid., S. 286). Pietas war daher die "am stark-
sten religids geladene Tugend der Romer". (ibid., S. 284).
Sie wurde aber in der fir sie bezeichnenden Weise magisch-
technisch und iuristisch verstanden: "Sowohl filir pietas
wie fir religio gibt Cicero diese Bestimmung: iustitia
adversos deos, Gerechtigkeit den GOttern gegeniiber. Darum
kann G. Wissowa mit Recht hervorheben, dass die roémische
Religion ausschliesslich auf der genau, rite, vollfuihrten
zeremoniellen Handlung beruhe". (Hernegger, 1963, S. 123).
Pietas wurde "nicht nur vom Staats-, sondern auch von Fa-
milienkult gefordert. Hier musste die pietas einer priazis
umrissenen Personengruppe erwiesen werden, den Vorfahren,
Verwandten und Patronen". (Ehrhardt, 1959, S. 287).

Solche Bedeutungsfacetten von 'Pietat' finden wir auch
noch in den Lexika unserer Zeit (jeweils unter mehreren
Umschreibungen) : "Gottseligkeit, Ergebenheit" (1870);



126

"allg. Ehrfurcht vor etwas Hoherem, Pflichtgefuhl, der
Kinder gegeniber den Eltern, gegen Verstorbene, gegen Va-
terland, Obrigkeit, Wohltater"™ (1906); "treues Gedenken,
Ueberlieferungstreue" (1968). Am pragnantesten - und da-
her zum klassischen Zitatenschatz eidgendssischer Staats-
besinnung gehdrend - hat Gotthelf die politische Pietat
charakterisiert: "Im Hause muss beginnen, was lenchten
soll im Vaterland".

Diese zugleich technische und poetische Beschreibung lasst
sich wegen ihres formalen Charakters auch mit der modern-
sten, theologischen Sinngebung von Frommigkeit als Sach-
lichkeit vereinbaren. Dabei wird "unter Sachlichkeit ver-
standen 'die Wirklichkeit, die sich immer in der Gestalt
der gerade vorliegenden Sache darbietet und die uns in
dieser Gestalt herausfordert, angemessen wahrzunehmen'"
(Oppen, 1968, S. 173). Sachlichkeit aber ist heute ja
auch die politische Tugend par excellence, so dass die
alte Bedeutung von 'fromm' als nitzlich (Nutz und From-
men) hier als Sachdienlichkeit wieder erscheint (3).

DEFINITIONEN VON POLITIK UND RELIGION: DIE MORALISCHE
GEMEINSCHAFT

Oeffentliche Symbolinterpretation als ein Politik und Re-
ligion gemeinsamer Vorgang der Herstellung und Darstellung
von Mythen lasst sich durch zwei stets miteinander ver-
zahnte Tatigkeiten in zwei Bereiche unterteilen: Immer
muss einmal entschieden werden, was von da an zu glauben
ist und zugleich muss auch geglaubt werden, was einmal
entschieden worden ist. Diese beiden Aspekte, derjenige
des Entscheidens wie auch der des Glaubens, werden im

Zuge von Definitionsversuchen sowohl der Religion als

auch der Politik genannt.

Dass Politik mit Entscheidungen zu tun hat und Religion
mit Glauben, entspricht dem taglichen Sprachgebrauch;

das Umgekehrte dagegen ist - heute, aber nicht von jeher -
eher das Resultat theoretischer Ueberlegungen. H.v. Hentig
nennt Politik, wie er sie sich wiinscht: "gemeinsame be-
wegliche Regelung gemeinsamer Angelegenheiten" (1973, S.58)
und Bernard Crick meint: "Decisions as to the allocation
of resources are ultimately political" (1973, S. 164).
Folgenschwerer, besonders als Denkwiderstand, war Carl
Schmitt mit seiner These (1922 u. 1932), dass erst die
Unterscheidung in Freund und Feind eine Situation zu

einer politischen mache. Aehnlich hat in bewusst theore-
tischer Zuspitzung Wanda v. Baeyer-Katte versucht, den
politischen Inhalt einer "existenziellen Grenzsituation"
zu bestimmen "als Wahl zwischen einem Pro oder Kontra
gegeniiber dem gegebenen Gesellschaftssystem. Politische



Reflexion ware demzufolge die auf die Spitze getriebene
Reduktion aller iUblichen Verhaltenskriterien." (1972,
S. 1044).

Vergleichen wir damit den Ansatz von Gerhard Schmidtchen
zu einer Definition der Religion: "Religion selbst ist
ein bestimmter Komplex von Regulierungen (1973, S. 360).
Religids sind alle Regulierungen, also alle Entscheidun-
gen und Gestalturgen, Gewohnheiten und Institutionen im
Bereich der Grundkategorien des menschlichen Daseins.
Gemeint sind Grundkategorien, die das Menschsein bestim-
men, von denen man keine aufgeben kann, ohne sich zugleich
den ganzen Menschen wegdenken zu miissen. Die Grundkatego-
rien, die der Gegenstand religiOser Regulierungen sind,
zeichnen sich also durch ihre Unbeherrschbarkeit aus"
(ibid., S. 361l). Immer ist eine "positive Regelsetzung"
notwendig, "deren meist ungeheure Tragweite fir das
Schicksal des Menschen 1in einem tragischen Kontrast zu
ihrem Mangel an rationaler Begrindbarkeit steht" (ibid.,
S. 364). Schmidtchen hat auch einen kurzen Umriss der
menschlichen Grundkategorien gegeben: Biologische Exi-
stenz, Gesellschaftlichkeit, Denken, In-der-Welt-Sein
etc.

Colin Campbell hat es etwa gleichzeitig unternommen, in
einer Untersuchung der Irreligion die theistische Vorein-
genommenheit vieler soziologischer Definitionen von Reli-
gion durch eine Kritik der darin genannten, Jjeweils
'letZten' Dinge (the ultimate) aufzudecken:'Das Letzte'

als 'Seinsgrund', Losung 'letzter Probleme', 'letzte LO-
sung' von Lebensproblemen, oder iberhaupt 'letzte Sinn-
gebung'. Er meint dagegen: "... it is necessary to ac-

cept that there are no universally 'given' human problems.
What is identified as a problem is dependent on the cul-
tural tradition ... We learn to identify problems (and

as a corollary not to identify other experiences as pro-
blematical), and since religion is usually a very impor-
tant part of our culture, religious considerations will
enter into what we do and do not define as such. In this
basic sense, therefore, religion identifies problems for
us (and thus to an extent, subjectively speaking, creates
them) and then, of course, goes on to suggest 'solutions'
to these problems." (1971, S. 136). Das zentrale Argument,
dass "religion itself creates problems of meaning" (ibid.)
bezeichnet eben den nur zum Schein abschliessbaren Pro-
zess Offentlicher Symbolinterpretation, wie er von der
Politik her, zumindest in ihrer 'storenden' Bedeutung,
selbstverstdndlich ist.

Gemass der angedeuteten Dialektik von Entscheidung und
Glauben missten wir nun hier, ebenso hastig wie unzurei-
chend, noch das aufrollen, was sozusagen das Religiose



128

an der Politik wAre - 'irrationales' politisches Verhal-
ten also. Wir beschranken uns, da wir ja religionssozio-
logisch interessiert sind, auf einige hingetupfte Be-
griffe und Namen, die stellvertretend die Spannweite un-
entwegter Mythologisierungen und Sdkularisierungen des
Politischen andeuten mogen: Sie reichen von den ziemlich
diskreditierten Konzepten des politischen Mythos, der
politischen Mystik und Fiktion (etwa G. Sorel) Uber die
Typologie glaub-wiirdiger Herrschaft, gestitzt auf Typen
legitimer Gewaltsamkeit (M. Weber) bis zum modernisti-
schen Systemvertrauen als Mechanismus der Reduktion so-
zialer Komplexitdt (N. Luhmann). Ganz unberlcksichtig
missen auch die an dieser Stelle notwendige Entfaltung
der Ideologieproblematik (K. Mannheim), der Rechtsposi-
tivismus (H. Kelsen) und alle radikale Staatskritik von
anarchistischer (M.A. Bakunin) oder auch feministischer
Seite (S. Firestone) bleiben.

Um unsere theoretischen Einkreisungsversuche zu einem
(naturlich vorlaufigen) Ende zu bringen, kehren wir zu-
rick zum Aspekt des Politischen an der Religion: Zur Fra-
ge Durkheims also liber die Bedeutung der Religion fur den
Zusammenhalt der Gesellschaft. Das heisst in den etwas
naiven Begriffen unserer hier vorgeschlagenen Dialektik
ausgedrickt: Wieso entscheidet sich eine Gesellschaft
nicht 'in Stiicke'? Oder: Wieso glauben ihre Mitglieder,
dass sie 'im wesentlichen' das gleiche glauben wie ande-
re? Ausgehend von Durkheims Definition aus dem Jahre 1912
als "un systéme de croyances et de pratiques relatives a
des choses sacrées, c'est-a-dire séparées du monde des
hommes, interdites, mais en méme temps croyances et pra-
tiques qui unissent dans une méme communauté morale ap-
pelée Eglise ceux qui y adhérent" (Durkheim, 1912, S. 65),
hat Eli Sagan, ein Schiiler Robert N. Bellahs, einen inte-
ressanten Versuch zu einer Antwort gemacht. Wichtig er-
scheint ihm, genauer zwischen Religidsem und Heiligem zu
differenzieren: " many things can be sacred without
being religious, although everything that is religious

is also sacred. The sacred encompasses an area larger
than the religious ... The crucial quality that distin-
guishes the religious from the sacred arises from the
concept of the social. Religious experience is social
experience; it unites the believers into one single moral
community ... Sacred thought or feeling, if it is perso-
nal and private, is not religious. Certain areas of human
psychological existence always belong in the area of the
sacred. At times, they may also be religious; at other
times, they may have nothing of religion about them."
(Sagan, 1974, S. 100).

Die Betonung der "communauté morale" Durkheims muss auf
dem Hintergrund amerikanischer Vietnam - Gewissensfor-



129

schung gesehen werden, was besonders in folgender These
Sagans deutlich wird: "The certification of legitimate
aggression is a universal and crucial area of religious
action ... In a democratic society, politics assumes the
role of religion because politics is a discussion of
what should be the 'beliefs and pratices which unite in-
to one single moral community'. This debate involves de-
ciding what acts should be considered legitimate insti-
tutionalized aggression." (ibid., S. 104).

ZIVILTHEOLOGIE UND RELIGION CIVILE

Wenn also Heiliges auch Offentlich erfahren wird, dann
kdnnte Religion flir unsere Zwecke und in aller Umstand-
lichkeit als die offentliche und geheiligte (d.h. als je-
weils letztlich geltende) Artikulation (entschiedene, bzw.
beschlossene Herstellung) und Prasentation (geglaubte
Darstellung) moralischer (d.h. 'alle' angehende) Symbole
umschrieben werden. Es bleibt als ungeklarte Grosse Durk-
heims "Eglise" zuriick, womit wir erneut auf das Problem
der Reichweite des 'Wir' stossen. Eine der grossten
Schwierigkeiten bei der Definition der Religion (und auch
der Politik) liegt ja in dem fortwahrenden 'zooming' von
der Erfahrung des Heiligen in der Primargruppe uber eher
regionale Glaubensvorstellungen zu universalreligidsen
Systemen. Schweizerischer Vorsicht wiirde es entsprechen,
in Uberschaubaren Verhaltnissen zu bleiben und eine Viel-
zahl von foderalistischen 'Kirchen' in Kauf zu nehmen,
wie sie stets unter der Einheitsideologie der Zentral-Ap-
parate 'der Kirche' und 'des Staates' fortbestanden.

Ein Modell dieser sozialen Kleingebilde ist, wie wir
schon sahen, die antike Polis. Damals war die Gesell-
schaft "ein sinnerfilltes Kosmion, von innen her er-
hellt durch seine Selbstinterpretation" (Voegelin, 1959,
S. 8l). Erhellt "durch eine hochentwickelte Symbolik,

in verschiedenen Graden von Kompaktheit und Differen-
zierung - vom Ritus iuber den Mythos zur Theorie" (ibid.,
S. 49). In Platons Politeia ist das "technische Vokabu-
lar" entwickelt worden, "um von den verschiedenen Sym-
bolisierungstypen sprechen zu konnen": Er pragte dafir
"den Ausdruck 'Theologie' und nannte sie Typen der Theo-
logie, typoi peri theologias" (ibid., S. 103), die spater
als miteinander konkurrierende Wahrheitsarten zum Gegen-
stand formaler Klassifizierung wurden. Die alteste ist
durch Augustins Auseinandersetzung mit ihr in der Civitas
Dei bekannt geworden: M.T. Varro unterschied demnach drei
Arten von Theologie: "Die mythische ist die Theolgie der
Dichter, die physische die der Philosophen und die zivile
die der Volker" (ibid., S. 118). Augustinus selber inter-
pretierte die Typologie des Heiden Varro neu und gelangte



130

zur zivilen (Fabel-Dichtung und Politiker der Heiden),
natirlichen (physischen) und lbernatirlichen (christli-
chen) Theologie. Mit ahnlichen 'mehrspurigen' Begriffen
hat man immer wieder versucht, die jeweilige Wirklich-
keit in ihrem sakral-zrofanen Ineinander symbolisch-theo-
retisch zu fassen; nur uns scheint dies schwer zu fallen,
sind wir doch allzusehr geneigt, unsere Realitdat durch
den Sachzwang der Bezeichnungen in wasserdichte, stoss-
sichere und antimagnetische Sektoren wie Wirtschaft, Po-
litik, Kultur, Religion, Sport einzuteilen.

Die rdmische Ziviltheologie nun vereinte sich mit helle-
nisiertem Christentum in der konstantinischen Staatskir-
che, deren Geschichtstheologie, wie sie der Apologet Euse-
bius entwickelte, auf das Imperium Romanum baut als lo-
gisch notwendige und providentiell gewollte Voraussetzung
fir das Erscheinen Christi. Noch wichtiger wurde fur das
ganze Mittelalter Euseb's Konstruktion von Konstantins
Nachfolge Moses': "Da die Botschaft Jesu fir eine christ-
liche Theokratie keine Anhaltspunkte bot, appellierte
Eusebius ... an das alttestamentliche Staatswesen als an
das einzige nicht heidnische Prazedens fiir das neue
christliche Kaisertum" (Hernegger, 1963, S. 233).

Ganzlich unmdéglich ist es von der Vielfalt her, aber auch
von den mangelnden Anhaltspunkten her, einen annahernden
Ueberblick Uber die politisch-religidse Symbolik der
Jahrhunderte bis zur Glaubensspaltung zu geben: Man erin-
nere sich nur an Friedrich II, die Kreuzzlige, die Albi-
genser. Auch die eidgenodssische Geschichtstheologie von
der Grindung des Bundes, die sich wie jede historische
Sinngebung an das halten muss, was in der Zeit Ubrig ge-
blieben ist, ware froh um jede neu gefundene Zeile aus
jene Jahren, die eine neue symbolische Artikulation der
'Ritliwiese' - nilichterner oder revolutionirer oder auch
mystischer - auszuldsen vermdchte.

Seit den Jahren der Glaubensspaltung waren dann "Friede
und Einheit der Religion nicht mehr identisch, Friede
hiess jetzt, die religidsen Blrgerkriegsfronten still-
legen ... Es lasst sich heute nur schwer ermessen, wie
ungeheuerlich diese Zumutung damals empfunden wurde.
Der aus der Not geborene Kompromiss barg in sich ein
neues Prinzip, das der 'Politik' (Unterstreichung v.A.S.),
die sich im folgenden Jahrhundert durchsetzen sollte."
(Koselleck, 1968, S. 554). Entsprechend war "les poli-
tiques" der Name einer politischen Partei im Frankreich
der Hugenottenkriege, in der sich gemassigte Katholiken
und Protestanten im neu entstehenden, gemeinsamen
Staatsbewusstsein vereinten.



131

Zwischen noch religioser, patriotischer Politik und poli-
tischer, schon nationalistischer Religion (1789) steht
facettenreich Jean-Jacques Rousseau. Nicht zuletzt mit

dem erst kurz vor dem Druck fertiggestellten Kapitel

Uber die 'religion civile' im Contrat Social hat Rousseau
Verwirrung daruber gestiftet, ob er niichtern-badagogisch
die Leidenschaften im Kleinstaat zahmen wollte, oder aber
schwarmerisch-verklemmt zur Rechtfertigung des Totalita-
rismus beigetragen hat. Es ist dies hier nicht zu entschei-
den, zumal wenn man folgende Zitate gegeneinanderhalt:
Sein Denken "ist seinem Wesen nach sowenig schweizerisch
und bricht so entschieden mit den Traditionen des schwei-
zerischen philosophischen Denkens, dass man keinen Grund
hatte, es im Rahmen einer Geschichte" dieses Denkens zu
betrachten (Tumarkin, 1948, S. 107). Oder aber: Rousseau
ist "in Wahrheit der Ideologe der eidgentssischen Gemein-
dedemokratie ..., so sehr, dass manche Artikel der schwei-
zerischen Bundesverfassung nur auf Grund des Rousseau-
schen 'Contrat social' begreiflich sind ..." (Lithy, 1963,
S. 40).

Wie Iring Fetscher herausgearbeitet hat, ist die 'religion
civile', als eine von vier Religionsarten (die menschliche,
urchristliche Liebesreligion; die politisierende, katho-
lische Priesterreligion; die oft auch intolerante, eitle
Religion der heidnischen Stadtbilirger) ein in sich nicht
ganz schliissiger Versuch, dem Dilemma "wahre Menschheits-
religion ohne politischen Wert - politisch wertvolle Re-
ligion des Staatsblirgers ohne innere Wahrheit" (Fetscher,
1975, S. 190) zu entkommen, was ihm nicht gelungen sei.
Allerdings glaube ich nicht wie Fetscher, dass es sich

nur um einen "Extrakt der Naturreligion", kombiniert mit
einer oder "zwei rein staatsrechtlichen Pflichten" (ibid.,
S. 194) handelt. Zu den staatsbirgerlichen Glaubensarti-
keln, den Grundsatzen der "Geselligkeit" gehdrt namlich,
neben der "Existenz einer machtigen, intelligenten, wohl-
tatigen, voraussehenden und vorsorgenden Gottheit", dem
"Glick der Gerechten und der Bestrafung der Bosen", der
"Heiligkeit des Sozialvertrages und der Gesetze", der Ver-
werfung der "Intoleranz", auch das "zukunftige Leben",

was meines Erachtens das Theologische an einer Zivilre-
ligion ware: Die Annahme (und damit Beschaffenheit) eines
Jenseits von 'uns' pragt unser Staatsbewusstsein - ohne
zukinftiges Leben gibe es keine Ahnen.

Das illustriert Rousseau am Beispiel der Todesstrafe, die
er selber flur den Bruch des sozialen Glaubensbekenntnisses
fordert. In der Anmerkung 45 erwahnt er die Pladoyers
Caesars und Catos Uber die Bestrafung der gefangenen Ca-
tilina-Verschworer: Caesar ist filir Verbannung, weil der
Tod fir ihn keine Strafe ist, wenn man nicht mehr an die
Strafe im Jenseits glaubt; Cato will die Hinrichtung, weil



132

sofort und ganz ohne Moral dariber entschieden werden
milsse, wie die blosse materielle Existenz vor Catilinas
Zugriff gesichert werden kann. Wir erinnern uns in die-
sem Zusammenhang auch an die "legitime Gewaltsamkeit"

M. Webers und Sagans "legitimate institutionalized ag-
gression". In den Reden Caesars und Catos, wie sie Sal-
lust uns Uberliefert hat, ist auch deutlich, wie man

sich auf die Geschichte und die Altvorderen beruft, um
die Bedeutung der Worte (Cato: "die Dinge haben ihren
wahren Namen verloren") festzuhalten. Insofern ein Be-
griff seinen Sinn erhdlt, indem man die Geschichten be-
schwort, in denen er vorkam, ist jede politisch-religidse
Symbolinterpretation auch Geschichtstheologie oder Ge-
schichte gleichsam als 'Ahnen-Wissenschaft'. Dazu passt,
was Hubertus Halbfas jlingst festgehalten hat: "Alle Re-
ligionen der Welt sind urspriinglich Erzdhlgemeinschaften"
(1976, S. 42).

AMERICAN CIVIL RELIGION: THE COVENANT

Der geborene Genfer und zeitweilige Bilirger Genfs Rousseau
wollte mit seiner Religion Civile besonders der konstan-
tinisch-staatkirchlichen Anspruch des Katholizismus tref-
fen, weshalb fir ihn galt, "dass von allen christlichen
Sekten die protestantische als die weiseste und sanfteste
auch die friedfertigste und sozialste ist. Es ist die
einzige, unter der die Gesetze ihre Macht und die Filihrer
(chefs) ihre Autoritdt behalten kdnnen" (Fetscher, 1975,
S. 195).

In Calvins Gemeinde, "in der die alttestamentarische Theo-
kratie und die Ueberlieferung des republikanischen Rom
und der Stoa durch die Reformation ... zu neuem Leben
erweckt worden waren" (Kohn, 1962, S. 228), mag auch der
jeder Kirchenblirokratie feindliche Geist wiedererstanden
sein, der vielleicht auch Mystiker und Sekten der vorre-
formatorischen Jahrhunderte, méglicherweise eben auch zur
Zeit der Griindung der Eidgenossenschaft und in den Voral-
pen (z.B. die sog. 'Gottesfreunde'), beseelt hatte. Auf
verschlungenen Pfaden, Uber die Niederlande und Schott-
land, ist dieser presbyteriale Geist der independenten
Puritaner nach Amerika gelangt. Als 'Forefathers' wurden
jene Einwanderer zu einem von mehreren mythischen Ur-
spriingen der USA (Kolumbus, 4.7.1776). Am 11.11.1620
schlossen sie an Bord der 'Mayflower' den 'Compact',6 des-
sen Praambel 'post tenebras lux' auch die Devise der
Genfer Republik und ihrer Kirche ist: "... Do by these
Presents, solemnly and mutually in the Presence of God
and one another covenant and combine ourselves together
into a civil Body Politick, for our better Ordering and
Preservation, and Furtherance of the Ends aforesaid"



(Oestreich, 1973, S. 181). In diesem Covenant (einem Bund,
wie er schon oft im 16. Jahrhundert geschlossen worden
war, vor allem in Schottland) "wurden theokratische und
féderaltheologische Elemente zu einer politischen Form
verdichtet" (Staedtke, 1973, S. 367). Zusammen mit den
spater hinzugekommenen Ideen der Aufklarung (Milton und
Locke) , die man nach einem Apercu Paul Wernles in dem "Ei
des Kolumbus" zusammenfassen konnte: "Gut ist, was mich
und andere glicklich macht" (Wernle, 1924, S. 13), ist
das entstanden, was man unter anderem als 'American creed'
oder sogar 'American Shinto' bezeichnet hat.

Robert N. Bellah, dessen erstes Buch "Tokugawa Religion
(1957), sich mit Japans Shinto (in der Zeit 1603-1867,
Voraussetzungen der Verwestlichung) befasste, hat 1967
Rousseau und die Pilgrim Fathers in seinem Aufsatz
"Civil Religion in America" (1968) gleichsam soziologisch
wieder 'aktiviert'. Der Aufsatz hat ein weit iiber die
Kreise der Religionssoziologie hinausgehendes Echo ge-
funden und ist vielfach wieder abgedruckt worden. Die
Liste der Sekundarliteratur soll bereits zehn Seiten um-
fassen (Schaar, 1976, S. 16) und R.E. Richey und D.G.
Jones haben 1974 einen Aufsatz-Sammelband zum Thema ver-
6ffentlicht. 1975 hat Bellah seine Gedanken in einem
historisch-religionssoziologisch-moralischen Buch: "The
Broken Covenant (i.e. der Pilgrims), American Civil
Religion in Time of Trial", nochmals ausfihrlich darge-
legt und James Snow Wolfe hat im gleichen Jahr eine um-
fangreiche Dissertation unter Bellah abgeschlossen mit
dem Titel: "The Kennedy Myth: American Civil Religion in
the Sixties".

Wie Bellah stets zugibt, hat er eigentlich keine grund-
legend neuen Gedanken entwickelt, sondern lediglich an
verschiedenen Orten Vorbereitetes in einem alten Stich-
wort neu zum Spruhen gebracht. Bellahs Definitionen der
Civil Religion aus den Jahren 1967-75 variieren nicht
sehr stark. Wichtig scheint mir, dass er die "collection
(auch: "a set") of beliefs, symbols, and rituals" eine
Religion nennt, weil "there seems no other word for it"
(1968, S.. 341). Etwas vorsichtiger schreibt er aber

auch "public religious dimension", "of American political
life". Diese drilickt die "historical experience""of the
American people" aus, "in the light of ultimate and uni-
versal reality", oder auch "stands under transcendent
judgement". Die Herausgeber der erwahnten Aufsatzsammlung
haben in ihrer Einleitung (Richey u. Jones, 1974, S. 3-18)
das Bedeutungsspektrum des Begriffs in der bisherigen Li-
teratur untersucht und haben schliesslich funf Typen ge-
funden, die wir hier nicht weiter diskutieren konnen und
sie daher nur kurz auffiihren: Civil Religion als: 1.
"folk religion"; the common religion of Americans ... as



6.

134

emerging out of the life of the folk". 2. "Transcendent
universal religion of the nation", im Sinne Bellahs also
keine "deification of the state or nation", wie bei 3.
"Religious nationalism". 4. "Democratic egalitarian faith"
und schliesslich 5. "Protestant civic piety": "... the
Puritan way, secularized; and the Revivalist wav, secu-
larized", und zudem: "Protestant moralism, individualism,
activism, pragmatism, the work ethic, and the grand motif
of '"missionizing' the world".

Entscheidend flir die grosse wissenschaftliche Wirkung von
Bellahs Aufsatz war: fir viele andere hat er aus tiefen
Zweifeln an 'Gods Own Country' in den Jahren des Vietnam-
Krieges, des Watergate-Skandals und der Bicentennial-Be-
sinnung einen Versuch einer neuen Symbolisation der natio-
nalen Werte unternommen und sich dabei mit seiner eigenen
Theorie in die Realitdt mit einbezogen: "... the partici-
pan observes and the observer participates" (Shepherd,
1975, S. 396). Indem sich Bellah also gleichsam als 'Pro-
phet' versteht, stellt er sich in einen ganz entschiede-
nen Gegensatz zur traditionellen, wertfreien Wissenschaft,
befindet sich aber dafir in der v6llig anderen Traditions-
reihe amerikanischer Awakenings-Prediger: "We certainly
need a new 'Great Awakening'. The inward reform of con-
version, the renewal of an inward covenant among the re-
menant that remains faithful to the hope for rebirth"
(Bellah, 1975, S. 162f). Bellah hat, so konnte man sagen,
in einem beinahe altschweizerischen Sinn von Miliz kein so
neues Verstandnis von Wissenschaft gegeben, sondern nur
eine 'romische' Pflicht Gott-Vater-Land gegenuber erfullt.
Er gehdort aber als Soziologe auch zur dinnen Schicht von
Symbol-Spezialisten, deren Aufgabe es ist, gelebte politi-
sche Pietat durch eine zivile Theologie zu einer gedeute-
ten Civil Religion zu artikulieren.

ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN

Beim Begriff der politischen Pietat handelt es sich nicht
um einen besonderen Helvetismus. Nicht jeder Staat, wohl
aber jede seiner Landschaften kennt, was man gleichsam die
Innenansicht ihrer kollektiven Identitat nennen konnte:
Der spezifische Stil der Offentlichen Frommigkeit oder
auch des politischen Erlebnisses im Sinne eines Erlebens
der Polis. Nur besitzen grossere Liander mehr traditionell
aufeinander eingespielte und in Metropolen konzentrierte
Symbol-Spezialisten. Insofern als dies in der Schweiz erst
in Ansatzen feststellbar ist, sollte man, ausser zu Zeiten
des "Landigeistes", eher von fdoderalistischen Variationen
einer politischen Pietat als von einer expliziten zivilen
Religion ausgehen. Politische Pietat bezeichnet also ein
Ordnungsprinzip, das im politisch-religios eher noch amor-
phen Vorfeld von Jurisprudenz und Theologie wirksam ist,
und das man vielleicht auch mit Ueberlieferungstreue um-
schreiben konnte.



135

Von einem solchen Begriff, der mutwillig zu bedenken ver-
sucht, was sozusagen neben und zwischen gewohnten Worten
wie Politik und Religion liegen konnte, sollte man frei-
lich nicht auf Anhieb schon selbstverstandliche, lehrbuch-
haft abziehbare Klarheit erwarten. Zumal hier Religion,
deren wissenschaftliche Zweifelhaftigkeit in vielen Krei-
sen als bewiesen gilt, mit Politik vermischt wird, um de-
ren juristisch-technische Versachlichung sich ja jedermann
bemihen sollte, kann der Ablodsungsversuch vom alltiglichen
Sprachgebrauch nicht ohne weitreichende, letztlich speku-
lative, anthropolotische Rechtfertigungen zu einer opera-
tionalen Definition fihren.

Zur Abschatzung der Bedeutung des Begriffs der politischen
Pietat flr die Analyse schweizerischer Verhdltnisse be-
schranken wir uns daher auf die kurze Aufzahlung einiger
Probleme, denen meines Erachtens im Licht dieses Begriffs
neue und reizvolle Aspekte abzugewinnen wdren. So musste
sich beispielsweise das vielzitierte "schweizerische Den-
ken", dem totalitare Ideen schlicht "nicht entsprechen"
sollen, so differenzieren lassen, dass hier eine bestimmte
politische Pietdt sich gegen fertige Dogmen politischer
Religionen durch eine Gegen-Religion wehrte. Partizipation
an dieser Religion der Krisenzeit, z.B. in Form von Abstim-
mungen, musste, sobald der Druck nachliess, abnehmen und zu
einem "Helvetischen Malaise" (Imboden) fihren, da blosse
politische Sachinformation nicht mehr als erlebbares Wis-
sen, etwa wie heute die Welt des Sports, empfunden wurde.
Schliesslich liesse sich auch dariber nachdenken, inwie-
weit die schweizerische politische Pietat eine Bedingung
fuir die Moglichkeit eines internationalen Finanzplatzes
ist. Eingebettet in die treuherzige Archaik unserer eidge-
nossischen Subkosmen, zehrt er von der Aura einer "prasta-
bilierten Rechtschaffenheit" (Werner HOfer), als die sich
unsere wohlgeordnete, Offentliche Frommigkeit nach aussen
hin darstellt.

ANMERKUNGEN

1. Burke (1965): S. 95. Zu Burke allgemein wvgl. Roig (1977).

2. Habermas (1968): S. 14. Unsere Landsgemeinden aber - und vielleicht
auch die eher biederen politischen Interviews und Dislussicrern der
deutschschweizer Medien - erinnern uns daran, dass es durchaus auch
eine beschwdrende Oeffentlichkeit gibt, in der unfreiwillig nur das
Neue geschaffen wird, indem es (sog. pragmatisch) als das immer
schon Bewahrte ausgegeben wird.

3. Nicht zuletzt deswegen wird Politik heute mehr und mehr suf sog.
'Polit-Szenen® inszeniert (dargestellt) und als 'Politisierunca'
(Herstellung) stdrend empfunden; offentliche Oyrbelinterpretation
tendiert zur Zeichengebung: 'Grines Licht' geben flr ein Projekt.
was aber im Vaterland nicht mehr leuchtet, findet dennoch in eini-
gen H&usern statt: "Der Konfliktstoff, der auf der Strasse und im



136

Betrieb nicht ziinden wollte, =2xplodiert in Kichen und Schlafzim-
mern", in der taglichen Revision der 'Verkehrsformen' wird dort
"schwerste gesellschaftliche Arbeit geleistet". (Muschg, 1976,
S. 31).

BIBLIOGRAPHIE

Baeyer-Katte W.v. (1972): Sozialisation im politischen Verhalten.
In: Handbuch der Psychologie, Bd. 7, 2. Hogrefe, G&ttingen,
S. 1040-1106.

Bellah R.N. (1968): Civil Religion in America. In: Cutler, D.R. (ed.):
The World Year Book of Religion, Bd. 1, Evans, London, S. 331-356.
(2. Abdruck mit Diskussion).

Bellah R.N. (1975): The Broken Covenant. American Civil Religion in
Time of Trial. Seabury, New York.

Burke K. (1965): Permanence and Change. An Anatomy of Purpose.
Bobbs-Merrill, Indianapolis. (3. aAufl., 1. Aufl. 1935)

Campbell C. (1971): Toward a Sociology of Irreligion. Macmillan,
London.

Crick B. (1973): In Defence of Politics. Pelican, Harmondsworth
(7. Aufl.).

Durkheim E. (1912): Les formes élémentaires de la vie religieuse.
Alcan, Paris.

Ehrhardt A.A.T. (1959): Politische Metaphysik von Solon bis Augustin.
Bd. 1, J.C.B. Mohr (P. Siebeck), Tibingen.

Fetscher I. (1975): Rousseaus politische Philosophie. Suhrkamp, Frank-
furt a.M. (stw 143)

Habermas J. (1968): Strukturwandcel der Ceffentlichkeit. Luchterhand,
Neuwied. (3. Aufl.)

Halbfas H. (1976): Religion. Kreuz, Stuttgart u. Berlin.

Heilfurth G. (1972): Notizen zum Phanomen der Frommigkeit. In: Ame-
lung E. (Hg.): Strukturwandel der Frommigkeit. Kreuz, Stuttgart
u. Berlin, S. 167-174.

Hentig H.V. (1973): Die Wiederherstellung der Politik. Cuernavaca
revisited. Klett u. Kbsel, Stuttgart u. Miinchen.

Hernegger R. (1963): Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats-
und Volkskirche. Walter, Clten u. Freiburg i.Br.

Kohn H. (1962): Die Idee des Nationalismus. S. Fischer, Frankfurt.

Koselleck R. (1968): Vergangene Zukunft der frihen Neuzeit. In:
Epirrhosis, Festgabe fir Carl Schmitt, Bd. 2, Duncker u. Humblot,
Berlin, S. 549-566.

Kuhn T.S. (1973): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Suhr-
kamp, Frankfurt a. M. (stw 25)



137

Lathy H. (1963): Der Seismograph unserer Krisen. In: Der Monat,
H. 172, s. 32-41. ‘

Muschg A. (1976): Bericht wvon einer falschen Front. In: Literatur-
magazin, Bd. 5., Rowohlt, Reinbek, S. 24-36. (dnb 72)

Neidhardt W. (1972): Soziologische Aspekte der Kirchen und ihre Be-
deutung fur das kirchliche Handeln. In: Blackbox (Hg.): Dossier
Schweiz - Betrifft: Kirche. Buchler, Wabern, S. 51-58.

OCestreich G. (1973): Die Idee des religidsen Bundes und die Lehre vom
Staatsvertrag. In: Strohm T. u. Wendland H.-D. (Hg.): Kirche und
moderne Demokratie. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,
S« 157-185.

Oppen D.v. (1968): Der sachliche Mensch. Frommigkeit am Ende des 20.
Jahrhunderts, Stuttgart und Berlin.

Richey R.E. u. Jones D.G. (eds.): Pmerican Civil Religion. Harper,
New York. Darin: Dies.: The Civil Religion Dektate, 5. 3-18.

=

Roig C. (1977): Symboles et Société: une introduction & la politique
des symboles d'aprés 1'oeuvre de Kenneth Burke. H. Lang, Bern
(im Druck).

Sagan E. (1974): Cannibalism: Human Aggression and Cultural Form.
Foreword by R.N. Bellah. Harper, New York etc.

Schaar J.H. (1976): Getting Religion. In: The New York Review, 23,
no 17, S. 1l6-21.

Schmidtchen G. (1973): Protestanten und Katholiken. Francke, Bern u.
Minchen.

Schmitt C. (1922): Politische Theologie (2. Aufl. 1934).
Schmitt C., (1932): Der Begriff des Politischen (lleubearb. 1963, Berlin)

Shepherd W.S. (1975): Robert Bellah's Sociology of Religion: The Theo-
retical Elements. In: Journal of the Scientific Study of Religion,
14, no 4, S. 395-402.

Staedtke J. (1973): Demckratische Traditionen im westlichen Protestan-
tismus. In: op.cit. bei Oestreich. S. 346-369.

Tumarkin A. (1948): Wesen und Werden der schweizerischen Philosophie.
Huber, Frauenfeld.

Voegelin E. (1959): Die Neue Wissenschaft der Politik. Pustet, Miinchen.

Wernle P. (1924): Der Schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahr-
hundert, Bd. 2, J.C.B. Mohr (P. Siebeck), Tibingen.

Wolfe J.S. (1975): The Kennedy Myth: American Civil Religion in the
Sixties. Diss. Berkeley, Cal. (University Microfilms)

Adalbert Saurma

Schuitzenmattstr, 63
4051 Basel






	Politische Pietaet : zum Verhaeltnis von Religion und Politik

