
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 3 (1977)

Heft: 1

Artikel: Politische Pietaet : zum Verhaeltnis von Religion und Politik

Autor: Saurma, Adalbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-814339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-814339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./ Rev.suisse Sociol., No 1/77, S. 121-137

POLITISCHE PIETAET: ZUM VERHAELTNIS

VON RELIGION UND POLITIK*

Adalbert Saurma

ZUSAMMENFASSUNG

Der Beitrag versucht alte Perspektiven von dem, was Reli-
tion und Politik gemeinsam sein könnte, erneut auszuleuchten.

Insofern heute eine Tendenz erkennbar ist, beide zu
Dienstleistungsunternehmen zu säkularisieren und die iden-
titätsverbürgende Mythologie statt dessen aus dem Konsum
zu entwickeln, ergibt sich die Vermutung, der "Sonderfall
Schweiz" liesse sich durch Reste einer nur im kleinen
Subkosmos überlebensfähigen Pietät der Polis verstehen.
Ein Vergleich einiger Definitionen von Religion und Politik

sowie kurze Darstellungen der antiken Ziviltheologie,
der religion civile Rousseaus und der Civil Religion Bel-
lahs dienen als Rahmen für eine noch recht skizzenhafte,
politische Konzeption der Religion. Die Absicht liegt
weniger in einer analytischen Systematisierung als in der
Wiedererwägung denkbarer Zusammenhänge, die oft allzu
rasch als bewältigt angesehen werden.

RESUME

Cet article essaie de formuler les rapports possibles entre
la religion et la politique. Il apparaît aujourd'hui que
la religion, comme la politique, est devenue une entreprise

de service social. Ce qu'autrefois ces deux institutions
offraient à l'individu - des valeurs rassurant son

identité - est maintenant fourni par une mythologie
nouvelle, née de notre monde de consommation. Mais ne peut-on
s'imaginer la Suisse, ce fameux 'cas unique', comme une
sorte de refuge pour une certaine "piété politique" qui,
elle, ne peut survivre que dans l'étroitesse de la cité.
Pour se forger une idée des dimensions politiques de la
religion, il faut examiner quelques définitions et quelques

cas exemplaires: la théologie civile des anciens, la
religion civile de Rousseau et la Civil Religion de Bellah.
Il s'agit moins de proposer une systématisation analytique

de la question que de suggérer une reconsidération de

relations trop souvent jugées comme insignifiantes.

*Revidierte Fassung eines Beitrages, der den Teilnehmern am Kolloquium
1976 der ASSOREL ("Religion et politique en Suisse") in Sornetan vorlag.



122

I. EINLEITUNG

Der auch als soziologischer Theoretiker bedeutsame
Literaturwissenschaftler Kenneth Burke hat in einem seiner
frühen Werke auf die Notwendigkeit einer Erkenntnistechnik

hingewiesen, die eine neue Perspektive durch die be-
wusst ungereimte Zusammenstellung (juxtaposition) zweier
aus verschiedenen Kontexten stammender Worte eröffnet.
Denn solche Metaphern, wie auch immer sie zustande
gekommen sein mögen, sind für die Wissenschaft grundlegend:
"Indeed, as the documents of science pile up, are we not
coming to see that whole works of scientific research,
even entire schools, are hardly more than the patient
repetition, in all its ramifications, of a fertile metaphor?

Thus we have, at different eras in history,
considered man as the son of God, as an animal, as a political

or economic brick, as a machine, each such metaphor,
and hundred others, serving as the cue for an unending
line of data and generalizations" (1).

Burke befürwortet also eine systematische Herstellung
synthetischer 'Schuppen-von-den-Augen-Erlebnisse', wie sie
von Thomas S. Kuhn als typisch für den Wechsel
wissenschaftlicher Paradigmata im Verlauf der Forschungsgeschichte

beschrieben wurden. Solche "Eingebungsblitze",
welche die Dinge in ein neues Licht oder eben in eine
neue Perspektive stellen, raffen "ganze Komplexe dieser
Erfahrung (i.e. mit dem alten Paradigma) zusammen und
verwandeln sie in das ganz unterschiedliche Bündel von
Erfahrungen, das dann Punkt um Punkt mit dem neuen
Paradigma in Beziehung gesetzt wird" (Kuhn, 1973, S.
166). Zu den Paradigmata - "anerkannte Beispiele für
konkrete wissenschaftliche Praxis" (ibid., S. 28f.) -
gehören auch "Bindungen" der Wissenschaftler, z.B. an
"explizite Darlegungen des wissenschaftlichen
Gesetzes, wissenschaftlicher Konzeptionen und Theorien.
Solange sie in Ehren gehalten werden, helfen derartige
Darlegungen dabei, Rätsel aufzugeben und annehmbare
Lösungen abzustecken" (ibid., S. 64).

Burke hat im schon erwähnten Buch versucht, diese
"Bindungen" als Pietät zu verallgemeinern: "Piety is the
sense of what properly goes with what." In ihr
durchdringen sich poetische und ethische Aspekte, "piety is
a system-builder, a desire to round things out, to fit
experiences together into a unified whole" (Burke, 1965,
S. 74). Auch zum Stil der eigenen Person, zu ihrer
Identität und Vergangenheit, verhält man sich pietätvoll.
Pietät ist ein gehöriges Verhalten} Zusammengehöriges
"in Ehren zu halten" ist gehörig.



123

Insofern ist auch die systematische Juxtaposition von
nicht zusammengehörenden Worten eine mutwillige Unpietät,
die aber zu einem erhellenden neologischen Begriff führen
kann. Ein solcher scheint mir die "politische Pietät" zu
sein, der sich besonders für das Verständnis der Schweiz
mit ihren kleinräumigen, teilweise noch sozusagen 'volksfromm'

gebliebenen politischen Verhältnissen eignen dürfte.
Freilich kann, was die wissenschaftliche "Revolution"

(Kuhn) angeht, der Folgenreichtum eines solchen neuen
Terminus kaum unterschätzt werden. Zumal wenn man sich
zu vergegenwärtigen sucht, welche Bedeutung es hat, in
der heutigen Gesellschaft mit Religion, in der Welt mit
Eidgenössischem und in der Schweiz mit Soziologie befasst
zu sein.

2. POLITISCHE PIETAET: DIE FROEMMIGKEIT DER POLIS

Im metaphorischen Begriff "politische Pietät" sind das
Politische und das Religiöse nebeneinandergestellt. Je nachdem

welche Bereiche der Realität als von ihnen interpretiert
und konstituiert gelten, variiert der Abstand

zwischen "Politik" und "Religion". Um diesen und auch die
Distanz zwischen ihrem heutigen Verständnis und ihren
historischen Bedeutungen zu ermessen, müssen wir versuchen,
in der Unmenge von Definitionen der beiden anthropologischen

Prinzipien praktikable Umschreibungen zu finden. Da
es bei beiden auch um Eingrenzungen von Identitäten geht,
und zwar nicht nur derjenigen der Mitmenschen, sondern auch
der eigenen, ist es verständlich, dass kein Ansatz mit der
Anerkennung durch irgendeine Mehrheit rechnen darf. Was
wiederum, wie wir noch sehen werden, auch mit dem
Selbstverständnis von "Wissenschaft" und "Wissenschaftler" zu
tun hat.

Mit zugestandener Willkür möchte ich nun eine gewisse
Vereinfachung durch die beiden je aufeinander bezogenen
Begriffspaare: öffentlich/privat und symbolisch/instrumental

herbeiführen. Dadurch wird es nämlich möglich,
kontroverse und 'uferlose' Themen auszuklammern, wie etwa das
der individuellen Erfahrung des Heiligen oder die Frage
nach der Grenze zwischen schon politischem und noch privatem

Verhalten. Auch entfallen so das Problem der individuellen,
politischen Machtgier und das der Rolle der Magie in

der Religion. Ebensowenig sollen hier die instrumenteilen
Aspekte des Politischen im Sinne einer blossen Verwaltungsoder

Dienstleistungstechnik, oder auch im "dramatistischen"
Sinne des politischen Rituals (H.D. Duncan, M. Edelmann)
berücksichtigt werden, obwohl sie ja das aktuelle
Selbstverständnis unserer "sachlichen" Politiker (Dienstleistung)

und die bezeichnende Einschätzung der "unsachlichen"
ideologischen Gegner (Ritual) zum Ausdruck bringen.



124

Auch das ähnliche Selbstverständnis der heutigen Kirche
als "Dienstleistungsbetrieb" in der "'Marktlücke der
Barmherzigkeit'" (Neidhardt, 1972, S.57) ist nicht
gemeint, obwohl damit gerade der 'realistische' Rückzug
auf entpolitisiert-sozialoolitische Samariterdienste
umschrieben wird.

Unser so von ausgeklammerten Bedeutungen gesäumter Weg
führt uns schliesslich zu einer Gratwanderung zwischen
den nebligen Gebieten politisch 'verunsicherter' Religion

und religiös 'verwirrter' Politik. Ausgespart
zwischen den Extremen der religiösen Ergriffenheit und der
politischen Gewaltausübung bleibt somit der Bereich dessen,

was man als öffentliche Symbolinterpretation
bezeichnen könnte: Letztlich wohl als das Herstellen und
Darstellen von Mythen für 'uns' und zugleich vor 'uns'.
Hier, in unserem identitätsverbürgenden, 'heiligen Kosmos'

(Luckmann) haben wir Gewissheit und Glaubhaftigkeit,
etwa nach dem Prinzip: 'Was wir nicht wissen, ist nicht
wichtig; wäre es wichtig, dann wüssten wir es'. Erst
nicht mehr gelebte und nicht mehr 'gewusste' Mythen lassen

sich auch als bloss 'geglaubte' Mythen durchschauen.
Entscheidend für jede politische und religiöse Theorie
ist freilich die Reichweite dieses 'Wir', in dem Politik
und Religion (in unserem ausdefinierten Sinne) noch
ungeschieden, gleichsam im mythischen Dunst, ineinander
zu ruhen scheinen.

Zur Abklärung ist ein historischer Sauseschritt in die
Antike notwendig, wo sich die Polis als klassische,
gesellschaftliche Grundeinheit darbietet. Beinahe jedes
politologische Lehrbuch interpretiert Aristoteles'
"physei zoon politi'kon" : Staatenbildendes, geselliges,
politisches Lebewesen oder Tier; animal civique. "Der
Mensch ist ein Wesen, das in der Polis lebt" (Hentig,
1973, S. 202) lautet die Uebersetzung H.v. Hentigs, der
die Ansicht vertritt, dass der Mensch dort in den
überschaubaren Verhältnissen (Piaton: 5000 Bürger wären
ideal) Politik treiben musste, während er es bei uns
"nicht nur nicht muss, er kann es nicht, und weil er es
nicht kann und in seinem Leben nie gekonnt hat, will er
es auch nicht." (ibid.). Die Polis ist zugleich auch der
Ort, wo sich das "Modell der hellenischen Oeffentlich-
keit, wie es uns mit der Selbstdeutung der Griechen
stilisiert überliefert ist" (Habermas, 1968, S. 14), erstmals

konkretisiert hat. Zu unterstreichen ist, dass es
sich dabei eben um eine stilisierte Form handelt, die
uns als "ideologisches Muster" (2), nämlich als das der
kritisch räsonierenden Privatleute, überliefert ist.
Aehnlich sind für uns auch die griechischen Götter ihrer
magischen Qualitäten entkleidet und zu ethischen Grössen



125

gemacht worden. Damals aber verkörperten sie diejenigen
moralischen Eigenschaften, die sie in ihrer Stellung als
Beschützer einer Polis aufweisen mussten. Insofern als
jede Polis ihre Gründer besass, konnte die Theologie "als
ein Bestandteil der politischen Theorie" behandelt werden,
da man annahm, "dass die Gründer unter dem Schutz und auf
den Rat der Schutzgötter der Stadt gehandelt hätten"
(Ehrhardt, 1959, S.8). Zahlreiche Städte wurden im Zuge der
Kolonisation, der oft eine Revolution in der Heimat
vorausgegangen war, gegründet. Den "Geist des Rechts", den
"politischen Sinn" (ibid., S. 15) brachten die Griechen zu
den Barbaren, die keine Zivilisation, eben keinen Bürgersinn

besassen. Bei der Stadtgründung war entscheidend "die
Herstellung einer Lebensordnung für die Bürger, die
Feststellung der Grenzen des Staates und die Verteilung der
Gebiete und Befugnisse innerhalb dieser Grenzen.
'Verteilung', Nomos, war daher der neue Name für das Gesetz
des Stadtstaates Dieser Nomos sollte alle menschlichen

Verhältnisse umfassen und regeln, bis hin zum
Ritual des Gottesdienstes und der Auswahl der zu verehrenden

Götter Er regelte aber auch die ökonomische Struktur
der Polis und zumal deren Währung". (Nomisma Münze)

(ibid., S. 16). "Die Religion der Polis bestand für die
Griechen in der Treue, die sie der Gottheit dafür schuldeten,

dass sie ihre Stadt seit ihrer Gründung beschützt
hatte. Dieser Religionstyp erzeugte seine eigene Art
politischer Frömmigkeit" (ibid., S. 60), wie sie im Begriff
des 'Hosion' zum Ausdruck kam: "Das Hosion bezeichnet die
menschlich-bürgerliche Sphäre der Heiligkeit, das Hieron
dagegen die göttliche, d.h. dasjenige was seiner Natur
nach heilig war." (ibid. S. 61).

Waren für die Griechen die Götter stets ausser-weltlich,
so formten sie bei den Römern "einen Teil ihres staatlichen

Systems", "die Religionsgesetze waren Teil des ius
civile" (ibid., S. 286). Pietas war daher die "am stärksten

religiös geladene Tugend der Römer", (ibid., S. 284).
Sie wurde aber in der für sie bezeichnenden Weise
magischtechnisch und iuristisch verstanden: "Sowohl für pietas
wie für religio gibt Cicero diese Bestimmung: iustitia
adversos deos, Gerechtigkeit den Göttern gegenüber. Darum
kann G. Wissowa mit Recht hervorheben, dass die römische
Religion ausschliesslich auf der genau, rite, vollführten
zeremoniellen Handlung beruhe". (Hernegger, 1963, S. 123).
Pietas wurde "nicht nur vom Staats-, sondern auch von
Familienkult gefordert. Hier musste die pietas einer präzis
umrissenen Personengruppe erwiesen werden, den Vorfahren,
Verwandten und Patronen". (Ehrhardt, 1959, S. 287).

Solche Bedeutungsfacetten von 'Pietät' finden wir auch
noch in den Lexika unserer Zeit (jeweils unter mehreren
Umschreibungen): "Gottseligkeit, Ergebenheit" (1870);



126

"allg. Ehrfurcht vor etwas Höherem, Pflichtgefühl, der
Kinder gegenüber den Eltern, gegen Verstorbene, gegen
Vaterland, Obrigkeit, Wohltäter" (1906); "treues Gedenken,
Ueberlieferungstreue" (1968). Am prägnantesten - und
daher zum klassischen Zitatenschatz eidgenössischer
Staatsbesinnung gehörend - hat Gotthelf die politische Pietät
charakterisiert: "Im Hause muss beginnen, was leuchten
soll im Vaterland".

Diese zugleich technische und poetische Beschreibung lässt
sich wegen ihres formalen Charakters auch mit der modernsten,

theologischen Sinngebung von Frömmigkeit als
Sachlichkeit vereinbaren. Dabei wird "unter Sachlichkeit
verstanden 'die Wirklichkeit, die sich immer in der Gestalt
der gerade vorliegenden Sache darbietet und die uns in
dieser Gestalt herausfordert, angemessen wahrzunehmen'"
(Oppen, 1968, S. 173). Sachlichkeit aber ist heute ja
auch die politische Tugend par excellence, so dass die
alte Bedeutung von 'fromm' als nützlich (Nutz und Frommen)

hier als Sachdienlichkeit wieder erscheint (3).

3. DEFINITIONEN VON POLITIK UND RELIGION: DIE MORALISCHE
GEMEINSCHAFT

Oeffentliche Symbolinterpretation als ein Politik und
Religion gemeinsamer Vorgang der Herstellung und Darstellung
von Mythen lässt sich durch zwei stets miteinander
verzahnte Tätigkeiten in zwei Bereiche unterteilen: Immer
muss einmal entschieden werden, was von da an zu glauben
ist und zugleich muss auch geglaubt werden, was einmal
entschieden worden ist. Diese beiden Aspekte, derjenige
des Entscheidens wie auch der des Glaubens, werden im
Zuge von Definitionsversuchen sowohl der Religion als
auch der Politik genannt.

Dass Politik mit Entscheidungen zu tun hat und Religion
mit Glauben, entspricht dem täglichen Sprachgebrauch;
das Umgekehrte dagegen ist - heute, aber nicht von jeher -
eher das Resultat theoretischer Ueberlegungen. H.v. Hentig
nennt Politik, wie er sie sich wünscht: "gemeinsame
bewegliche Regelung gemeinsamer Angelegenheiten" (1973, S.58)
und Bernard Crick meint: "Decisions as to the allocation
of resources are ultimately political" (1973, S. 164).
Folgenschwerer, besonders als Denkwiderstand, war Carl
Schmitt mit seiner These (1922 u. 1932), dass erst die
Unterscheidung in Freund und Feind eine Situation zu
einer politischen mache. Aehnlich hat in bewusst
theoretischer Zuspitzung Wanda v. Baeyer-Katte versucht, den
politischen Inhalt einer "existenziellen Grenzsituation"
zu bestimmen "als Wahl zwischen einem Pro oder Kontra
gegenüber dem gegebenen Gesellschaftssystem. Politische



127

Reflexion wäre demzufolge die auf die Spitze getriebene
Reduktion aller üblichen Verhaltenskriterien." (1972,
S. 1044)

Vergleichen wir damit den Ansatz von Gerhard Schmidtchen
zu einer Definition der Religion : "Religion selbst ist
ein bestimmter Komplex von Regulierungen (1973, S. 360).
Religiös sind alle Regulierungen, also alle Entscheidungen

und Gestaltungen, Gewohnheiten und Institutionen im
Bereich der Grundkategorien des menschlichen Daseins.
Gemeint sind Grundkategorien, die das Menschsein bestimmen,

von denen man keine aufgeben kann, ohne sich zugleich
den ganzen Menschen wegdenken zu müssen. Die Grundkategorien,

die der Gegenstand religiöser Regulierungen sind,
zeichnen sich also durch ihre Unbeherrschbarkeit aus"
(ibid., S. 361). Immer ist eine "positive Regelsetzung"
notwendig, "deren meist ungeheure Tragweite für das
Schicksal des Menschen in einem tragischen Kontrast zu
ihrem Mangel an rationaler Begründbarkeit steht" (ibid.,
S. 364). Schmidtchen hat auch einen kurzen Umriss der
menschlichen Grundkategorien gegeben: Biologische
Existenz, Gesellschaftlichkeit, Denken, In-der-Welt-Sein
etc.

Colin Campbell hat es etwa gleichzeitig unternommen, in
einer Untersuchung der Irreligion die theistische
Voreingenommenheit vieler soziologischer Definitionen von Religion

durch eine Kritik der darin genannten, jeweils
'letzten' Dinge (the ultimate) aufzudecken : 'Das Letzte'
als 'Seinsgrund', Lösung 'letzter Probleme', 'letzte
Lösung' von Lebensproblemen, oder überhaupt 'letzte
Sinngebung'. Er meint dagegen: "... it is necessary to
accept that there are no universally 'given' human problems.
What is identified as a problem is dependent on the
cultural tradition We learn to identify problems (and
as a corollary not to identify other experiences as
problematical) and since religion is usually a very important

part of our culture, religious considerations will
enter into what we do and do not define as such. In this
basic sense, therefore, religion identifies problems for
us (and thus to an extent, subjectively speaking, creates
them) and then, of course, goes on to suggest 'solutions'
to these problems." (1971, S. 136). Das zentrale Argument,
dass "religion itself creates problems of meaning" (ibid.)
bezeichnet eben den nur zum Schein abschliessbaren Pro-
zess öffentlicher Symbolinterpretation, wie er von der
Politik her, zumindest in ihrer 'störenden' Bedeutung,
selbstverständlich ist.
Gemäss der angedeuteten Dialektik von Entscheidung und
Glauben müssten wir nun hier, ebenso hastig wie unzureichend,

noch das aufrollen, was sozusagen das Religiöse



128

an der Politik wäre - 'irrationales' politisches Verhalten
also. Wir beschränken uns, da wir ja religionssoziologisch

interessiert sind, auf einige hingetupfte
Begriffe und Namen, die stellvertretend die Spannweite
unentwegter Mythologisierungen und Säkularisierungen des
Politischen andeuten mögen: Sie reichen von den ziemlich
diskreditierten Konzepten des politischen Mythos, der
politischen Mystik und Fiktion (etwa G. Sorel) über die
Typologie glaub-würdiger Herrschaft, gestützt auf Typen
legitimer Gewaltsamkeit (M. Weber) bis zum modernistischen

Systemvertrauen als Mechanismus der Reduktion
sozialer Komplexität (N. Luhmann). Ganz unberücksichtig
müssen auch die an dieser Stelle notwendige Entfaltung
der Ideologieproblematik (K. Mannheim), der Rechtspositivismus

(H. Kelsen) und alle radikale Staatskritik von
anarchistischer (M.A. Bakunin) oder auch feministischer
Seite (S. Firestone) bleiben.

Um unsere theoretischen Einkreisungsversuche zu einem
(natürlich vorläufigen) Ende zu bringen, kehren wir
zurück zum Aspekt des Politischen an der Religion : Zur Frage

Dürkheims also über die Bedeutung der Religion für den
Zusammenhalt der Gesellschaft. Das heisst in den etwas
naiven Begriffen unserer hier vorgeschlagenen Dialektik
ausgedrückt: Wieso entscheidet sich eine Gesellschaft
nicht 'in Stücke'? Oder: Wieso glauben ihre Mitglieder,
dass sie 'im wesentlichen' das gleiche glauben wie andere?

Ausgehend von Dürkheims Definition aus dem Jahre 1912
als "un système de croyances et de pratiques relatives à
des choses sacrées, c'est-à-dire séparées du monde des
hommes, interdites, mais en même temps croyances et
pratiques qui unissent dans une même communauté morale
appelée Eglise ceux qui y adhèrent" (Dürkheim, 1912, S. 65)
hat Eli Sagan, ein Schüler Robert N. Bellahs, einen
interessanten Versuch zu einer Antwort gemacht. Wichtig
erscheint ihm, genauer zwischen Religiösem und Heiligem zu
differenzieren: "... many things can be sacred without
being religious, although everything that is religious
is also sacred. The sacred encompasses an area larger
than the religious The crucial quality that
distinguishes the religious from the sacred arises from the
concept of the social. Religious experience is social
experience; it unites the believers into one single moral
community Sacred thought or feeling, if it is personal

and private, is not religious. Certain areas of human
psychological existence always belong in the area of the
sacred. At times, they may also be religious; at other
times, they may have nothing of religion about them."
(Sagan, 1974, S. 100).

Die Betonung der "communauté morale" Dürkheims muss auf
dem Hintergrund amerikanischer Vietnam - Gewissensfor-



129

schung gesehen werden, was besonders in folgender These
Sagans deutlich wird: "The certification of legitimate
aggression is a universal and crucial area of religious
action In a democratic society, politics assumes the
role of religion because politics is a discussion of
what should be the 'beliefs and pratices which unite into

one single moral community'. This debate involves
deciding what acts should be considered legitimate
institutionalized aggression." (ibid., S. 104).

4. ZIVILTHEOLOGIE UND RELIGION CIVILE

Wenn also Heiliges auch öffentlich erfahren wird, dann
könnte Religion für unsere Zwecke und in aller Umständlichkeit

als die öffentliche und geheiligte (d.h. als
jeweils letztlich geltende) Artikulation (entschiedene, bzw.
beschlossene Herstellung) und Präsentation (geglaubte
Darstellung) moralischer (d.h. 'alle' angehende) Symbole
umschrieben werden. Es bleibt als ungeklärte Grösse Dürkheims

"Eglise" zurück, womit wir erneut auf das Problem
der Reichweite des 'Wir' stossen. Eine der grössten
Schwierigkeiten bei der Definition der Religion (und auch
der Politik) liegt ja in dem fortwährenden 'zooming' von
der Erfahrung des Heiligen in der Primärgruppe über eher
regionale Glaubensvorstellungen zu universalreligiösen
Systemen. Schweizerischer Vorsicht würde es entsprechen,
in überschaubaren Verhältnissen zu bleiben und eine Vielzahl

von föderalistischen 'Kirchen' in Kauf zu nehmen,
wie sie stets unter der Einheitsideologie der Zentral-Ap-
parate 'der Kirche' und 'des Staates' fortbestanden.

Ein Modell dieser sozialen Kleingebilde ist, wie wir
schon sahen, die antike Polis. Damals war die Gesellschaft

"ein sinnerfülltes Kosmion, von innen her
erhellt durch seine Selbstinterpretation" (Voegelin, 1959,
S. 81). Erhellt "durch eine hochentwickelte Symbolik,
in verschiedenen Graden von Kompaktheit und Differenzierung

- vom Ritus über den Mythos zur Theorie" (ibid.,
S. 49). In Piatons Politeia ist das "technische Vokabular"

entwickelt worden, "um von den verschiedenen Sym-
bolisierungstypen sprechen zu können": Er prägte dafür
"den Ausdruck 'Theologie' und nannte sie Typen der
Theologie, typoi peri theologias" (ibid., S. 103), die später
als miteinander konkurrierende Wahrheitsarten zum Gegenstand

formaler Klassifizierung wurden. Die älteste ist
durch Augustins Auseinandersetzung mit ihr in der Civitas
Dei bekannt geworden: M.T. Varro unterschied demnach drei
Arten von Theologie: "Die mythische ist die Theolgie der
Dichter, die physische die der Philosophen und die zivile
die der Völker" (ibid., S. 118). Augustinus selber
interpretierte die Typologie des Heiden Varro neu und gelangte



130

zur zivilen (Fabel-Dichtung und Politiker der Heiden),
natürlichen (physischen) und übernatürlichen (christlichen)

Theologie. Mit ähnlichen 'mehrspurigen' Begriffen
hat man immer wieder versucht, die jeweilige Wirklichkeit

in ihrem sakral-profanen Ineinander symbolisch-theoretisch
zu fassen; nur uns scheint dies schwer zu fallen,

sind wir doch allzusehr geneigt, unsere Realität durch
den Sachzwang der Bezeichnungen in wasserdichte, stoss-
sichere und antimagnetische Sektoren wie Wirtschaft,
Politik, Kultur, Religion, Sport einzuteilen.

Die römische Zivilthéologie nun vereinte sich mit helle-
nisiertera Christentum in der konstantinischen Staatskirche,

deren Geschichtstheologie, wie sie der Apologet Eusebius

entwickelte, auf das Imperium Romanum baut als
logisch notwendige und providentiell gewollte Voraussetzung
für das Erscheinen Christi. Noch wichtiger wurde für das
ganze Mittelalter Euseb's Konstruktion von Konstantins
Nachfolge Moses': "Da die Botschaft Jesu für eine christliche

Theokratie keine Anhaltspunkte bot, appellierte
Eusebius an das alttestamentliche Staatswesen als an
das einzige nicht heidnische Präzedens für das neue
christliche Kaisertum" (Hernegger, 1963 S. 233).

Gänzlich unmöglich ist es von der Vielfalt her, aber auch
von den mangelnden Anhaltspunkten her, einen annähernden
Ueberblick über die politisch-religiöse Symbolik der
Jahrhunderte bis zur Glaubensspaltung zu geben: Man erinnere

sich nur an Friedrich II, die Kreuzzüge, die Albi-
genser. Auch die eidgenössische Geschichtstheologie von
der Gründung des Bundes, die sich wie jede historische
Sinngebung an das halten muss, was in der Zeit übrig
geblieben ist, wäre froh um jede neu gefundene Zeile aus
jene Jahren, die eine neue symbolische Artikulation der
'Rütliwiese' - nüchterner oder revolutionärer oder auch
mystischer - auszulösen vermöchte.

Seit den Jahren der Glaubensspaltung waren dann "Friede
und Einheit der Religion nicht mehr identisch, Friede
hiess jetzt, die religiösen Bürgerkriegsfronten stilllegen

Es lässt sich heute nur schwer ermessen, wie
ungeheuerlich diese Zumutung damals empfunden wurde.
Der aus der Not geborene Kompromiss barg in sich ein
neues Prinzip, das der 'Politik' (Unterstreichung v.A.S.),
die sich im folgenden Jahrhundert durchsetzen sollte."
(Koselleck, 1968, S. 554). Entsprechend war "les
politiques" der Name einer politischen Partei im Frankreich
der Hugenottenkriege, in der sich gemässigte Katholiken
und Protestanten im neu entstehenden, gemeinsamen
Staatsbewusstsein vereinten.



131

Zwischen noch religiöser, patriotischer Politik und
politischer, schon nationalistischer Religion (1789) steht
facettenreich Jean-Jacques Rousseau. Nicht zuletzt mit
dem erst kurz vor dem Druck fertiggestellten Kapitel
über die 'religion civile' im Contrat Social hat Rousseau
Verwirrung darüber gestiftet, ob er nüchtern-pädagogisch
die Leidenschaften im Kleinstaat zähmen wollte, oder aber
schwärmerisch-verklemmt zur Rechtfertigung des Totalita-
rismus beigetragen hat. Es ist dies hier nicht zu entscheiden,

zumal wenn man folgende Zitate gegeneinanderhält:
Sein Denken "ist seinem Wesen nach sowenig schweizerisch
und bricht so entschieden mit den Traditionen des
schweizerischen philosophischen Denkens, dass man keinen Grund
hätte, es im Rahmen einer Geschichte" dieses Denkens zu
betrachten (Tumarkin, 1948, S. 107). Oder aber: Rousseau
ist "in Wahrheit der Ideologe der eidgenössischen
Gemeindedemokratie so sehr, dass manche Artikel der
schweizerischen Bundesverfassung nur auf Grund des Rousseau-
schen 'Contrat social' begreiflich sind ..." (Lüthy, 1963,
S. 40)

Wie Iring Fetscher herausgearbeitet hat, ist die 'religion
civile', als eine von vier Religionsarten (die menschliche,
urchristliche Liebesreligion; die politisierende, katholische

Priesterreligion; die oft auch intolerante, eitle
Religion der heidnischen Stadtbürger) ein in sich nicht
ganz schlüssiger Versuch, dem Dilemma "wahre Menschheitsreligion

ohne politischen Wert - politisch wertvolle
Religion des Staatsbürgers ohne innere Wahrheit" (Fetscher,
1975, S. 190) zu entkommen, was ihm nicht gelungen sei.
Allerdings glaube ich nicht wie Fetscher, dass es sich
nur um einen "Extrakt der Naturreligion", kombiniert mit
einer oder "zwei rein staatsrechtlichen Pflichten" (ibid.,
S. 194) handelt. Zu den staatsbürgerlichen Glaubensartikeln,

den Grundsätzen der "Geselligkeit" gehört nämlich,
neben der "Existenz einer mächtigen, intelligenten,
wohltätigen, voraussehenden und vorsorgenden Gottheit", dem
"Glück der Gereichten und der Bestrafung der Bösen" der
"Heiligkeit des Sozialvertrages und der Gesetze", der
Verwerfung der "Intoleranz", auch das "zukünftige Leben",
was meines Erachtens das Theologische an einer Zivilreligion

wäre: Die Annahme (und damit Beschaffenheit) eines
Jenseits von 'uns' prägt unser Staatsbewusstsein - ohne
zukünftiges Leben gäbe es keine Ahnen.

Das illustriert Rousseau am Beispiel der Todesstrafe, die
er selber für den Bruch des sozialen Glaubensbekenntnisses
fordert. In der Anmerkung 45 erwähnt er die Plädoyers
Caesars und Catos über die Bestrafung der gefangenen Ca-
tilina-Verschwörer: Caesar ist für Verbannung, weil der
Tod für ihn keine Strafe ist, wenn man nicht mehr an die
Strafe im Jenseits glaubt ; Cato will die Hinrichtung, weil



132

sofort und ganz ohne Moral darüber entschieden werden
müsse, wie die blosse materielle Existenz vor Catilinas
Zugriff gesichert werden kann. Wir erinnern uns in diesem

Zusammenhang auch an die "legitime Gewaltsamkeit"
M. Webers und Sagans "legitimate institutionalized
aggression". In den Reden Caesars und Catos, wie sie Sal-
lust uns überliefert hat, ist auch deutlich, wie man
sich auf die Geschichte und die Altvorderen beruft, um
die Bedeutung der Worte (Cato: "die Dinge haben ihren
wahren Namen verloren") festzuhalten. Insofern ein
Begriff seinen Sinn erhält, indem man die Geschichten
beschwört, in denen er vorkam, ist jede politisch-religiöse
Symbolinterpretation auch Geschichtstheologie oder
Geschichte gleichsam als 'Ahnen-Wissenschaft'. Dazu passt,
was Hubertus Halbfas jüngst festgehalten hat: "Alle
Religionen der Welt sind ursprünglich Erzählgemeinschaften"
(1976 S. 42)

5. AMERICAN CIVIL RELIGION: THE COVENANT

Der geborene Genfer und zeitweilige Bürger Genfs Rousseau
wollte mit seiner Religion Civile besonders der konstan-
tinisch-staatkirchlichen Anspruch des Katholizismus treffen,

weshalb für ihn galt, "dass von allen christlichen
Sekten die protestantische als die weiseste und sanfteste
auch die friedfertigste und sozialste ist. Es ist die
einzige, unter der die Gesetze ihre Macht und die Führer
(chefs) ihre Autorität behalten können" (Fetscher, 1975,
S. 195)

In Calvins Gemeinde, "in der die alttestamentarische Theo-
kratie und die Ueberlieferung des republikanischen Rom
und der Stoa durch die Reformation zu neuem Leben
erweckt worden waren" (Kohn, 1962, S. 228), mag auch der
jeder Kirchenbürokratie feindliche Geist wiedererstanden
sein, der vielleicht auch Mystiker und Sekten der vorre-
formatorischen Jahrhunderte, möglicherweise eben auch zur
Zeit der Gründung der Eidgenossenschaft und in den Voralpen

(z.B. die sog. 'Gottesfreunde'), beseelt hatte. Auf
verschlungenen Pfaden, über die Niederlande und Schottland,

ist dieser presbyteriale Geist der independenten
Puritaner nach Amerika gelangt. Als 'Forefathers' wurden
jene Einwanderer zu einem von mehreren mythischen
Ursprüngen der USA (Kolumbus, 4.7.1776). Am 11.11.1620
schlössen sie an Bord der 'Mayflower' den 'Compact', dessen

Präambel 'post tenebras lux' auch die Devise der
Genfer Republik und ihrer Kirche ist: "... Do by these
Presents, solemnly and mutually in the Presence of God
and one another covenant and combine ourselves together
into a civil Body Politick, for our better Ordering and
Preservation, and Furtherance of the Ends aforesaid"



133

(Oestreich, 1973, S. 181). In diesem Covenant (einem Bund,
wie er schon oft im 16. Jahrhundert geschlossen worden
war, vor allem in Schottland) "wurden theokratische und
föderaltheologische Elemente zu einer politischen Form
verdichtet" (Staedtke, 1973, S. 367). Zusammen mit den
später hinzugekommenen Ideen der Aufklärung (Milton und
Locke), die man nach einem Aperçu Paul Wernles in dem "Ei
des Kolumbus" zusammenfassen könnte: "Gut ist, was mich
und andere glücklich macht" (Wernle, 1924, S. 13) ist
das entstanden, was man unter anderem als 'American creed'
oder sogar 'American Shinto' bezeichnet hat.

Robert N. Bellah, dessen erstes Buch "Tokugawa Religion
(1957) sich mit Japans Shinto (in der Zeit 1603-1867,
Voraussetzungen der Verwestlichung) befasste, hat 1967
Rousseau und die Pilgrim Fathers in seinem Aufsatz
"Civil Religion in America" (1968) gleichsam soziologisch
wieder 'aktiviert'. Der Aufsatz hat ein weit über die
Kreise der Religionssoziologie hinausgehendes Echo
gefunden und ist vielfach wieder abgedruckt worden. Die
Liste der Sekundärliteratur soll bereits zehn Seiten
umfassen (Schaar, 1976, S. 16) und R.E. Richey und D.G.
Jones haben 1974 einen Aufsatz-Sammelband zum Thema
veröffentlicht. 1975 hat Bellah seine Gedanken in einem
historisch-religionssoziologisch-moralischen Buch: "The
Broken Covenant (i.e. der Pilgrims), American Civil
Religion in Time of Trial", nochmals ausführlich dargelegt

und James Snow Wolfe hat im gleichen Jahr eine
umfangreiche Dissertation unter Bellah abgeschlossen mit
dem Titel: "The Kennedy Myth: American Civil Religion in
the Sixties".
Wie Bellah stets zugibt, hat er eigentlich keine grundlegend

neuen Gedanken entwickelt, sondern lediglich an
verschiedenen Orten Vorbereitetes in einem alten Stichwort

neu zum Sprühen gebracht. Bellahs Definitionen der
Civil Religion aus den Jahren 1967-75 variieren nicht
sehr stark. Wichtig scheint mir, dass er die "collection
(auch: "a set") of beliefs, symbols, and rituals" eine
Religion nennt, weil "there seems no other word for it"
(1968, S..341). Etwas vorsichtiger schreibt er aber
auch "public religious dimension", "of American political
life". Diese drückt die "historical experience""of the
American people" aus, "in the light of ultimate and
universal reality", oder auch "stands under transcendent
judgement". Die Herausgeber der erwähnten Aufsatzsammlung
haben in ihrer Einleitung (Richey u. Jones, 1974, S. 3-18)
das Bedeutungsspektrum des Begriffs in der bisherigen
Literatur untersucht und haben schliesslich fünf Typen
gefunden, die wir hier nicht weiter diskutieren können und
sie daher nur kurz aufführen: Civil Religion als: 1.
"folk religion"; the common religion of Americans as



134

emerging out of the life of the folk". 2. "Transcendent
universal religion of the nation", im Sinne Bellahs also
keine "deification of the state or nation", wie bei 3.
"Religious nationalism". 4. "Democratic egalitarian faith"
und schliesslich 5. "Protestant civic piety": "... the
Puritan way, secularized; and the Revivalist way,
secularized", und zudem: "Protestant moralism, individualism,
activism, pragmatism, the work ethic, and the grand motif
of 'missionizing' the world".

Entscheidend für die grosse wissenschaftliche Wirkung von
Bellahs Aufsatz war: für viele andere hat er aus tiefen
Zweifeln an 'Gods Own Country' in den Jahren des Vietnam-
Krieges, des Watergate-Skandals und der Bicentennial-Be-
sinnung einen Versuch einer neuen Symbolisation der nationalen

Werte unternommen und sich dabei mit seiner eigenen
Theorie in die Realität mit einbezogen: "... the partici-
pan observes and the observer participates" (Shepherd,
1975, S. 396). Indem sich Bellah also gleichsam als
'Prophet' versteht, stellt er sich in einen ganz entschiedenen

Gegensatz zur traditionellen, wertfreien Wissenschaft,
befindet sich aber dafür in der völlig anderen Traditionsreihe

amerikanischer Awakenings-Prediger: "We certainly
need a new 'Great Awakening'. The inward reform of
conversion, the renewal of an inward covenant among the re-
menant that remains faithful to the hope for rebirth"
(Bellah, 1975, S. 162f). Bellah hat, so könnte man sagen,
in einem beinahe altschweizerischen Sinn von Miliz kein so
neues Verständnis von Wissenschaft gegeben, sondern nur
eine 'römische' Pflicht Gott-Vater-Land gegenüber erfüllt.
Er gehört aber als Soziologe auch zur dünnen Schicht von
Symbol-Spezialisten, deren Aufgabe es ist, gelebte politische

Pietät durch eine zivile Theologie zu einer gedeuteten
Civil Religion zu artikulieren.

6. ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN

Beim Begriff der politischen Pietät handelt es sich nicht
um einen besonderen Helvetismus. Nicht jeder Staat, wohl
aber jede seiner Landschaften kennt, was man gleichsam die
Innenansicht ihrer kollektiven Identität nennen könnte:
Der spezifische Stil der öffentlichen Frömmigkeit oder
auch des politischen Erlebnisses im Sinne eines Erlebens
der Polis. Nur besitzen grössere Länder mehr traditionell
aufeinander eingespielte und in Metropolen konzentrierte
Symbol-Spezialisten. Insofern als dies in der Schweiz erst
in Ansätzen feststellbar ist, sollte man, ausser zu Zeiten
des "Landigeistes", eher von föderalistischen Variationen
einer politischen Pietät als von einer expliziten zivilen
Religion ausgehen. Politische Pietät bezeichnet also ein
Ordnungsprinzip, das im politisch-religiös eher noch amorphen

Vorfeld von Jurisprudenz und Theologie wirksam ist,
und das man vielleicht auch mit Ueberlieferungstreue
umschreiben könnte.



135

Von einem solchen Begriff, der mutwillig zu bedenken
versucht, was sozusagen neben und zwischen gewohnten Worten
wie Politik und Religion liegen könnte, sollte man freilich

nicht auf Anhieb schon selbstverständliche, lehrbuchhaft
abziehbare Klarheit erwarten. Zumal hier Religion,

deren wissenschaftliche Zweifelhaftigkeit in vielen Kreisen
als bewiesen gilt, mit Politik vermischt wird, um deren

juristisch-technische Versachlichung sich ja jedermann
bemühen sollte, kann der Ablösungsversuch vom alltäglichen
Sprachgebrauch nicht ohne weitreichende, letztlich
spekulative, anthropolotische Rechtfertigungen zu einer opera-
tionalen Definition führen.

Zur Abschätzung der Bedeutung des Begriffs der politischen
Pietät für die Analyse schweizerischer Verhältnisse
beschränken wir uns daher auf die kurze Aufzählung einiger
Probleme, denen meines Erachtens im Licht dieses Begriffs
neue und reizvolle Aspekte abzugewinnen wären. So müsste
sich beispielsweise das vielzitierte "schweizerische Denken"

dem totalitäre Ideen schlicht "nicht entsprechen"
sollen, so differenzieren lassen, dass hier eine bestimmte
politische Pietät sich gegen fertige Dogmen politischer
Religionen durch eine Gegen-Religion wehrte. Partizipation
an dieser Religion der Krisenzeit, z.B. in Form von Abstimmungen,

musste, sobald der Druck nachliess, abnehmen und zu
einem "Helvetischen Malaise" (Imboden) führen, da blosse
politische Sachinformation nicht mehr als erlebbares Wissen,

etwa wie heute die Welt des Sports, empfunden wurde.
Schliesslich liesse sich auch darüber nachdenken, inwieweit

die schweizerische politische Pietät eine Bedingung
für die Möglichkeit eines internationalen Finanzplatzes
ist. Eingebettet in die treuherzige Archaik unserer
eidgenössischen Subkosmen, zehrt er von der Aura einer "prästa-
bilierten Rechtschaffenheit" (Werner Höfer), als die sich
unsere wohlgeordnete, öffentliche Frömmigkeit nach aussen
hin darstellt.
ANMERKUNGEN

1. Burke (1965): S. 95. Zu Burke allgemein vgl. Roig (1977).

2. Habermas (1968): S. 14. Unsere Landsgemeinden aber - und vielleicht
auch die eher biederen politischen Interviews und Diskussionen der
deutschschweizer Medien - erinnern uns daran, dass es durchaus auch
eine beschwörende Oeffentlichkeit gibt, in der unfreiwillig nur das
Neue geschaffen wird, indem es (sog. pragmatisch) als das immer
schon Bewährte ausgegeben wird.

3. Nicht zuletzt deswegen wird Politik heute mehr und mehr auf sog.
'Polit-Szenen' inszeniert (dargestellt) und als 'Politisierung'
(Herstellung) störend empfunden; öffentliche Gyrbolinterpretation
tendiert zur Zeichengebung: 'Grünes Licht' geben für ein Projekt.
Was aber im Vaterland nicht mehr leuchtet, findet dennoch in einigen

Häusern statt; "Der Konfliktstoff, der auf der Strasse und im



136

Betrieb nicht zünden wollte, explodiert in Küchen und Schlafzimmern",

in der täglichen Revision der 1 Verkehrs formen ' wird dort
"schwerste gesellschaftliche Arbeit geleistet". (Muschg, 1976,
S. 31).

BIBLIOGRAPHIE

Baeyer-Katte W.v. (1972): Sozialisation im politischen Verhalten.
In: Handbuch der Psychologie, Bd. 7, 2. Hogrefe, Göttingen,
S. 1040-1106.

Bellah R.N. (1960): Civil Religion in America. In: Cutler, D.R. (ed.):
The World Year Book of Religion, Bd. 1, Evans, London, S. 331-356.
(2. Abdruck mit Diskussion).

Bellah R.N. (1975): The Broken Covenant. American Civil Religion in
Time of Trial. Seabury, New York.

Burke K. (1965): Permanence and Change. An Anatomy of Purpose.
Bobbs-Merrill, Indianapolis. (3. Aufl., 1. Aufl. 1935)

Campbell C. (1971) : Toward a Sociology of Irreligion. Macmillan,
London.

Crick B. (1973): In Defence of Politics. Pelican, Harmondsworth
(7. Aufl.).

Dürkheim E. (1912): Les formes élémentaires de la vie religieuse.
Alcan, Paris.

Ehrhardt A.A.T. (1959): Politische Metaphysik von Solon bis Augustin.
Bd. 1, J.C.B. Mohr (P. Siebeck), Tübingen.

Fetscher I. (1975): Rousseaus politische Philosophie. Suhrkamp, Frank¬
furt a.M. (stw 143)

Habermas J. (1968) : Strukturwandel der Ceffentlichkeit. Luchterhand,
Neuwied. (3. Aufl.)

Halbfas H. (1976): Religion. Kreuz, Stuttgart u. Berlin.
Heilfurth G. (1972): Notizen zum Phänomen der Frömmigkeit. In: Ame-

lung E. (Hg.): Strukturwandel der Frömmigkeit. Kreuz, Stuttgart
u. Berlin, S. 167-174.

Hentig H.V. (1973): Die Wiederherstellung der Politik. Cuernavaca
revisited. Klett u. Kösel, Stuttgart u. München.

Hernegger R. (1963): Macht ohne Auftrag. Die Entstehung der Staats¬
und Volkskirche. Walter, Glten u. Freiburg i.Br.

Kohn H. (1962): Die Idee des Nationalismus. S. Fischer, Frankfurt.
Koselleck R. (1968): Vergangene Zukunft der frühen Neuzeit. In:

Epirrhosis, Festgabe für Carl Schmitt, Bd. 2, Duncker u. Humblot,
Berlin, S. 549-566.

Kuhn T.S. (1973): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Suhr¬
kamp, Frankfurt a. M. (stw 25)



137

Lüthy H. (1963): Der Seismograph unserer Krisen. In: Der Monat,
H. 172, S. 32-41.

Muschg A. (1976): Bericht vun einer falschen Front. In: Literatur¬
magazin, Bd. 5., Rowohlt, Reinbek, S. 24-36. (dnb 72)

Neidhardt W. (1972): Soziologische Aspekte der Kirchen und ihre Be¬
deutung für das kirchliche Handeln. In: Blackbox (Hg.): Dossier
Schweiz - Betrifft: Kirche. Büchler, Wabern, S. 51-58.

Oestreich G. (1973): Die Idee des religiösen Bundes und die Lehre vom

Staatsvertrag. In: Strohm T. u. Wendland H.-D. (Hg.): Kirche und
moderne Demokratie. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt,
S. 157-185.

Oppen D.v. (1968): Der sachliche Mensch. Frömmigkeit am Ende des 20.
Jahrhunderts, Stuttgart und Berlin.

Richey R.E. u. Jones D.G. (eds.): American Civil Religion. Harper,
New York. Darin: Dies.: The Civil Religion Debate, S. 3-18.

Roig C. (1977): Symboles et Société: une introduction à la politique
des symboles d'après l'oeuvre de Kenneth Burke. II. Lang, Bern
(im Druck).

Sagan E. (1974): Cannibalism: Human Aggression and Cultural Form.
Foreword by R.N. Bellah. Harper, New York etc.

Schaar J.H. (1976): Getting Religion. In: The New York Review, 23,
no 17, S. 16-21.

Schmidtchen G. (1973): Protestanten und Katholiken. Francke, Bern u.
München.

Schmitt C. (1922): Politische Theologie (2. Aufl. 1934).

Schmitt C. (1932): Der Begriff des Politischen (fJeubearb. 1963, Berlin)
Shepherd W.S. (1975): Robert Bellah's Sociology of Religion: The Theo¬

retical Elements. In: Journal of the Scientific Study of Religion,
14, no 4, S. 395-402.

Staedtke J. (1973) : Demokratische Traditionen im westlichen Protestan¬
tismus. In: op.cit. bei Oestreich. S. 346-369.

Tumarkin A. (1948): Wesen und Werden der schweizerischen Philosophie.
Huber, Frauenfeld.

Voegelin E. (1959): Die Neue Wissenschaft der Politik. Pustet, München.

Wernle P. (1924): Der Schweizerische Protestantismus im XVIII. Jahr¬
hundert, Bd. 2, J.C.B. Mohr (P. Siebeck), Tübingen.

Wolfe J.S. (1975): The Kennedy Myth: American Civil Religion in the
Sixties. Diss. Berkeley, Cal. (University Microfilms)

Adalbert Saurma

Schützenmattstr. 63
4051 Basel




	Politische Pietaet : zum Verhaeltnis von Religion und Politik

