
Zeitschrift: Schweizerische Zeitschrift für Soziologie = Revue suisse de sociologie
= Swiss journal of sociology

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Soziologie

Band: 2 (1976)

Heft: 3

Artikel: Vie religieuse et secularisation : éléments theoriques et application à
une ville moyenne suisse

Autor: Lalive d'Epinay, Christian / Bassand, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-815169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-815169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz.Z.Soziol./Rev.suisse Sociol., No 3/76, pages 83-117

Vit RELIGIEUSE ET SECULARISATION

ELEMENTS THEORIQUES ET APPLICATION

A UNE VILLE MOYENNE SUISSE

Pour P.

Christian Lalive d'Epinay et Michel Bassand (*)

RESUME

Les auteurs proposent un modèle typologique de la vie
religieuse qui tient compte de son caractère multidimension-
nel: pratique communautaire, dévotions, système de croyances.

Appliquant ce modèle à un échantillon de la population
delémontaine, ils s'interrogent sur l'existence de
relations entre les types et un secteur de la vie profane, le
champ politique. Ils observent:
1. la force du lien symbolique et culturel qui unit les

hommes à la tradition chrétienne;
2. la demande populaire adressée aux Eglises d'assurer le

soubassement éthique du système politique helvétique.

ZUSAMMENFASSUNG

Die Autoren schlagen ein typologisches Modell des religiösen
Lebens vor, das seinem pluridimensionalen Charakter

Rechnung trägt: gemeinschaftliche religiöse Praxis, private
religiöse Praxis, Glaube. Indem sie dieses Modell für einen
Querschnitt der Bevölkerung Oelsbergs anwenden, fragen sie
sich, welche Beziehungen zwischen jenen Typen und einem
Sektor des profanen Lebens bestehen: dem Bereich der Politik.

Sie beobachten:
1. die Stärke des symbolischen und kulturellen Rückhalts

der Menschen an der christlichen Tradition;
2. die Erwartung der Bevölkerung, dass die Kirchen die

ethische Grundlage für das schweizerische politische
System liefern.

*L'ordre des noms ne répond ni à celui de l'alphabet, ni à quelque
hiérarchie des contributions respectives. Les auteurs ont décidé que, dans
le cadre de cette recherche, l'ordre serait modifié à l'occasion des
différentes publication. M. E. Christe, assistant au Département de
sociologie, a bien voulu servir d'analyste-consultant. Qu'il soit ici remercié

de ses judicieux conseils.



84

INTRODUCTION: ANCIENNES QUESTIONS ET NOUVELLES DONNEES

En sociologie de la religion, deux hypothèses - qui portent
l'une et l'autre sur le processus de "sécularisation" (pour
une introduction générale à cette notion: R.G.G., 1961, t.5,
col. 1280-1299; Lübbe, 1969) - ont reçu de larges confirmations

dans le cadre des sociétés industrielles capitalistes.
Selon la première, le lien qui unit les membres de nos
sociétés aux grandes Eglises, et qui les attache à la tradition

chrétienne, s'effiloche de plus en plus. Les pratiques
religieuses s'étiolent, les symboles et les croyances
chrétiennes voient leur signification se diluer.
La seconde hypothèse découle de la première. La conséquence
du détachement graduel des Eglises est que 11 influence de
ces dernières sur la vie quotidienne et les comportements
profanes des hommes connaît un déclin toujours plus marqué (1).
(cf. Desroche H., 1968; Lalive C., 1973a; Wilson B., 1966;
Instituto Fe y Secularidad, 1970; pour la situation en
Suisse: Campiche R., 1968; sur le déclin de la pratique à
Genève: Bàssand et al., 1974).

A Delémont, la paroisse catholique s'interroge sur l'usage
qu'elle doit faire d'un million de francs, réuni durant
dix ans en vue de la construction d'une nouvelle église.
Signe des temps, qui va dans le sens des hypothèses énoncées

ci-dessus, ce projet ne s'impose plus. Qu'une nouvelle
construction suscite des réserves, voilà qui donne à

penser. Et l'on sollicite le sociologue, afin qu'il brosse
le portrait de la situation religieuse de la population
delémontaine (2).

Les sociologues interrogés s'interrogent à leur tour. Ne

serait-il pas opportun, non de poser en postulats ces deux
hypothèses, mais de se demander si elles n'ont pas été
trop vite considérées comme certaines, les certitudes dans
le domaine des phénomènes sociaux relevant très souvent de
la mystification idéologique et plus rarement de la connaissance

Aussi avons-nous convenu de remettre l'ouvrage sur le
métier, en optant pour le cheminement suivant:

1. A partir d'une enquête menée auprès d'un échantillon
(n 297) de la population de la ville (N 11'797 en
1970) peut-on construire une typologie religieuse,
c'est-à-dire distribuer la population en un nombre
limité de profils dessinés selon leur rapport au phénomène

religieux chrétien (3)



85

2. Dans la mesure où la première opération réussit, ces ty¬
pes se laissent-ils également définir par des paramètres
a-religieux? En d'autres termes, quelles sont les
déterminations, sociales principalement, des types religieux?

3. Enfin, un ensemble d'individus définis par une similitude
d'opinions et d'attitudes à l'égard du religieux pré-

sente-t-il également des analogies, des spécificités dans
les autres secteurs de la vie?

Les trois parties de notre texte suivent l'ordre de ces
interrogations. Mais si les deux premières sont traitées de
manière détaillée, la troisième porte sur un champ très large

et les dimensions de l'article nous forcent à sélectionner
un secteur particulier et à nous y cantonner. Aussi

avons-nous choisi de traiter alors des relations entre la
foi et la politique, l'Eglise et la société suisse.

I. DES FIDELES AUX INCROYANTS: UNE TYPOLOGIE RELIGIEUSE

1. 1. Le point de départ théorique: Dieu, l'homme et son prochain

Un lieu classique de disputatio entre le théologien et le
sociologue concerne la définition du phénomène religieux.
Le théologien veut aller à l'essence. Pour le sociologue,
l'essence n'a d'existence sociale et culturelle que si elle
est aussi phénomène, donc se donne à connaître dans le
cadre de la vie sociale et humaine. Et c'est par ses aspects
phénoménaux que l'on accède à une préhension de l'essence.
Cette démarche, la seule praticable empiriquement, ne
saurait d'ailleurs qu'être légitime dans l'étude d'une religion

qui se veut révélée, donc rendue visible, et qui
accorde une si large part à la notion d'incarnation, donc à
son "devenir chair". Elle ne préjuge d'ailleurs pas de la
solution apportée à la question théorique décisive de cette
disputatio: la conception de la causalité entre les pratiques

socio-culturelles d'une part et 1'"essence" du
religieux de l'autre. Et tel n'est pas notre projet ici.
Un effort connu pour saisir "l'objet religieux" ou, plus
précisément, la "religion chrétienne vécue", à partir de
ses aspects épiphaniques, est celui de I. Glock (1959)
Cet essai a été érigé au rang d'exemple méthodologique
(Boudon et Lazarsfeld, 1965) du fait de la procédure adoptée

pour traduire le concept de phénomène religieux en
dimensions et indicateurs observables. Glock distingue les
quatre dimensions de l'expérience, de la pratique des
rites, de l'idéologie et des conséquences.

- L'expérience religieuse comprend les sentiments, les
perceptions et les sensations qu'un sujet ou un groupe
social attribue à une communication avec la divinité.



86

- La dimension de 1'idéologie est fondée sur les croyances.
Ce sont les représentations de la nature et de la finalité

de la réalité divine, de sa relation avec le cosmos
et avec l'homme.

- La dimension des rites comprend les actes que les gens
accomplissent dans le cadre de l'institution religieuse.

- La dimension des conséquences "concerne ce que font les
gens, ainsi que les attitudes qu'ils adoptent, par suite
de leurs croyances, de leurs pratiques et de leurs
expériences religieuses" dans la vie quotidienne (Glock, 1965,
p. 51)

Comme le signale Glock (1965, p. 51), "la dernière des quatre
dimensions, la dimension des conséquences, diffère des

trois premières par sa nature même". Les trois premières
concernent le mode de relation entre l'homme et Dieu; elles
font partie de la sphère du sacré, du religieux au sens
strict. Dans un langage théologique, on dirait qu'elles
font référence au premier grand commandement êvangélique
(l'amour de Dieu) ou encore à la dimension verticale de la
foi chrétienne.

Outre sa différence de nature, elle se caractérise aussi
par le fait qu'elle embrasse un horizon très vaste,
potentiellement constitué par la totalité de vie profane. Aussi
faut-il y voir une dimension complexe qui, pour être
analysée, devra tout d'abord être subdivisée selon les
principaux secteurs de la vie quotidienne et profane.

A notre connaissance, la perspective méthodologique ouverte
par Glock n'a pas été pratiquée dans l'Europe latine

(citons, parmi les exceptions qui confirment la règle, Cam-
piche R., 1968, ch. 6-7). Il nous a paru intéressant de
renouer avec ce fil conducteur qui traverse très précisément
l'itinéraire que nous souhaitons parcourir et dont nous
avons indiqué les trois étapes au paragraphe précédent.

En effet, les dimensions qui circonscrivent le mode de
relation entre l'homme et la divinité permettent de proposer
une typologie religieuse plus nuancée et plus complète que
les sempiternelles classifications en fonction du taux de
pratique (celles-ci composeront bien entendu un paramètre
de la typologie).

D'autre part, la mise en perspective de la typologie et
des indicateurs classés pour illustrer la quatrième dimension,

correspond très exactement à la dernière étape de
notre cheminement.



87

1.2. L'adaptation méthodologique

Dans ce chapitre, nous nous cantonnerons donc aux dimensions
qui concernent le mode de relation entre l'homme et la divinité.

Ces trois dimensions décomposent en fait le processus
intégratif de l'homme dans le système religieux: expérience
du sacré; l'adhésion symbolique; l'adhésion organisationnel-
le. Des raisons pratiques nous ont amenés à adapter le schéma

de Glock. En particulier, nous n'avons pas pu retenir la
dimension de 1'expérience, dont pourtant nous connaissons
toute l'importance intrinsèque. Mais les rencontres avec le
divin ne se laissent guère codifier dans un questionnaire à
réponses standardisées. Contrainte de la technique sur le
concept I

En revanche, nous avons dédoublé la dimension des rites, en
distinguant ceux qui sont pratiqués au sein de la communauté

rassemblée, des actes dévotionnels accomplis en famille
ou lors du recueillement intime.

1. La première dimension sera celle de la pratique communautaire

qui rend compte ainsi d'une relation à la divinité
qui s'exprime par le truchement de la paroisse, institution

ecclésiastique de la communauté. Les indicateurs
choisis sont la pratique de l'office religieux et la
participation au sacrement de l'Eucharistie.

2. La deuxième dimension sera dénommée la piété ou la dé¬
votion privée, relation à la divinité qui n'implique
pas nécessairement la médiation d'une Eglise. On a
retenu pour indicateurs la prière et les lectures
religieuses

3. Nous retenons la dimension de l'idéologie, mais pour no¬
tre part nous parlerons du système des croyances et des
représentations religieuses. L'utilisation de la notion
d'idéologie, avec le halo de connotations qui l'entoure,
nous entraînerait dans un débat qui n'est pas dans le
propos de cet article. Dix propositions ont été retenues
à titre d'indicateurs du système de croyances.

Telles sont les trois dimensions adoptées afin de cerner
les modes de relation entre l'homme et la divinité. Leur
combinaison produira notre cadre typologique. Mais il
convient d'appliquer maintenant ces paramètres à notre
échantillon et d'en observer les résultats.

1.3. La pratique communautaire (première dimension)

L'indicateur essentiel est celui de la fréquentation de
l'office religieux, messe ou culte. Le tableau 1 nous donne
les résultats en distinguant catholiques et protestants.



88

Tableau 1 - La pratique de l'office religieux (%)

(\.ConfessionAssidui- \té de la pra\s
tique de 1'of-
fice religieux

Cath Prot. Autres Tous

1 x par semaine
ou plus

39 .7 3.7 36 .4 32 .9

1-2 fois par mois 19 .2 16 .7 0.0 18.0

quelques fois l'an
ou jamais 41.1 79 .6 63.6 49 .1

N 289 100%

n 224

100%

n 54

100%

n 11

100%

Une première remarque concerne la pratique des catholiques.
Parallèlement à cette enquête, un relevé a été réalisé
durant les offices catholiques du week-end du 30-31 mars 1974.
Or, le taux de présence des Delémontains catholiques avoi-
sinait le 20%, alors que la même formule, appliquée aux
données de notre enquête, donne un taux supérieur au double.
Cet écart substantiel a été l'occasion d'une discussion
intégrée à notre rapport (Bassand, Dumont, Lalive, 1976, ch.l,
par 3.1.), dont voici l'essentiel.
Le premier taux nous donne l'état de fait (4); le second
nous informe sur "ce que la personne dit de sa pratique",
donc sur l'image qu'elle veut donner de soi, tant à soi-
même qu'à autrui. L'écart entre les deux taux est ainsi
l'écart entre le dire d'une part, le faire d'autre part.
L'important est de constater que le Delémontain -
vraisemblablement le Suisse - se considère comme plus pratiquant,

donc plus proche de son Eglise qu'il ne l'est, et
que 40% des catholiques estiment avoir une fréquentation
assidue de la messe. L'indicateur n'est donc pas invalidé,
mais corrigé en ceci qu'il nous informe sur l'image
projetée par la population de sa pratique religieuse. N'est-il pas intéressant d'observer un lien imaginaire, sommé
toute très intense, indice de la préhension de l'Eglise
sur la population (5).

Une seconde remarque porte cette fois sur la population
protestante, qui compose moins de 20% de l'échantillon
(20,9% de la population, selon le recensement de 1970).

De plus les quatre cinquièmes des protestants ne pratiquent
au mieux qu'occasionnellement.



89

La très faible participation au culte des protestants delé-
raontains ne peut être expliquée dans le cadre de cet article,

mais elle permet de comprendre pourquoi - ce qui
devrait avoir étonné le lecteur - nous n'avons pas considéré
l'appartenance confessionnelle comme l'une des dimensions
de base dans la construction de la typologie.

Il est vrai que chaque confession marque de sa griffe les
diverses facettes de la vie religieuse. La réglementation
de la pratique varie selon la confession et la relation entre

la messe et l'eucharistie n'est pas homologue à celle
du culte et de la Sainte Cène. Certains actes dëvotionnels
sont partagés, d'autres divergent, et les positions éthiques

et dogmatiques présentent de notables variations. Ce
rappel conduirait même à penser que la confession, plus
qu'une facette de la vie religieuse, devrait cons-
tuer le cadre de la construction typologique. Pour être
clair, il conviendrait d'établir une typologie distincte
pour le protestantisme, une autre pour la tradition orthodoxe,

etc.

Pourquoi, dès lors, avons-nous négligé ce paramètre?

Tout d'abord, à cause d'une difficulté pratique: notre
échantillon n'englobait qu'une cinquantaine de protestants,
nombre trop petit pour qu'on puisse ensuite le distribuer
en cinq ou six types par exemple. Dès lors, le choix était
de traiter ensemble catholiques et protestants, ou de ne
retenir que les premiers.

Mais on sait également que 80% des protestants ne sont pas
pratiquants. Et on avancera 1'hypothèse que les non-pratiquants

ne sont guère conditionnés par leur tradition
religieuse, donc que les spécificités confessionnelles s'estompent

largement au fur et à mesure que décroît la pratique,
et cela au profit d'un ethos imbriqué dans la culture
nationale et dans la culture régionale, qui marque les
attitudes et comportements de chacun (6).

Dès lors, et sous réserve de contrôler systématiquement le
bien-fondé de cette hypothèse, il est légitime de regrouper
protestants et catholiques, puisqu'on les amalgame
essentiellement dans le cadre des types de non-pratiquants.

Pour les besoins du modèle typologique, cette dimension de
la pratique sera dichotomisée et distinguera les pratiquants
(fréquentent l'office religieux au moins une fois par mois)
des non-pratiquants (7)



90

1.4. La dévotion (deuxième dimension)

Tableau 2 - La pratique des actes de piété (%)

Actes de piété Prière Lectures
religieuses

Pratique :

régulière (hebdomadaire ou plus) 62 .2 24 .0

irrégulière 6.7 17 .2

nulle 31.1 58.8

La prière est pratiquée par les deux tiers des interrogés,
ce qui fournit une solide indication sur le caractère

religieux de la population.

Les relations entre ces deux actes dévotionnels montrent
que la lecture est un acte plus exigeant que la prière.
C'est pourquoi celui qui lit prie également. Mais la
réciproque n'est pas vraie: qui prie ne lit pas nécessairement.
Et la négative non plus: celui qui ne lit pas n'est pas
nécessairement quelqu'un qui ne prie pas. Une question
interrogeait sur le cadre de la prière (intime, familiale et
conjugale). La prière personnelle est commune, les autres sont
le fait d'une minorité, encore que près de 20% disent
pratiquer la prière familiale.

L'exigence de dichotomisation a ici aussi conduit à ne
retenir finalement qu'un indicateur, la prière, et à distinguer

les pieux des impies.

1.5. Système de croyances et de représentations religieuses
(troisième dimension)

Ce troisième mode de relation des hommes avec la divinité
a été étudié à partir de l'analyse des réponses faites aux
dix propositions suivantes.

(1) Alliance

(2) Anges

(3) Eucharistie

(4) Morale

Dieu a fait alliance pour
toujours avec les hommes

Les anges existent
L'Eucharistie est la communion
au Christ
Dieu est le fondement ultime
de la morale



91

(5) Amour On ne peut pas aimer Dieu sans
aimer son prochain
Dieu s'est fait homme

L'enfer existe
Le Christ nous a rendus fils de
Dieu

(6) Incarnation
(7) Enfer
(8) Les fils de Dieu

(9) Le Salut des hommes : Dieu nous sauve

(10) Résurrection des
hommes Je crois en ma résurrection

Ces dix questions ont été sélectionnées dans un ensemble
plus vaste, pour les raisons suivantes. Chacune exprime
de la manière la plus univoque possible un article de foi
ou un élément de doctrine clairement énoncés dans le passé,

par les autorités des grandes Eglises chrétiennes et,
à une exception près, réaffirmés récemment au sein de
l'Eglise catholique. Puisqu'on allait étudier ensemble
protestants et catholiques, on écartait les propositions
portant sur les lieux de divergence (par ex. l'héritage de
St. Pierre et la conception de l'autorité).
Enfin, ces propositions répondent à une hypothèse générale,
qui, si elle était vérifiée, permettrait de regrouper les
répondants en trois ensembles.

1. Les orthodoxes, qui confessent la totalité de ces propo¬
sitions et adoptent donc même celles qui paraissent
aujourd'hui désuètes.

2. Parmi ces propositions, la plupart portent sur le coeur
de la tradition chrétienne, telles l'Alliance, l'incarnation,

le salut, etc. Mais il en est d'autres,
particulièrement celles qui portent sur les puissances de l'au-
delà, qui concernent plutôt les marges de la foi
chrétienne. En outre, l'intérêt pour l'au-delà (qui doit
être clairement séparé de l'angoisse devant la mort) et
sa "population", est en net déclin. Aussi peut-on supposer

l'existence d'un ensemble de croyants, que l'on
qualifiera d'hétérodoxes, qui doutent du bien-fondé doctrinal

de l'enfer et des anges, voire même de la résurrection
des hommes (items 2, 7, 10).

3. Enfin les incroyants, qui refusent sinon toutes les
propositions, du moins également plusieurs de celles qui
portent sur le centre de la doctrine chrétienne.

Cette hypothèse suppose donc l'organisation des réponses
selon trois modèles principaux. Or il existe un programme
de traitement par ordinateur, appelé analyse typologique
ou "Typol", qui dégage inductivement l'existence de confi-



92

gurations. L'ordinateur retient une typologie de base
(comprenant 9 ou 10 configurations), puis la réduit par
regroupements successifs des configurations originelles. Parallèlement,

il classe les individus dans les diverses configurations
de chaque typologie (Windisch, 1972; Bergonier, 1973).

Pour l'utilisateur, la question est de savoir si les typologies
proposées par l'ordinateur ont une signification

sociologique et non plus simplement statistique. Or, la procédure
la plus sûre est bien entendu de subordonner l'utilisation
de l'ordinateur à la vérification d'une hypothèse de type
déductif (Boudon, 1971, p. 159 et ss).

La chance nous fut souriante puisque le programme nous
offrit immédiatement une classification composée des trois
profils découlant de notre hypothèse.

Typologie des croyances: résultat de l'analyse Typol

ENS hét. inc. ort. *

EFFECTIF NON PONDERE 297 109 65 123

R2 EFFECTIF PONDERE EN 0/0 100 .0 36.7 21.9 41.4
EN

0/00 TITRE DES VARIABLES
OU DES EVENTUALITES

275 107 ORT.ALLIANCE 0 85 0.97 0 .42 0.98
392 108 ORT.ANGES 0.45 0 .35 0 .05 0 .83
641 111 ORT.COMM-CHRIST 0 .75 0 .84 0.22 0.95
294 115 ORT.MORALE 0 .71 0 .74 0.26 0.91
267 116 ORT.AMOUR 0 .81 0.90 0.43 0.93
459 117 ORT.INCARNATION 0.81 0.91 0 .31 0.98
920 119 ORT.ENFER 0.43 0.04 0.03 1.00
640 121 ORT.CHR-NOUS FILS D- 0 .79 0.94 0.18 0.98
733 122 ORT.SALUT 0.77 0.94 0.09 0.98
427 124 ORT.RESURECTION 0 .66 0.65 0.12 0.94

* Hétérodoxie, Incroyance, Orthodoxie



93

* *
EXPL

CUM.
0/00

R2
EN

0/00 hét. inc. ort
189 920 119 ORT.ENFER — — ++

340 733 122 ORT.SALUT + +

472 640 121 ORT.CHR-NOUS FILS D- + +

567 459 117 ORT.INCARNATION + +

658 441 111 ORT.COMM-CHRIST -- +

746 427 124 ORT.RESURECTION — +

827 392 10 8 ORT.ANGES - — +

888 294 115 ORT.MORALE — +

944 275 107 ORT.ALLIANCE + — +

999 267 116 ORT.AMOUR — +

Ecarts à la moyenne
1 + correspond à un écart positif de 0.5 écart-type
1 - négatif
** Les variables sont listées selon les valeurs de R2 dé¬

croissantes. Explication moyenne générale 485 0/00.

N.B. Ces planches reproduisent les tableaux fournis par
11 ordinateur.

On y observe:
- un profil orthodoxe, composé de 123 individus (40% de

l'échantillon, qui, tous, croient en l'enfer et presque
tous à chacun des autres articles.

- un profil hétérodoxe, où presque tous confessent le noyau
de la doctrine chrétienne, mais l'enfer est nié, 1'angé-
lique espèce contestée, la résurrection des hommes discutée.

37% des interrogés présentent ce profil.
Ce qui permet de constater qu'au total, les 3/4 de la
population delémontaine confessent non pas quelque vague
croyance religieuse, mais bien l'essentiel de la doctrine
chrétienne. Comment ne pas conclure ici à l'actualité de
l'imbrication du christianisme dans la constellation
culturelle delémontaine, suisse par extension?

- un profil d'incroyance enfin, où personne ne croit à diable
ou aux anges, et où toutes les propositions tendent à

être récusées. Il n'en reste pas moins que la négation est



94

moins nette que l'affirmation des orthodoxes, et deux
propositions sont acceptées par 40% des intégrants de ce
type, quatre autres par le quart d'entre eux environ.
Aussi, dans ce profil sont regroupés des incroyants
conséquents avec d'autres, des croyants inconséquents,
pourrait-on dire, ou des personnes qui sont porteuses
d'une certaine religiosité chrétienne, vague, incohérente

et contradictoire. Nous constatons donc que les
incroyants conséquents et "confessants" sont très
minoritaires

L'ordinateur a ainsi classé chacun des individus dans le
profil dont il se rapproche le plus. Il va de soi que les
frontières sont relativement arbitraires et qu'un certain
nombre de personnes auraient pu aussi bien être intégrées
dans un autre type que celui auquel elles ont été attribuées.

Or, en vue des étapes ultérieures de notre démarche,
et afin d'être mieux à même de dégager des relations entre
les types religieux et des attitudes et opinions de la vie
profane, il nous a paru utile de mieux tracer les frontières

de chaque profil et de préciser les exigences minimum
pour qu'un individu soit classé dans l'un ou l'autre d'entre

eux (8). Cela nous a amené à réduire notre échantillon
à 238 personnes, 93 orthodoxes, 103 hétérodoxes et 42
incroyants, les 59 individus éliminés se situant dans le
no-mans-land séparant les frontières des trois profils.
Observons que cette procédure affecte particulièrement
l'ensemble qualifié d'incroyance, qui est réduit de moitié. Cela

confirme ce que nous disons du caractère composité de
ce type (religiosité peu structurée et irréligion). Mais
l'épuration effectuée nous conduit cette fois à ne conserver

que des incroyants, ou en tout cas des non-chrétiens,
des "mécréants" (mal croyants) pour reprendre ce terme
médiéval

1.6. La typologie religieuse

Les paramètres étant définis et les personnes enquêtées
situées selon chacun d'eux, le modèle typologique peut être
maintenant édifié.
Le choix s'offrait entre deux procédures.

- Effectuer une nouvelle analyse TYPOL sur la base des trois
paramètres déjà élaborés. Mais le danger était alors que,
comme dans le cas de la précédente TYPOL, une série
d'individus se situent sur les confins des types dégagés par
le programme d'analyse, et qu'ainsi il soit difficile de
décrire le contenu réel de chacun d'eux.



95

- Aussi avons-nous préféré la très classique construction
d'un "espace d'attributs" (Barton, 1965), le terme attribut

étant ici synonyme de nos paramètres ou dimensions.
Cette procédure a l'avantage, non pas d'enlever le caractère

arbitraire aux frontières tracées entre les types,
mais au contraire de le mettre en lumière. La manipulation

des données et la procédure de réduction conduisant
à la typologie adoptée est exprimée visuellement dans
les deux tableaux qui suivent.

"L'espace d'attributs" est construit à partir des trois
dimensions (attributs) retenus: configuration de croyance,
dévotion et pratique communautaire. Les deux dernières
sont, comme on l'a vu, dichotomiques et la première tri-
chotomique, "l'espace" consistera donc en un tableau à
12 cases (2x2x3).
Tableau 3 - "L'espace d'attributs"

Pratique
communautaire Dévotion Continu

Orthodoxie
rations_des_c
Hétérodoxie

romances

Incroyance

oui
oui ^ 59 36

_âJ

non 11 12 P1" 2

non
oui ^ 12 33

_9J
5

non koj 1X ^ 22 35

N 238 93 103 42

Ce tableau révèle certaines tendances: les deux-tiers des
orthodoxes sont pieux et pratiquants, le 83% des incroyants
n'ont ni pratique, ni dévotion. Mais il montre également
l'autonomie relative des trois paramètres. Les orthodoxes
n'ont pas le monopole de la pratique et de la piété. Mieux
encore, plus de 10% des orthodoxes ne présentent trace ni
de l'une ni de l'autre. Cette dissociation des trois dimensions

va indiscutablement dans le sens de la thèse de la
sécularisation, mais les tendances relevées montrent que
les comportements et croyances religieux préservent pourtant

leur caractère de totalité.
Par souci de clarté, il serait appréciable de pouvoir
considérer chaque case comme un type. Mais plusieurs cases
comprennent un nombre trop petit d'individus, ce qui nous



96

interdirait de poursuivre notre étude. Il faut donc
procéder à des regroupements, nécessairement entachés
d'arbitraire

Voici les 6 types retenus, et les dénominations (ou
étiquettes) que nous leur accolons.

Type I : Les a-religieux, soit les individus de la case
12 exclusivement, donc incroyants, sans piété ni
pratique.

Type II: ce type est l'occasion du regroupement - le plus
discutable de ceux que nous effectuons - des cinq
incroyants, sans pratique mais pieux, de la case
9, et des 22 hétérodoxes non pratiquants et
impies de la case 11. On parlera des hétérodoxes
sans pratique.

Type III: La case 8 met en relief un fort contingent d'hé¬
térodoxes ayant des pratiques dévotionnelles,
mais sans pratique communautaire. On les qualifiera,

du fait de leur absence de lien avec une
institution ecclésiastique, d'hétérodoxes sans
Eglise.

Type IV: Ce type inclut les cases 2 et 5 et se distingue
du précédent en ceci que ces hétérodoxes participent

à la vie communautaire ecclésiale.
(On annule ici la distinction pieux/sans piété).
Ces individus peuvent être appelés "modernistes":
en effet, ils se montrent à la fois attachés à

l'Eglise et porteurs de croyances adaptées à

"l'esprit du temps".
Type V: Les cases 7 et 10 désignent des individus à la

foi orthodoxe, mais coupés de la vie communautaire.

Il s'agit d'orthodoxes sans Eglise.
Type VI: Enfin, les fidèles de la case 1, auxquels nous

ajoutons ces personnes de la case 4 dont les
actes de dévotion sont rares ou nuls.

Les deux individus de la case 6 sont exclus de cette
typologie, car ce qu'ils représentent ne nous paraît réductible

à aucun des six types. En effet, bien que d'une manière
marginale, ils indiquent l'existence concrète d'une pratique

de l'Eglise de la part d'agnostiques. Nous ne pouvons
exclure totalement l'hypothèse d'une erreur de classement.
Nous croyons cependant que dans une société comme la Suisse,
plusieurs raisons peuvent pousser des individus indifférents
à la foi à fréquenter les églises. Mais il faudrait
travailler sur un échantillon beaucoup plus large pour pouvoir
analyser les caractéristiques des "pratiquants sans foi".



97

Le prochain tableau récapitule les six types retenus, leur
nomenclature, la distribution des individus enquêtes dans
la typologie, et dans la dernière colonne, il donne une
indication sur l'importance de chaque type dans la population
du chef-lieu jurassien.

Tableau 4 - Les types religieux

Types Dans l'échantillon ° dans la
jjr population (*)n "o

I A-religieux 35 14,7 15
+

5 %

II Hétérodoxes
sans pratique

27 11,3 11
+

4 Q.
O

III Hétérodoxes
sans Eglise 33 13,9 14

+
4 "6

IV Modernistes 48 20,2 20
+

5 %

V Orthodoxes
sans Eglise 23 9,7 10

+
4 %

VI Fidèles
autres

70

2

29,4
0,8

29
+

6 %

(*) seuil de probabilité: .05

1.7. La typologie et l'affiliation confessionnelle

Reprenons la question de l'affiliation religieuse que nous
avions écartée de la construction de la typologie (cf.
supra par. 1.3.).

Tableau 5 - Affiliation confessionnelle et types religieux (%)

Types

Affi- N.

liation n.

I
sans
religion

II
Hétérodoxes

sans
pratique

III
Hétérodoxes

sans
Eglise

IV
Modernistes

V
Orthodoxes

sans
Eglise

VI
Fidèles

Catholiques
71.4

11.4
60.0

8.5
53.0

9.7
91.0

23.3
85.7

10.2
100%

36.9 100%

Protestants
28.6

20.0
40.0

25.0
47.0

37.5
9.0

10.8
14.3

7.5 0.0 100%

100% 100% 100% 100% 100% 100%

(Autres religions exclues)



98

Comme on pouvait le prévoir (cf. supra, par. 1.3.), plus
de 80% des protestants se concentrent dans les trois
premiers types. En revanche, 70% des catholiques relèvent des
types IV à VI : c'est dire le lien puissant qui unit aujourd'
hui encore les catholiques à leur Eglise universelle et à
leur communauté locale.

Du fait de l'apport important des protestants aux trois
premiers types, une question pourrait se poser lorsque l'on
étudiera les caractéristiques différentielles de ceux-ci.
La différence observée est-elle alors imputable au type
lui-même, ou sont-ce les protestants inclus dans le type
qui, en quelque sorte, creusent l'écart? C'est pourquoi,
comme nous l'avons déjà signalé, nous vérifierons l'incidence

protestante et signalerons le fait là où elle est
réelle.

LES TYPES RELIGIEUX CONSTITUENT-ILS DES TYPES SOCIAUX?

La question est ici d'étudier si et dans quelle mesure chaque

type religieux présente également des propriétés non-
religieuses distinctives. Un type religieux est-il plus
particulièrement l'expression d'une classe d'âge précise,
d'un groupe socio-professionnel distinct, des deux à la
fois, etc.?

Une technique permet d'observer immédiatement comment se
situe l'ensemble des variables indépendantes classées par
rapport aux types religieux et les unes en fonction des
autres également. Cette technique est appelée Analyse mul-
tivariée des correspondances (A.C.), nom qui évoque le
fait qu'elle va établir des correspondances (des proximités)

entre les informations qu'on lui fournit (Benzécri,
1973; Murman, 1974).

L'A.C. définit d'abord des facteurs (ou axes factoriels),
situe ensuite les variables par rapport à ces facteurs;
elle construit des projections planes (qu'elle traduit en
graphes) par ensemble de deux facteurs et place toutes
les catégories des variables sous forme de points, dans
cet espace plane.



99



100

Outre les six types, sept variables ont été introduites:
l'âge (trois catégories d'âge), le sexe, la nationalité
(suisse ou étranger), la couche socio-professionnelle
(trois couches: ouvriers, employés, couche supérieure), le
revenu (trois catégories), le niveau de scolarisation
(trois catégories)

Un premier regard sur l'analyse montre que dans la
construction des axes, c'est d'une part le type I qui intervient

le plus fortement, et d'autre part l'âge, le sexe,
et le niveau d'éducation.

Cela signifie que le type I est celui qui se laissera le
mieux définir par les paramètres non-religieux, et que
parmi ces derniers, les trois que nous venons d'énoncer
seront les plus influents.
Un premier facteur est le plus explicatif (54.48% de l'inertie

totale). Aussi n'est-il pas surprenant de voir que cet
axe permettra de cerner ce qui distingue le type I, les
a-religieux des cinq autres. Ce type est expliqué à 99%

par cet axe, donc il n'intervient pas au-delà (dans les
plans ne comprenant pas l'axe 1, le type I sera presque
sur l'origine et pourra être négligé).

Les variables les plus lourdes sont donc ici le sexe, l'âge
(surtout l'opposition entre jeunes (20-34 ans) et plus âgés),
le niveau de scolarité (ici aussi, l'opposition des deux
extrêmes) Intervient aussi la couche socio-professionnelle
supérieure.

Le facteur 2 (20,05 de l'inertie) concerne avant tout le
type V (orthodoxes sans Eglise: 75% de contribution relative)

puis le type II (hétérodoxes sans pratique). Les
variables qui influencent le plus cet axe, sont d'abord la
couche socio-professionnelle, en particulier l'opposition
ouvriers/non-ouvriers, mais aussi la nationalité, la
condition d'étranger s'associant à celle d'ouvrier. Cet axe
est donc celui de la stratification sociale.

Le troisième facteur (14,05% de l'inertie) précise le typeIII (hétérodoxes sans Eglise) dont la contribution relative
s'y trouve être à 65%. Dans cet axe intervient principalement

le revenu (catégorie supérieure) secondairement le
niveau d'éducation (secondaire intérieur), l'âge et le sexe.

Le premier plan factoriel (graphique 1) dessiné par les
axes 1 (en abscisse)et 2 (en ordonnée) va nous permettre
de cerner d'abord le type des a-religieux, ensuite les
types II et V.



101

Tableau 6: Les caractéristiques sociales des types religieux (%)

I II III IV V VI Moy.

CD Hommes (Masc) 78.4 29.6 24.2 35.4 56.5 41.4 43.7
<U

C/3 Femmes (Fem) 21.6 70.4 75.8 64.6 43.5 58.6 56.3

20 à 34 ans (AGI) 56.7 29.6 27.2 16.6 30.4 14.3 26.4

Age 35 à 54 ans (AG2) 29.7 44.4 30.3 39.6 34.8 42.8 37.8

55 ans et plus (AG3) 13.6 26.0 42.5 43.8 34.8 42.9 35.8
i—i
tO

c Suisses (Sui) 86.1 85.1 78.1 89.4 65.2 82.9 82.5
•rH
4J
to

Etrangers (Etr) 13.9 14.9 21.9 10.6 34.8 17.1 17.6
A
J
O

Ouvriers (Ouv) 38.8 60.0 32.1 .35.7 57.1 35.1 39.0
1-1

a
i

Employés (Emp) 27.7 28.0 39.3 40.5 33.3 35.1 37.4
H
0
0
m

JJ

Indépendants (Sup)
Prof. Libérales
Cadres Supérieurs

33.5 12.0 28.6 23.8 9.6 29.8 23.6

u
Primaire (Pri) 21.6 42.3 39.4 48.9 60.9 42.0 41.7

ai
•—!

Second. Infer.
Apprent. (Sin) 35.1 34.6 45.4 21.3 26.1 30.4 31.4

U
M Second. Super.

Tech./Comm. (Sec
Université Sup)

43.3 23.1 15.2 29.8 13.0 27.6 26.9

-1
Jusqu'à 2500 (RE1) 50.0 63.1 51.8 55.8 71.4 62.3 59.1

C
0)
>

2501 à 4000 (RE2) 32.3 21.0 22.2 30.2 14.3 29.5 26.1
(1)

« 4001 et plus (RE3) 17.7 15.9 26.0 14.0 14.3 8.2 14.8



102

Sur le plan un trait fin relie les points d'une variable
qui intervient fortement dans la définition de l'axe (sexe,
âge, scolarité pour l'axe 1, couche socio-professionnelle
et nationalité pour l'axe 2).

Partant de l'origine, quelques secteurs de cercle ont été
distingués, qui délimitent ainsi le champ d'influence des
variables les plus significatives. Par exemple sur le
graphique 1 (axes 1 et 2), entre 10 h.30 et 1 h. on a un
secteur ouvrier.

Chaque type est cerclé. De ce cercle partent des flèches
grasses et discontinues, sur lesquelles on lit un pourcentage.

Ces flèches pointent chacune vers une catégorie de
variable, indiquant qu'il existe une relation (correspondance)

entre le type et la variable et exprimant cette
relation par le pourcent de personnes du type porteurs du
caractère de la variable. En consultant le tableau 6, le
lecteur peut comparer ce pourcentage avec le poids de cette
catégorie de variable dans les autres types, ou dans
l'ensemble de la population (moyenne).

Ainsi, en lisant ce plan d'abord horizontalement de gauche
à droite, on voit que le type a-religieux se distingue des
cinq autres en ce qu'il est plus jeune (57% de personnes
entre 20 et 34 ans), aux quatre cinquièmes masculin, le
plus scolarisé (43% au niveau secondaire supérieur).

Le deuxième axe fait éclater les cinq types restant en
projetant vers le haut de la feuille les hétérodoxes sans
pratique (type II) et les orthodoxes sans Eglise (type V).
L'axe distingue ainsi ces types, qui sont ouvriers (à 60%

environ) des autres.

Mais cet axe montre aussi (ce qui apparaît plus clairement
sur le graphique 2) la correspondance du type V et du
point étranger. Ouvriers comme le type II, les orthodoxes
sans Eglise s'en distinguent - comme de tous les autres
types - en ceci qu'ils comptent une forte minorité d'étrangers

(35%)

Le graphique 2 introduit le troisième facteur (en ordonnée)
et reproduit le deuxième (cette fois en abscisse). Ce troisième

axe nous informe d'abord sur le fait que les hétérodoxes

sans Eglise sont le type où les hauts revenus sont le
plus fréquents. Ensuite il distingue les types IV et VI
(les types des pratiquants) en signalant que leur population
est plus âgée que celle des trois autres types.

Enfin, il indique que les types II, III et IV sont à
dominante féminine (des deux tiers au trois quarts) alors que
les types V et VI ont (ceci pouvant être dit après consul-



103



104

tation du tri-croisé, cf. tabl. 6) une population équilibrée
selon ce critère. Naturellement, on retrouve ici les

informations fournies par le deuxième axe et déjà relevées.

L'analyse permet la caractérisation suivante:

Les a-religieux (type I) forment le type qui se distingue
le plus clairement des autres. Il est composé d'hommes,
jeunes, fortement scolarisés ; il recrute le plus parmi les
couches socio-professionnelles supérieures.

Les hétérodoxes sans pratique (type II) sont principalement
des femmes, et des membres de la classe ouvrière.

Les hétérodoxes sans Eglise (type III) sont également un
type surtout féminin, mais recrutent le plus parmi les
revenus élevés.

Les modernistes (type IV) ont pour trait saillant leur
majorité (deux tiers) féminine et, comme le type VI, un
faible taux de jeunes adultes.

Les orthodoxes sans Eglise (type V) sont mieux profilés.
Type ouvrier, il se distingue cependant du type II en ce
qu'il regroupe le plus d'étrangers et que les hommes y
sont majoritaires.
Les fidèles (type VI) enfin, ont une bonne répartition
entre hommes et femmes. Comme dans le type IV, les ouvriers
sont très minoritaires, bien que fidèles et modernistes ne
relèvent particulièrement ni des couches supérieures,
ni des catégories à haut revenu. Ici aussi les jeunes adultes

sont rares.

Bien que chacun des types religieux n'acquière pas une
caractérisation stricte, il n'empêche que nous parvenons à
en proposer une définition sociale assez prononcée. Retenons

en conclusion trois aspects marquants.

L'a-religion: luxe de l'élite?
Tout d'abord l'irréligion, ou l'a-religion puisque nous ne
détectons nulle part une attitude anti-religieuse militante,
est portée par un groupe social bien profilé. L'a-religion
n'est pas l'affaire de marginaux ou de déclassés; et n'est
pas liée à quelque type de frustration. Au contraire, elle
se présente comme un luxe que s'offrent les forts de notre
société: jeunes adultes, hommes, dans la phase ascendante
de leur carrière, privilégiés par leur formation scolaire,
et dont le revenu déjà confortable, n'a pas atteint son
plafond. L'a-religion a ainsi un caractère êlitaire. Qu'elle

soit portée surtout par des jeunes adultes laisse-t-il



105

présumer son expansion? On peut aussi émettre l'hypothèse
qu'elle tend à caractériser une phase de la vie d'une
certaine élite.
L'ouvrier: ni pratiquant, ni athée?

Si l'on trouve une minorité d'ouvriers partout, deux types
religieux sont des types prolétaires (types II et V). Les
orthodoxes sans Eglise connaissent un apport substantiel
d'étrangers et on y trouve plus d'hommes que de femmes.
Ces deux types posent la question de la participation des
ouvriers à l'Eglise mais chacun à sa manière: pour le type
V, il s'agit de croyants stricts et pieux mal intégrés
(pour une part parce qu'ils sont étrangers) à la paroisse.
Le type II pose plus généralement le problème de la
désaffection ouvrière qui débouche sur un comportement de
passivité, et non pas sur cette nouvelle forme de militance
que serait une confession d'agnosticisme ou d'athéisme.

Le pratiquant: le juste milieu social?

Ni trop éduqué, ni trop peu, ni des plus riches, mais pas
non plus des plus pauvres, guère prolétaires, les pratiquants

de l'Eglise (fidèles et modernistes) représentent
donc bien les couches moyennes majoritaires dans la société,

mais ce type est assez déserté par les jeunes adultes.
On retrouve ici le profil d'une Eglise de classes moyennes
et d'âge mûr, mais signalons le fait que, selon notre
échantillon, les fidèles sont autant des hommes que des
femmes.

III. TYPES RELIGIEUX ET CHAMP POLITIQUE

Le modèle de Glock comprend une quatrième dimension, celle
des conséquences, dont on a vu qu'à la différence des trois
autres qui cernent la relation au sacré, celle-ci renvoie
aux comportements humains dans la vie profane. Elle recouvre

un éventail très large et doit être à son tour l'objet
de subdivisions.

Dans le cadre de cet article, nous resserrerons l'exposé
autour de la question politique, en distinguant deux
volets: celui des inclinations politiques et celui des relations

entre foi et politique, Eglise et société.

III.1.Les inclinations politiques
Un ensemble de 11 questions portait sur huit partis
politiques implantés dans la région et trois mouvements qui se
sont constitués autour de la question jurasienne (9). Les
personnes enquêtées devaient exprimer leur position à





107

l'égard de chacun d'entre eux en utilisant une échelle
allant de 1 à 9. Dans l'analyse qui suit on synthétise
l'échelle ainsi:
0 non réponse
1 - 4 antipathie
5 neutre
6 - 9 sympathie

Le tableau 7 récapitule les résultats.

Globalement les scores d'antipathie des partis sont plus
élevés que ceux de sympathie. On réprouve plus que l'on
est enthousiasmé. Presque tous réprouvent la Ligue Marxiste,

les deux tiers le POP, mais aussi l'UDC. La moitié
exprime son antipathie pour les partis libéraux-radicaux,
qui n'attirent la sympathie que d'une minorité. Le score
du PDC est balancé (39% d'antipathie, 31,5% de sympathie)
et les bilans du PCSI et du PS sont positifs (44,5% de
sympathie contre 36,1% pour le premier, 40% contre 33%

pour le PS) mais on notera que 44,5% d'expression de
sympathie est un plafond. Dans l'ensemble, on relève une
inclination et vers les partis catholiques et vers ceux du
centre-gauche.

Du côté des mouvements, la RJ bénéficie d'un fort courant
de sympathie qui réunit les deux tiers de la population
(et Force Démocratique a pour sa part l'antipathie déclarée

des trois quarts): mais on voit, en observant les
données des tableaux 7-3, qu'être en faveur du Jura indépendant

n'est pas toujours synonyme d'être partisan du RJ.

Passons aux affinités possibles entre les types religieux
et les groupements politiques. Une deuxième analyse des
correspondances a été réalisée, dont on signale ici la
quintescence des résultats.
Relevons d'abord que le type V se définit par l'abstention

qui caractérise de la moitié aux trois-quarts des
orthodoxes sans Eglise. On y voit sans doute l'effet de
sa composante d'étrangers, mais celle-ci ne rend pas
compte de la totalité du phénomène. L'abstention est si
forte, qu'il devient impossible de pousser plus loin l'analyse

des sympathies politiques de ce type, qui n'a pas été
inclus dans l'A.C.
L'A.C. met en lumière que les principales différences de
tendance politique qui démarquent les types se produisent
à propos des partis catholiques. Mais l'attitude à l'égard
des partis cléricaux n'est pas en corrélation (inverse)
systématique avec l'attitude envers les vieux partis
anticléricaux (radicaux). Le vieil axe cléricalisme/anticléricalisme

n'a ici qu'une pertinence limitée.



108

Les a-religieux (type i) sont éminemment opposés aux partis
à étiquette chrétienne. Mais ils ne sympathisent pas pour
autant avec la tradition radicale. Ils inclinent à gauche:
vers le PS surtout. C'est le seul type où le POP trouve un
groupe de sympathisants.

Les fidèles (type Vi marquent leur affinité avec les 2 partis
à étiquette chrétienne et leur antipathie pour la

tradition radicale et l'UDC à droite, la tradition marxiste à

gauche. Le lien est ici manifeste entre les adeptes de
l'Eglise et les partis confessionnels.

Mais observons que si les fidèles constituent un groupe aux
tendances politiques bien typées, il n'en va pas de même
des modernistes (type iv) divisés à propos des partis
chrétiens et moins nettement opposés au courant radical.

Tableau 8 - Attitudes à l'égard de deux questions d'actua-
lité

TYPE
% favorables:

au canton à l'aide du
du Jura; Tiers Monde.

I A-religieux 84 .4 63.0

II Hétérodoxes sans pratique 76 .2 59 .3

III Hétérodoxes sans Eglise 71.4 57.1
IV Modernistes ooCO 71.1

V Orthodoxes sans Eglise 75 .0 63.6

VI Fidèles 85.1 o00

Total 81.5 69 .0

(Pourcents calculés en excluant les N.R., respectivement
de 19 .5% et 5 4%).

Le tableau 8 montre en plus que les fidèles - au sein
d'une population dans son ensemble projurasienne - sont
les plus unanimement attachés à la naissance du nouveau
canton et surtout, que la pratique de l'Eglise s'associe
nettement à la conviction qu'il faut contribuer à l'aide
du Tiers Monde (cf. Fidèles et Modernistes).

Les types II et III manifestent une forte tendance à
l'abstention dans la question portant sur les affinités partisanes.

Au sein du type II, on relèvera aussi une tendance
au jugement critique systématique: à l'exception du R.J.,
tous les mouvements nommés s'attirent plus d'antipathie
qu'ils ne forcent la sympathie. Le type II - à dominance



109

ouvrière - n'incline pas plus que les autres vers les partis
marxistes, ni même vers le PS.

III.2.L'Eglise dans la société suisse

Dans le tableau 9, on récapitule les résultats apportés
par un ensemble de huit questions. Deux d'entre elles
enquêtent sur la relation entre la foi et la politique, les
incompatibilités possibles entre celle-là et certaines
adhésions partisanes. Deux autres posent le problème de
l'interférence de l'Eglise suisse saisie ici comme institution,
dans les problèmes politiques et sociaux de la nation. Les
deux suivantes interrogent sur deux formes d'engagement
politique (l'engagement partisan; la prise-de-position par
le prêche) de ce représentant privilégié de l'institution
religieuse qu'est l'ecclésiastique. Les deux dernières
évaluent l'incidence de la disparition de la paroisse locale
sur la vie des intéressés, puis celle de la disparition
des grandes Eglises sur la société suisse.

Observons d'abord le profil présenté par l'échantillon -
et à travers lui par la population delémontaine. Plus de
la moitié pense que foi et politique n'ont rien de commun
et aussi que les sujets socio-politiques n'ont pas leur
place dans la prédication. Deux tiers veulent que l'Eglise
évite toute intrusion dans la politique. C'est là un trait
de consensus idéologique suisse. Signalons (ce qui ne
figure pas dans le tableau) que le croyant ne doit pas pour
autant se tenir à l'écart de la politique: presque tous
pensent qu'il peut adhérer à un parti. Mais pour un tiers,il est des partis incompatibles avec la foi. Sont exclusivement

visés le POP et la Ligue, donc les partis et l'idéologie
marxistes.

1. Considérons d'abord les questions traitant des relations
entre foi et Eglise d'une part, politique de l'autre. (Questions

1-4)
Le clivage démarque ici les trois premiers types des deux
derniers. Ceux-là prônent de manière claire la séparation
de la foi et de la politique et plus encore refusent à

l'Eglise le droit d'opiner en ce domaine. Les intégrants
des deux types "orthodoxes" sont partagés à ce sujet. Et
la moitié d'entre eux estime que certains partis - marxistes

- sont incompatibles avec la foi. Observons ceci: quand
on sépare radicalement foi et politique, on ne parle guère
d'incompatibilité de la foi et de certains partis (justement,

puisqu'il s'agit de deux réalités hétérogènes). En
revanche, affirmer que la foi a des incidences politiques
peut conduire à opérer une sélection a priori parmi les
options partisanes possibles.



110

Tableau 9: Foi; Eglise et politique (% des personnes approuvant l'item)

TYPES I II III IV V VI
FidèMoyenne

X. gieux doxes doxes nistes doxes les Types

ITEMS sans
pratique

sans
Eglise

sans
Eglise

lw La foi n'a
rien à voir avec 61.5 70.4 + 67.7 47.9 42.9 - 54.0 56.5
la politique
2. L'Eglise ne
doit pas se
prononcer sur les

38.2 + 25.0 20.0 14.9 23.8 12.1 20.4

problèmes sociaux

3. L'Eglise ne

doit pas se
prononcer sur la 67.6 71.4 68.8 68.8 52.2 - 59.4 64.6

politique
4. Certains partis

sont
incompatibles avec

'19.2 - 21.4 12.9 - 22.7 42.1 + 49.2 + 30.3

la foi
5. Le clerc ne
doit pas être
d'un parti po¬

23.1 — 50.0 48.5 51.1 47.6 44.7 45.0

litique
6. On ne doit
pas prêcher sur
des sujets so¬

43.2 - 60.7 48.5 54.2 60.9 55.7 53.6

cio-politiques

7. Incidence de
la disparition de
la paroisse sur
la vie de l'in¬ 7.7 X 25.0 - 30.3 51.1 + 22.7 - 53.0 + 37.4

terrogé (moyenne,
forte)
8. Incidence de
la disparition de

l'Eglise sur la 42.9 -- 80.8 97.0 + 93.8 91.3 94.3 85.1

société (néfaste)

Les signes + et - indiquent un écart de 10% (positif ou négatif) par
rapport a la moyenne.



Ill

Les a-religieux ne se démarquent guère des types II et III
sinon sur un point: c'est dans ce type que l'on estime le
plus que l'Eglise ne doit pas non plus se prononcer en
matière sociale. Ailleurs, si l'on rejette l'intervention
politique, on accepte la prise-de-position sociale. Il faut
probablement voir là l'expression du consensus très large
sur la mission morale de l'Eglise dans notre société. Nous
y reviendrons.

Les modernistes (type IV) présentent une tendance particulière.
Ils rejoignent les orthodoxes quant à la relation de

la foi et de la politique (division interne en deux groupes
de même poids), mais inclinent vers les autres types en
rejetant à 7 contre 3 l'immixtion de l'Eglise dans la
politique, et en ne condamnant pas à priori certains partis.
Les modernistes auraient ainsi une conception plus liée à

l'individu de la relation entre foi et politique, alors
que pour les orthodoxes, cette relation passerait par la
méditation de l'institution ecclésiastique. Ce tableau offre

un portrait plus net de ceux que nous avons appelé les
modernistes : ils ne visent pas à politiser l'Eglise, ni ne
sont les tenants d'un Evangile politique ou social. Leur
modernisme tient dans un individualisme et un libéralisme
idéologiques (ce qu'indique d'ailleurs le fait qu'ils ne
condamnent pas de partis au nom de la foi).
2. En ce qui concerne l'engagement politique de
l'ecclésiastique - par l'affiliation à un parti, ou par la prise-
de-position lors du prêche - on ne relève pas de différence
significative du type II au type VI: dans chacun d'entre
eux, les deux positions possibles sont assumées par des
groupes sensiblement égaux. Le seul type à se démarquer
est celui des a-religieux, qui en particulier estiment
(77%) que l'ecclésiastique peut s'affilier au parti de sa
convenance. Ce fait à première vue contredit la tendance
de la majorité des a-religieux à vouloir maintenir l'Eglise

à l'écart de la politique? Une interprétation possible
serait que l'ecclésiastique n'est plus perçu comme le
porte-parole de l'Eglise et qu'ainsi son choix politique,
de même que sa prédication, n'engagent que sa personne et
non pas l'institution?
On a observé que plus le type est religieux, plus il tend
à opiner que la foi a des implications politiques, et que
les types orthodoxes sont plus enclins à considérer que
l'Eglise doit aussi affirmer son point de vue en matière
politique. Il faut en même temps relever l'absence totale
de consensus en cette matière parmi les types les plus
impliqués dans l'Eglise (types IV à VI); ceux-ci paraissent
tiraillés entre une morale religieuse qui tendrait à
subordonner le champ politique à la foi et à la théologie, et
une morale civile, qui exige que le sacré et ses institutions

restent en-deçà, ou au-delà, de l'arène politique
(cf. Bellah, 1973).



112

Les deux dernières questions donnent l'occasion d'approfondir
ce débat.

On y lit d'abord le constat d'échec de la vocation communautaire
de la paroisse. Un tiers seulement pense que sa

disparition affecterait leur vie, et même parmi les pratiquants,
la moitié seulement estiment qu'ils en souffriraient.
En revanche, il existe un large consensus en ce qui concerne

l'importance macrosociologique des Eglises et - paradoxe
symétrique à celui du désintérêt des pratiquants pour leur
paroisse - plus de la moitié des a-religieux eux-mêmes
estiment que la disparition des Eglises serait néfaste à notre
société.

Le croisement des réponses aux questions sur la disparition
de la paroisse et celle des Eglises nous montre que quelque
soit le jugement que l'on porte sur sa paroisse, on estime
que les Eglises contribuent de manière décisive à l'équilibre

de notre société. 80% de ceux qui pensent que la
disparition de la paroisse n'entraînerait aucun changement
dans leur vie, estiment que les Eglises ne doivent pas
disparaître

Les enquêtes avaient ici la possibilité d'expliciter leur
opinion, et l'analyse des commentaires nous permet de
regrouper lès motifs en trois catégories, que nous indiquons
par ordre croissant d'importance.

- L'Eglise support de la foi
Le premier genre d'explication, le moins souvent invoqué,
c'est que la disparition des Eglises entraînerait la
disparition de la foi. "Parce que la génération suivante
serait prise par une idéologie autre que la foi chrétienne",
"C'est l'Eglise qui assure la foi", "Il n'y aurait plus
de religion", etc.

- L'Eglise, lieu de satisfaction du "besoin religieux" et
d'équilibre psychique

La deuxième raison c'est que les croyants souffriraient
de cette disparition car l'Eglise est leur refuge. "Il y a
beaucoup de gens qui ont toujours besoin de la religion",
"Pour beaucoup l'Eglise est un appui car chacun ne sait pas
chercher Dieu lui-même, donc pour ces gens là, il faut
l'Eglise", "Enormément de personnes seraient desaxées,
l'homme a un besoin religieux", "Parce qu'il y a une
catégorie de personnes pour qui le culte est une habitude et
un devoir. Il leur sert de moralité et de référence, ils
se sentiraient un peu déphasés", "Les gens très pratiquants
seraient complètement perdus", etc.



113

Notons ici l'idée sous-jacente d'une foi qui pourrait être
vécue sans l'Eglise, celle-ci s'offrant surtout à ceux dont
la personnalité serait trop faible pour assumer leur
individualité. En fait, on a là une rationalisation des célèbres

stéréotypes: "je ne viens pas à l'Eglise, mais j'ai ma

foi, Monsieur le Curé "chacun ses croyances, l'important
c'est d'en avoir, n'est-ce pas

Alors que la première classe d'arguments se référait à la
foi, ici l'Eglise - et la religion - sont reliées à la
notion de besoin, d'équilibre psychologique.

- L'Eglise, institution nationale de santé publique

La dernière raison invoquée, et de loin le plus fréquemment,
c'est le rôle de "gardien de morale" que l'on attribue à

l'Eglise. "Tout le monde deviendrait sauvage", "On n'aurait
plus de retenue", "Il n'y aurait plus de morale, les gens
seraient beaucoup plus portés vers le mal", "Il n'y aurait
plus de pratique et de ce fait plus de délinquence et tout
...", etc.

Voilà, à notre avis, l'argument essentiel, qui permet de
comprendre que l'on puisse n'investir que peu dans la
paroisse mais estimer les Eglises nécessaires. Or ici l'argument

n'est plus de l'ordre de la foi ou de la religion,
mais de celui de la morale. Et pourtant, si l'on attend
de l'Eglise qu'elle fonde l'ordre moral, n'est-ce pas parce

qu'elle seule, en lui donnant le sceau du sacré, peut
l'investir d'une autorité suffisante pour qu'il exerce de
manière efficace la fonction de gardien de l'ordre de la
société?

Cette conception de la place des Eglises dans le système
suisse doit être soulignée. Elle ne lui est pas réservée
(10). Mais elle y est particulièrement importante. Dans
une étude portant sur les réactions de la presse (édito-
riaux mais aussi lettres des lecteurs) à propos de la prise

de position des "32" (11), Allamand et de Rham constataient

que le déferlement des critiques se fondait moins
sur la foi et sur une argumentation théologique, que sur
une conception idéologique: la position des "32" est
inadmissible parce qu'elle met en question la place des Eglises

comme piliers de l'ordre moral de notre société.

Les résultats de ces deux recherches convergent pleinement
et nous pouvons en conclure que les grandes Eglises
chrétiennes font partie du paysage socio-culturel de notre
pays. Elles doivent se tenir en marge de la politique (12),
justement afin de pouvoir remplir cette fonction, politique

finalement, ou mëta-politique, de garant de la morale.
Telle est le contenu de ce que nous avons qualifié plus
haut de "morale civile1'.



114

CONCLUSION ET OUVERTURE

Bien qu'à peine esquissée ici tant du point de vue du
modèle théorique que de celui du choix des indicateurs, la
voie suivie dans cet article nous paraît permettre des
études beaucoup plus satisfaisantes que celles habituellement

menées à propos du "facteur religieux", de ses
déterminations et incidences.

La construction et l'application du modèle typologique a
mis en relief l'imbrication étroite d'une population et
d'une religion. Certes, la pratique réelle est modeste.
Mais la pratique imaginaire est beaucoup plus élevée, et
l'adhésion symbolique au christianisme extrêmement forte.
Le lien avec la religion passe donc plus par le culturel
que par le social. Il y aurait - la formule est là pour
donner à réfléchir - communion dans un vécu culturel et
imaginaire collectif plutôt que par la participation à
des pratiques centripètes.

La quasi-absence d'athéisme conséquent, le constat que le
groupe d'a-religieux (notion beaucoup plus lâche que celle
d'athée) porte la marque d'une sorte de fratrie ieune et
virile, ces observations confirment a contrario ce qui
vient d'être dit.
Pour renouer avec la thèse de la sécularisation, il paraît
en conséquence important de distinguer le déclin du lien
entre la population et les grandes Eglises, réel sans doute

(mais n'oublions pas que les fidèles constituent près
du 30% de l'échantillon), du lien entre la population et
la tradition chrétienne, imprégnant en profondeur la
culture collective.
La troisième partie n'est pas assez étoffée (notre incursion

s'étant limitée au domaine politique) pour que l'on
puisse conclure sur la question de 1'influence du facteur
religieux. Elle n'en signale pas moins sa part dans
l'organisation du système des partis politiques, l'étroite
relation entre l'adhésion à l'Eglise catholique et l'inclination

vers les partis confessionnels, mais aussi entre
le rejet de ces partis et 1'a-religion.
Mais ici le plus intéressant est moins ce qui rend chaque
type particulier que ce qu'ils semblent partager. Si le
lien concret entre l'individu et l'Eglise locale apparaît
relâché, il demeure.très fort sur le plan symbolique et
imaginaire. Et ce sera par le biais du symbolique et de
l'imaginaire - donc du culturel - que l'on parviendra à
redéfinir la place sociale, sociétale surtout, des Eglises.
Celles-ci doivent avant tout nourrir la communion cultu-



115

relie et le consensus moral, soubassements de l'ordre socio-
politique. Dès lors dans cette perspective, il importe
qu'elles restent en marge d'un champ politique relativement
pluraliste, car en y entrant elles deviennent partisanes,
ne légitiment plus qu'un acteur de ce champ et non pas le
champ lui-même.

Observons l'existence d'une contradiction possible entre
ceux, plus détachés de l'Eglise, qui attendent d'elle cette
position méta-sociale, et ceux, fidèles et autres qui (quoique

très divisés à ce propos), demandent à l'Eglise non de
légaliser un système mais de se situer par rapport aux forces

en présence dans ce système.

Resteraient encore à préciser les modalités de cette
articulation entre les Eglises et la société: la génèse dont
elle procède, les mécanismes qui la constituent, les forces
sociales qui la soutiennent et celles qui la contestent.
Le point de départ d'une analyse tiendrait dans le constat
d'une large adhésion à un système culturel imprégné de
christianisme, qui inclut à la fois une religion et une
morale civiles, pour reprendre ces notions forgées par
R.N. Bellah (1973) dans le cadre des Etats-Unis (13).
NOTES

1. Cela est souvent même considéré comme acquis, ce dont témoignent la
pratique des sociologues. Deux importantes enquêtes effectuées en
Suisse sur la condition féminine d'une part (Held et Levy, 1974),
sur la jeunesse d'autre part (Blancpain et Häuselmann, 1975),
délaissent totalement la question religieuse.

2. Nous remercions la Commission d'étude sociologique paroissiale de
Delémont d'avoir rendu possible cette recherche et de sa collaboration

3. Chrétien: c'est là une limite de notre démarche.

4. Susceptible de quelques corrections pourtant: il n'inclut pas les
Delémontains qui pratiquent au dehors de la paroisse.

5. Des situations peuvent exister où la pratique avouée serait infé¬
rieure à la pratique pratiquée (si l'on ose dire): par exemple, là
où l'Eglise serait persécutée. Ici on constate que la relation est
inverse, et que l'on préfère se dire plus pratiquant qu'on ne l'est.
Cela ne peut pas être interprété autrement que comme un indicateur
de la préhension de la religion et des institutions chrétiennes sur
la population.

6. Cette hypothèse a été discutée. Nos collègues R. Campiche et J.M.
Chappuis nous ont fait observer que les membres les plus passifs
se caractérisent souvent par une vision très traditionnelle de l'Eglise.

Remarque pertinente, mais qui porte sur la conception de l'Eglise
alors que l'hypothèse concerne l'incidence de la tradition religieuse
sur la vie quotidienne (sur la "quatrième dimension"). Aussi, cette
équivoque écartée, maintenons-nous l'hypothèse.



116

7. Une première échelle de pratique, comprenant cinq positions, faisait
intervenir la participation à l'eucharistie. Mais l'exigence (pour
des raisons pratiques) de dichotonisation conduisait à ne retenir que
la fréquentation de l'office divin.

8. Ces exigences sont les suivantes:

- Des individus classés dans le profil d'orthodoxie, on écarte ceux
qui n'ont pas répondu positivement à tous les items suivants: anges/
enfer/Christ nous a rendu fils de Dieu/salut/résurrection des hommes.

- De ceux qui se retrouvent dans le profil d'incroyance, on élimine
ceux qui n'ont pas répondu négativement aux items que les orthodoxes
doivent approuver.

- De ceux regroupés dans le profil d'hétérodoxie, on soustrait les
personnes qui ne confesseraient pas le salut tout en rejetant l'idée
de l'enfer.

9. Pour une introduction à la question jurasienne, voir par exemple:
Bassand, Lalive, Thoma, 1976.

10. L'un de nous a fait ce même constat dans une enquête aux antipodes,
à propos de communautés rurales d'immigrants. Même les plus incrédules

estimaient les Eglises nécessaires à la santé de leur région.
Cf. Lalive, 1973 b.

11. Décision de 32 prêtres et pasteurs romands d'un refus collectif de
l'armée, en février 1972. Cf. Allamand et de Rham, 1974.

12. Or justement la position des "32" n'a pas été jugée comme une posi¬
tion morale, mais politique, ce qui est étonnant, mais cohérent; car
admettre qu'il s'agit là d'un choix éthique, c'est admettre que
l'Eglise peut avoir un autre rôle que celui de garant de l'ordre
social: c'est admettre que l'Eglise puisse contester cet ordre.

13. Un sondage récent montre que plus de 70% de la population souhaite
le maintien de la référence au "Dieu tout puissant" dans la Constitution

(avril 1976).

BIBLIOGRAPHIE

Allamand J.-P. et de Rham G. (1974): Analyse de presse des réactions au
refus à l'armée des "32". In: Actes du deuxième congrès de la Société

suisse de sociologie. Contributions à l'analyse sociologique de
la Suisse, Genève, 1974.

Bassand M., Dumont P., Lalive d'Epinay C. (1976): La vie religieuse dans
une ville moyenne suisse. (Rapport préliminaire), Genève.

Bassand M., Ruedin F., Waeber C. (1974): Paroisses et pratique domini¬
cale. Copasco, Genève.

Bassand M., Lalive d'Epinay C., Thoma P. (1976): Un essai de démocratie
culturelle. Le centre culturel jurassien. Lang, Berne et Francfort/M.

Barton A. (1965): Le concept d'espace d'attributs en sociologie. In:
Boudon et Lazarsfeld, 1965, p. 148-170.



117

Bellah R.N. (1973): La religion civile en Amérique. In: Archives des
sciences sociales des religions, No 35 (Traduction de l'anglais,
1967).

Benzécri J.-P. et al. (1973): L'analyse des données. Dunod, Paris,
2 volumes.

Bergonier M. (1973): Méthodes d'analyse de données pour la détection et
la description des structures. In: "Etudes et recherches" du
Département de science politique, No 3, Université de Genève, pp. 58-74.

Blancpain R. et Häuselmann E. (1974): Zur Unrast der Jugend. Verlag Hu¬

ber, Frauenfeld und Stuttgart.
Boudon R. (1971): La crise de la sociologie. Droz, Genève, Paris.
Boudon R. et Lazarsfeld P. (1965): Le vocabulaire des sciences sociales.

Mouton, Paris, Lay Haye.

Campiche R. (1968): Urbanisation et vie religieuse. Payot, Lausanne.

Desroche H. (1968): Sociologies religieuses. Presses Universitaires
de France, Paris.

Glock Ch. (1959): "The religious revival in America". In: Religion and
the face of America. J. Zamn, University Extension, University of
California.
Traduction française parue in: Archives de sociologie des religions,
No 12, 1961, pp. 35-52 et in: Boudon et Lazarsfeld, 1965.

Held T. et Levy R. (1974): Die Stellung der Frau in Familie und Gesell¬
schaft. Verlag Huber, Frauenfeld und Stuttgart.
Traduction française chez Delta (1976).

Instituto Fey Secularidad (1970): Boletin No 1, Secularizacion, Madrid.

Lalive d'Epinay C. (1973a): Religion e ideologia en una perspectiva so-
ciologica. La Aurora, Puerto Rico.

Lalive d'Epinay C. (1973b): L'héritage et la dynamique externe du chan¬
gement. Colonia Iris: une communauté vaudoise dans la Pampa. In:
Archives des sciences sociales des religions, No 36, p. 35-70.

Lübbe H. (1965): Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Be¬

griffs. Verlag Karl Alber, Freiburg/München.

Murman A. (1974): L'analyse des correspondances. Département de socio¬
logie, Université de Genève.

R.G.G. (1961): Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Tome 5, col.
1280-1299, articles: Säkularisation, Säkularismus.

Wilson B. (1966): Religion in Secular Society. Watts, London.

Windisch U. (1972): Intégration des travailleurs immigrés et xénopho¬
bie en milieu ouvrier suisse. Diverses approches méthodologiques.
Département de sociologie, Université de Genève.

Christian Lalive d'Epinay
Michel Bassand
Département de Sociologie
Université de Genève
Case postale 141
1211 Genève 24




	Vie religieuse et secularisation : éléments theoriques et application à une ville moyenne suisse

