
Zeitschrift: Sonos / Schweizerischer Verband für Gehörlosen- und
Hörgeschädigten-Organisationen

Herausgeber: Sonos Schweizerischer Verband für Gehörlosen- und Hörgeschädigten-
Organisationen

Band: 102 (2008)

Heft: 9

Rubrik: Sind Schwerhörige ohne Kultur?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sind Schwerhörige
ohne Kultur?
Wir schreiben und sprechen viel von der
Gehörlosenkultur - wie ist das bei den

Schwerhörigen? Ist die Gehörlosenkultur
offen für Schwerhörige? Im Podium
äussern sich Schwerhörige und Gehörlose
dazu. Ein interessanter Austausch - für
mehr Gemeinsamkeit?

Im Clubraum der Roten Fabrik in Zürich-
Wollishofen treffen sich am Mittwoch, 16.

Juli 2008, auf Einladung der „kofo Zürich",
des Gehörlosen- und Sportvereins und in

Zusammenarbeit mit „sichtbar GEHÖRLOSE

ZÜRICH" eine wirklich grosse Anzahl

von interessierten Zuhörenden und

Zuschauenden, um auf die vielfältigen
Kulturaspekte im Hörbehindertenbereich
Antworten erhalten und allenfalls neue
Erkenntnisse gewinnen.

Gian-Reto Janki moderiert gekonnt und souverän die
spannende und interessante Podiumsveranstaltung.

Gian-Reto Janki eröffnet die kofo-Veranstal-

tung und begrüsst die Besucherinnen und

Besucher sowie die beiden anwesenden

Gebärdendolmetscherinnen, Barbara

Bucher und Johanna Wüthrich. Gian-Reto

Janki meint einleitend: „Heute haben wir
ein ganz spezielles Thema ausgewählt.
Haben Schwerhörige auch eine Kultur?
Dieser Frage wollen wir in der heutigen
Podiumsveranstaltung vertieft nachgehen
und gemeinsam darüber diskutieren."

Gian-Reto Janki heisst seine Gäste und

Podiumsteilnehmenden, Lizabeta Simonaj,
Michael Gebhard und Dieter Spörri ganz
herzlich willkommen.

Vor Beginn der eigentlichen Podiumsdiskussion

erläutert Gian-Reto Janki, was
eigentlich Kultur bedeutet und wie Kultur
definiert wird. „Kultur ist etwas von Men¬

schenhand erschaffenes, und sie hat mit
Recht, Moral, Wissenschaft und Religion zu

tun." Janki weist darauf hin, dass fünf
Aspekte mit einbezogen werden müssen,

um in einer Gruppe zu einer zuverlässigen
Kultur zu gelangen. Es braucht - als

wichtigsten Aspekt für Gehörlose - die Sprache
und sodann die Identität, Verhaltensregeln,
Traditionen und Werte."

Etwas provokativ stellt Janki zwei Thesen

auf:

„Ohne Gebärdensprache gibt es keine

Gehörlosenkultur"

oder ist es viel mehr so

„Ohne Gehörlosenkultur gibt es keine

Gebärdensprache"

Janki meint: „Es ist noch nicht allzu lange
her, als die Gebärdensprache unterdrückt
wurde. Nur in den Vereinen war es möglich,
untereinander die Gebärdensprache zu

benutzen und mit ihr zu kommunizieren.
Die Vereine waren das Zentrum für die
Gehörlosen und in den Vereinen war es

möglich, wichtige Werte der Gehörlosen zu

pflegen und zu erhalten."

Janki fragt: „Die Heimat der Gehörlosen ist
der Verein. Wie sieht das nun konkret bei

den Schwerhörigen aus?"

Podiums-Diskussion

Die drei Podiumsteilnehmenden stellen
sich kurz dem Publikum vor.

Lizabeta Simonaj: „Aufgewachsen bin ich

als Gehörlose. Als Kind wurde ich mit
einem Cochlea Implantat versorgt. Dieses

wurde dann indes auf meinen Wunsch hin

wieder entfernt. Als klar gebärdensprachlich

orientierte Gehörlose engagiere ich

mich als Mitglied im IGGH-Vorstand

(Interessengemeinschaft Gehörlose, Hör- und

Sprachbehinderte) in Bern.

Michael Gebhard: „Ich bin ohne Kontakt zu

Gehörlosen aufgewachsen und integrativ
beschult worden. Ich engagiere mich seit
einem Jahr bei VUGS und zudem habe ich

ein ganz grosses Interesse an der Politik."

Dieter Spörri: „In meinem zweiten Lebensjahr

wurde festgestellt, dass ich nur eine

Hörfähigkeit von 10% habe. Die gesamte
Schulzeit verbrachte ich im Landenhof und

absolvierte danach eine Uhrmacher-Lehre.

Nach dem Abschluss meiner Lehrzeit hatte
ich erstmals Kontakt zu Gehörlosen. Ich

habe mich in verschiedenen Vereinen für
die Belange der Schwerhörigkeit engagiert.
Heute bin ich viel näher bei den Gehörlosen
als bei den Schwerhörigen."

Michael Gebhard: „Im 19. Jahrhundert gab

es in der Pädagogik keine Trennung
zwischen den Gehörlosen und den
Schwerhörigen. Erst im 20. Jahrhundert wurde

getrennt beschult. Aufgrund meiner

geschichtlichen Recherchen stelle ich fest,
dass die Schwerhörigen wesentlich heterogener

als die Gehörlosen sind. Und eines
kann auch klar ausgesagt werden, dass die

Geburtsschwerhörigen immer am flexibelsten

waren. Um die Frage nach der

Schwerhörigenkultur zu beantworten, muss zuerst

geklärt werden, wer ist eigentlich der

Träger dieser Kultur. Sind es vielleicht die
Älteren der Schwerhörigen? Die Frage lässt
sich nur sehr schwer beantworten. Das Ziel

der Schwerhörigen ist es, klar und deutlich
kommunizieren zu können. Und das Ziel
der Gehörlosen ist es, in der Gebärdensprache

zu kommunizieren. Ich denke

wichtig ist es, dass sich sowohl die Schwerhörigen

wie auch die Gehörlosen einfach
wohl fühlen. Es gibt kein richtig und falsch,

eigentlich ist alles offen."

Gian-Reto Janki
mit seinen

Gästen auf dem
Podium. Lizabeta

Simonaj,
Michael Gebhard

und Dieter
Spörri v.l.n.r.



Lizabeta Simonaj und Michael Gebhard informieren Liber kulturelle
Aspekte aus dem Schwerhörigen- und dem Gehörlosenbereich.

Lizabeta Simonaj: „Vor 10 Jahren wurde die

IGGH gegründet. Viele Veranstaltungen
wurden organisiert und durchgeführt. Die

IGGH war offen für alle Interessierten und

niemand wurde ausgeschlossen. Seit

einigen Monaten gibt es aber interne

Spannungen. Der Grund dafür ist, dass in der
IGGH zuviel die Lautsprache benutzt wird.
Dieser Umstand finden die Gehörlosen sehr

schwierig, weil dadurch der kommunikative
Austausch erschwert wird. Grundsätzlich
wollen wir aber für alle Gruppierungen
offen sein."

Michael Gebhard: „Historisch betrachtet
wurde der Begriff Gehörlosenkultur in den

6oer Jahren des letzten Jahrhunderts
geprägt. Ich denke, dass jetzt eine neue
Kultur oder eine neue Form der Kultur
kommen wird. Ich denke der Status
«gehörlos» oder «schwerhörig» weist nicht
den Weg zur Kultur. Ich denke, es muss
zuerst die Grundsatzfrage, dürfen Schwerhörige

bei den Gehörlosen mitmachen,
geklärt werden."

Dieter Spörri: „Ich denke, dass die angebotenen

Programme bei den Gehörlosen-

Organisationen vielseitiger und attraktiver
sind als dies bei den Schwerhörigen-Orga-
nisationen der Fall ist. Sicher ist dies meine

subjektive Meinung. Ich weiss, dass sich

pro audito im Verlaufe der letzten Jahren

sehr um interessante Veranstaltungen
bemüht hat, aber ich habe dort einfach
nicht mitgemacht."

Lizabeta Simonaj: „Bei mir ist es ganz klar,

ich fühle mich ganz eindeutig viel mehr zu

den Gehörlosen hingezogen."

Ablesen - ist das ein Kulturbestandteil

der Schwerhörigen?
Gian-Reto Janki stellt zu Beginn der
Podiumsdiskussion die wichtige Kernfrage, ob

das Ablesen ein Kulturbestandteil bei den

Schwerhörigen sei.

Dieter Spörri: „Ja, das

Ablesen ist ein wesentlicher

Bestandteil bei den

Schwerhörigen."

Michael Gebhard: „Das
Ablesen war früher die

treibende Kraft für die

Schwerhörigen. Es war der

eigentliche Lockvogel für
die Gewinnung von neuen

Vereinsmitgliedern. Das

Ablesen wurde zur Tradition

mit eigenem Regelwerk,

und es symbolisierte,

im gleichen Boot zu

sitzen. Ich muss aber

betonen, dass meines Wissens entsprechende

empirische Untersuchungen
fehlen."

Lizabeta Simonaj: „Das Ablesen ist und war
nie meine Muttersprache. Es gibt so viele
verschiedene Mundbilder. Man denke hier
auch vor allem an die Männer mit Barten
und Schnäuzen. Grosse Probleme
entstehen auch beim Ablesen von Fremdwörtern

oder wenn in einer anderen Sprache

geredet wird. Ich denke, die Schwerhörigen
wurden bzw. werden von ihren hörenden
Eltern stark beeinflusst."

Kann etwas Gemeinsames
entstehen?

Gian-Reto Janki möchte von seinen drei
Gästen wissen, ob zwischen den Gehörlosen

und den Schwerhörigen auch etwas
Gemeinsames entstehen kann?

Dieter Spörri kennt sowohl die speziellen Gegebenheit

bei den Schwerhörigen wie bei den Gehörlosen
sehr genau.

Dieter Spörri: „Aus meiner Erfahrung kann

ich sicher bestätigen, dass die Schwerhörigen

bei den Gehörlosen jederzeit herzlich

willkommen sind. Das Positive ist auf

jeden Fall, dass es zu gegenseitigen
Hilfestellungen kommt. Das gegenseitige
Helfen ist das Beste und fördert die Kom¬

munikation."
Lizabeta Simonaj: „Wir bei der IGGH

fördern die Zusammenarbeit zwischen den

Gehörlosen und den Schwerhörigen.
Wichtig ist aber, dass die Kommunikation

klappt. Es darf einfach keine Missverständnisse

geben."

Dieter Spörri: „Ich denke, wir müssen
bestehende Vorurteile abbauen. Dazu

braucht es unbedingt mehr Toleranz und

ein gegenseitiges Engagement sowie ein

Mitmachen. Es muss zwingend eine
Vertrauensbasis geschaffen werden."

Michael Gebhard: „Ich denke auch, dass

Toleranz sehr wichtig ist. In der Vergangenheit

wurde ja das Gemeinsame schon
praktiziert. Wieso sollte es jetzt nicht mehr
funktionieren? Ich denke, es braucht dazu

aber zwei starke Dachorganisationen mit
ihren jeweiligen Anlaufstellen."

Mischkultur - Soll es sie
geben?

Gian-Reto Janki wirft die Frage auf: „Ist es

sinnvoll, dass es eine Mischkultur gibt?"

Dieter Spörri: „Eine Mischkultur ist aus
meiner Sicht nur dann möglich, wenn wir,

d.h. die Gehörlosen und die
Schwerhörigen, starke Wurzeln haben. Sinnbildlich

vergleiche ich die Mischkultur mit
einem grossen starken Baum mit zoo'ooo
Ästen. Jetzt ist aber der Boden noch karg
und leer. Aber vielleicht strahlt der Baum in

100 Jahren in vollem Glanz."

Michael Gebhard: „Ich bin da wesentlich

optimistischer. Ich denke, es braucht eine

Identität und eine Verwurzelung. Es stellt
sich die Frage, wer sind wir und von was

grenzen wir uns ab? Oder sind wir schlussendlich

nur einfach eine von vielen
Gruppen im Behindertenwesen?"

Lizabeta Simonaj: „Ich denke einfach, dass

sich die Schwerhörigen gegenüber den
Gehörlosen zu fest abgrenzen. Zudem

gestaltet es sich für eine gute Kommunikation

schwierig, wenn die Schwerhörigen
nicht gebärden können."

Gian-Reto schliesst mit diesen interessanten

Voten die Podiumsdiskussion und

bedankt sich bei seinen Gästen für das

engagierte Mitwirken.

Nach einer kurzen Pause beantworten Lizabeta

Simonaj, Michael Gebhard und Dieter

Spörri Fragen aus dem Publikum.



Interessante und facettenreiche
Wortmeldungen aus dem
Publikum

Gian-Reto Janki stellt eingangs die etwas pro-
vokativ formulierte Frage: „Geht die

Schwerhörigenkultur zu wenig in die Tiefe?"

Ein Besucherin meint: „In meinem Leben

habe ich bereits sieben Hörstürze gehabt.
Heute bin ich vollständig gehörlos. Das vor
Jahren implantierte Cochlea Implantat
funktioniert bei mir nicht und wurde später
wieder entfernt. In meinem Leben habe ich

mich in allen Gruppierungen sowohl bei den

Gehörlosen wie auch bei den Schwerhörigen
bewegt. Mein ganz grosses Glück war
zweifelsfrei, dass ich meine guten lautsprachlichen

Fähigkeiten bis heute behalten konnte.
Die angebotenen Intensiv-Kurse für die

Lautsprache wie auch für das Ablesen erachte ich

aber nicht als kulturelle Eigenart, sondern
vielmehr als reine Weiterbildung zur Pflege
der Sprache. Für wichtig halte ich die gemeinsamen

Treffen, wie sie beispielsweise in

Fontana Passugg angeboten und durchgeführt
werden. Die Schwerhörigen haben gemäss
Stellungnahmen vom Landenhof kein
Bedürfnis die Gebärdensprache zu erlernen.
Früher war die Gebärdensprache einfach
verboten. Es wäre aber gut, wenn die Schwerhörigen

ebenfalls die Gebärdensprache
beherrschen würden. Ich denke, dass viele
Schwerhörige sich ihrer Identität nicht
bewusst sind."

Dieter Spörri: „Die Schwerhörigen sind in der

Regel sehr gute Schauspieler und zudem

tragen sie oftmals ihre Hörhilfen nicht. Ich

frage mich, wieso wird am Landenhof nicht
über die Gehörlosenkultur unterrichtet?"

Michael Gebhard: „Ich bin sicher, dass die

Schwerhörigen eine Kultur haben. Offen ist
aber, ob sie eine eigene Sprache entwickelt
haben. Zudem wäre es wirklich wünschenswert

und gut, wenn an den Schulen über die

Gehörlosenkultur als eigentliches Schulfach

unterrichtet würde. Ich denke, dass sich bei

dieser Frage die Betroffen einschalten und

aktiv werden müssen."

Das zahlreich anwesende Publikum verfolgt aufmerksam die
interessanten Wortmeldungen aus dem Publikum.

Ein junger Mann erzählt: „Mein Vater

wollte, dass ich wegen den besseren

zukünftigen Berufschancen unter allen
Umständen lautsprachtich aufwachse. So

erhielt ich Hörgeräte, die aber wegen
meiner angeborenen Empfindlichkeit nicht

optimal eingesetzt werden konnten. Gegen

die Implantation eines CI wehrte ich mich

trotz des auf mich ausgeübten Druckes
immer erfolgreich. Für mich ist ganz klar,
dass die Gebärdensprache meine
Muttersprache ist. Ich erwarte von meinem

Umfeld, dass es mich als Mensch so akzeptiert,

wie ich bin und ich auch als

gebärdensprachlich orientierter Mensch einfach

okay bin. Dazu braucht es aber gegenseitigen

Respekt und den Willen sich zu

verstehen."

Eine junge Frau erzählt: „Ich bin als Gehörlose

geboren. Meine Eltern sind ebenfalls

gehörlos. Ich stelle fest, dass es beidseitig
Spannungen zwischen den Schwerhörigen
und den Gehörlosen gibt. Die Schwerhörigen

nehmen nach meiner Wahrnehmung

keine Rücksicht auf die Gehörlosen,
und sie sind überhaupt nicht tolerant.
Zudem sprechen die Schwerhörigen extrem
schnell und orientieren sich eigentlich
immer an den Hörenden. Dabei sollte doch

erkannt werden, dass Schwerhörigkeit und

Gehörlosigkeit ganz eng beieinander
liegen. Die beiden Gruppen müssen lernen

miteinander auszukommen, sei dies in der
Schule oder in den Vereinen. Ich denke,
eine reine Gehörlosenkultur hat es
wahrscheinlich nie gegeben."

Manche offenen Fragen
bleiben bestehen

Noch viele der Anwesenden wollten sich zu

Wort melden. Aber Gian-Reto Janki muss
die Podiumsveranstaltung wegen der

fortgeschrittenen Zeit zum Abschluss bringen.

„Die heutige Diskussion zeigt mir, dass es

keine schlüssigen Antworten auf die

Kulturfragen gegeben hat. Nach wie vor
bestehen Konflikte zwischen den Schwerhörigen

und den Gehörlosen, die leider bis

heute nicht abgebaut und beseitigt werden

konnten."

Nach der

heutigen

Podiumsveranstaltung

kann die
S c h I u s s -

folgerung
gezogen
werden,
dass es

ideal wäre, wenn in der Schweiz die

Gebärdensprache endlich als Selbstverständlichkeit

angesehen würde. Leider ist es aber
heute nach wie vor so, dass die Gebärdensprache

ein eigentliches Mauerblümchendasein

fristet. Demgegenüber wird die

Versorgung mittels Cochlea Implantat durch
die Invalidenversicherung finanziell sehr
stark unterstützt. Zwischen diesen beiden

Gegebenheiten hat sich noch lange kein

Gleichgewicht eingestellt.

Die Schwerhörigen unter sich stehen der

Kulturfrage wahrscheinlich sehr ambivalent

gegenüber. Dies vor allem deshalb, da

sie mit einer Resthörfähigkeit geboren und

somit meistens lautsprachlich orientiert
erzogen werden bzw. heranwachsen.

Die hörende Welt bildet wohl im Moment
das Hauptproblem, damit eine Annährung
der Gehörlosen- und Schwerhörigenkultur
vollzogen werden könnte. Damit ein
Kulturwandel entsteht, sollte dieser sichtbar
gemacht werden können. Heute spricht
man vor allem von Gehörlosenkultur bzw.

der Kultur der Benutzer der Gebärdensprache.

Am 16. Juli 2008 ist spürbar
geworden, dass Schwerhörige
Grenzgänger zwischen der Hörenden- und der
Gehörlosenkultur sind, aber stark den

Wunsch verspüren, sich in einer eigenen
Kultur zuhause fühlen zu können.

Innovation, Veränderung und Bildung sind

nur möglich, weil sich das Leben ständig
selbst weiterentwickelt und verändert.
Diese an sich lapidare Gegebenheit trifft
sowohl auf alle Natur- als auch auf alle
Geisteswissenschaften zu. Permanentes

Ungleichgewicht ist ebenso unmöglich wie

dauerndes Gleichgewicht. Das Verständnis
dieses Zusammenhangs wird seit jeher
fruchtbringend genutzt in Pädagogik,
Bildung, Wissenschaft und Politik. Auch in

kulturellen Belangen wird das spürbar. Das

an der Veranstaltung vom 16. Juli 2008
offensichtlich gewordene Ungleichgewicht
wird deshalb voraussichtlich dazu

beitragen, dass sich im Bereich der Gehörlosen-

und Schwerhörigenkultur eine

Veränderung und Entwicklung abzeichnen
wird.
Gian-Reto Janki schliesst mit dem Hinweis

auf die nächste kofo-Veranstaltung vom

Mittwoch, 24. September 2008, die heutige
Podiumsveranstaltung. Er bedankt sich bei

seinen drei Gästen, Lizabeta Simonaj,
Michael Gebhard und Dieter Spörri, ganz
herzlich für ihre Bereitschaft sich als
Podiumsteilnehmende zur Verfügung zu stellen
und sich für das spannende Thema

„Kultur" zu engagieren und zu begeistern.

15



Was versteht man eigentlich gemeinhin
unter Kultur? Kultur ist ein Begriff, der oft
in ganz verschiedenem Zusammenhang
verwendet wird und heute je länger je
mehr in fast allen Lebensbereichen eine
Rolle spielt. Im nachfolgenden kurzen
Exkurs soll deshalb versucht werden, den

theoretisch wissenschaftlichen Aspekten
dieses wichtigen Begriffs in
generellabstrakter Weise etwas Rechnung zu

tragen.

Definition von Kultur

Kultur ist ein Satz von erlernten, für die

Gesellschaft wichtigen Grundannahmen
oder „erfahrungsbedingten Deutungsmuster,

auf deren Grundlage einzelne
Mitglieder wie soziale Institutionen dieser

Gruppe handeln, d.h. Ziele setzen und

Schritte zur Realisierung dieser Ziele

planen und Durchführen" (Trommsdorff
1987, S.25 in Hofstede, 2006).

Kultur - Begriffsklärung
Meyer Taschenlexikon (1985)

Meyers Taschenlexikon (1985) „Kultur
[lat.j, das von Menschen zu bestimmten
Zeiten in abgrenzbaren Regionen in

Auseinandersetzung mit der Umwelt in ihrem Handeln

Hervorgebrachte (Sprache, Religion,
Ethik, Institutionen [Familie, Staat u.a.],
Recht, Technik, Kunst, Musik, Philosophie,
Wissenschaften), auch der Prozess des

Hervorbringens der verschiedenen
Kulturinhalte und -modelle (Normensysteme
und Zielvorstellungen) und entsprechender
individueller und gesellschaftlicher
Lebens- und Handlungsformen.
- Im Anschluss an Herders Humanitätsideal

und/oder Hegels Philosophie des objektiven

Geistes wird Kultur z. T. nur noch als

die Summe der geistigen Errungenschaften
einer Zeit, eines Volkes oder der „Menschheit"

verstanden (Idealisierung des

Kulturbegriffs).

Der Kulturbegriff in den empirischen
Kulturwissenschaften (v.a. Ethnologie,
Kulturanthropologie) wird als Summe der als

typisch feststellbaren Lebensformen einer

Bevölkerung bestimmt."

Alexander Thomas (2003)
Thomas (2003, S. 21) schreibt: „Es gibt
unzählige Definitionen von Kultur. So

haben Kroeber und Kluckhohn bereits 1952
über 150 gezählt und diese miteinander
verglichen. Alle Forscher aber, die sich

theoretisch mit dem Kulturbegriff beschäftigen,

sind sich einig, dass Kultur einen
sehr weiten Bereich umfasst, der von
Menschen hergestellten Gegenständen, Werk¬

zeugen und so weiter über Werte, Ideen,

Weltbilder, Sprache und Philosophien bis

hin zur Art und Weise des Umgangs mit
belebten und unbelebten Dingen,
Subjekten wie Objekten, reicht."

Da sich Thomas v. a. mit der interkulturellen

Zusammenarbeit auseinander setzt
und uns dies auch besonders interessiert,
erwähnen wir hier noch eine weitere Definition:

„Kultur ist ein universelles Phänomen.

Alle Menschen leben in einer spezifischen
Kultur und entwickeln sie weiter. Kultur
strukturiert ein für die Bevölkerung spezifisches

Handlungsfeld, das von geschaffenen

und genutzten Objekten bis hin zu

Institutionen, Ideen und Werten reicht.
Kultur manifestiert sich immer in einem für
eine Nation, Gesellschaft, Organisation
oder Gruppe typischen Orientierungssystem.

Dieses Orientierungssystem wird aus

spezifischen Symbolen (z. Bsp. Sprache,
Gestik, Mimik, Kleidung, Begrüssungsri-
tualen) gebildet und in der jeweiligen
Gesellschaft, Organisation oder Gruppe
tradiert, das heisst an die nachfolgende
Generation weitergegeben. Das

Orientierungssystem definiert für alle Mitglieder
ihre Zugehörigkeit zur Gesellschaft oder

Gruppe und ermöglicht ihnen ihre ganz
eigene Umweltbewältigung. Kultur beein-

flusst das Wahrnehmen, Denken, Werten
und Handeln aller Mitglieder der jeweiligen
Gesellschaft." (A. Thomas, 2003, S. 22)

Geert Hofstede (2006)
Hofstede (2006, S. 3) spricht von mentaler
Software in Analogie zur Computer
Programmierung. Die Quellen dieser mentalen

Programme liegen laut Hofstede im

sozialen Umfeld, in dem jeder Einzelne
aufwächst und seine Lebenserfahrung
sammelt. „Ein gängiger Begriff für eine solche

mentale Software ist Kultur. Dieses Wort
hat mehrere Bedeutungen; sie sind alle aus

seinem lateinischen Ursprung abgeleitet,
der das Bestellen des Bodens bezeichnet.
In den meisten westlichen Sprachen
bedeutet „Kultur" gemeinhin „Zivilisation"
oder „Verfeinerung des Geistes" und
insbesondere die Ergebnisse dieserVerfeinerung
wie Bildung, Kunst und Literatur. Das ist
Kultur im engeren Sinne. Kultur als mentale

Software bezieht sich jedoch auf eine viel
weiter gefasste, unter Soziologen und - im

Besonderen - unter Anthropologen übliche

Bedeutung des Wortes." So verwendet
Hofstede den Begriff Kultur nicht nur als Tätigkeit,

die den Geist verfeinert, sondern auch

mit gewöhnlichen und niedrigen Dingen
des Lebens (Grössen, Essen, das Zeigen
oder Nichtzeigen von Gefühlen usw.). Er

sieht es als kollektives Phänomen, das

erlernt wird. „Kultur besteht aus den

ungeschriebenen Regeln des sozialen Spiels.
Sie ist die kollektive Programmierung des

Geistes, die die Mitglieder einer Gruppe
oder Kategorie von Menschen von einer
anderen unterscheidet." (Hofstede, 2006
S. 4)

Kulturelle Unterschiede manifestieren sich

auf verschiedene Weise. Hofstede fasst
diese Manifestationen in vier Begriffe
zusammen: Symbole, Helden, Rituale und

Werte. Diese stellt er mit einem ,Zwiebelmodell'

dar. Die .Werte' sind die am tiefsten
gehenden Manifestationen von Kultur,
.Symbole' die oberflächlichsten.

„Zwiebeldiagramm" nach
Hofstede

das

beldiagramm nach
Hofstede
(2006, S. 8)

Symbole
Sind Worte, Gesten, Bilder oder Objekte die
eine bestimmte Bedeutung haben, die nur
von denjenigen anerkannt wird, die der

gleichen Kultur angehören. Sie entwickeln
sich rasch, alte verschwinden und werden

regelmässig von Angehörigen einer
anderen kulturellen Gruppe nachgeahmt.

Helden und Heldinnen
Sind Personen, lebendige oder tote, echte

oder fiktive, die Eigenschaften besitzen die

in einer Kultur hoch angesehen sind. Sie

dienen als Verhaltensvorbilder.

Rituale
Sind kollektive Tätigkeiten z.B. soziale und

religiöse Zeremonien. Innerhalb einer
Kultur gelten sie als sozial notwendig,
obwohl sie zur Erreichung eines
angestrebten Zieles eigentlich überflüssig sind.
Sie werden daher um ihrer selbst willen
ausgeübt. Diese drei Begriffe werden als

Praktiken zusammengefasst. Sie sind für
Aussenstehende erkennbar, ihre kulturelle
Bedeutung ist aber nicht sichtbar. Diese

liegt in der Art und Weise wie die Praktiken

von Insidern interpretiert werden.

Werte/Normen
Sie bezeichnen die allgemeine Neigung,
bestimmte Umstände anderen
vorzuziehen. Es sind Gefühle mit einer Orientierung

zum Plus- oder zum Minuspol hin. Im

Diagramm bilden sie den Kern der Kultur.



Interview mit Martina LorenzKulturstandards
Wenn Kultur als ein sinnstiftendes
Orientierungssystem aufgefasst wird, das für die

Angehörigen einer Nation, Sprach- respektive

Kultureinheit gültig ist, so können kul-

turspezifische Orientierungsmerkmale
definiert werden, die von Personen der
einen oder anderen Kultur angewendet
werden, um in bestimmten Begegnungssituationen

oder zur Lösung spezifischer
Probleme aktiviert zu werden. Diese
Verhaltensweisen können als Orientierungsmuster

zur Lösung komplexer Probleme

gesehen werden, in denen unterschiedlichen

Kulturstandards wirksam werden.
Letztere werden von A. Thomas durch

folgende Merkmale definiert:
• „Kulturstandards sind Arten des

Wahrnehmens, Denkens, Wertens und
Handelns, die von der Mehrzahl der
Mitglieder einer bestimmten Kultur für sich

und andere als normal, typisch und

verbindlich angesehen werden.

• Eigenes und fremdes Verhalten wird
aufgrund dieser Kulturstandards gesteuert,
reguliert und beurteilt.

• Kulturstandards besitzen Regulationsfunktion

in einem weiten Bereich der

Situationsbewältigung und des

Umgangs mit Personen.

• Die individuelle und gruppenspezifische
Art und Weise des Umgangs mit
Kulturstandards zur Verhaltensregulation kann

innerhalb eines gewissen Toleranzbereichs

variieren.

• Verhaltensweisen, die sich ausserhalb
der bereichsspezifischen Grenzen

bewegen, werden von der sozialen
Umwelt abgelehnt und sanktioniert. (A.

Thomas, 2005, S. 25)

Zentrale Kulturstandards lassen sich als

solche definieren, wenn sie nicht nur bei

eng begrenzten Problemstellungen und

spezifischen Handlungsfeldern, sondern
als bereichsübergreifende kulturspezifische

Orientierungen wirksam werden. Sie

sind für das Handeln der Menschen in einer

bestimmten Nation oder in einem
bestimmten Kulturraum unverwechselbar
und charakteristisch.

Litaraturangaben:

Alexander Thomas, Eva-Ulrike Kinast, Sylvia
Schrolt-Machl (Hrsg.), 2003: Handbuch interkulturelle

Kommunikation und Kooperation, Band 1:

Grundlagen und Praxisfelder, Vandenhoeck &

Ruprecht, Göttingen

Geert Hofstede, 2006: Lokales Denken, globales
Handeln Interkulturelle Zusammenarbeit und

globales Management; Beck-Wirtschaftsberater
im dtv, München

Martina Lorenz engagierte sich fast
während eines Vierteljahrhunderts als

Seelsorgerin für die gehörlosen und

hörbehinderten Menschen in unserem Land.

Aber wer ist Martina Lorenz, die Ordensfrau

aus dem luzernischen Kriens? Auf

Einladung von Léonie Kaiser, der
Geschäftsführerin von sonos, kommt Martina

Lorenz am Dienstag, 5. August 2008,
zum vereinbarten Interview nach Zürich
auf die sonos-Geschäftsstelle. In einer
sehr herzlichen Atmosphäre entsteht
schon nach wenigen Minuten ein äusserst

interessanter Dialog. Martina Lorenz
erzählt freimütig aus ihrem spannenden
und von viel Liebe und Aufopferung
erfüllten Leben.

sonos: Können sie ein paar Angaben zu
Ihrem Lebenslauf machen: Wo sind Sie

geboren und aufgewachsen? Welche

Schulen und Ausbildungen haben Sie

absolviert? Haben Sie Geschwister? Was ist
Ihnen aus Ihrer Kindheit besonders im

Gedächtnis haften geblieben?

Ich bin im Walliserdorf Törbel 1500 Meter
über Meer geboren. Dort habe ich auch die

Schule besucht. Es galt damals schon als

Fortschritt, dass ich nach der Grundschule

zwei weitere Jahre anhängen konnte im

französisch sprechenden Teil des Wallis
und so die französische Sprache erlernen

durfte. Ich hatte 9 Geschwister. Eine

meiner Schwestern ist im Kindesalter
verstorben.

Was mir besonders im Gedächtnis haften

blieb, ist, dass es eine Selbstverständlichkeit

war mitzuhelfen bei kleineren Arbeiten
im Haus und auf dem Feld. Jede Hilfe
konnte gebraucht werden. Wir haben nie

Hunger gelitten, aber unsere Eltern mus-
sten wirklich jeden Batzen zusammen tun,
um über die Runden zu kommen. Denn das

Leben brachte meinen Eltern und der

ganzen Familie wirklich grosse Anforderungen,

was ich später noch ausführen
möchte. Meine Eltern waren Bergbauern.
Das Geld reichte indes nicht und so musste
mein Vater noch einer Arbeit als Fabrikarbeiter

im Tal bei der „Lonza" in Visp
nachgehen. Er legte deshalb jeden Tag über
zwei Stunden zu Fuss zurück, nur um nach

Stalden zu gelangen wo ein „Lonza Bus"
die Arbeiter mitnahm in den Betrieb nach

Visp.

Martina Lorenz beim Interview auf der sonos-
Geschäftsstelle.

Sind Sie schon in Ihrer Kindheit gehörlosen
Menschen begegnet bzw. wann haben Sie

angefangen, sich mit dem Thema Gehörlosigkeit

zu beschäftigen?

Ich bin praktisch seit meiner Geburt mit

gehörlosen Menschen verbunden. Ich bin

mit drei gehörlos geborenen Brüdern

aufgewachsen. Ich war sozusagen umrahmt

von der Gehörlosigkeit meiner Brüder.
Einer war zwei Jahre älter und der andere

zwei Jahre jünger als ich. Der dritte gehörlose

Bruder war 9 Jahre älter als ich und

ging in Zürich in die Gehörlosenschule,
denn meine Eltern hatten zu Beginn ihrer
Ehe in Zürich gelebt. Ich fühlte mich oft als

Dolmetscherin, weil die Brüder fragten
mich immer wieder, worüber denn die

Hörenden sprechen würden. Für mich war

es von Kindheit an eine Selbstverständlichkeit

diesen Dienst zu tun und so gleichsam
als Brückenbauerin zwischen zwei Welten

zu walten. Was mir noch sehr präsent ist,
sind die langen Trennungen von meinen
Brüdern. Sie mussten alle eine
Hörbehindertenschule besuchen. Damals gab es die

IV noch nicht. Das Schuldgeld musste von

meinen Eltern aufgebracht werden. So

konnten die Kinder damals nur in den

grossen Sommerferien heimkommen. An

Weihnachten beispielsweise mussten
meine gehörlosen Brüder immer in diesen

Schulen bleiben. Das war hart für die

betroffenen Kinder, aber auch für die

Familie, die diese Trennung mittragen
musste.

Was ist ausschlaggebend für Ihren
Entscheid gewesen in der Gehörlosenseel-

sorge tätig zu sein?

[rr] 17


	Sind Schwerhörige ohne Kultur?

