
Zeitschrift: Schweizerische Gehörlosen-Zeitung

Herausgeber: Schweizerischer Verband für Taubstummen- und Gehörlosenhilfe

Band: 26 (1932)

Heft: 3

Artikel: Die zehn Gebote Buddhas

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-927022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-927022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


trauen auf die Hilfe Jesu. Und gleich wie Jesus
für seine Feinde, welche ihn an das Kreuz
nagelten, betete: „Vater vergib ihnen, denn
sie wissen nicht, was sie tun," so sollen auch
wir unsern Haß und unsere Rachegedanken
überwinden, unsere Feinde lieben und das Böse,
das sie uns tun, mit Gutem vergelten, ihnen
Gutes tun.

Wir wollen auch den Zorn und unsere Zanksucht

überwinden, denn der „Zorn tut nicht,
was vor Gott recht ist".

Auch den Neid wollen wir überwinden. Nicht
neidisch sein auf die, welche es besser haben
als wir; denn Gott spricht: „Laß dich nicht
gelüsten nach dem, was dein Nächster hat".

Ja, wir wollen allezeit auf die gute
Stimme in unserm Herzen (welche von Gott
kommt) acht geben und ihr gehorsam sein
und die bösen Gedanken und die böse Lust
(welche vom Teufel kommt) überwinden. Wenn
wir so leben, dann brauchen wir nicht zu
erschrecken, wenn Jesus wieder kommt, sondern
wir werden ihm fröhlich entgegen gehen können
und er wird zu einem jeden von uns sagen:
„Ei du frommer und getreuer Knecht, gehe ein
(ins Himmelreich) zu deines Herrn Freude! "

„Wer überwindet, dem will ich geben, mit
mir auf meinem Stuhl zu sitzen, wie ich
überwunden habe und bin gewesen mit meinem
Vater (Gott) auf seinem Stuhl" (Offenb. 3, 21).

Sur Belehrung

Die zehn Gebote Buddhas.

Vor 2^/s Jahrtausenden lehrte der weise
Inder „Buddha". Wie Moses gab er zehn
Gebote, die man ziemlich leicht behalten kann.
Sie enthalten die Pflichten, die jeder von uns
gegen seine Mitmenschen und gegen sich selbst

hat. Manche dieser Gebote haben Aehnlichkeit
mit Moses Geboten, die uns ja bekannt sind.

Buddha lehrt: „Wer nur für seine eigene

Person nach Freuden trachtet und voller Selbstsucht

ist, in einem solchen wohnt die Tugend
nicht," und die Buddhisten sagen : Wenn jemand
die zehn Gebote mißachtet, so steht er nicht
viel über dem Tiere; denn wenn er auch den

Körper eines Menschen hat, so ist sein Geist
doch trübe wie die Seele des Tieres.

Wir wollen nun eine Aufzählung und kurze
Erläuterung der zehn Gebote geben:

1. Töte nicht, sondern achte das
Leben. Der Ausdruck „töten" bedeutet
allgemein das Zerstören von Leben; aber das
erste Gebot untersagt nicht nur das Morden
von Menschen und das Töten lebender Wesen
überhaupt, sondern es fordert auch, daß wir
das Leben beschützen und auch gegen die
Geschöpfe des Tierreichs barmherzig sein sollen.

Buddha sagt: „So wisset denn, ihr
Jünger, daß die gesamte Welt uns
gehört, daß alle Menschen unsere Kinder,

alle Männer unsere Väter und
alle Frauen unsere Mütter sind." Dies
bedeutet: Gleich wie Eltern ihre Kinder und
Kinder ihre Eltern lieben, so sollen wir voll
Güte und Wohlwollen ohne Unterschied gegen
alle Menschen sein.

Bedenkt einmal, was es bedeutet — kein
Leben zu zerstören. Wir wollen an dieser
Stelle besonders die Beziehung dieses Gebotes
auf die Tierwelt hervorheben; denn da der
Mord als ein furchtbares Verbrechen allüberall
gebrandmarkt wird, so glauben viele Menschen
es nicht nötig zu haben, darüber näher
nachzudenken, weil sie unter Mord nur Tötung
eines Menschen verstehen und sich von dieser
Schuld frei wissen, und leider ist die Lehre noch
nicht allgemein anerkannt, daß das Verletzen
und unnötige Töten von Tieren, z. B. das
Jagen und Angeln aus Vergnügen, grausam

ist. ^

Mit Güte und Wohlwollen die unter dem
Menschen stehenden Tiere zu behandeln, ist die

Pflicht des Menschen und seiner Würde
angemessen. Willst du etwa behaupten, daß die
Tiere gefühllos seien? Sie fühlen Schmerz und
Freude wie wir. Also wirst du nicht behaupten
wollen, es sei nicht grausam, Tieren unnötigerweise

Qualen zu bereiten.
2. Stiehl nicht, noch raube, sondern

hilf jedem Menschen, die Früchte seiner
Arbeit zu ernten. In diesem Gebote wird
uns untersagt, unrechtmäßig uns etwas
anzueignen oder betrügerisch zu kaufen, was einem
andern gehört; wir werden angewiesen, jedem
das zu geben, was ihm zukommt, das Eigentum

anderer zu achten und uns zu hüten,
geliehene Sachen zu beschädigen, dieselben
unbeschädigt zurückzuerstatten. Wer dieses Gebot
sorgsam beobachtet, auf dessen Eigentum wird
Segen ruhen; denn die Menschen werden ihn
wegen seiner Redlichkeit ehren, beben, beschützen

und fördern.
3. Enthalte dich der Unreinheit und



führe ein Leben der Keuschheit. Hier
wird verboten, uns unkeusche oder auch nur
unanständige Freiheiten zu erlauben; hingegen
wird uns angeraten, rein in Gedanken und
sittsam in allen unsern Worten und
Handlungen zu sein. Wer dieses Gebot streng befolgt,
wird geachtet werden und mit Weib und Kind
ein glückliches Familienleben führen.
ß.4. Lüge nicht, sondernseila uterund
rede die Wahrheit mit besonnenem,
weisem und liebevollem Herzen. Dieses
Gebot untersagt uns nicht nur, falsche Angaben
in Worten zu machen, sondern auch in unsern
Handlungen unlauter zu sein. Wir sollen
ebensowenig etwas sagen, was unwahr ist, als auch
etwas derartiges vorstellen zu wollen, wie z. B.
jemand sich für gelehrt ausgibt, der es in
Wirklichkeit nicht ist. Alles, was gegen die

Wahrheit verstößt, sei es nun in Worten oder
Taten, fällt unter dieses Verbot. Wer nach
dieser Satzung getreulich lebt, wird die Achtung
der Welt genießen, und sein Wirken wird
gesegnet werden.

5. Halte dich zurück von dem
Genusse berauschender Getränke und
solcher Genußmittel, die den Geist
schwächen.

Wir lesen in den buddhistischen Schriften
folgende Stelle: „Der Anhänger, welcher dieser
Lehre zustimmt, ergebe sich nicht den berauschenden

Getränken; er veranlasse niemanden zum
Rausche, noch billige er das schädliche Trinken
anderer, da er weiß, daß es zu Unverstand
oder zu Wahnsinn führt. Infolge der Trunkenheit

begehen die Toren Sünden und veranlassen
andere zum Trinken.

Wer diese Anweisung befolgt, wird seinen
Körper gesund, seinen Geist klar erhalten und
vielen Torheiten aus dem Wege gehen.

6. Benimm dich nicht gemein, sondern
rede mit Anstand und Würde. Durch
diese Satzung werden wir gewarnt, nicht zu
spotten, zu fluchen, zu schwören noch andere

zu verkleinern, auch die^niederen Wesen nicht;
wir sollen keine häßlichen Scheltworte
aussprechen oder irgendein Geschöpf schmähen,
sondern lobend dessen gute Eigenschaften und
Gewohnheiten anerkennen.

Wer durch seine Reden Menschen, zumal die

eigenen Eltern verletzt, wird in peinliche
Zustände geraten. Durch die Befolgung dieses
Gebotes dagegen wird Streit vermieden und ein
beleidigendes Betragen kann nirgends
aufkommen. -7

7. Verbringe deine Zeit nicht mit
unnützem Geschwätz, sondern rede zur
Sache oder beobachte Stillschweigen.
Zn dieser Lebensregel wird uns angeraten, in
liebenswürdiger und friedfertiger Weise zu
sprechen und sorgfältig solche Worte zu vermeiden,
welche das friedliche Einvernehmen zwischen
unsern Mitmenschen und überhaupt in jeder
Menschengesellschaft zerstören und Unfrieden
stiften, sowie uns von Klatschereien fernzuhalten.

8. Beneide niemand, jnoch laß dich
nach seinen Gütern gelüsten, sondern
freue dich an dem Wohlergehen anderer!

Begierde kann bezeichnet werden als das
Verlangen nach unerlaubtem Besitztum; sie

wird überwunden durch Gleichmut gegenüber
aller äußerlichen Habe.

Dieses Gebot untersagt uns, andere um ihren
Besitz zu beneiden; es fordert uns auf, von
unsern Gütern dem Armen mitzuteilen, wie
weit dies in unserer Macht steht.

Wer diese Vorschrift befolgt, wird glücklich leben,
und auf ihm wird der Segen des Gebens ruhen.

9. Hüte und reinige dein Herz von
Haß; entferne aus ihm alle Bosheit,
alle Gehässigkeit, alles Uebelwollen
auch gegen diejenigen, welche eine feindliche
Gesinnung gegen dich hegen; umfasse alle lebenden

Wesen mit Güte und Wohlwollen.
Durch die Beobachtung dieser Satzung wirst

du allen Wesen freundlich und gütig begegnen;
in deinem Gemüte.werden niemals Feindschaft
oder Unruhe sich zeigen.

10. Sei eifrig sdarauf bedacht, die
Wahrheit zu erforschen und deinen
Geist von Jrrtusm und Unwissenheit
zu befreien.

Dieses Gebot ermahnt uns, die Lehren aller
Welt zu würdigen und hochzuachten und in
unserm Innern verstehenlzu lernen, daß in der
Welt eine innere Gerechtigkeit waltet. Wie das
Wasser naß und das Feuer heiß ist und beide
nicht miteinander vermischt werden können, so

zeitigt gutes Wirken seine guten Früchte.
Kurz, dein Tun stehe in vollem Einklang mit

der Lehre der Erleuchtung, und das Ziel, dem
du zusteuerst, sei die Wahrheit. Wenn ein Mensch
gelernt hat, sein ganzes Gedankenleben zu
beherrschen, dann ist er der Meister seiner selbst;
ist er aber der Meister seiner selbst, so ist er
damit der Meister und Herr der Welt, der ist
ein „Buddha" oder ein „Erleuchteter" — das
bessere Selbst im Menschen.


	Die zehn Gebote Buddhas

