
Zeitschrift: Schweizer Soldat + FHD : unabhängige Monatszeitschrift für Armee
und Kader

Herausgeber: Verlagsgenossenschaft Schweizer Soldat

Band: 60 (1985)

Heft: 5

Artikel: Der gerechte Krieg

Autor: Kurz, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-713496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-713496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MILITÄRISCHE GRUNDBEGRIFFE

Der gerechte Krieg

Professor Dr Hans Rudolf Kurz, Bern

Seit es menschliche Kollektive gibt, hat es immer Kriege gegeben, und zu allen Zeiten haben denkende Menschen versucht, mit diesem
Schrecknis im Verkehr zwischen Völkern geistig fertig zu werden. Trotz ernsthafter Bemühungen ist es bis heute nicht gelungen, den Krieg
als eine Form des Nebeneinanderlebens der Staaten zu verdammen und ihn aus dem menschlichen Verkehr auszuschliessen; es blieb
darum nur der Ausweg, ihn möglichst sinnvoll und in ethisch gerechtfertigten Formen in das gültige Weltbild einzuordnen. Auf der einen
Seite wurde versucht, Krieg und Kriegführung auf die schlechtestenfalls noch verantwortbaren Formen herabzusetzen, und auf der andern
Seite war man bemüht, ihm den Mantel einer moralischen Rechtfertigung umzuhängen, indem man seine gemilderte Form als «gerechten
Krieg» anerkannte.

I

Zu allen Zeiten standen sich Auffassungen von
grundsatzlich verschiedenem Gehalt und
abweichender Zielsetzung gegenüber. Auf der
einen Seite sehen wir das aussichtslose Streben,
den Krieg als eine Geissei der Menschheit zu
verdammen und ihn für alle Zeiten auszurotten,
und auf der andern Seite liegt seine Verherrlichung

als «Heiliger Krieg», der als anfeuerndes

Mittel in den Dienst eines höhern Ideals
gestellt wird, wie als sakrale Institution im Alten
Testament und in den Heilslehren Mohammeds
im Koran. Im Heiligen Krieg liegt auch die innere

Motivation der sechs Kreuzzüge, die
zwischen 1096 und 1270 die Blute der abendländischen

Ritterschaft in das Heilige Land ziehen
Hess. Zwischen den beiden Extremen: der totalen

Verdammung und der Verherrlichung des
Krieges, liegt der resignierende Mittelweg, der
seit der frühen Christenheit vor allem von der
Kirche beschritten wurde, die den Krieg, sofern
er unter moralisch zulassigen und menschlich
verantwortbaren Bedingungen geführt wurde,
als eine Form menschlichen Verhaltens
anerkannte und ihn als «gerechten Krieg» rechtfertigte.

Gegen die in einer langen Tradition von der
katholischen Kirche entwickelte Lehrmeinung
vom «gerechten Krieg» sind nun allerdings in
den letzten Jahrzehnten angesichts der
Entwicklung des modernen Kriegs zum totalen (va
atomaren) Vernichtungskrieg sehr ernsthafte
Zweifel erwachsen. Immer entschiedener
beginnt sich heute die Einsicht durchzusetzen,
dass die hergebrachte Lehre im modernen
Krieg mit seinen jeder Kontrolle entzogenen
Möglichkeiten zur totalen Vernichtung allen
menschlichen Lebens ihre Gültigkeit verloren
habe. Angesichts dieses Wandels sei es, so
wird argumentiert, notwendig geworden, die
Ansicht von der «Gerechtheit» des Krieges neu
zu überdenken und sie nötigenfalls der modernen

Entwicklung anzupassen. Diese neue
Einsicht, die heute teilweise über die katholische
Kirchenlehre hinausgeht, durfte zu einer von
Grund auf neuen Einstellung gegenüber den
gesteigerten Formen des Vernichtungskriegs
führen. Dabei darf allerdings nicht übersehen
werden, dass das Atom als neues Element des
Krieges nicht von vornherein abgelehnt werden
darf, denn das Vorhandensein atomarer Waf-

4

fen, in Verbindung mit dem Unvermögen der
Atommachte, einen entscheidenden atomaren
«Erstschlag» zu fuhren, hat bisher eine neuerliche

Anwendung dieser Waffe seit Hiroshima
und Nagasaki verhindert; das Atom hat sich als
das wirkungsvollste Gegenmittel gegen das
Atom erwiesen.
Um diese heute im Gang befindliche geistige
Wandlung besser zu verstehen, mag es geboten

sein, die bisherige Entwicklung der Lehre
vom «gerechten Krieg» in ihren verschiedenen

kirchlichen und politischen Äusserungen
etwas näher zu betrachten.

II
Der Begründer der Lehre vom «gerechten
Krieg» durfte der Mailänder Bischof Ambrosius

gewesen sein, der in der Mitte des 4.
Jahrhunderts in seinem Werk «De officus» schrieb:
«Der Mensch hat die moralische Pflicht, Gewalt
anzuwenden, um der tätigen Bosheit zu
widerstehen, denn wer dem Bosen nicht widersteht,
fördert es.» Sein Schüler Augustinus, der den
Gedanken vom «gerechten Krieg» am tiefsten
ideologisch durchdacht hat, nennt in seinem
Buch «Der Gottesstaat» den Krieg ein Werk
des Teufels und eine beklagenswerte Notwendigkeit.

Da aber Übeltäter nicht über
rechtschaffene Menschen herrschen dürfen, muss
der Krieg dann zulässig sein, wenn er als
Kampfmittel gegen einen Angriff des Bosen auf
die Friedensordnung dient. Im Kampf gegen die
Macht des Bösen ist auch der Angriffskrieg
gerecht. Der menschlichen Gesellschaft kann
das Recht nicht entzogen werden, die soziale
Ordnung und den Frieden notfalls mit Waffengewalt

zu schützen und begangenes Unrecht
zu sühnen. Voraussetzung ist dabei, dass der
Krieg von der legalen Autorität angeordnet wird.
Auf den von Augustinus gelegten und lange
Zeit unveränderten geistigen Grundlagen hat
im 13. Jahrhundert Thomas von Aquin die
Lehre vom «gerechten Krieg» weiterentwickelt.
Für diesen müssen drei Voraussetzungen
erfüllt sein: Einmal muss die staatliche Autorität
dem Krieg zustimmen, zum zweiten muss für
den Krieg ein gerechter Grund vorhanden sein
und schliesslich müssen die Kriegführenden fur
den Krieg eine gerechte Ursache besitzen.

III
Die grossen protestantischen Kirchenreformatoren

entfernen sich nicht grundsätzlich von der
katholischen Lehre über den Krieg. In seiner

grundsätzlichen Schrift «Ob Kriegsleute auch

im seligen Stande sein können» spricht Martin
Luther dem Soldaten das Recht zu, das

Schwert zu führen, denn das Schwert ist von

Gott eingesetzt. Nicht das Schwert als solches
bedeutet Recht oder Unrecht, entscheidend ist

sein rechter oder unrechter Gebrauch. Luther

lehnt Kriege, die aus Bosheit, Habgier oder

Machthunger gefuhrt werden, ab, anerkennt
aber das Kriegsamt der gottlichen Machtordnung

aufgrund der von Gott an die Obrigkeit

übertragenen Schwertgewalt. Der Krieg ist so

lange gerecht und erlaubt, als der Friede nur

durch das Schwert gesichert werden kann. Diese

Einsicht wird von Luther später noch
vermehrt unterstrichen für den gerechten
Verteidigungskrieg gegen den türkischen Feind der

Christenheit.
Ulrich Zwingli, der den Krieg aus eigenem
Erleben kannte und schliesslich durch das

Schwert sein Leben verlor, anerkannte den



Krieg, wenn er in geläuterten und gottesfürchti-
9en Formen geführt wurde, als Mittel zur Verteidigung

des Evangeliums. Seine Schrift
«Ratschlag zu einem Feldzug» gehört als eindrückliches

Zeitdokument zu den bedeutenden
Dokumenten der schweizerischen Kriegsgeschichte.
Dagegen führte Zwingli einen erbitterten Kampf
gegen die schweizerischen Söldnerdienste und
die Reislauferei, deren Auswirkungen er als
verderblich erkannte.

IV

Aus der spatmittelalterlichen Theologie gelangte
die Lehre vom «gerechten Krieg» hinüber in

das europäische Völkerrecht. Sein wohl
gewichtigster Vertreter, Hugo Grotius, bezeichnet

in seinem Hauptwerk «De iure belli ac pa-
cis» (1625) einen Krieg, der zur Wiederherstellung

des Rechts und der Ordnung und zur
Sicherung des Friedens geführt wird, als ein
sittlich ehrenwertes Unternehmen, das weder
mit dem Naturrecht, noch mit dem Alten und
Neuen Testament im Widerspruch steht. Das
materielle Kriegsrecht unterlässt es meist, den
Krieg sittlich zu bewerten und begnügt sich
damit, ihn zu anerkennen. Das Völkerrecht darf
den Krieg als solchen nicht negieren, denn
wenn es seine Rechtmässigkeit ganz ablehnen
würde, ware es ihm auch nicht möglich, den
Krieg zu massigen und ihn mildernden Vor-
Schriften zu unterstellen. Das heutige Völker-
recht geht vom Krieg als einer Tatsache aus
und begnügt sich damit, ihn zu mildern, indem
es die unbeschränkte Anwendung der Kriegs-
waffen verbietet (Haager Landkriegsordnung
Ur|d jüngste Zusatzprotokolle).
N|it der ihm eigenen Radikalität stellt der
Marxismus-Leninismus den Krieg in den Dienst
des Klassenkampfes. Nach seiner Lehre ist
Jeder Krieg gerecht, der von der unterjochten
Klasse gegen den Unterdrücker geführt wird
und ebenso sind auch nationale Befreiungskrie-
9e gerecht, wenn sie von Völkern gegen die
^ersklavung von Nationen geführt werden.
Nach der Auffassung von Lenin ist der Krieg
6|ne Auswirkung des Imperialismus/Kapitalismus.

Im Ruf «Proletarier aller Länder vereinigt
euch!» liegt die Aufforderung zum revolutionä-
ten Krieg gegen die ausbeutende Klasse. Der
Kheg wird wegfallen, sobald der Staat und die
herrschenden Klassen überwunden sein werden,

denn in der klassenlosen sozialistischen
Gesellschaft gibt es keine Kräfte, die am Krieg
materiell interessiert sei können. Deshalb wird
es darin keine Kriege mehr geben, sondern es
Wlrd dauernder Friede herrschen. Kriege, die zu

einer friedlichen Gesellschaft führen, müssen
deshalb gerechte Kriege sein. Das Endziel der
Weitrevolution und einer klassenlosen Gesellschaft

beherrscht heute noch das sozial-revolutionäre

Denken der kommunistischen Weltpolitik.

Die Überzeugung, einen gerechten Krieg zu
führen, kommt deutlich zum Ausdruck in der
sowjetrussischen Felddienstordnung von 1939,
in der erklart wird: «Unser Krieg gegen die
Angreifer wird der gerechteste Krieg in der
Geschichte der Menschheit sein.»

V

Der Völkerbundspakt von 1919 hat den Krieg
als solchen nicht abgeschafft. Aber er verpflichtete

seine Mitglieder, sich im Streitfall einem
Verfahren zur friedlichen Erledigung von
Streitigkeiten zu unterziehen, bevor sie zum Krieg
schreiten durften. Der Krieg war zulässig, wenn
die friedlichen Mittel zu keiner Lösung führten -
es war jedoch verboten, wenn das von den
Völkerbundssatzungen vorgeschriebene Pro-
zedere zur Streitschlichtung nicht befolgt wurde.

Somit war der Krieg unzulässig, nicht weil
der damit verfolgte Zweck ungerecht war,
sondern weil das Schlichtungsverfahren missachtet

wurde.
Einen Schritt weiter als der Völkerbundspakt
ging der Briand-Kellogpakt von 1928, der es
den Vertragsparteien untersagte, Kriege als
Mittel der nationalen Politik, dh Eroberungskriege

zu führen. Kriege, die nicht diesen Zweck
verfolgen, insbesondere Verteidigungskriege,
unterstehen dagegen keinem Verbot. Der von
Deutschland unterzeichnete Pakt hat im
Nürnberger Prozess gegen die Hauptkriegsverbrecher

eine wesentliche Rolle gespielt.

VI

Die auf Augustinus zurückgehende Lehre lebte
in der katholischen Kirche im Ersten Weltkrieg
unter neuzeitlichen Aspekten wieder auf. Im

Jahr 1915 tadelte Papst Benedikt XV «das
entsetzliche Blutbad, das seit einem Jahr Europa

entehrt» und den «Wahnsinn dieses unerhört

grauenhaften Kriegs». Vom Jahr 1939
hinweg nahm Pius XII die Lehre vom «gerechten
Krieg» in ihren theologisch-kirchlichen
Erscheinungsformen lehramtlich auf und entwickelte
sie weiter. Als gerechten Kriegsgrund
anerkannte er einzig die als Notwehr geführte
Verteidigung von gewaltsam angegriffenen
grundlegenden Rechtsgütern. Damit wird die Lehre

vom «gerechten Krieg» eingeschränkt auf die

«gerechte Verteidigung». In seinen beschwörenden

Weihnachtsbotschaften von 1944,
1948, 1956 und 1957 ging Pius XII auch auf
den Krieg mit chemischen, biologischen und
atomaren Waffen ein, deren Anwendung er als
verwerflich ablehnte. Hier kommt erstmals die
Erkenntnis zum Ausdruck, dass die moderne
Kriegführung mit Massenvernichtungswaffen
ausserhalb die bisherigen Grossenordnungen
getreten ist.
Die bahnbrechende Enzyklika «Pacem in ter-
ris» von Johannes XXIII enthält zwar keine
Hinweise über den erlaubten und den unerlaubten

Gebrauch von Kriegswaffen, sondern lehnt
den Krieg, weil unvereinbar mit der Vernunft,
auch als Mittel zur Wiederherstellung verletzter
Rechte generell ab. Dagegen greift das von
Johannes XXIII einberufene II. Vatikanische
Konzil die Lehre vom «gerechten Krieg» wieder

auf, ohne allerdings seinen Begriff zu erklären.

Sehr entschieden wird darin jedoch die
schon von Pius XII ausgesprochene Verurteilung

des mit totalen Mitteln geführten Krieges
wiederholt. Auf derselben Ebene bewegen sich
auch spätere Erklärungen der Papste Paul VI
und Johannes-Paul II. Von ihnen wird die Lehre

von der «gerechten Verteidigung», sofern sie
in sittlich vertretbaren Formen gefuhrt wird,
zwar nicht aufgehoben, aber sie wird in ein-
drücklicher Weise ergänzt mit einem neuen
Element, der Forderung nach einer positiven
Friedensarbeit der Kirche und dem Erlass
von Richtlinien zum Kampf um den Frieden und
um die Beseitigung der Kriegsursachen.

VII
Seitdem sie sich zur Neutralität bekennt,
betrachtet die Schweiz ihre Landesverteidigung
als einen Akt der gerechten Notwehr gegen
jede Aggression. Diese Uberzeugung ergibt
sich auch aus dem Neutralitätsrecht, das den
Neutralen verpflichtet, Übergriffe auf seine
Souveränität «nicht zu dulden», und das ausdrucklich

festhält, dass die Verteidigung des Neutralen

mit den Waffen nicht als feindselige Handlung

betrachtet werden dürfe. Wohl ist das
höchste Ziel, das die Schweiz erreichen kann,
der Friede, den sie dank der Abhaltewirkung
ihrer Landesverteidigung zu erhalten hofft. Aber
es kann für sie nicht nur einen Frieden um
jeden Preis geben, sondern nur um einen Frieden

in Freiheit und voller Selbstbestimmung.
Dem Dritten, der diese Güter verwehren mochte,

wird sie ihren gerechten Kampf entgegenstellen.

+ SCHWEIZER
SOLDAT®

Grad:

Name:

Vorname:

Strasse/Nr.:

PLZ/Ort:

'ch bestelle ein Abonnement
Zum Preis von Fr. 30.50 je Jahr Einsenden an: Zeitschriftenverlag Stäfa, 8712 Stäfa

schweizER SOLDAT 5/85


	Der gerechte Krieg

