Zeitschrift: Schweizer Soldat : Monatszeitschrift fur Armee und Kader mit FHD-

Zeitung
Herausgeber: Verlagsgenossenschaft Schweizer Soldat
Band: 45 (1969-1970)
Heft: 11
Artikel: Dienstverweigerer aus religiosen Griunden
Autor: Wyder, Theodor
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-706546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-706546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dfenstverweigerer aus religiosen Griinden

Von Major Theodor Wyder, Sierre

1. Vom «gerechten»
und «ungerechten» Krieg

Die naturrechtliche Lehre spricht vom
Krieg als vom gerechten, wenn Gewalt
angewendet wird gegeniliber einem unge-
rechten Angreifer. Ein Angriff ist unrecht,
wenn ohne Grund ein lebenswichtiges
Recht bedroht oder verletzt wird. Damit
wird der Krieg zur eigentlichen Notwehr.
Da der Krieg also ein Mittel der Selbst-
hilfe ist, muss er von den Zwangsmass-
nahmen der Vereinten Nationen unter-
schieden werden. So wie der Mensch das
Recht hat, sich zu verteidigen, wenn er
angegriffen wird, muss dies noch viel mehr
ein ganzer Staat tun. Auf die Notwehr ver-
zichten hiesse der Macht des Bosen freien
Lauf lassen. Das Recht des Angegriffenen,
sich zu verteidigen und, immer wenn eine
allzu grosse Ungerechtigkeit uns zum be-
waffneten Eingriff zwingt, zurilickzuschla-
gen, gehort zur gerechten Verteidigung.
Der Krieg muss wirklich das letzte Mittel
sein, um ein Problem zu l6sen. Es miissen
vorher alle Mittel versucht worden sein:
Verhandlungen, Vermittlungen, internatio-
nale Gerichtsbarkeit, Ultimatum. Der Krieg
ist immer ein Ubel; der Krieg kann aber
nur erlaubt sein, wenn durch den unge-
rechten Angreifer ein sehr hohes Gut be-
droht wird. Geht es dabei um rein wirt-
schaftliche Gefahrung, dann ist der Krieg
nicht erlaubt; anders aber, wenn das Gut
von geistigem, sittlichem oder religiosem
Wert ist. Natlirlich geht es hier um die
scholastische Weltanschauung. Der Kom-
munist sieht in der Wirtschaft das hochste
Gut und der Epikuréer in den vitalen Wer-
ten; sie werden beide um diese Werte
kampfen.

Livius und Cicero unterscheiden zwischen
formal berechtigter und barbarischer
Kriegfiihrung. Augustinus nennt den Sol-
datenstand christlich vertretbar, wenn auch
keineswegs als die hochste Stufe christ-
licher Existenz. Er halt den Krieg fir er-
laubt, der um «ein hohes Gut, um des
wahren und ehrenvollen Friedens willen
gefiihrt werde. Die Ungerechtigkeit des
Gegners ist es, die den Klugen zwingt, ge-
rechte Kriege zu flihren».

Damit hat die Lehre vom gerechten oder
ungerechten Krieg Eingang in den latei-
nischen Kulturkreis gefunden. Die Unter-
scheidung zwischen Kriegen mit und Krie-
gen ohne Rechtfertigungsgrund lasst sich
schon in den Philosophien der Stoa (etwa
2. Jahrhundert vor Christus) nachweisen
und wurde zur Grundlage der mittelalter-
lich-abendléandischen These vom bellum
iustum aut iniustum. In der Scholastik
(Augustinus, Thomas von Aquino, de Vito-
ria, Suarez) wurde diese Lehre weiterent-
wickelt: Der Verteidigungskrieg ist immer
ein gerechter Krieg und der Angriffs-
krieg als Provokation unter Bejahung einer
causa iusta ist nicht ungerecht. Augusti-
nus halt den Soldatenstand, wie schon ge-
zeigt, nicht fir ungerechtfertigt und be-
jaht auch den Krieg, sofern es um den
Frieden geht.

Der Krieg als Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln wurde auf der internatio-

nalen Konferenz von Den Haag mit dem
Abkommen zur friedlichen Erledigung in-
ternationaler Streitfalle vom 18.10. 1907
eingeschrankt. Mit dem Ersten Weltkrieg
und in der Folge durch vdlkerrechtliche
Vertrage hat die Auffassung des ius ad
bellum eine vollige Wandlung erfahren.
Der Kellogg-Briand-Pakt von 1928 be-
schrankt das Kriegfiihrungsrecht auf den
vélkerrechtlichen Verteidigungskrieg. Der
Zweite Weltkrieg war gekennzeichnet von
einer volligen Missachtung der geltenden
volkerrechtlichen Satzungen, obschon in
den Nirnberger Prozessen das Gegenteil
angenommen worden war.

Die These, dass «die gesteigerte Grau-
samkeit des Krieges das beste Abschrek-
kungsmittel gegeniber dem Krieg» sei
(nach Liddel Hart), gilt auch nicht fir die
Atombewaffnung.

In Deutschland bezeichnete der Theologe
Gollwitzer die Atombewaffnung als total
unchristlich und fordert, sie sei daher ab-
zuschaffen. Damit ist auch die Aufbewah-
rung und die Herstellung dieser Waffe
nicht erlaubt. Damit kann Gollwitzer der
Vorwurf gemacht werden, dass er zum
skrupellosen Schrittmacher des Kriegs-
willens wurde.

In der Schweiz wurde vom Theologen
Stirnimann die Theorie aufgestellt, dass
eine Waffenart, deren Wirkung nicht mehr
genau uberprift werden kénne, nie erlaubt
sei. Nur eine legitime Waffe, eine «saubere
Bombe» (Amerika), sei Uberprifbar und
daher erlaubt. Damit ist die allgemeine
Verwerflichkeit einer  Atombewaffnung
nicht sicher. Es gilt der Grundsatz, je
grosser die Wirkung, desto grosser miiss-
ten die Motive zur Herstellung der Bombe
sein.

Von den Biologen wird eingewendet, dass
eine Bombe sich nie kontrollieren lasst
in ihren biologischen und genetischen Wir-
kungen und daher unerlaubt sei. Es gibt
aber nicht nur biologische Werte, sondern
auch geistige, und um diese lohnt es sich,
andere Werte aufzugeben. Daher darf der
Krieg mit Atomwaffen als erlaubt und ge-
recht bezeichnet werden.

Nie kann der einzelne entscheiden, ob
ein Krieg gerecht oder ungerecht ist; sein
Entschluss kann kaum richtig sein. Im
Zweifelsfall besteht eine Vermutung dafiir,
dass die staatliche Autoritat den einzelnen
Blrger nur zur Mitwirkung an einem ge-
rechten Krieg aufruft. Damit kann er auch
gezwungen werden, die hierfir nétigen
Vorbereitungsdienste und, wenn es sein
muss, Kriegsdienst zu leisten.

2. Die Stellung der grossen Religionen

Wie ein roter Faden geht die Frage der
Kriegsbejahung oder -verneinung durch
die Lehren der Kirchen, und jede Religion
fuhrt zur Kardinalfrage: Was sagt Gott
zum Krieg? Der religiose Dienstverweige-
rer beruft sich auf das Gebot: «Du sollst
nicht téten» und auf das Gebot der Nach-
stenliebe in der Bergpredigt: «Liebet eure
Feinde, segnet die euch fluchen; tut wohl
denen, die euch hassen.» Das unmittelbare
Ziel der Kirchen besteht darin, die Men-
schen zu Gott zu fihren. Zu diesem Zweck
ist die Lehre jeder Kirche von der Ab-
sicht getragen, flir das gesellschaftliche

Erstklassige Passphotos

S221y07- PHOTO

Zirich Bahnhofstrasse 104

Leben der Menschen jene Grundsatze zu
verkiinden, von deren Verwirklichung das
jenseitige Ziel abhangt.

2.1. Die rémisch-katholische Kirche

Nach katholischer Moraltheologie darf die
Teilnahme an einem gerechten Krieg nicht
verweigert werden. Zur Unterscheidung
von gerechtem und ungerechtem Krieg sei
auf die Ausfiihrung zu Beginn der Abhand-
lung verwiesen. Dabei ist zu beachten,
dass bei der Lehre vom «bellum iustum
aut iniustum» sowohl der Verteidigungs-
krieg als auch der Angriffskrieg erlaubt
war, sofern es sich um die Wiederherstel-
lung der verletzten Gerechtigkeit handelte.
Mit der Entwicklung der Waffen hat sich
auch das Kampfgeschehen géanzlich ge-
andert: der einstige Frontenkrieg kann
zum Totalkrieg werden, wo nicht nur die
kampfenden Truppen betroffen sind, son-
dern die ganze Armee, das Land und die
Zivilbevolkerung, die Regierung, die Indu-
strie und die Wirtschaft mit dem Zweck
der Verwistung eines Landes und der
Vernichtung von Volk und Armee. «Jeder
Totalkrieg schliesst alle Moral aus, weil
er sich weder an Recht, Gesetz noch Her-
kommen stort! Aber die Totalmoral
schliesst nicht jeden Krieg, vor allem nicht
den Verteidigungskrieg aus.»

Der Verteidigungskrieg als Notwehrkrieg
wird von der katholischen Moralphiloso-
phie weiterhin als erlaubt anerkannt in
Ubereinstimmung mit den allgemeinen
Auffassungen. In der Schrift «Soziale
Summe», Papst Pius XIl., lesen wir in Zif-
fer 2366: «Gegenseitiger guter Wille lasst
den Krieg als letztes Mittel, Gegensétze
zwischen den Staaten zu regeln, immer
vermeiden ... haben wir den Wunsch ge-
aussert, dass man auf internationaler
Ebene jeden Krieg bestrafen soll, der
nicht durch die absolute Notwendigkeit
der Verteidigung gegen eine sehr schwere,
der Gemeinschaft zugefligten Ungerechtig-
keit gefordert ist, falls man diese nicht
durch andere Mittel verhindern kann und
es einfach geschehen muss, will man in
den internationalen Beziehungen nicht
brutaler Gewalt und Gewissenlosigkeit
freie Hand lassen. Es geniigt also nicht,
dass man sich gegen eine Ungerechtig-
keit irgendwelcher Art zu verteidigen hat,
um die Gewaltmethode des Krieges an-
zuwenden. Wenn die Schéden, die er nach
sich zieht, unvergleichlich grésser sind als
die der ,,geduldeten Ungerechtigkeit', kann
man verpflichtet sein, die ,,Ungerechtig-
keit" auf sich zu nehmen.» Der Angriffs-
krieg wird unter den heutigen Umsténden

13



«Nicht mehr als vom Naturrecht erlaubtes
Mittel zur Wiederherstellung der Gerech-
tigkeit» angesehen.

Uber den Angriffskrieg lehrt Papst Pius
Xll. in der Schrift «Soziale Summe», Zif-
fer 3493: «Eine Pflicht obliegt allen, eine
Pflicht, die keine Verzégerung, keinen Auf-
schub, kein Wanken und kein Ausweichen
duldet: namlich alles zu tun, was maoglich
ist, um ein fiir allemal den Angriffskrieg
als erlaubte Losung internationaler Span-
nungen und als Werkzeug nationaler Be-
strebungen in Acht und Bann zu erkla-
ren. Man hat in der Vergangenheit viele
zu solchen Zwecken unternommene Ver-
suche erlebt. Alle sind misslungen, und es
werden immer alle misslingen, bis der ver-
niinftige Teil der Menschheit in festem,
heilig hartnéackigem Willen es sich zur Ge-
wissenspflicht macht, die Sendung zu er-
fullen, die vergangene Zeiten mit ungeni-
gendem Ernst und nicht ausreichender
Entschlossenheit begonnen haben.»

Die katholische Kirche verkiindet durch
ihr eigenes Glaubensbekenntnis den
Hauptinhalt ihrer Heilsbotschaft; sie feiert
einen bestimmten Gottesdienst und sie
verpflichtet ihre Mitglieder zu einem ge-
nau festgelegten sittlichen Verhalten im
Leben. Der Staat befiehlt, und das Indivi-
duum hat gerechte und gesetzliche Ord-
nung zu befolgen. In «Populorum Progres-
sio» von Papst Paul VI. ist unter «Die
Kirche und die Welt», Ziffer 13, zu lesen:
«Unter Flihrung des Geistes, des Trosters,
das Werk Christi selbst weiterzufiihren,
der in die Welt kam, um der Wahrheit
Zeugnis zu geben; zu retten, nicht zu rich-
ten; zu dienen, nicht sich bedienen zu
lassen.» Der katholische Glaubige muss
wissen, dass er sich flr einen Verteidi-
gungskrieg vorzubereiten hat und im Not-
fall hierfiir einzustehen hat. In letzter In-
stanz ist hierfir sein Gewissen mass-
gebend, zu dessen Bildung er sich nach
den Normen der Moraltheologie zu orien-
tieren hat und im Zweifelsfall mit sich
oder anderen urteilsfahigen Personen
ernsthaft zu Rate geht.

Die Anzahl von Dienstverweigerern aus
katholischen Kreisen ist auch relativ ge-
ring. Ein glaubiger Katholik kann gar nicht
schlechtweg Dienstverweigerer aus Ge-
wissensgriinden sein, da seine Kirche die
Aufrechterhaltung des Staates und den
Gehorsam des Blirgers gegeniiber seinen
Gesetzen als dem gbttlichen Willen ent-
sprechend betrachtet.

2.2 Die evangelische Kirche

Nach Ansicht der evangelischen Kirche
verstosst die militarische Abwehr eines
Angriffskrieges auf das staatliche Gemein-
wesen nicht gegen die kirchliche Moral.
So ist auch in der Schweiz durch diese
kirchlichen Autoritaten verschiedentlich die
Notwendigkeit einer nationalen Verteidi-
gung anerkannt worden. Die evangelische
Kirche hat zur Frage der Dienstverweige-
rer nicht eine einheitliche Ansicht. So-
lange das Gewissen des einzelnen die
Dienstpflicht bejaht, kommt es zu keinem
Konflikt.

Die offizielle christliche Kirche hat in ihren
Anfangen die Dienstverweigerung als
Schwarmerei beurteilt und verworfen.

14

«Jedermann sei untertan der Obrigkeit,
die Gewalt Uber ihn hat» (Paulus, Romer-
brief 13.1). Luther spricht vom «seligen
Stand des Kriegers» und hat im Bauern-
krieg die deutschen Fiirsten zum blutigen
Dreinschlagen aufgefordert. Er bezeichnet
den Krieg als verdiente Bestrafung von
Verbrechen und darum als ein Werk des
Friedens. Luther nennt den «Notkrieg» ein
«Werk der Liebe»; nur der ungerechte
Krieg sei ein Werk des Teufels und daher
widergoéttlich. Zwingli ist selbst bewaffnet
in den Krieg gezogen und auf dem
Schlachtfeld gefallen. Er lehrte: «Es soll
ein jeder der Gerechtigkeit gehorsam sein
und sich nach der halten, die ihm seine
ordentliche Obrigkeit vorschreibt, nur nicht
wider Gott.»

Das neue Testament lehrt: mit der Liebe
kann die Unordnung in der Welt beseitigt
werden. Kein Bibeltext beweist das Gegen-
teil von der Erlaubtheit einer gerechten
Kriegfiihrung, nicht einmal: Du sollst nicht
toten. Kommt der Mensch in die Lage zu
toten, so tut er es aus Verpflichtung, nicht
aus Lust an raufender oder mordender Ge-
walttat. In Matthaus 18.17 lesen wir: «Es
ist nicht zu umgehen, weil eben das Ar-
gernis die Sinde aufdeckt, dass es zum
Argernis kommt; jedoch zum Unheil fir
diejenigen, die das Argernis geben.» Hier-
in lehrt Christus und gibt zu, dass es in
der Welt nur der Siinde willen Dinge gibt,
die nicht sein sollten. «So gebet dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was
Gottes ist» in Matthaus 22.21. Wir erken-
nen aus der Lehre des Neuen Testamen-
tes: Die Menschheit wird Kriege fiihren,
solange diese Welt besteht.

Die evangelische Kirche befiirwortet auch
fur eine kleine Minderheit, die sich durch
das Gewissen hierfiir verpflichtet fiihlt, die
staatliche Anerkennung der Dienstverwei-
gerer, obschon sie nicht gegen die Lan-
desverteidigung ist und fir ihre Kirchen-
angehorigen den Militardienst erfordert.
Im Jahre 1947 hat die Abgeordnetenver-
sammlung des Schweizerischen Evange-
lischen Kirchenbundes folgende Resolu-
tion mit allen gegen eine Stimme ange-
nommen: «Die Abgeordnetenversammlung
des Schweizerischen Evangelischen Kir-
chenbundes hat mit Genugtuung von der
Annahme des Postulates (Oltramare) im
Nationalrat betreffend die Behandlung der
Dienstverweigerer aus Gewissensgriinden
Kenntnis genommen. Sie ersucht den Bun-
desrat, das Postulat wohlwollend zu priifen
im Blick auf diejenigen, die vor allem aus
religiosen Griinden sich nicht in eine
Armee glauben eingliedern lassen zu dr-
fen, selbst wenn diese Armee wie die
unsrige defensiven Charakter hat. Sie
wiinscht die Einflihrung eines obligatori-
schen Zivildienstes, der ldnger und eben-
so anstrengend und gefahrlich ist, zugun-
sten derjenigen unter den Dienstverweige-
rern, deren Motive als unabweislich, ehren-
haft und uneigenniitzig erkannt werden.»
Der Dienstverweigerer aus echten Gewis-
sensgriinden hat den Schutz, die Fir-
sprache und Furbitte der evangelischen
Kirche. «Wenn jemand sich weigert, die
Waffe in die Hand zu nehmen, weil er das
fur unvereinbar halt mit den Pflichten
eines Jlingers Jesu — dann wird sie for-
dern, dass sein Gewissen unbeschwert
bleibe ... Uber die christlichen Pazifisten
wird die Kirche ihre Héande halten. Auch

wenn sie ihre Stellungnahme nicht billigt.»
— Die Anzahl der Dienstverweigerer aus
protestantischen Kreisen ist relativ gross.
Ein glaubiger Protestant hat nach seinem
selbstverantwortlichen und freien Gewis-
sen zu handeln. Die Kirche hat die Auf-
gabe, dem Staat im Unterdriicken des Ver-
brechens zu helfen. Der rationale Pazifis-
mus oder die schwéarmerische Auslegung
des Friedensreiches werden grundsétzlich
verworfen.

3. Kleine religiose Gemeinschaften
und Sekten

Im Gegensatz zu den zwei grossen reli-
giosen Gemeinschaften — Rémisch-Katho-
lische Kirche und Evangelische Kirche —
fordern die kleineren religiésen Gemein-
schaften und Sekten den «Frieden  um
jeden Preis» oder bekraftigen ihre Lehre
mit dem Grundsatz: si vis pacem para
bellum. Fast alle Sekten fordern die Ab-
lehnung jeglichen Waffengebrauchs, ohne
Riicksicht auf die Qualifikation der ein-
zelnen Kriegshandlungen. Eine bewaffnete
Verteidigung des Staates wird als un-
christlich bezeichnet. Sie gehoéren als
Minderheit des Christenums zu den be-
tonten Gegnern von Gewalt und Krieg und
arbeiten im positiven Sinn zum Friedens-
gedanken. lhre einseitige und selbst-
sichere Einstellung kénnte zu einem staats-
politischen Problem werden, wenn sich
diese Minderheiten zur tragenden Macht
entwickeln sollten. Diese am Rande des
historischen Protestantismus’ erwachse-
nen Bewegungen bedeuten nicht so sehr
ein theologisches als vielmehr ein psycho-
logisches Problem. Ihre Wesensmerkmale
sollen nachfolgend kurz beschrieben wer-
den. Fir eine weitere Bearbeitung wird
auf die einschlagige Literatur verwiesen.

3.1. Die angelsédchsischen Bewegungen

Die Mennoniten entstanden im 16. Jahr-
hundert unter Fiihrung von Menno Simons,
einem ehemaligen katholischen Priester in
Norddeutschland. Urspriinglich nannten
sie sich «Evangelische Taufgesinnte» (nur
«Erwachsenentaufe» und sind seit je radi-
kale Pazifisten. Sie wollen keinen Wehr-
dienst leisten und halten sich in Landern
auf, wo die Wehrdienstverweigerung aner-
kannt ist. Durch Weltkonferenzen wird die
Verbindung der Gemeinschaft der Menno-
niten aufrechterhalten.

Die Quéaker entstanden im 17. Jahrhundert,
wahrend der religiésen Wirren in England,
aus der Entbindung der bis dahin in der
anglikanischen Kirche zurilickgehaltenen
reformatorischen Tendenzen. George Fox
(1624—1691) «wandte sich von dem un-
christlichen, streitsiichtigen Geist der vie-
len theologischen Richtungen tief ent-
tauscht ab und erkannte nach langem,
leidenschaftlichen Suchen durch eine un-
mittelbare, innere Offenbarung, dass nur
Jesus Christus selber der Urquell aller
Wahrheit sei. Das Quakertum nennt sich
auch «Gesellschaft der Freunde» oder
«Kinder des Lichtes». lhr Glaubensbe-
kenntnis, das zwar nicht schriftlich nieder-
gelegt ist, kommt in der Auffassung zum



Ausdruck, dass in jedem Menschen ein
Licht sei, das jeden erleuchtet, der in
diese Welt kommt. Die Quéker sind aus-
gesprochene Dienstverweigerer. Als George
Fox wegen Dienstverweigerung im Ge-
fangnis war, hat seine «Gesellschaft der
Freunde» folgende Resolution gefasst:
«Wir lehnen alle &usseren Kriege und
Kampfe und jedes Kampfen mit &usseren
Waffen ab, zu welchem Ziel und unter wel-
chem Vorwand es auch sei; das ist unser
Zeugnis vor der ganzen Welt... Wir wis-
sen sicherlich und bezeugen es der Welt,
dass der Geist Christi, der uns in Wahr-
heit fihrt, uns niemals heissen wird zu
kampfen oder Krieg mit &usseren Waffen
gegen irgendjemand zu fihren, weder fir
das Reich Christi noch fiir die Kénigreiche
dieser Welt.»

Die Brethren sind die dritte Bewegung,
die wir zusammen mit den Mennoniten
und Quékern als «Friedenskirchen» oder
«Briderkirchen» bezeichnen.  Wenige
Jahre nach 1700 in dem westdeutschen
Dorf Schwarenau entstanden, wanderten
die Mitglieder dieser Gemeinschaft in der
ersten Halfte des 18.Jahrhunderts alle
nach Pennsylvania aus. Sie unterscheiden
sich nicht wesentlich vom Quakertum.

3.2. Bewegungen in Deutschland

Die Adventisten sind die in Deutschland
am haufigsten anzutreffende Gemeinschaft
der Wehrdienstverweigerung. Im Ruhetags-
gebot ist die Heiligung des siebenten
Tages gefordert, welcher nach ihrer An-
sicht der Samstag ist («Siebenten-Tags-
Adventisten»). Die Tétung eines Menschen
ist unter keinen Umstanden (auch in Not-
wehr) gerechtfertigt. Die Adventisten for-
dern ihre Gemeindeangehdrigen auf, den
Kriegsdienst zu verweigern. Der Adventist
hat aber die selbstdndige und freie Ent-
scheidung und er ist nicht selten bereit,
den waffenlosen Dienst (Sanitatsdienst) zu
leisten. Neben den Adventisten gehoérten
zu den bedeutenden Bewegungen in
Deutschland auch die Mennoniten und die
Zeugen Jehovas. Daneben gibt es die klei-
nen Religionsgemeinschaften der Bapti-
sten, Christengemeinschaft, Methodisten
und der Neuapostolischen Kirche. Diese
nicht generell pazifistisch eingestellten re-
ligiosen Gruppen Uberlassen die Ent-
scheidung der Frage (iber Dienstverwei-
gerung zumeist ihren Mitgliedern nach
freier Entscheidung, ahnlich wie die evan-
gelische Kirche.

3.3. Bewegungen in der Schweiz

Die Zeugen Jehovas bilden seit 1939 das
Hauptkontingent der aus Gewissensgriin-
den handelnden Dienstverweigerer; es be-
trug zum Beispiel im Jahre 1960 rund 87
Prozent. Die Dienstverweigerung der ge-
nannten Sekte héngt mit deren Lehre zu-
sammen: Verwerfung des weltlichen Staa-
tes in toto als Werk Satans. Sie glauben,
dass die Endzeit der Menschheit seit 1914
im Anbruch sei, weil die Menschen wider
Gottes Gebot gehandelt héatten. In der
Schlacht von Harmagedon werde Gott alle
Feinde seiner Theokratie vernichten. Die

Zeugen Jehovas werden aber auf der zum
Paradies umgestalteten Erde ewiges Le-
ben erhalten. Nicht so sehr als Pazifisten
wird der Dienst verweigert, sondern als
Verklinder der Frohen Botschaft Gottes,
was sie wahrend der Militédrdienstzeit nicht
ausfiihren kénnen.

Im Kommentar zu den Akten der Verwal-
tung der Militarjustiz vom Jahr 1960 fihrt
der Oberauditor der Armee an: «Keiner
der 26 Dienstverweigerer hat zu der ange-
stammten Religion eine besondere Bin-
dung. Gerade die Leere des religiésen
Raumes nach erfolgter Konfirmation (Pro-
testanten) scheint den Beitritt zu der
Sekte der Zeugen Jehovas oder zu einem
Bekenntnisakt zu begriinden oder zu er-
leichtern.»

Vereinzelt treten in der Schweiz auch
Dienstverweigerer anderer Sekten auf, wie
Methodisten, Baptisten, Christengemein-
schaft (die ihre entscheidende Anregung
von der Anthroposophie Rudolf Steiners
[1861—1925] empfangen), Neuapostolische
Kirche. Sie sind jedoch in verschwindend
kleiner und unbedeutender Zahl, dass sie
statistisch nicht einzeln erfasst werden.

Bei den Sektierern handelt es sich um
stille, griblerische und mitunter kindliche
Menschen mit oft verworrener und schwaér-
merischer Denkweise. Bei fast allen Sek-
tierern ist etwas vom Streben nach der
Heiligkeit zu spiiren, das darin besteht,
dass einer sich von der bdsen Welt son-
dern will.

Es sind zum grossen Teil Fanatikernatu-
ren, und damit besteht ein krasser Gegen-
satz zur Christusnatur. «Der ldealfanatiker
hat nicht das warmende Feuer der Liebe
in sich, sondern die sengende Flamme
der Leidenschaft.»

Flugzeugerkennung

USSR

12,20 m

21,60 m

Jagdbomber Jak - 28
Nach NATO-Code: Brewer

2 Diisentriebwerke V max. ca. 1300 km/h

Nur USSR

Tabelle 1

Es geht in dieser Tabelle um Angaben, zu
welchen Konfessionen sich die Dienstver-
weigerer bekennen und nicht um den
Grund der Dienstverweigerung.

c 2
2 c 8T 3
c 151 o 25
= = $% 2385
N 3 2 55 &N3® 3
= < = £2 gsGd o
- o 74 w3 =TS0 —
1960 21 3 2 — 26
1961 32 3 —_ — 35
1962 20 9 2 — 31
1963 41 13 — 54
1964 46 9 — 7 62
1965 44 8 — 16 68
1966 74 8 — 17 99
1967 58 3 — 14 75
Tabelle 2

Es geht in dieser Tabelle um den Grund
der Dienstverweigerer, d. h. um Sekten, die
den Waffengebrauch ablehnen.

Kleinere

Zeugen religiose
Jahr Jehovas Gemein- Total

schaften
1960 20 3 23
1961 27 3 30
1962 23 6 29
1963 43 4 47
1964 40 14 54
1965 37 13 50
1966 - 61 25 86
1967 34 13 47

Literaturverzeichnis

Binz, Gerhard Ludwig: Wehrverneinung, Beiheft 4
der Wehrwissenschaftlichen Rundschau. Frank-
furt a. M., 1956.

Geiger Max, Ott Heinrich, Vischer Lukas: Bundes-
verfassung und Militdrdienstverweigerung, in:
Evangelische Zeitbuchreihe. Zirich, 1964.

Georgen, Josef: Mensch, Staat und Krieg. Genf,
1940.

Gollwitzer, Helmut: Les Chrétiens et les armes
atomiques. Munich/Paris, 1957.

Greyerz von, Karl: Die Kirche und das Friedens-
problem. Bern, 1942.

Grisius, Robert von Planta: Gegen den religiosen
Antimilitarismus. Chur, 1910.

Grindler, Johannes: Lexikon der christlichen Kir-

chen und Sekten, Band I-Il. Wien, Freiburg,
Basel, 1961.
Hahnenfeld, Glnter: Kriegsdienstverweigerung,

aus: Truppe und Verwaltung, Band 14. Hamburg-
Berlin, 1967.

Huber, Paul: Auch sie lieben die Heimat. Ziirich,
1960. — Dienstverweigerer wollen Zivildienst
leisten. Zirich, 1960. — Geféngnis oder Zivil-
dienst? Zollikon, 1956.

Keller, R.: Die Dienstverweigerung aus religiosen
Grinden, in ASMZ, Seite 790 ff. Frauenfeld, 1958.

Leder, Gottfried: Kriegsdienstverweigerung aus
Gewissensgriinden. Freiburg im Breisgau, 1957.

Liszt von, F.: Das Volkerrecht, 11. Auflage. Ber-
lin, 1920.

Meuli, Hans: Ist es notig oder wére es richtig, in
der Schweiz einen Zivildienst fir Dienstver-
weigerer aus Gewissensgrinden zu schaffen, in:
ASMZ, Seite 595 ff., 1965.

Pius XlIl., Papst: Mahnruf zum Vélkerfrieden.
Luzern, 1944.

Schasching, Johannes: Die soziale Botschaft der
Kirche. Innsbruck-Wien-Miinchen, 1961.

Stirnimann, Heinrich: Atomare Bewaffnung und
katholische Moral. Freiburg/Schweiz, 1958.

Verdross, Alfred: Volkerrecht. Wien, 1955.

Wenger, Johannes Nikolaus: Die Dienstverweige-
rung aus Gewissensgrinden, Diss. Zirich, 1952.

Werner, Martin: Christentum und Krieg. Zirich,
1930.

15



	Dienstverweigerer aus religiösen Gründen

