
Zeitschrift: Schweizer Soldat : Monatszeitschrift für Armee und Kader mit FHD-
Zeitung

Herausgeber: Verlagsgenossenschaft Schweizer Soldat

Band: 45 (1969-1970)

Heft: 11

Artikel: Dienstverweigerer aus religiösen Gründen

Autor: Wyder, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-706546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-706546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dienstverweigerer aus religiösen Gründen

Von Major Theodor Wyder, Sierre

1. Vom «gerechten»
und «ungerechten» Krieg

Die naturrechtliche Lehre spricht vom
Krieg als vom gerechten, wenn Gewalt
angewendet wird gegenüber einem
ungerechten Angreifer. Ein Angriff ist unrecht,
wenn ohne Grund ein lebenswichtiges
Recht bedroht oder verletzt wird. Damit
wird der Krieg zur eigentlichen Notwehr.
Da .der Krieg also ein Mittel der Selbsthilfe

ist, muss er von den Zwangsmassnahmen

der Vereinten Nationen
unterschieden werden. So wie der Mensch das
Recht hat, sich zu verteidigen, wenn er
angegriffen wird, muss dies noch viel mehr
ein ganzer Staat tun. Auf die Notwehr
verzichten hiesse der Macht des Bösen freien
Lauf lassen. Das Recht des Angegriffenen,
sich zu verteidigen und, immer wenn eine
allzu grosse Ungerechtigkeit uns zum
bewaffneten Eingriff zwingt, zurückzuschlagen,

gehört zur gerechten Verteidigung.
Der Krieg muss wirklich das letzte Mittel
sein, um ein Problem zu lösen. Es müssen
vorher alle Mittel versucht worden sein:
Verhandlungen, Vermittlungen, internationale

Gerichtsbarkeit, Ultimatum. Der Krieg
ist immer ein Übel; der Krieg kann aber
nur erlaubt sein, wenn durch den
ungerechten Angreifer ein sehr hohes Gut
bedroht wird. Geht es dabei um rein
wirtschaftliche Gefährung, dann ist der Krieg
nicht erlaubt; anders aber, wenn das Gut
von geistigem, sittlichem oder religiösem
Wert ist. Natürlich geht es hier um die
scholastische Weltanschauung. Der
Kommunist sieht in der Wirtschaft das höchste
Gut und der Epikuräer in den vitalen Werten;

sie werden beide um diese Werte
kämpfen.
Livius und Cicero unterscheiden zwischen
formal berechtigter und barbarischer
Kriegführung. Augustinus nennt den
Soldatenstand christlich vertretbar, wenn auch
keineswegs als die höchste Stufe christlicher

Existenz. Er hält den Krieg für
erlaubt, der um «ein hohes Gut, um des
wahren und ehrenvollen Friedens willen
geführt werde. Die Ungerechtigkeit des
Gegners ist es, die den Klugen zwingt,
gerechte Kriege zu führen».
Damit hat die Lehre vom gerechten oder
ungerechten Krieg Eingang in den
lateinischen Kulturkreis gefunden. Die
Unterscheidung zwischen Kriegen mit und Kriegen

ohne Rechtfertigungsgrund lässt sich
schon in den Philosophien der Stoa (etwa
2. Jahrhundert vor Christus) nachweisen
und wurde zur Grundlage der
mittelalterlich-abendländischen These vom bellum
iustum aut iniustum. In der Scholastik
(Augustinus, Thomas von Aquino, de Vito-
ria, Suarez) wurde diese Lehre weiterentwickelt:

Der Verteidigungskrieg ist immer
ein gerechter Krieg und der Angriffskrieg

als Provokation unter Bejahung einer
causa iusta ist nicht ungerecht. Augustinus

hält den Soldatenstand, wie schon
gezeigt, nicht für ungerechtfertigt und
bejaht auch den Krieg, sofern es um den
Frieden geht.
Der Krieg als Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln wurde auf der internatio¬

nalen Konferenz von Den Haag mit dem
Abkommen zur friedlichen Erledigung
internationaler Streitfälle vom 18.10.1907
eingeschränkt. Mit dem Ersten Weltkrieg
und in der Folge durch völkerrechtliche
Verträge hat die Auffassung des ius ad
bellum eine völlige Wandlung erfahren.
Der Kellogg-Briand-Pakt von 1928
beschränkt das Kriegführungsrecht auf den
völkerrechtlichen Verteidigungskrieg. Der
Zweite Weltkrieg war gekennzeichnet von
einer völligen Missachtung der geltenden
völkerrechtlichen Satzungen, obschon in
den Nürnberger Prozessen das Gegenteil
angenommen worden war.
Die These, dass «die gesteigerte
Grausamkeit des Krieges das beste Abschrek-
kungsmittel gegenüber dem Krieg» sei
(nach Liddel Hart), gilt auch nicht für die
Atombewaffnung.
In Deutschland bezeichnete der Theologe
Gollwitzer die Atombewaffnung als total
unchristlich und fordert, sie sei daher
abzuschaffen. Damit ist auch die Aufbewahrung

und die Herstellung dieser Waffe
nicht erlaubt. Damit kann Gollwitzer der
Vorwurf gemacht werden, dass er zum
skrupellosen Schrittmacher des Kriegswillens

wurde.
In der Schweiz wurde vom Theologen
Stirnimann die Theorie aufgestellt, dass
eine Waffenart, deren Wirkung nicht mehr
genau überprüft werden könne, nie erlaubt
sei. Nur eine legitime Waffe, eine «saubere
Bombe» (Amerika), sei überprüfbar und
daher erlaubt. Damit ist die allgemeine
Verwerflichkeit einer Atombewaffnung
nicht sicher. Es gilt der Grundsatz, je
grösser die Wirkung, desto grösser müss-
ten die Motive zur Herstellung der Bombe
sein.
Von den Biologen wird eingewendet, dass
eine Bombe sich nie kontrollieren lässt
in ihren biologischen und genetischen
Wirkungen und daher unerlaubt sei. Es gibt
aber nicht nur biologische Werte, sondern
auch geistige, und um diese lohnt es sich,
andere Werte aufzugeben. Daher darf der
Krieg mit Atomwaffen als erlaubt und
gerecht bezeichnet werden.
Nie kann der einzelne entscheiden, ob
ein Krieg gerecht oder ungerecht ist; sein
Entschluss kann kaum richtig sein. Im
Zweifelsfall besteht eine Vermutung dafür,
dass die staatliche Autorität den einzelnen
Bürger nur zur Mitwirkung an einem
gerechten Krieg aufruft. Damit kann er auch
gezwungen werden, die hierfür nötigen
Vorbereitungsdienste und, wenn es sein
muss, Kriegsdienst zu leisten.

2. Die Stellung der grossen Religionen

Wie ein roter Faden geht die Frage der
Kriegsbejahung oder -Verneinung durch
die Lehren der Kirchen, und jede Religion
führt zur Kardinalfrage: Was sagt Gott
zum Krieg? Der religiöse Dienstverweigerer

beruft sich auf das Gebot: «Du sollst
nicht töten» und auf das Gebot der
Nächstenliebe in der Bergpredigt: «Liebet eure
Feinde, segnet die euch fluchen; tut wohl
denen, die euch hassen.» Das unmittelbare
Ziel der Kirchen besteht darin, die
Menschen zu Gott zu führen. Zu diesem Zweck
ist die Lehre jeder Kirche von der
Absicht getragen, für das gesellschaftliche

Erstklassige Passphotos

-PHOTO

ZUrich Bahnhofstrasse 104

Leben der Menschen jene Grundsätze zu
verkünden, von deren Verwirklichung das

jenseitige Ziel abhängt.

2.1. Die römisch-katholische Kirche

Nach katholischer Moraltheologie darf die
Teilnahme an einem gerechten Krieg nicht
verweigert werden. Zur Unterscheidung
von gerechtem und ungerechtem Krieg sei
auf die Ausführung zu Beginn der Abhandlung

verwiesen. Dabei ist zu beachten,
dass bei der Lehre vom «bellum iustum
aut iniustum» sowohl der Verteidigungskrieg

als auch der Angriffskrieg erlaubt
war, sofern es sich um die Wiederherstellung

der verletzten Gerechtigkeit handelte.
Mit der Entwicklung der Waffen hat sich
auch das Kampfgeschehen gänzlich
geändert: der einstige Frontenkrieg kann
zum Totalkrieg werden, wo nicht nur die
kämpfenden Truppen betroffen sind,
sondern die ganze Armee, das Land und die
Zivilbevölkerung, die Regierung, die Industrie

und die Wirtschaft mit dem Zweck
der Verwüstung eines Landes und der
Vernichtung von Volk und Armee. «Jeder
Totalkrieg schliesst alle Moral aus, weil
er sich weder an Recht, Gesetz noch
Herkommen stört! Aber die Totalmoral
schliesst nicht jeden Krieg, vor allem nicht
den Verteidigungskrieg aus.»
Der Verteidigungskrieg als Notwehrkrieg
wird von der katholischen Moralphilosophie

weiterhin als erlaubt anerkannt in

Übereinstimmung mit den allgemeinen
Auffassungen. In der Schrift «Soziale
Summe», Papst Pius XII., lesen wir in Ziffer

2366: «Gegenseitiger guter Wille lässt
den Krieg als letztes Mittel, Gegensätze
zwischen den Staaten zu regeln, immer
vermeiden haben wir den Wunsch
geäussert, dass man auf internationaler
Ebene jeden Krieg bestrafen soll, der
nicht durch die absolute Notwendigkeit
der Verteidigung gegen eine sehr schwere,
der Gemeinschaft zugefügten Ungerechtigkeit

gefordert ist, falls man diese nicht
durch andere Mittel verhindern kann und
es einfach geschehen muss, will man in
den internationalen Beziehungen nicht
brutaler Gewalt und Gewissenlosigkeit
freie Hand lassen. Es genügt also nicht,
dass man sich gegen eine Ungerechtigkeit

irgendwelcher Art zu verteidigen hat,
um die Gewaltmethode des Krieges
anzuwenden. Wenn die Schäden, die er nach
sich zieht, unvergleichlich grösser sind als
die der „geduldeten Ungerechtigkeit", kann
man verpflichtet sein, die „Ungerechtigkeit"

auf sich zu nehmen.» Der Angriffskrieg

wird unter den heutigen Umständen

13



«Nicht mehr als vom Naturrecht erlaubtes
Mittel zur Wiederherstellung der Gerechtigkeit»

angesehen.
Über den Angriffskrieg lehrt Papst Pius
XII. in der Schrift «Soziale Summe», Ziffer

3493: «Eine Pflicht obliegt allen, eine
Pflicht, die keine Verzögerung, keinen
Aufschub, kein Wanken und kein Ausweichen
duldet: nämlich alles zu tun, was möglich
ist, um ein für allemal den Angriffskrieg
als erlaubte Lösung internationaler
Spannungen und als Werkzeug nationaler
Bestrebungen in Acht und Bann zu erklären.

Man hat in der Vergangenheit viele
zu solchen Zwecken unternommene
Versuche erlebt. Alle sind misslungen, und es
werden immer alle misslingen, bis der
vernünftige Teil der Menschheit in festem,
heilig hartnäckigem Willen es sich zur
Gewissenspflicht macht, die Sendung zu
erfüllen, die vergangene Zeiten mit ungenügendem

Ernst und nicht ausreichender
Entschlossenheit begonnen haben.»
Die katholische Kirche verkündet durch
ihr eigenes Glaubensbekenntnis den
Hauptinhalt ihrer Heilsbotschaft; sie feiert
einen bestimmten Gottesdienst und sie
verpflichtet ihre Mitglieder zu einem
genau festgelegten sittlichen Verhalten im
Leben. Der Staat befiehlt, und das Individuum

hat gerechte und gesetzliche
Ordnung zu befolgen. In «Populorum Progres-
sio» von Papst Paul VI. ist unter «Die
Kirche und die Welt», Ziffer 13, zu lesen:
«Unter Führung des Geistes, des Trösters,
das Werk Christi selbst weiterzuführen,
der in die Welt kam, um der Wahrheit
Zeugnis zu geben; zu retten, nicht zu richten;

zu dienen, nicht sich bedienen zu
lassen.» Der katholische Gläubige muss
wissen, dass er sich für einen
Verteidigungskrieg vorzubereiten hat und im Notfall

hierfür einzustehen hat. In letzter
Instanz ist hierfür sein Gewissen
massgebend, zu dessen Bildung er sich nach
den Normen der Moraltheologie zu orientieren

hat und im Zweifelsfail mit sich
oder anderen urteilsfähigen Personen
ernsthaft zu Rate geht.
Die Anzahl von Dienstverweigerern aus
katholischen Kreisen ist auch relativ
gering. Ein gläubiger Katholik kann gar nicht
schlechtweg Dienstverweigerer aus
Gewissensgründen sein, da seine Kirche die
Aufrechterhaltung des Staates und den
Gehorsam des Bürgers gegenüber seinen
Gesetzen als dem göttlichen Willen
entsprechend betrachtet.

2.2 Die evangelische Kirche

Nach Ansicht der evangelischen Kirche
verstösst die militärische Abwehr eines
Angriffskrieges auf das staatliche Gemeinwesen

nicht gegen die kirchliche Moral.
So ist auch in der Schweiz durch diese
kirchlichen Autoritäten verschiedentlich die
Notwendigkeit einer nationalen Verteidigung

anerkannt worden. Die evangelische
Kirche hat zur Frage der Dienstverweigerer

nicht eine einheitliche Ansicht.
Solange das Gewissen des einzelnen die
Dienstpflicht bejaht, kommt es zu keinem
Konflikt.
Die offizielle christliche Kirche hat in ihren
Anfängen die Dienstverweigerung als
Schwärmerei beurteilt und verworfen.

«Jedermann sei Untertan der Obrigkeit,
die Gewalt über ihn hat» (Paulus, Römerbrief

13.1). Luther spricht vom «seligen
Stand des Kriegers» und hat im Bauernkrieg

die deutschen Fürsten zum blutigen
Dreinschlagen aufgefordert. Er bezeichnet
den Krieg als verdiente Bestrafung von
Verbrechen und darum als ein Werk des
Friedens. Luther nennt den «Notkrieg» ein
«Werk der Liebe»; nur der ungerechte
Krieg sei ein Werk des Teufeis und daher
widergöttlich. Zwingli ist selbst bewaffnet
in den Krieg gezogen und auf dem
Schlachtfeld gefallen. Er lehrte: «Es soll
ein jeder der Gerechtigkeit gehorsam sein
und sich nach der halten, die ihm seine
ordentliche Obrigkeit vorschreibt, nur nicht
wider Gott.»
Das neue Testament lehrt: mit der Liebe
kann die Unordnung in der Welt beseitigt
werden. Kein Bibeltext beweist das Gegenteil

von der Erlaubtheit einer gerechten
Kriegführung, nicht einmal: Du sollst nicht
töten. Kommt der Mensch in die Lage zu
töten, so tut er es aus Verpflichtung, nicht
aus Lust an raufender oder mordender
Gewalttat. In Matthäus 18.17 lesen wir: «Es
ist nicht zu umgehen, weil eben das
Ärgernis die Sünde aufdeckt, dass es zum
Ärgernis kommt; jedoch zum Unheil für
diejenigen, die das Ärgernis geben.» Hierin

lehrt Christus und gibt zu, dass es in
der Welt nur der Sünde willen Dinge gibt,
die nicht sein sollten. «So gebet dem
Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was
Gottes ist» in Matthäus 22.21. Wir erkennen

aus der Lehre des Neuen Testamentes:

Die Menschheit wird Kriege führen,
solange diese Welt besteht.
Die evangelische Kirche befürwortet auch
für eine kleine Minderheit, die sich durch
das Gewissen hierfür verpflichtet fühlt, die
staatliche Anerkennung der Dienstverweigerer,

obschon sie nicht gegen die
Landesverteidigung ist und für ihre
Kirchenangehörigen den Militärdienst erfordert.
Im Jahre 1947 hat die Abgeordnetenversammlung

des Schweizerischen Evangelischen

Kirchenbundes folgende Resolution

mit allen gegen eine Stimme
angenommen: «Die Abgeordnetenversammiung
des Schweizerischen Evangelischen
Kirchenbundes hat mit Genugtuung von der
Annahme des Postulates (Oltramare) im

Nationalrat betreffend die Behandlung der
Dienstverweigerer aus Gewissensgründen
Kenntnis genommen. Sie ersucht den
Bundesrat, das Postulat wohlwollend zu prüfen
im Blick auf diejenigen, die vor allem aus
religiösen Gründen sich nicht in eine
Armee glauben eingliedern lassen zu dürfen,

selbst wenn diese Armee wie die
unsrige defensiven Charakter hat. Sie
wünscht die Einführung eines obligatorischen

Zivildienstes, der länger und ebenso

anstrengend und gefährlich ist, zugunsten

derjenigen unter den Dienstverweigerern,

deren Motive als unabweislich, ehrenhaft

und uneigennützig erkannt werden.»
Der Dienstverweigerer aus echten
Gewissensgründen hat den Schutz, die
Fürsprache und Fürbitte der evangelischen
Kirche. «Wenn jemand sich weigert, die
Waffe in die Hand zu nehmen, weil er das
für unvereinbar hält mit den Pflichten
eines Jüngers Jesu — dann wird sie
fordern, dass sein Gewissen unbeschwert
bleibe Über die christlichen Pazifisten
wird die Kirche ihre Hände halten. Auch

wenn sie ihre Stellungnahme nicht billigt.»
— Die Anzahl der Dienstverweigerer aus
protestantischen Kreisen ist relativ gross.
Ein gläubiger Protestant hat nach seinem
selbstverantwortlichen und freien Gewissen

zu handeln. Die Kirche hat die
Aufgabe, dem Staat im Unterdrücken des
Verbrechens zu helfen. Der rationale Pazifismus

oder die schwärmerische Auslegung
des Friedensreiches werden grundsätzlich
verworfen.

3. Kleine religiöse Gemeinschalten
und Sekten

Im Gegensatz zu den zwei grossen
religiösen Gemeinschaften — Römisch-Katho-
lische Kirche und Evangelische Kirche —
fordern die kleineren religiösen
Gemeinschaften und Sekten den «Frieden um
jeden Preis» oder bekräftigen ihre Lehre
mit dem Grundsatz: si vis pacem para
bellum. Fast alle Sekten fordern die
Ablehnung jeglichen Waffengebrauchs, ohne
Rücksicht auf die Qualifikation der
einzelnen Kriegshandlungen. Eine bewaffnete
Verteidigung des Staates wird als
unchristlich bezeichnet. Sie gehören als
Minderheit des Christenums zu den
betonten Gegnern von Gewalt und Krieg und
arbeiten im positiven Sinn zum
Friedensgedanken. Ihre einseitige und
selbstsichere Einstellung könnte zu einem
staatspolitischen Problem werden, wenn sich
diese Minderheiten zur tragenden Macht
entwickeln sollten. Diese am Rande des
historischen Protestantismus' erwachsenen

Bewegungen bedeuten nicht so sehr
ein theologisches als vielmehr ein
psychologisches Problem. Ihre Wesensmerkmale
sollen nachfolgend kurz beschrieben werden.

Für eine weitere Bearbeitung wird
auf die einschlägige Literatur verwiesen.

3.1. Die angelsächsischen Bewegungen

Die Mennoniten entstanden im 16.
Jahrhundert unter Führung von Menno Simons,
einem ehemaligen katholischen Priester in
Norddeutschland. Ursprünglich nannten
sie sich «Evangelische Taufgesinnte» (nur
«Erwachsenentaufe» und sind seit je radikale

Pazifisten. Sie wollen keinen
Wehrdienst leisten und halten sich in Ländern
auf, wo die Wehrdienstverweigerung
anerkannt ist. Durch Weltkonferenzen wird die
Verbindung der Gemeinschaft der Mennoniten

aufrechterhalten.
Die Quäker entstanden im 17. Jahrhundert,
während der religiösen Wirren in England,
aus der Entbindung der bis dahin in der
anglikanischen Kirche zurückgehaltenen
reformatorischen Tendenzen. George Fox
(1624—1691) «wandte sich von dem
unchristlichen, streitsüchtigen Geist der vielen

theologischen Richtungen tief
enttäuscht ab und erkannte nach langem,
leidenschaftlichen Suchen durch eine
unmittelbare, innere Offenbarung, dass nur
Jesus Christus selber der Urquell aller
Wahrheit sei. Das Quäkertum nennt sich
auch «Gesellschaft der Freunde» oder
«Kinder des Lichtes». Ihr Glaubensbekenntnis,

das zwar nicht schriftlich niedergelegt

ist, kommt in der Auffassung zum

14



«Brüderkirchen»
Jahre nach 1700
Dorf Schwarenau

Ausdruck, dass in jedem Menschen ein
Licht sei, das jeden erleuchtet, der in
diese Welt kommt. Die Quäker sind
ausgesprochene Dienstverweigerer. Als George
Fox wegen Dienstverweigerung im
Gefängnis war, hat seine «Gesellschaft der
Freunde» folgende Resolution gefasst:
«Wir lehnen alle äusseren Kriege und
Kämpfe und jedes Kämpfen mit äusseren
Waffen ab, zu welchem Ziel und unter
welchem Vorwand es auch sei; das ist unser
Zeugnis vor der ganzen Welt... Wir wissen

sicherlich und bezeugen es der Welt,
dass der Geist Christi, der uns in Wahrheit

führt, uns niemals heissen wird zu
kämpfen oder Krieg mit äusseren Waffen
gegen irgendjemand zu führen, weder für
das Reich Christi noch für die Königreiche
dieser Welt.»
Die Brethren sind die dritte Bewegung,
die wir zusammen mit den Mennoniten
und Quäkern als «Friedenskirchen» oder

bezeichnen. Wenige
in dem westdeutschen
entstanden, wanderten

die Mitglieder dieser Gemeinschaft in der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts alle
nach Pennsylvania aus. Sie unterscheiden
sich nicht wesentlich vom Quäkertum.

3.2. Bewegungen in Deutschland

Die Adventisten sind die in Deutschland
am häufigsten anzutreffende Gemeinschaft
derWehrdienstverweigerung. Im Ruhetagsgebot

ist die Heiligung des siebenten
Tages gefordert, welcher nach ihrer
Ansicht der Samstag ist («Siebenten-Tags-
Adventisten»), Die Tötung eines Menschen
ist unter keinen Umständen (auch in
Notwehr) gerechtfertigt. Die Adventisten
fordern ihre Gemeindeangehörigen auf, den
Kriegsdienst zu verweigern. Der Adventist
hat aber die selbständige und freie
Entscheidung und er ist nicht selten bereit,
den waffenlosen Dienst (Sanitätsdienst) zu
leisten. Neben den Adventisten gehörten
zu den bedeutenden Bewegungen in
Deutschland auch die Mennoniten und die
Zeugen Jehovas. Daneben gibt es die kleinen

Religionsgemeinschaften der Baptisten,

Christengemeinschaft, Methodisten
und der Neuapostolischen Kirche. Diese
nicht generell pazifistisch eingestellten
religiösen Gruppen überlassen die
Entscheidung der Frage über Dienstverweigerung

zumeist ihren Mitgliedern nach
freier Entscheidung, ähnlich wie die
evangelische Kirche.

3.3. Bewegungen in der Schweiz

Die Zeugen Jehovas bilden seit 1939 das
Hauptkontingent der aus Gewissensgründen

handelnden Dienstverweigerer; es
betrug zum Beispiel im Jahre 1960 rund 87
Prozent. Die Dienstverweigerung der
genannten Sekte hängt mit deren Lehre
zusammen; Verwerfung des weltlichen Staates

in toto als Werk Satans. Sie glauben,
dass die Endzeit der Menschheit seit 1914
im Anbruch sei, weil die Menschen wider
Gottes Gebot gehandelt hätten. In der
Schlacht von Harmagedon werde Gott alle
Feinde seiner Theokratie vernichten. Die

Zeugen Jehovas werden aber auf der zum
Paradies umgestalteten Erde ewiges
Leben erhalten. Nicht so sehr als Pazifisten
wird der Dienst verweigert, sondern als
Verkünder der Frohen Botschaft Gottes,
was sie während der Militärdienstzeit nicht
ausführen können.
Im Kommentar zu den Akten der Verwaltung

der Militärjustiz vom Jahr 1960 führt
der Oberauditor der Armee an: «Keiner
der 26 Dienstverweigerer hat zu der
angestammten Religion eine besondere
Bindung. Gerade die Leere des religiösen
Raumes nach erfolgter Konfirmation
(Protestanten) scheint den Beitritt zu der
Sekte der Zeugen Jehovas oder zu einem
Bekenntnisakt zu begründen oder zu
erleichtern.»

Vereinzelt treten in der Schweiz auch
Dienstverweigerer anderer Sekten auf, wie
Methodisten, Baptisten, Christengemeinschaft

(die ihre entscheidende Anregung
von der Anthroposophie Rudolf Steiners
[1861—1925] empfangen), Neuapostolische
Kirche. Sie sind jedoch in verschwindend
kleiner und unbedeutender Zahl, dass sie
statistisch nicht einzeln erfasst werden.

Bei den Sektierern handelt es sich um
stille, grüblerische und mitunter kindliche
Menschen mit oft verworrener und
schwärmerischer Denkweise. Bei fast allen
Sektierern ist etwas vom Streben nach der
Heiligkeit zu spüren, das darin besteht,
dass einer sich von der bösen Welt
sondern will.
Es sind zum grossen Teil Fanatikernaturen,

und damit besteht ein krasser Gegensatz

zur Christusnatur. «Der Idealfanatiker
hat nicht das wärmende Feuer der Liebe
in sich, sondern die sengende Flamme
der Leidenschaft.»

Flugzeugerkennung

Jagdbomber Jak - 28

Nach NATO-Code: Brewer

Tabelle 1

Es geht in dieser Tabelle um Angaben, zu
welchen Konfessionen sich die Dienstverweigerer

bekennen und nicht um den
Grund der Dienstverweigerung.

C
0)

c
S
w
<D

c
CD

~Ö
S1 Fraglich

(aus

Mischehen)

c
0) om en
OT 3 W

© © 2
CD N o

EL
ra
X ill

1960 21 3 2 —
1961 32 3 — —
1962 20 9 2 —
1963 41 13 — —
1964 46 9 — 7

1965 44 8 — 16
1966 74 8 — 17
1967 58 3 — 14

26
35
31

54
62
68
99
75

Tabelle 2

Es geht in dieser Tabelle um den Grund
der Dienstverweigerer, d.h. um Sekten, die
den Waffengebrauch ablehnen.

Kleinere
Zeugen religiöse

Jahr Jehovas GemeinTotal

schaften

1960 20 3 23
1961 27 3 30
1962 23 6 29
1963 43 4 47
1964 40 14 54
1965 37 13 50
1966 61 25 86
1967 34 13 47

2 Düsentriebwerke
Nur USSR

V max. ca. 1300 km/h

Literaturverzeichnis

Binz, Gerhard Ludwig: Wehrverneinung, Beiheft 4

der Wehrwissenschaftlichen Rundschau. Frankfurt

a. M„ 1956.

Geiger Max, Ott Heinrich, Vischer Lukas:
Bundesverfassung und Militärdienstverweigerung, in:
Evangelische Zeitbuchreihe. Zürich, 1964.

Georgen, Josef: Mensch, Staat und Krieg. Genf,
1940.

Gollwitzer, Helmut: Les Chrätiens et les armes
atomiques. Munich/Paris, 1957.

Greyerz von, Karl: Die Kirche und das Friedensproblem.

Bern, 1942.

Grisius, Robert von Planta: Gegen den religiösen
Antimilitarismus. Chur, 1910.

Gründler, Johannes: Lexikon der christlichen
Kirchen und Sekten, Band l-ll. Wien, Freiburg,
Basel, 1961.

Hahnenfeld, Günter: Kriegsdienstverweigerung,
aus: Truppe und Verwaltung, Band 14. Hamburg-
Berlin, 1967.

Huber, Paul: Auch sie lieben die Heimat. Zürich,
1960. — Dienstverweigerer wollen Zivildienst
leisten. Zürich, 1960. — Gefängnis oder
Zivildienst? Zollikon, 1956.

Keller, R.: Die Dienstverweigerung aus religiösen
Gründen, in ASMZ, Seite 790 ff. Frauenfeld, 1958.

Leder, Gottfried: Kriegsdienstverweigerung aus
Gewissensgründen. Freiburg im Breisgau, 1957.

Liszt von, F.: Das Völkerrecht, 11. Auflage. Berlin,

1920.

Meuli, Hans: Ist es nötig oder wäre es richtig, in
der Schweiz einen Zivildienst für Dienstverweigerer

aus Gewissensgründen zu schaffen, in:
ASMZ, Seite 595 ff., 1965.

Pius XII., Papst: Mahnruf zum Völkerfrieden.
Luzern, 1944.

Schasching, Johannes: Die soziale Botschaft der
Kirche. Innsbruck-Wien-München, 1961.

Stirnimann, Heinrich: Atomare Bewaffnung und
katholische Moral. Freiburg/Schweiz, 1958.

Verdross, Alfred: Völkerrecht. Wien, 1955.

Wenger, Johannes Nikolaus: Die Dienstverweigerung

aus Gewissensgründen, Diss. Zürich, 1952.

Werner, Martin: Christentum und Krieg. Zürich,
1930.

15


	Dienstverweigerer aus religiösen Gründen

