
Zeitschrift: Jahresbericht / Evangelisches Sozialheim Sonneblick, Walzenhausen

Herausgeber: Evangelisches Sozialheim Sonneblick, Walzenhausen

Band: 37 (1969-1970)

Rubrik: 37. Jahresbericht

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37- Jahresbericht
der Stiftung Evangelisches Sozialheim

Sonneblick
Walzenhausen AR

Mai 1970



Paul Vogt
dem Gründer des «Sonneblicks»
zum 70. Geburtstag





Zum Geleit
«Uebt jemand Barmherzigkeit,
so tue er es mit heiterem Sinn.»

In «Sonneblick»-Berichten geht es nicht feierlich zu, denn ein
«Sonneblick»-Jahr dort oben auf der besonnten Terrasse lebt sich
erdennah. Menschen, die in unseren Häusern ein- und ausgehen, wissen

um Hoffnung und um Enttäuschung. Sie wissen, wie Menschen
sich im Alltag zerstreiten können, wieviel zwar auch Liebe ausrichtet,
auch was Hass anrichtet. Wie Leben gezeichnet wird, was echtes
Leben auszeichnet. Wie Kräfte gefordert sind, um dieser bunten Schar
Menschen gerecht zu werden, und wie rasch einem die Kraft des
Ratens abhanden kommen kann.

Hier wird für das tägliche Brot noch gedankt. Man weiss sehr
intensiv, dass in der Welt gehungert wird. Viele unserer Gäste tragen
ihre kleinen, oft aber auch beschämend grossen Gaben bei, um im
Spenden von «Brot für Brüder» diesen nahe zu sein, ob sie in Sizilien
oder Apulien mühsam an einer neuen Zukunft bauen oder in
Indonesien den Schritt in die harte Neuzeit tun, um sie zu bestehen.

In «Sonneblick»-Berichten wird man sehr rasch zur Sache
gerufen: zur gemeinsamen Sache, zur getrosten Sache, weil es Seine
Sache ist, «an der wir stehn», wie es vor 100 Jahren der Basler
Münsterpfarrer gesungen hat. Weil der Herr unser Sachwalter ist,
darum weiss man unter Hausfamilie und Gästen, wieviel bewahrter
der Mensch ist, als er sich eingesteht, wie Lebensleere schwindet,
wenn Christus wieder Platz gewinnt. Das macht das Leben in dieser
stillen Ecke im Appenzeller Vorderland so spannend: der Herr steht
über Wissen und Verstehen zu seiner Sache, bis in das hausbackene,
kleine, alltägliche Leben von Menschen, die gemeinschaftlich
zusammenzuleben wagen. Hausbacken geht es zu, weil man nur portionenweise

lebt, mit jener Portion Güter und Gaben, die einem von Freunden

ein ganzes Jahr hindurch geschenkt werden, als sichtbares
Zeichen der Güte des Herrn, der Menschenherzen bewegt und Hände
öffnet und Kellerräume füllt.

Wo man sich mit Menschen einlässt, da ist man gefordert, das

Nächstliegende zu tun, den Nächsten ernst zu nehmen, wie er ist,
auch geworden ist, in seiner geführten oder verführten Vergangenheit,

auch da, wo die Wunden nicht heilen wollen. Sich so auf den
Menschen einlassen, bringt bald einmal die Erfahrung der Ueber-
forderung mit. So teilt man im Gespräch die Aengste, die andere
unsichtbar und mutig verborgen vor fremden Augen mit sich tragen.

3



Nein, von Helden dürfen wir nicht reden, aber von Lastenträgern,
die einem immer wieder Achtung abringen.

So teilt man auch gerne den Blick in die Zukunft, in der nur
Er, der Herr, die Sorgenschwere nehmen kann und uns darin noch
hoffnungs- und erwartungsfroh zu bewahren vermag.

«Sonneblick»-Freunde danken all denen, die den Mut gefunden
haben, irgendwo oder irgendwann es beim Mitmenschen auszuhalten,
als Hoffende und immer wieder zum Dienst Bereite, so wenig
zugkräftig dies in unserer lustbetonten Zeit geworden ist.

Sie danken es heute auch Paul Vogt und wagen es einmal, sich
diesen Dank vom Herzen wegzusagen. Er, der «Sonneblick»-Gründer

und -Vater, wird es sich einmal gefallen lassen müssen. Ein
solcher Danktag ist ja vor allem Gelegenheit bei Jenem nachzufragen,

der hier im Leben eines Menschen über Jahrzehnte hin
Aufgaben, Stunden der Hoffnung und des Bangens, des Aufhorchens
und Gehorchens geschrieben hat: Gott. Damals sprach man wohl
kaum von «Engagement». Aber die Sache war da. Mit ihm standen
mehrere Sachwalter der Kleinen und Gefährdeten auf. Es schlug die
Stunde der Arbeitslosen. Sie ging nicht ungehört vorüber. Es schlug
die Stunde des Flüchtlings. Es verschlug manchen an das helvetische
Ufer, das so wenig selbstverständlich rettendes Ufer werden wollte.
Es hatte so mancher Schweizerbürger Mühe zu verstehen, dass
Retterdienst nicht vor Rasse und Sprache haltmachen dürfe, dass
aber Vorurteile Totengräber der Menschlichkeit sind.

Um Christi willen wurden Menschen mit Paul Vogt, Menschen
aus allen Kreisen über konfessionelle Schranken hinweg und quer
durch alle politischen Gruppierungen bewusst zu Teilhabern an der
unermesslich beschämenden Menschennot, mit Paul Vogt aber auch
zu Teilhabern an einer neuen Freundschaft, die geprägt ist von
Kampf- und Hilfsgeist, zusammengeschweisst auch durch die
gemeinsame Anfeindung und Gefährdung. Sind hier nicht auch jene
zu nennen, die mit ihm dies Jahr Jubilare geworden sind:
in Bern Carl Lutz, ehemals Generalkonsul in Budapest, der in seinem
Heim in Bern seinen 75. Geburtstag feiern durfte. Man erinnere sich
seines unermüdlichen Einsatzes für die in Ungarn vor allem nach dem
Einmarsch der Deutschen im März 1944 bedrängten und gejagten
Juden, denen er wo immer und solange er konnte mit Schutzbriefen und
schweizerischen Auswanderungspässen den Weg in Rettung und Freiheit

geöffnet hat, und dies unter eigener Lebensgefahr. Mit dem
Ehrenbürgerrecht der Heimatgemeinde Walzenhausen wird dieser
Einsatz für Menschen in Bedrängnis auch für jüngere Generationen
in Erinnerung behalten;

4



in Au (St. Gallen) Paul Grüninger, ein Mann, der als damaliger
kantonaler Polizeihauptmann in Widerstreit zwischen sturer bürokratischer

Pflichterfüllung und menschlichem Empfinden geraten war,
als er die Wellen von Flüchtlingen an unseren Grenzen branden sah.
Eben war Oesterreich dem Reich einverleibt worden. Politische
Flüchtlinge, Juden suchten in der Schweiz Einlass, Menschen, die
grösstenteils dem sicheren Tod geweiht, der Willkür ihrer Verfolger
ausgeliefert waren. In Gewissensnot entschied er sich lieber für eine
Ueberschreitung seiner eng gezogenen amtlichen Befugnisse, und
büsste dafür mit Verlust von Amt, Stelle und Pensionsanspruch. Der
bald 80jährige stand mit vielen an derselben Front der Menschlichkeit.

Im Feben solcher Zeitgenossen kann man noch heute dunkle
Seiten von Schweizer- und Weltgeschichte nachschlagen. Aber auch
helle Seiten sind nachzulesen, mit vielen Namen von Menschen, die
mitten in der Schwere der Zeit das Aufgebot, die «militia Christi»
angenommen haben. Gott braucht Menschen. Er findet sie zu jeder
Zeit, woher und wie auch verpackt der Ruf kommt, in
Arbeitslosigkeit oder Flüchtlingsschicksal, im Schweizer- oder Judenmenschen,

woher und wie auch der Wind Gottes bläst. Ein Sprichwort,
dem wir kürzlich in einer amerikanischen Schrift begegnet sind, sagt:
«Gott gibt den Wind,
wir setzen die Segel.»

Bei Paul Vogt sind es viele Jahrzehnte, sieben Jahrzehnte
geworden, und viele davon waren randvoll diesem einen gewidmet:
Segel zu setzen! Er hat Schweizern und anderen Mut gemacht, ihr
kleines oder grosses Segel zu setzen, für Gottes Rufwind Segel zu
setzen. Zwar rühmt er dies so freigebig wie kaum ein anderer
anderen nach, so etwa in einem Brief aus der Zeit der mühsam
anlaufenden Flüchtlingshilfe, worin er einem jungen Aargauer
Amtsbruder Mut zum Segelsetzen machte:
«Ihr habt uns gestärkt und erquickt mit eurer Fiebe, und ihr habt uns
eine grosse Ermutigung geschenkt, die wieder einmal im rechten
Augenblick eintraf.»
Wir aber waren die Ermutigten, durch ihn.

Diese Segelfahrt auf Hilfe aus für Menschen in politischer, rassischer

und Glaubens-Seenot gibt allem Feiern den soliden Hintergrund,

den nüchternen Ton. Es geht darum, die Sache, den Dienst
am Schwachen, Verfolgten, Beladenen unserer Tage in innerer Freiheit

und Freudigkeit zu bejahen. Nüchternheit im Helferdienst findet
sich bei Menschen, die um Christus und Seine Auferstehungs- und
Versöhnungsmacht wissen, und darf mit Heiterkeit des Herzens ge-

5



schehen. Paulus kann ja im Römerbrief schreiben:
«Uebt jemand Barmherzigkeit,
so tue er es mit heiterem Sinn.»

Heiterer Sinn ist anders als Feierlichkeit. Der feierliche Mensch
bleibt gerne bei sich selbst, nur mit sich beschäftigt. Wer heiter ist,
kann von sich wegsehen, humorvoll seine Begrenztheit eingestehen.
Ein Wort aus Bethel, dem der «Sonneblick» gewiss manchen Impuls
verdankt, mag hier unterstreichen, worum es uns geht:
«Mir scheint, christliche Liebesarbeit habe einen seltsamen Feind:
das ist die Feierlichkeit. Man sagt uns von der ,übermenschlichen
Leistung' und dem ,heroischen Einsatz' von Menschen. Uns wird
bei solchen Lobsprüchen unheimlich zumute. Sie sind nicht nur ganz
falsch, sondern sie scheuchen viele junge Menschen regelrecht davon
und lassen abraten, in solcher Arbeit mitzutun. Es ist im vergangenen
bösen Jahrzehnt soviel heilloses Geschwätz von Helden und Ueber-
menschen durchs Land gegangen, dass man heute begreiflicherweise
allen Orten aus dem Weg geht, wo es nach ,Heldentum' und damit
nach ,Heldentod' riecht. Aber offenbar hat der altböse Feind zu
allen Zeiten es den Menschen weiszumachen versucht, dass die
Uebung der Barmherzigkeit eine schwere, todernste Angelegenheit
sei. Sonst hätte Paulus wohl nicht das überraschende Wort gesagt:
,Uebt jemand Barmherzigkeit,
so tue er es mit heiterem Sinn.'
Dass die Heiterkeit und nicht irgendeine anstrengende und ernste
Tugend wesensgemäss zum Dienst gehört, ist eine wichtige Erfahrung.
Wie unglücklich müsste zum Beispiel sich ein Kranker fühlen, wenn er
dauernd zu spüren bekäme, seine Pflege wäre eine grosse Last und
seine Pfleger müssten sich mit grosser Anstrengung dazu zwingen,
mit ihm umzugehen. Wenn man dagegen die Heiterkeit spürt, wird
alles leichter. Rechte Heiterkeit besitzt nämlich die Kraft, im Angesicht

auch des Hässlichen und schwer Erträglichen Freude zu bringen
und Freude zu empfangen. Die Heiterkeit ist immer etwas Gemeinsames.

Sie lädt immer zum Mitmachen ein. Darin ist sie der Kunst
des Spielens verwandt. Gutes Spielen ist immer heiter. Wird
Barmherzigkeit nach dem apostolischen Rat in diesem Sinn geübt, werden
der Pflegende und der Gepflegte auf die gleiche Stufe gestellt, wie
ja auch bei einem Spiel alle Mitspielenden einander gleichstehen.»

Leiblich Schwächste, finanziell Schwächste, in der sozialen
Wertskala Schwächste können liebwerteste und überzeugende
Ausleger und Lehrer des Apostelwortes sein:
«Uebt jemand Barmherzigkeit,
so tue er es mit heiterem Sinn.»

6



Wer sich so der anderen annimmt, darf mit Freude dran sein, obwohl
er wie kein zweiter um die bösen Kräfte weiss, um die nicht mehr
überholbare Vergangenheit, um die entsicherte Zukunft. In solcher
pfingstlichen Zeit, da der Jahresbericht dem Druck übergeben
wird, erinnert man sich der Gaben des Heiligen Geistes. Auch die
Freude gehört dazu, als Frucht also. Das ist mehr als natürliche
Veranlagung, die alle tief traurig lassen müsste, die ein Temperament zur
Freude nicht in die Wiege mitbekommen haben. «Sonneblick»-
Freunde und mancher Amtsbruder werden es bestätigen: Paul Vogt
versteht es in besonderer Weise, Mut zur Freude zu machen. Das
Angebot ist nicht anders geworden: Gott gibt den Wind. Und Wind
steht nur stellvertretend da für alle Gaben! Zum Aufgebot sind wir
heute nicht minder gestellt: wir setzen die Segel.

Das Setzen der Segel will geübt sein. Es ist viel Kleinarbeit
dabei, mit Rückschlägen und dem Risiko, es wieder und wieder nicht
zu können. Man sollte es nicht allein tun. Wissen wir, der Einzelne,
denn immer wirklich so genau, woher der Wind kommt und ob es
Gotteswind oder Menschenwind war? Windfahne möchte man auch
nicht sein. Schade aber für alle Jahre oder auch nur Tage, die wir
fremden Winden dienten, fremden Herren, fremden Heilanden.
Darum sollen wir uns das gegenseitige Mahn-Amt gerne gefallen
lassen. Wir bitten um den rechten Pfingstwind, und dass wir dann
bereitstehen zu einem echten diakonischen Einsatz, echt auch in der
Heiterkeit des Glaubens und in der gemeinschaftlichen Anstrengung.
Nun tritt dieser Jahresbericht seine Reise an: zu Freunden und Fernen,

auch zu Bekannt und Unbekannt. Er ist eine bunte Folge von
dankbaren Rückblicken in ein «Sonneblick»-Jahr und in das Leben
von Paul Vogt. Wenn wir recht hinhören, hören wir uns aufgeboten
zu Diensten an unserer und in unserer Zeit und mit viel Phantasie
und Heiterkeit des Herzens. Wenn wir uns recht hineinlesen, ist er
auch ein Aufruf zu leidenschaftlichem und nüchternem Tun in Welt
und Umwelt aus dem Glauben an den gemeinsamen Herrn Jesus
Christus.

Rheineck, Vittorio Arsuffi

7



Ein Dank- und Dienstjähr
Er hat mich gesandt zu verkündigen
das Evangelium
Luk. 4, 18

Alle Menschen hungern nach einer Freudennachricht, die das
unruhige, von bewussten und verdrängten Aengsten geplagte Herz
befreien, fröhlich machen könnte. Eine solche Nachricht gibt es, eine
Einzige. Sie hält stand in den Katastrophen des Lebens. Sie bleibt
lebendig, auch wenn die Lichter erlöschen, die uns sonst erfreuen,
wenn Krankheit nach uns greift, wenn der Tod uns umschleicht,
wenn die liebsten Menschen uns verlassen, und wenn die Last des
Nächsten immer drückender wird. Sie ändert den ganzen Menschen,
sie gibt dem Leben, dem Tun und dem Leiden einen Sinn, weil sie

uns die Türe zum ewigen Leben öffnet. Es ist die Nachricht von der
Vergebung unserer Schuld, von der Versöhnung zwischen Gott und
Mensch. Jesus hat sie gebracht, und wir dürfen sie weitertragen in
alle Welt: nach Afrika und Asien, in die Stüblein der Alten und
Gebrechlichen, in die Herzen derer, die vom Alkohol gefangen sind,
und zu denen, die die Mitmenschen zertreten haben, und die nun als
die Schwierigen und sozial nicht recht Angepassten ihr schweres
Leben durchzustehen haben.

Der «Sonneblick» ist dazu da, dass er diese Nachricht weitergibt.

Wo sie Aufnahme findet, wird sie die Menschen trösten, sie

wird die in sich selbst verschlossenen Herzen öffnen zu Gott und
den Menschen hin. Sie wird die Liebe zum Mitmenschen, die immer
so rasch versiegt, neu zum Strömen bringen, und wird jedem, dem
Leiden auferlegt ist, helfen, geduldiger, williger, leichter seine Bürde
zu tragen, weil sie die Nachricht ist vom immer gegenwärtigen
Helfer.

Unser Haus hat die Botschaft weitergegeben in den täglichen
Abendandachten und in den Besinnungswochen, die wir jedes Jahr
durchführen durften. Viele Freunde haben uns ihr Zeugnis von der
rettenden Macht und Gnade unseres Herrn Jesus Christus gebracht.
Fräulein Apolant diente in den Gebrechlichenwochen und mit Frau
Dr. Kurz im Christlichen Friedensdienst; Herr Pfarrer Gottlob
Wieser bei den Schwerhörigen. Die vier Alterswochen wurden
geleitet durch Fräulein I. Werdenberg, Fräulein C. Nef, Herrn Pfarrer
Roduner, Herrn Diakon Bosshard, Herrn Diakon Schär. Das Blaue
Kreuz führte zwei Besinnungswochen für trunkgebundene Männer
durch unter der Leitung von Herrn Gerosa und Herrn Frisch-

8



kriecht. Zum letzten Male hat unser Haus die fröhliche Schar der
Hoffnungsbundjugend beherbergt, die zwei Sommerlager bei uns
verlebte, betreut von Familie Frischknecht und Familie Knecht.
Von nun an werden diese Lager in einem eigenen Haus durchgeführt,
das das Blaue Kreuz für diesen Zweck erwerben konnte. Wir freuen
uns, dass die Kinder nun ihr eigenes Heim haben, und wünschen für
diesen verheissungsvollen Dienst allen daran Beteiligten viel Segen
und alle Kraft, die er erfordert. Besuchsweise weilten bei uns Schwester

Agathe Eggenberger, Missionarin in Indonesien, das Missionsehepaar

Schaffner, Aethiopien, Schwester Ruth Dill, Bibelbotin aus
Basel, Herr Pfarrer Herzog, Herr Missionar Bigler, Herr Pfarrer
Brunner und viele andere Freunde, die uns durch Vorträge und
Berichte aus ihrer Arbeit bereicherten. Fräulein Therese Keller
bereitete unsern Gebrechlichen bei Anlass des Jahresfestes mit ihren
lieblichen Puppenspielen eine besondere Freude. Wir danken ihnen
allen, dass sie ihre Zeit und ihre Liebe gegeben haben für unsere
Gäste.

Den Armen frohe Botschaft zu bringen
den Gefangenen Befreiung zu verkündigen
den Blinden das Augenlicht
die Zerschlagenen zu befreien und zu entlassen
Luk. 4, 18

Es ist eine Auslese von Menschen seltsamer Art, denen Jesus die
Freudenbotschaft zu bringen hat. Arme, Gefangene, Blinde,
Zerschlagene sind es. Das will uns nicht recht einleuchten. Wir haben in
unserem Herzen eine andere Idealvorstellung von der Gemeinde. Sie
sollte nach unserer Meinung aus lebenstüchtigen, sozial gut ange-
passten, einwandfreien Menschen bestehen. Gott hat es aber nun einmal

anders geordnet. Und es ist schon so, dass wir alle zuerst auf
irgend eine Weise in diese Gesellschaft der Armen hineingeführt
werden müssen, bevor wir das rettende Evangelium begreifen
können.

Im «Sonneblick» sammeln sich viele dieser Armen. Man kann
manchmal fast erschrecken, wenn man die vielen Gestalten und
Gesichter sieht, in denen die Not und das Unvermögen sichtbar ihre
Spuren hinterlassen haben. Da sind die Alten, bei denen die
Hilflosigkeit des hinsterbenden Leibes deutlich sich abzeichnet. Sie kommen

gebückt, vorsichtig und ein wenig unsicher sich vorwärtsbewegend

in den Andachtssaal. Da sind die Schwerhörigen, die sehr

angestrengt hinhören müssen, um etwas von der Botschaft zu er-

9



fassen, weil das Ohr versagt. Da sind die Gebrechlichen, jung oft
und doch ganz hilflos auf die Dienste der Mitmenschen angewiesen.
Da sind viele Gäste sehr bescheidenen Geistes. Da sind Menschen aus
fernen Ländern, in denen das Wort Gottes rar geworden ist. Da sind
Männer, in denen der Alkohol sein Zerstörungswerk tut, und die
Befreiung suchen. Da sind Frauen, in derer Gesichter ein stets lastender
Gram seine Furchen gegraben hat. Aber nach und nach erkennt
man hinter den Zeichen der Gebrochenheit des irdisch-menschlichen
Wesens etwas anderes. Eine Schönheit möchte man sagen, etwas, das
das Herz bewegt, und das uns alle untereinander verbindet. Es ist
die Liebe zu Christus, die unter aller Schwachheit da ist. Man ver-
gisst die Schäden oder nimmt sie wenigstens nicht mehr so schwer
und fühlt sich zusammen verbunden im Tiefsten, das es gibt, nämlich

in der Gemeinschaft der Kinder Gottes.
Gott hat andere Massstäbe als wir, umgekehrte. Was ist das,

so eine Stube voll von Armen, Zerschlagenen, die die Botschaft
hören. Ein Nichts im Vergleich zu der Machtentfaltung des
modernen Menschen. Aber ein Pfarrer hat einmal gesagt, als er zu un-
sern Gebrechlichen sprach: ihr seid mehr als die russische und
amerikanische Wehrmacht zusammen. Ein Wort, das mir im Gedächtnis
geblieben ist. Ja, wenn ein armer Mensch dankbar und gläubig die
Botschaft empfängt, dann darf er Licht der Welt und Salz der Erde
werden. Auch wenn er ohne die geringste Macht und ohne jedes
Ansehen ist, wird er in der unsichtbaren Welt einen heilvollen Einfluss
ausüben, der wohl weiter reicht, als wir es ahnen.

Eine alte Frau schrieb mir einmal: «Jeden Abend danke ich
meinem Heiland für die AHV.» Das scheint belanglos zu sein, aber
in Wirklichkeit dankt sie stellvertretend dem Herrn für die vielen,
die ohne ein Dankeswort diese Gabe des Vaters annehmen, und für
die unzähligen, die ihre grossen Einkommen missbrauchen.

Ihm zu dienen
Mt. 27, 55

Der «Sonneblick» könnte seinen Dienst nicht tun ohne die
vielen Freunde, die ihm helfen. Unsere Hausfamilie dient, jedes mit
der ihm geschenkten Gabe. Wir sind, wie unsere Gäste, auch
heimgesucht von Schwachheit aller Art. Jedes trägt eine mehr oder
weniger sichtbare Bürde. Aber Gott schenkt es, dass immer wieder die
Arbeit, die ein solches Haus erfordert, durch die gemeinschaftliche
Bemühung aller getan werden kann. Und er hat es bis jetzt gegeben,
dass jedes Hausfamilienglied aus Liebe zum Herrn gerne bereit ist,

10



unseren Gästen etwas Gutes zu erweisen, eine kleine Mehrarbeit auf
sich zu nehmen, eine zusätzliche Handreichung zu tun. Wir sind froh
darüber. Krankheitshalber musste unser Portier, Herr Felix Casal,
unsere Hausfamilie verlassen. Er hat uns während 22 Jahren treu
gedient.

Neben den ständigen Gliedern der Hausfamilie kommen jeweils
für kürzere oder längere Zeit liebe «Gastarbeiter» zu uns, die im
Haushalt, im Büro oder bei den Gebrechlichen fleissig Hand anlegen.
Wie dankbar sind wir für ihre Hilfe.

Die Mitglieder des Stiftungsrates und der Hauskommission
dienen, indem sie ihre Zeit und ihre Erfahrung zur Verfügung stellen,
um der Leitung zu helfen, alle das Haus betreffenden Fragen in
rechter Weise zu lösen.

Unser neuer Präsident, Herr Pfarrer Vittorio Arsuffi, hat nun
bereits ein Jahr lang sein Amt ausgeübt. Wir sind sehr glücklich,
dass Gott uns in ihm einen Mann geschenkt hat, begabt mit einem
liebevollen Herzen für alle Armen und Benachteiligten und ausgerüstet

mit der Gabe der Leitung. Diese ist heute nötiger denn je,
wenn ein christliches Werk seine Ausrichtung auf das Ziel hin im
Sturm dieser Zeit nicht verlieren soll. Sehr dankbar sind wir auch,
dass unser Ehrenpräsident, Herr Pfarrer Paul Vogt, uns weiter mit
seiner reichen Erfahrung, seinem Rat und seinen vielfachen Gaben
beisteht.

Unsere Freunde dienen uns, indem sie «sorgen» für uns
mit ihrem Vermögen. Sie haben uns auch dies Jahr reich beschenkt.
Grosse Gaben durften wir empfangen von vielen Kirchgemeinden, von
Blaukreuzvereinen, vom St. Gallischen und Aargauischen Kirchenrat,

von der Stiftung «Für das Alter». Die Kirchgemeinde Rheineck
hat einen Bazar veranstaltet, dessen reichen Ertrag wir teilen durften
mit Mandomai, einer Handwerkerschule im Urwald Indonesiens.

Das «Abendrot» hat uns, wie letztes Jahr, alle Mehrbeträge,
die für das Abonnement einbezahlt wurden, zur Verfügung gestellt,
eine grosse Summe, die für uns eine schöne Hilfe bedeutet. Mehrere
Legate haben wir erhalten, und Hunderte von einzelnen Freunden

schickten uns grössere und kleinere Gaben und haben damit
unseren Dienst ermöglicht. Bewegend ist es, wie die Erhöhung der
AHV-Rente sofort in den Gaben unserer alten Gäste zu spüren war.
Manche unter ihnen haben eine Freiheit dem Gelde gegenüber, die
in der heutigen Welt erstaunlich ist, und die nur durch Christus
gewirkt werden kann. Für sich selber brauchen sie ganz wenig, aber
dass sie nun auch etwas zu geben haben, bereitet ihnen eine kindliche

Freude, und sie schenken in fröhlicher Sorglosigkeit. Als ich

11



einmal einem alten Mann sagte, er solle doch sein Geld lieber sparen
für Krankheitstage, da meinte er ganz unbekümmert, ich dürfe die
Gabe ruhig annehmen, er werde nie einen Arzt brauchen.

Bewegend ist auch die Treue, mit der viele unserer Freunde an
uns denken. Eine Anzahl unter ihnen schicken uns schon seit
Jahrzehnten ihre Gaben. Das Blaue Kreuz Romanshorn sammelt seit mehr
als 20 Jahren Obst für uns. Die Kirchgemeinden Rafz und Feuertha-
len senden uns seit ebenso langer Zeit ihre Erntedankgaben. Salez und
der Blaukreuzverein Grabs haben sich angeschlossen, und andere
Freunde sind uns geschenkt, deren Gabe noch in keinem Jahr
ausgeblieben ist.

All diese Gaben gestatten uns, viele Gäste einzuladen, die
abgearbeitet und müde sind von einem oft sehr belasteten Leben. Ohne
den «Sonneblick» hätten sie keinen Zufluchtsort, an dem sie sich
erholen und neue Kraft schöpfen könnten.

Sie erlauben uns auch, unser Haus schön und zweckmässig zu
gestalten. Der neue Speisesaal, den wir seit gut einem Jahr benützen
dürfen, erfreut unsere Gäste jeden Tag und wird uns je länger je
lieber. Er ist schön und doch nicht grossartig. Er ist geräumig —
wir können bei festlichen Anlässen etwa 100 Gäste mühelos
plazieren — und doch kommt man sich bei weniger Leuten nicht
verloren darin vor. Er erweckt das Gefühl einer heimeligen, bergenden
Stube. Unsere Gäste fühlen sich in ihm zu Hause und geniessen
die weite liebliche Landschaft, die durch die vielen Fenster betrachtet
werden kann, und die allen gehört, die sich an ihr freuen können.

Alles ist Gabe Gottes, der blaue See mit seinen sanften Ufern,
der freundliche Saal, die treuen Freunde, die uns beschenken, die
Hausfamilie, die gerne dient, und vor allem die Gäste, die dankbar
sind für das Wort Gottes und für ein wenig menschliche Geborgenheit.

Wir alle leben ja ganz und gar von der Liebe Gottes. Seine
Gnade ist es auch, dass wir diese Liebe, so gut es gelingt, einander
weitergeben dürfen. Wir danken Ihm und allen unseren Freunden,
dass dieses Weitergeben der Liebe im «Sonneblick» immer noch
geschehen darf.

Walzenhausen, Schwester Margrit Wanner, Hausmutter

12





Aus Fremde wird Heimat

Lieber Bruder Paul Vogt!

In diesem Jahr beginnen wir beide das achte Lebensjahrzehnt —
und ich zugleich das vierte Jahrzehnt in der neuen Heimat, im
Schweizerland. Das ist Grund genug, Rückschau zu halten
und staunend und dankend Gottes wunderbare Führung und Hilfe
zu bezeugen: «Gott hat es alles wohl bedacht und alles, alles recht
gemacht. Gebt unserm Gott die Ehre!»

So klingt es wohl in unseren Herzen, und in dieses Lob stimmen
die vielen, vielen Menschen ein, denen Du unermüdlich und freudig
gedient hast, — zu diesem Loben und Danken hast Du uns alle
immer wieder aufgerufen. Das wird auch an unserem Jahresfest 1970
mit der Feier der sechs «besonderen» Geburtstage der Grundton sein,
zu dem dann jedes seine besondere Melodie singen kann, — der
Grundton fügt sie alle zusammen zum Freudenchor der grossen
«Sonneblick»-Familie.

Was Dein Wirken, das von berufenerer Seite gewürdigt wird,
für mich bedeutet hat, kann ich nur kurz andeuten. Vor bald 32 Jahren

kam ich für eine letzte Ferienreise in die Schweiz, um hier für
zwei vom Hitler-Regime schwer bedrängte und bedrohte
Judenchristen in Berlin Hilfe und Zuflucht zu suchen. Wochenlang reiste
ich herum und klopfte an viele Türen, — alles vergebens. Zuletzt
empfahl man mir noch, einen mir völlig unbekannten Pfarrer Vogt
in Zürich-Seebach aufzusuchen, und so fuhr ich auch noch dorthin.
Recht erschöpft und entmutigt kam ich im «Pfarrhüsli» an und
berichtete von der grossen Not und den vergeblichen Wegen. Aber
wie anders hörte dieser Pfarrer zu als all die «Freunde und
Beziehungen» bisher, mit welcher Beteiligung! Und wie anders reagierte
er: mit sofortigem Griff nach dem Telefon, durch das er einige der
von mir vergeblich angegangenen Persönlichkeiten kurzer Hand auf
ihre Hilfsbereitschaft ansprach und — ihre Zusage erhielt! In tiefer
Bewegung und Dankbarkeit verliess ich nun die Schweiz, um den
schwer leidenden Freunden in Berlin die ermutigende Nachricht zu
bringen, dass ihre Sache in guten Händen liege. Dein Kampf für sie

dauerte zwar noch viele bange Monate, — aber nach Ueberwindung
aller Hindernisse durften die beiden im nächsten Jahr in die Schweiz
gerettet werden.

So verlief unsere erste Begegnung. Im folgenden Jahr durfte
auch ich in die Schweiz kommen, «zu vorübergehendem Aufenthalt

14



in Adelboden zur Vorbereitung der Weiterwanderung» und «Stellenantritt

verboten!» hiess es im Ausweis, und später kam noch ein
Rede- und Schreibeverbot dazu. Da begann Dein Einsatz für mich.
Du wusstest, dass der Sinn der Rettung, der Befreiung aus Verfolgung

und Lebensbedrohung in der Befreiung für ein Leben des
Dienstes liegt, — und dazu hast Du mir damals und in allen 30 Jahren

bis heute geholfen. Das ist entscheidend geworden für mein
Leben, dafür danke ich Dir von ganzem Herzen! Du hast der noch «so
deutschen» und sehr andersartigen, dazu durch kein Abschluss-
cxamen ausgewiesenen Theologin Vertrauen entgegengebracht und
ihr Aufgaben übertragen, für die ihr jegliche Erfahrung fehlte. Es

war ein Glaubenswagnis, ein Rechnen mit Gott, der den Dienst der
Liebe will und ihn segnet, wenn er im Aufblick zu Ihm geschieht. So
hast Du die Geflüchtete in den Dienst an Flüchtlingen gerufen, die
Deutsche in den Dienst an internierten Deutschen, die Verfolgte in
den Dienst für Frieden, die Behinderte in den Dienst an Gebrechlichen

und hast nicht auf das gesehen, was vor Augen ist: auf
Schwachheit und Mangel, sondern hast mit dem Herrn gerechnet,
der zur Aufgabe auch die Gaben und Kräfte gibt, — Du hast recht
gerechnet! So durfte die anfänglich Fremde zur Mitarbeiterin und
zum Glied der «Sonneblick»-Familie werden und mit der
Frohbotschaft Christi Seine Hilfe und Freude weitergeben und darin
selber froh werden. Den Mut dazu hast Du mir gestärkt durch Dein
Danken und Deine Brüderlichkeit, — hab warmen Dank dafür!

Nun wollen wir getrost weiter mit Ihm rechnen, der uns gerufen
hat, weiter Ihm dienen an Seinen Menschen nach dem Mass der Gaben

und Kräfte, die Er uns noch darreicht, — und singen: «Lobe den
Herrn, der sichtbar dein Leben gesegnet, der aus dem Himmel mit
Strömen der Liebe geregnet! Denke daran, was der Allmächtige
kann, der dir mit Liebe begegnet» — auch im achten Jahrzehnt!

Wabern, Sophie Apolant

15



Oekumene und «Sonneblick:

Diese seltsame und scheinbar etwas gesuchte Ueberschrift wurde
mir von den Vorbereitern des Maifestes als Richtlinie für meinen
schriftlichen Beitrag vorgeschlagen. Aber auf mich wirkte der
Vorschlag als persönlich gezielte Weisung: setz' Dich hin, schreib' und
erkläre endlich einmal den geduldigen Lesern der jährlichen «Sonne-
blick»-Berichte, warum Du seit über 25 Jahren beharrlich auf der
Liste der Mitglieder des Vorstandes später Stiftungsrates des Sozialheims

«Sonn'eblick» erscheinst, ohne Dich sonst noch als nützlicher
Freund bemerkbar zu machen.

Dankbare Freunde zeichnen in diesem Heft nach, wie
Begegnungen mit dem inzwischen 70jährigen Pfarrer Vogt wesentliche
Impulse für das eigene Denken und Leben wachsen Hessen. Die
Impulse aus den Begegnungen zwischen uns beiden entwickelten sich
auf dem gemeinsamen Nenner: Oekumene und «Sonneblick» gehören
unlöslich zusammen, weil sie einander brauchen. Deutlicher kann
man formulieren: weltweite Diakonie, die in Notständen grösster
Vielfalt zu helfen berufen ist, und örtliche Diakonie mit ganz
bestimmten Aufgaben am nah erreichbaren Bruder gehören zusammen,
weil die eine ohne die andere an geistlichem Mangel verkümmert. —
Der diakonische Werdegang unseres Jubilars konkretisiert das

Gesagte: der junge Walzenhausener Pfarrer Vogt entdeckt in der Nachfolge

Jesu mit weltoffenem Bruderblick vor gut 40 Jahren die schier
ausweglose Not der Arbeitslosen im Appenzeller Land als seine
persönliche Aufgabe und gründet das kleine Sozialheim «Sonneblick»
als Stätte der Selbsthilfe in hoffnungsfroher Gemeinschaft. Wenige
Jahre später, etwa 1935, entdeckt er als seine jetzt vordringliche
Aufgabe die verachteten Flüchtlingsbrüder Jesu, die meist aus
Seinem Volk stammen und nun auf der Flucht vor Hitlers Schergen
Asyl in der Schweiz suchen. Der Flüchtlingspfarrer und Diakon
sammelt alsbald in der ganzen Eidgenossenschaft unter den Heimatlosen

Angehörige verschiedenster evangelischer Kirchen. Das
geschieht zwar im oft sehr fruchtbaren Zusammenhang mit den
reformierten Gemeinden der Aufenthaltsorte; aber zugleich entsteht über
ihren Rahmen hinaus in der Schweiz eine Art von ökumenischer
Flüchtlingsgemeinde, die sich als Glied der einen weltweiten Kirche
des einen Herrn Christus zu verstehen beginnt.

An dem, was hier in der Schweiz während der Jahre 1938 bis
1945 durch Sammeln verstreuter und verschmachtender Gottesgeschöpfe

geschehen durfte, hatten der in seiner bescheidenen Güte so

16



liebenswert echte Herrenhuter Pfarrer Erwin Schloss und der immer
bedeutsamer werdende Christliche Friedensdienst der jetzt 80jäh-
rigen Mutter Kurz wesentlichen Anteil. Sie und Paul Vogt soll man
eigentlich immer zusammen nennen, so eng sind sie beide in all ihrer
Verschiedenheit durch den gleichen Dienst an Jesu verfolgten
Brüdern verbunden. In der Zeit des letzten grossen Krieges erlebten wir
dann mit den angedeuteten Vorgängen naheverwandte, wenn auch
dramatischere Sammelbewegungen in anderen Ländern, besonders in
Frankreich, die heftig nach der Schweiz hineinwirkten. Mit ihnen
war ich als Sekretär der Flüchtlingshilfe des Oekumenischen Rats
in Genf nachhaltig beschäftigt.1

Es entstanden damals an vielen Orten von uns so benannte:
«Oekumenische Gemeinden hinter Stacheldraht.» — (Rettet...
S. 32 ff.) — Dabei denken wir zuerst an die mitunter recht aktiven
evangelischen Gemeinden in den zahllosen Lagern der
Kriegsgefangenen; aber für diese Studie wenden wir uns den internationalen
christlichen Gemeinden in den Flüchtlingslagern Südfrankreichs und
ausserhalb derselben zu. Für beide Gemeindegruppen — die der
Kriegsgefangenen und die der Flüchtlinge — wurde in der Gefangenschaft

und Fremde die ansonsten noch blutarme und wenig bekannte
Parole der «Einen, Allgemeinen (-ökumenischen), Christlichen Kirche»
zu einer lebensvollen Realität, zu einem Leuchtfeuer der Hoffnung
auf Bruderschaft und Freiheit. Die Blinklichter gingen, zwar noch
unsicher und sporadisch, aber doch als echte Hoffnungszeichen in
der Sicht der Gefangenen von Genf aus. Genf, die Stadt des Roten
Kreuzes, genoss, damals noch fast ungebrochen, den Nimbus, Hort
der Freiheit und Menschlichkeit zu sein. Es war auch Sitz wichtiger
freier ökumenischer Verbände, darunter seit 1938 des vorläufigen
Oekumenischen Rats der Kirchen, der noch in den ersten
Kinderschuhen steckte. Sein Arbeitsgebiet schien zunächst die Pflege eines

zu wachsendem Einverständnis führenden Gesprächs zwischen den
im Rat noch ganz lose verbundenen Kirchen zu sein. Aber eben das

Gespräch über die Grenzen geriet mit dem Krieg ins Stocken oder
brach ab. Doch

genau zu derselben Zeit wird die ökumenische Bewegung durch
das Geschenk ökumenisch bewusster Gemeinden in den Lagern der
Kriegsgefangenen und Flüchtlinge bereichert und gestärkt. Die

1 Zum Folgenden weisen wir zur Ergänzung und Veranschaulichung hin auf das
Buch: «Rettet sie doch!», — Franzosen und Genfer Oekumene im Dienste der Verfolgten

des Dritten Reiches, EVZ-Verlag, Zürich 1969, Herausgeber Adolf Freudenberg,
Fr. 13.80. Wir werden im weiteren Text nur mit: Rettet. und Seitenzahl zitieren.

17



Mitarbeiter im Genfer Generalsekretariat sehen sich plötzlich vor
unmittelbare geistliche Verantwortung für bestimmte eigene Gemeinden

gestellt». — (Rettet. S. 34.)
Organisierte Stufen- und Rangordnung spielte in der Gestaltung
solcher improvisierten Beziehungen nur eine Nebenrolle. Es ging
um mehr und um Wichtigeres: in einer Zeit organisierter Feindschaft
und Massenhysterie suchten einzelne von den Krallen der Verfolgung

und des Krieges umklammerte Menschen andere ebenso
Bedrängte, um mit ihnen gemeinsam in der Nachfolge des einen
Befreiers und Versöhners Brüder und trotz äusserer Bande befreite
Diener am Frieden zu werden.
«In den wesentlichen Dingen frei zu werden, mag dem am
ehesten gelingen, der sich vom Vertrauensbund mit einzelnen
Menschen zur Menschheit und Menschlichkeit in allen Zusammenhängen
hinführen lässt.» — (Rettet. S. 20.)
Mit diesem Zitat sind wir zum Kern des Themas: Oekumene und
«Sonneblick» vorgestossen. Die Eigenart der eigenartigen Verbindung
wird anschaulicher und dichter, wenn ich einen «normalen» Genfer
Arbeitstag 1943/44 schildere, soweit es unsern Gegenstand betrifft:
«Die Schweizer sind Frühaufsteher. Vor 8 Uhr Anruf von Paul
Vogt, dem Schweizer Flüchtlingspfarrer: «Könnt Ihr nicht endlich
der kleinen Marie-Claire helfen, zu den Grosseltern nach Zürich zu
kommen?» — «Wir haben uns oft bemüht; aber die Freunde drüben
müssen mit unglaublichen Schwierigkeiten kämpfen. Doch nach letzter

Meldung ist sie jetzt in Sicherheit. Paul, gib bitte rasch Frau S.

Bescheid, dass nach Auskunft der prächtigen OSE (Israelitisches
Kinderhilfswerk) die Kleine morgen um... in Zürich eintreffen
wird.» — Vogt: «Zum Thema Walzenhausen hat die Eidg. Behörde
für die Arbeits- und Internierungslager der Mitarbeit von 20 jungen
Flüchtlingen am Bau unseres neuen ökumenischen Sozialheims
zugestimmt. Jetzt rechnen wir aber fest auf die uns in Aussicht
gestellte Genfer Beihilfe.» — Antwort Freudenberg: «Könnt Ihr! Das
USA-Komitee hat sein Einverständnis telegraphiert.» — (Rettet...
S. 42/43.)

So, liebe Leser! Jetzt ist die Katze aus dem Sack! und Ihr wisst
nun, weshalb der Schreiber dieser Zeilen «Ratsherr des ,Sonneblicks'»
ist und, seinem Alter zum Trotz, noch immer nicht demissioniert
hat. Der grosse Neubau des «Sonneblick» ist seit 1943 auf Betreiben
von Paul Vogt unter reger Mitwirkung der Flüchtlingsabteilung
geplant, verändert und ausgeführt worden.

Das war ein beschwingtes, fröhliches Miteinander im Vorausblick

auf unsere gemeinsamen Aufgaben nach Kriegsende. Blindem

18



Hass, wachsender Rachbegierde und stumpfer Resignation wollten
wir auf dem Nordost-Erker der Schweiz, von dem man die weite
deutsche Bodensee-Landschaft überschaut und ins Grübeln gerät, wie
wieder Brücken zu dem unheimlich gewordenen Volk «da drüben»
geschlagen werden könnten, ein schlichtes Zeichen getroster Hoffnung

auf Versöhnung in völkerverbindender Bruderschaft entgegenstellen.

Paul Vogt hielt sich an das Prophetenwort:
«Denn ich weiss, was ich für Gedanken über euch hege, spricht der
Herr, Gedanken zum Heil (Shalom) und nicht zum Unheil, euch
eine Zukunft und Hoffnung zu gewähren.» — (Jeremia 29, 11.)

Hoffnungsfroh sucht er nach Gesellen seiner Freude auf dem
Weg in eine menschlichere Zukunft und findet sie in 20 jungen
Burschen aus verschiedener Herren Länder, die bisher in Lagern mehr
oder weniger widerwillig ihren Tag totschlugen und nur nach freier
Lebensgestaltung in sinnvoller zukunftsträchtiger Arbeit strebten.
Die 20 waren meist Israeliten mit mehreren Sprachen; sie wurden
hier ungewollt zu ökumenischen Pionieren, einmal, weil sie «das
Volk aus aller Welt Zungen» leibhaftig vertraten; zum andern, weil
die eine weltweite Kirche Christi keine Verheissung hat ohne Bruderschaft

mit Israel, mit dem sie der eine ungekündigte Bund verbindet.
Wie hat sich nun der kühne Eingangssatz: «Oekumene und

,Sonneblick' gehören zusammen, weil sie für fruchtbares geistliches
Leben einander brauchen», im Leben des letzteren bis zum heutigen
Tag ausgewirkt? Als Prüfstein für die Antwort diene uns aus dem
zweiten Satz der Barmer Erklärung von 1934 das herrliche, von Karl
Barth formulierte Bekenntnis:
«Wie Jesus Christus Gottes Zuspruch der Vergebung der Sünden ist,
so und mit gleichem Ernst ist Er auch Gottes kräftiger Anspruch auf
unser ganzes Leben; durch Ihn widerfährt uns frohe Befreiung aus
den gottlosen Bindungen dieser Welt zu freiem, dankbarem Dienst
an Seinen Geschöpfen.» — (Rettet... S. 211.)

Die Barmer Erklärung bezeichnet den Kern des deutschen
Kirchenkampfs gegen die Anmassungen des totalen Hitler-Staats. Sie
wurde für Pfarrer Vogt, den Präsidenten des «Schweizer Hilfswerks
für die Bekennende Kirche in Deutschland» richtunggebend. Messen
wir einmal allen «Sonneblick»-Dienst der langen seitherigen Jahre
an «Christus, Gottes kräftigem Anspruch auf unser ganzes Leben»
und fragen: ist hier Leitern und Mitarbeitern «frohe Befreiung zu
dankbarem Dienst widerfahren»? Sind die vielen, vielen Hausgäste,
wie die alten Appenzeller, die Körperbehinderten, Trunkgebundene
und Befreite, Kriegsgeschädigte aus ehemals «feindlichen» Ländern,
Theologen und Laien von nah und fern, sind die fast unzählbaren

19



Teilnehmer an den Bibelstunden von Sophie Apolant, sind sie durch
den ihnen widerfahrenen Dienst in liebevoller, heiterer Gemeinschaft
freier, dankbarer, froher geworden?

Wir überlassen die endgültige Antwort vertrauensvoll unserem
Versöhner und Befreier Jesus Christus, dem einen Herrn der ökumenischen

Kirche und somit auch des «Sonneblicks». Er bleibe für uns
«die Sonne, die uns lachet». Er lasse uns auf dem Weg zu Seinem
Reich des Friedens — des Shalom — aus Seiner Gnade etwas Rechtes
tun «zum Lobe sein, zu Nutz und Dienst des Nächsten mein».

Bad Vilbel-Heilsberg bei Frankfurt,
Dr. Adolf Freudenberg, Pfarrer i. R.

Freude

Lieber Paul! Wenn ich zu Deinem 70. Geburtstag einen
«Beitrag» leisten darf, welcher Dein Leben und Wirken als Blaukreuzler
zum Inhalt haben soll, dann möchte ich Dir vorerst einen Kanon solo
«singen» mit dem Text: «Der hat sein Leben am besten verbracht,
der die meisten Menschen hat froh gemacht!» Paul, Du hast mit Deinem

Leben und Wirken mich ganz persönlich immer wieder froh
gemacht. Dein Beispiel, Dein selbstloser Einsatz für alle Kleinen,
Verschupften, Elenden, Gequälten, Gebundenen, Verweifelten,
Traurigen, Müden, Gesunden und Kranken, Jungen und Alten,
Gebrechlichen und Heimatvertriebenen, Juden, Ungarn, Tschechen und
Brüdern aus dem Osten, hat mich immer neu überwältigt und
beglückt! Immer wieder sind mir Menschen begegnet, welche von Paul
Vogt sagten: «Er hat mich froh gemacht!»

Da ist mir unlängst in Zürich Jakob Tobler begegnet, heute ein
währschafter Geschäftsmann, der mir bekannte: «Weisst, Walter, die
schönsten Stunden in meiner Jugend hat mir Pfarrer Paul Vogt
geschenkt, als er als junger Pfarrer in Walzenhausen den Jünglingsbund
vom Blauen Kreuz geleitet hat!»

Ein vielgeplagter Bauernknecht, welcher oft nicht mehr ein noch
aus wusste (Du kennst ihn gut), bekennt es immer wieder voll
Dankbarkeit: «In meiner allergrössten Not war Pfarrer Vogt an meiner
Seite; er hatte immer Zeit für mich Elenden!»

20



Gottes Volk weiss von uns Menschen, dass wir alle nur Fremdlinge

sind auf Erden. Für alle Menschen ist die Erde nur ein Gastland

und ist die irdische Heimat, so schön und lieb sie uns auch ist,
nur ein Gasthaus, das wir eine Zeitlang bewohnen dürfen. Wenn
diese Zeit abgelaufen ist, müssen wir alle auswandern, müssen wir
alle emigrieren. Gottes Volk weiss noch um ein zweites. Gottes Volk
weiss von Gott, dass Er einen Einheimischen Seines Gottesreiches
zum Fremdling auf Erden werden liess, damit wir Fremdlinge zu
Einheimischen Seines Gottesreiches werden sollten.



Wenn das Wasser den Gefrierpunkt erreicht, dann erstarrt es zu
Eis. Die Menschenwelt steht in Gefahr, einen Gefrierpunkt zu
erreichen. Den Gefrierpunkt des Erbarmens, den Gefrierpunkt der
Liebe, den Gefrierpunkt der Ehrfurcht. Und wo dieser Gefrierpunkt
errreicht ist, da erstarrt sie zum Tode. Da gerät sie hinein in eisige
Polarnacht.



Und da ist der Alois mit seinen 75 Jahren, ein geretteter Trinker,

welcher sich so äussert: «Hätten wir noch viele Pfarrer wie
Paul Vogt, würden noch viele Trinker gerettet!»

Peter Lippuner von der «Sunnehalde» ist der Ueberzeugung:
«Wäre nicht Paul Vogt zu mir Armen gestanden, wäre ich an
erlebten Freuden arm geblieben!»

Deine fröhlich-spritzige Art mit den akrobatischen Gesten
begeisterte die Kinderlehrpflichtigen, die Hoffnungsbündler, die
Konfirmanden und Konfirmierten. Deine Predigten und Blaukreuzstunden

flössen aus frischem Quell und erquickten all' jene, welche
|esus begegnen wollten. Und was Deine Hand alles zu Papier
gebracht hat: Geschichten und Gedichte, Berichte und Appelle! Un-
vergesslich bleibt mir Dein Jugendbuch «Lass* ein Mann mich
werden». Köstlich war Dein Humor! Du hast wahrhaftig den
Beweis erbracht, dass die Sache Christi eine fröhliche Angelegenheit ist.
Wo aber Unrecht in der Welt geschah, da hast Du mit Feuereifer
mitgekämpft und mitgelitten. Darum musstest Du auch im Blauen
Kreuz mit dabei sein! Ich habe Dich auch weinen gesehen!

Nun bist Du, durch Freud und Leid hindurch, ein 70er geworden.

Du hast Deinen Feierabend redlich verdient und darfst wissen:
überall finden sich Menschen, welche Gott darüber loben und preisen,

dass Er uns den Mitbruder Paul Vogt geschenkt hat! Wir vom
Blauen Kreuz haben besondern Grund zur Dankbarkeit, denn Du
hast uns nicht nur froh gemacht, sondern mit Deinen Gaben reich
beschenkt.

Balgach, Walter Gerosa

Heiterkeit

Jeden Herbst, wenn im Wald die Blätter rot und gelb werden,
erwartet der «Sonneblick» Gäste aus der weiten Welt. Menschen, die
sich seit Wochen vorausgefreut haben, treffen sich hier zu
gesegnetem Beisammensein. Sie waren einst Flüchtlinge, Gefangene oder
Konzentrationslagerhäftlinge und werden im «Sonneblick» bald zu
einer Familie, die zwar gemeinsam zurückschaut auf die leidbeladene
Vergangenheit, zugleich aber auch bereit ist, gläubigen Sinnes in die
Zukunft zu schauen.

23



Sie freuen sich schon lange voraus auf das Wiedersehen mit
ihrem gütigen Gastgeber, Herrn Pfarrer Vogt; der Tag, da er sie im
«Sonneblick» besucht, wird jedesmal zu einem Festtag. Seine Güte
erwärmt sie, und seine Fröhlichkeit steckt sie an! Voller Dankbarkeit
sind sie ihm zugetan.

Sie freuen sich auch voraus auf die lieben Schwestern im
«Sonneblick» und auf alle die vertrauten Helferinnen, die ihre
Ferienzeit verschönern.

Und sie freuen sich auf den Reichtum der Bibelarbeit, den
Fräulein Apolant ihnen vermittelt — auf die Kaffeestunden in ihrer
«Gemeinschaftsstube zur letzten Chance» — und last but not least,
auf die bunten und anderen Abende. Ja, die bunten Abende! Wer
miterlebt hat, mit wie viel Phantasie und Humor sie so einen Abend
gestalten, der wird noch lange daran zurückdenken und sich freuen,
dass die Heiterkeit ihrer Seelen nicht völlig verschüttet worden ist
vom Leid, sondern sogar imstande ist, andere Menschen zu erheitern.

Die schönen Tage und Abende fliegen jedesmal nur zu schnell
vorbei: liebe Freunde erfreuen die Gäste mit schöner Musik — Fritz
Wartenweiler steigt mit einem Rucksack voller Bücher den Berg
hinauf und erzählt aus dem Leben eines berühmten Menschen — ein
Autocar entführt uns alle in eine besonders schöne Ecke der Umgebung

Dann aber kommt der Höhepunkt: die Feier des heiligen
Abendmahles und die Fürbitte für jeden einzelnen Teilnehmer. So
endet jede Besinnungszeit mit neuer Glaubensgewissheit, mit Dank
gegen unsern gemeinsamen Herrn und gegen die Menschen, die in
Seinem Dienste stehend kriegsversehrten Menschen neuen Mut zum
Weiterleben geschenkt haben.

Bern, Mutter Kurz

Der helle Klang

Lieber Freund!
Nun bist also auch Du in die alte Garde hineingeraten. Ich sehe Dich
immer noch als jungen «Stürmi» an irgend einer Front Deinen
Kampf kämpfen: erst als Leiter der Blaukreuzjugend des Kantons
Zürich, dann als jungen Pfarrer im Appenzellerland in der Sorge
um die arbeitslos gewordenen Sticker, dann als angriffigen Leut-
priester in Zürichs Vorort Seebach, schliesslich als Flüchtlingspfarrer
in der Zeit der Judenverfolgung ennet dem Rhein. Immer warst

24



Du ein Kämpfer, der durch seinen Einsatz uns mitriss und in die
Mitverantwortung hineinzog.

Du warst es, der unserem Zürcher Freundeskreis die ersten
konkreten Fälle der Judentransporte in die Massenlager und Abschlach-
tungen durch Hitlers Schergen berichtete und auf Grund seiner
persönlichen Begegnungen mit den ersten jener Hölle Entronnenen
uns Kunde brachte. In dieser aufwühlenden Fürsorgearbeit hast
Du während Jahren Deinen Dienst getan, zäh ringend um jedes
einzelne Schicksal, das in Deine Hände lief. Es sei Dir nie vergessen,
was Du durch Deinen Einsatz damals während Jahren für rechtlose,
verfolgte Menschen geleistet hast. Es war für Deine Amtsbrüder eine
Musterlektion persönlicher Hingabe und brüderlicher Verpflichtung
gegenüber Verfolgten. Du warst durch Deinen Weg, Dein Wesen und
Temperament gewiss besonders dazu ausgerüstet und berufen. Gott
sei Dank, dass Er Dir Kraft gab, durchzuhalten!

Dass du dann, als das böse Wetter vorüber war, im «Sonneblick»

Walzenhausen mit gleicher persönlicher Hingabe der Invaliden

und Heimatlosen Dich annahmst und mit hilfsbereiten, gleich-
gesinnten Leuten zusammen das wundervolle Heim schufst für so
viele im Leben Verkürzte, liegt ganz in der Linie Deines Wesens und
Berufes. Da wird keinem einfallen, von pfarrherrlicher Zeremonien-
meisterei zu reden, sondern jeder anerkennen, dass hier der Pfarrer
am rechten Ort sich eingesetzt und demonstriert hat, was ein Bruder
dem Bruder auch heute noch sein kann.

Viele, die durch tiefste Tiefen geführt wurden, danken es Dir
heute durch ihre Liebe. In Israel hat Dein Name einen hellen Klang,
und auch bei uns bis in die Nachbarländer hinein leuchten die Augen
vieler Mühseliger und Invalider auf, wenn sie Deinen Namen hören.
Das sind die festlichsten Lichter zu Deinem 70. Geburtstag. Gott
erhalte Dich uns noch lange!

Brüttisellen, Dein Adolf Maurer

So hat es vor 40 Jahren angefangen

Das Jahr 1929 war ein bedeutsames Jahr. Bedeutsam, weil es

unter dem Zeichen besonders schwerer Arbeitslosigkeit stand, die,
innerhalb der ostschweizerischen Textilindustrie mit Ende des ersten
Weltkrieges zu Tage getreten, sich stetig ausgebreitet und nun einen

25



Höhepunkt erreicht hatte, der für viele Gemeinden unseres Kantons
eine kaum mehr tragbare Belastung bedeutete.

Für das letzte Dorf in diesem Umkreis, das dicht an der Grenze
hoch über dem Bodensee am steilen Hang wie ein Vogelnest klebte,
war das Jahr 1929 jedoch noch aus einem andern Grund bedeutsam,
denn in jenem Jahr war ein junger Pfarrer dort eingezogen, den
Gott mit einem besondern Ausmass von Einsicht, Helferwillen und
Tatkraft gesegnet hatte.

Aus mehrheitlich landwirtschaftlichem Gebiet des Flachlandes
kommend, wo die bäuerliche Bevölkerung noch kaum Mangel
gelitten hatte, schienen dem neu Zugezogenen die Zustände in einer
arbeitslosen Industriegemeinde so bedrückend, dass ihm, neben seinen
seelsorgerlichen Pflichten, für den Moment Abhilfe oder wenigstens
Erleichterung der rein materiellen Not das allerdringlichste Vornehmen

seiner neuen Amtstätigkeit zu sein schien.
Da waren vorerst einmal Kinder, bleich, mager, viele von ihnen

sichtlich unterernährt, die der junge Pfarrer in steigendem Ausmass,
je nach Notwendigkeit, für zeitlich begrenzte Erholungsaufenthalte
oder für länger dauernde Versorgungen in begünstigteren Kreisen bei
der kantonalen Fürsorgestelle anmeldete. Da waren die grossen
Familien mit hungrigem Jungvolk, denen ein Zustupf zum täglichen
kargen Menü dringlich not tat, und die er, dank seiner Verbindung
mit dem Thurgau mit mancherlei Gaben aus dessen Ernteerträgnissen
stützen konnte. Und aus dieser erstmaligen, aus den damaligen
Umständen geborenen Hilfsaktion entstand mehr, entstanden sogenannte
Patenschaften von Thurgauer Dörfern für bedrängte Appenzeller
Industriegemeinden, die Notzeiten und Krisenjahre überdauerten,
und neben der rein materiellen Hilfe wertvolle menschliche

Beziehungen brachten; entstand ein beglückender nachbarlicher Freundesdienst,

indem der «Sonneblick» bis zum heutigen Tag mit Vorräten
und Ueberschüssen aus dem fruchtbaren Nachbarkanton gesegnet
wird, was ihm nicht nur wertmässig sondern als Ausdruck geistiger
Verbundenheit äusserst kostbar ist.

Die kleine Pfarrhausstube wurde zur Sammelstelle für Kleider,
Wäsche und andere Bedarfsartikel, die der nimmermüde Helfer bei
Fremden und Bekannten im Lande herum erbettelte, und die manches
Loch stopfen halfen. Und diese Sammelstelle bestand und besteht
weiter, heute unter dem Patronat der Appenzeller Frauenzentrale,
und ist imstande, weiterhin Löcher zu stopfen in manch verborgener
Bedrängnis, die nicht an die Oeffentlichkeit tritt.

Arbeitslose ältere Männer wurden als Hausierer ausgeschickt,
um einzelne Artikel der Textilindustrie, die in der Gemeinde ange-

26



fertigt, aber in der Folge der allgemeinen Flaute als Exportartikel
keine Abnehmer mehr fanden, zu verhausieren. Und war der Ertrag
auch kläglich, für jeden verdienten Franken gab es Brot. Jedes im
Dorf verfertigte, verkaufte Paar Bubenhosen (durch die
Frauenzentrale eingeführte Notstandsheimarbeit) bedeutete guten Lohn,
vielleicht sogar Ablösung von der öffentlichen Unterstützung, wofür
selbst anschliessend an amtliche, kirchliche Veranstaltungen in
grössern Schweizerstädten der junge Dorfpfarrer mit Hingabe die
Werbetrommel schlug.

Es war ein aus himmlischen Sphären brausender Wirbelwind,
durch den der stets neue Wege suchende, durch nichts zu erschütternde

Fielferwille des jungen Pfarrers die Menschen aufrüttelte. Sie

waren durch andauernde wirtschaftliche Niederlagen und
Enttäuschungen mutlos geworden, aber sie Hessen sich gewinnen. Dem
Pfarrer erwuchsen Freunde, Gesinnungsgenossen. Ein Hilfskomitee
für die Arbeitslosen entstand, und damit konnte der Plan, der ihm
am allermeisten am Fferzen lag, nämlich die jungen, arbeitslosen,
in Protesten und Verbitterung sich verlierenden Männer von der
Strasse wegzuholen, durchgeführt werden. Durch verstehendes
freundschaftliches Gespräch, durch gedankliche Auseinandersetzung
mit ihren und der Welt Problemen hoffte er, sie aus ihrer
Trotzhaltung zu lösen und durch vernünftige Arbeit im Gelände ihre
leeren Stunden zu füllen.

Schon im Herbst 1931 wurde der erste Arbeitslosenkurs
durchgeführt. Ein im Winter unbenütztes Parterrelokal einer Fremdenpension

wurde gemietet, die finanziellen Mittel durch Kirche,
gemeinnützige Vereine, Private und alle möglichen kleineren
Aktionen zusammengetragen, freiwillige Helfer gesucht usw. Doch
schon dieser erste Kurs bewies in überzeugendem Resultat den Wert
solcher Arbeitslager. Noch im gleichen Winter reihten sich weitere
fünf Kurse an, im Herbst 1932 wurde damit weitergefahren, die
Oeffentlichkeit begann sie zu beachten, dazu Stellung zu nehmen
(positiv und negativ), und ab 1934 wurden sie vom Bund regelmässig
subventioniert. Damit ward dem Hilfskomitee für die Arbeitslosen
wenigstens diese eine finanzielle Sorge erleichtert, aber immer noch
gab es schwere Hürden zu überwinden. Als im Winter 1932/33 die
Kurse im Gange waren, weitere Anmeldungen vorlagen, war man
auf dem Punkt angelangt, wo man einsah, dass der ganz
provisorische Aufbau nicht mehr genügte. Ein Raum, ein Haus, das
dauernd zur Verfügung stand und das man mit dem nötigen
Behelfsmaterial ausrüsten konnte, war dringende Notwendigkeit
geworden.

27



Man ging auf die Suche. Man prüfte, überlegte; schliesslich
stand man vor einem leerstehenden «Stickerhemetli» auf luftiger,
abgelegener Höhe, ohne Zufahrt, aber mit viel Umschwung. Es war
billig zu haben, der im Schatten mächtiger Tannen liegende Boden
galt nicht viel, und die Stickmaschine war bereits als Altmaterial
verschrottet worden. Doch wenn man ohne Geld ist, ist auch ein billiges
Objekt teuer.

Diskutierend, begutachtend wanderten dann die Mitglieder des
Hilfskomitees für die Arbeitslosen um das Haus, betrachteten es von
aussen und innen, zögerten mit dem Urteil, zweifelten, schüttelten
die Köpfe und stapften dann den steilen, mit tiefem Nassschnee
bedeckten Hang hinunter ins Dorf, wo man in der Pfarrhausstube
noch beratend beisammensass — und — zustimmte! Der Wagemut
des jungen Pfarrers, sein Vertrauen in Gottes Führung, der ihn auf
diesen Platz gestellt und ihm die Augen geöffnet für das, was not tat,
riss die andern mit. Der Kauf wurde beschlossen, getätigt, wenn auch
ohne Geld, das Haus wurde in Besitz genommen, ganz bescheiden
eingerichtet und am 1. Mai 1933 dem Betrieb übergeben.

Das eigene Heim für sozialen Dienst, der «Sonneblick», hatte
den ersten Schritt ins Leben getan. Was es alles in der Folge noch
zu erkämpfen und zu erringen galt, wie viele neue Probleme die
schicksalschweren Vor-, Kriegs- und Nachkriegsjahre aufrollten,
steht auf andern gewichtigeren Blättern.

Dies hier ist nur der Anfang: ein unscheinbares Sämlein wurde
in ebenso unscheinbares, vertrocknetes Ackerland gelegt. Es keimte,
es wuchs, es wurde zu einem mächtigen Baum, der seine Arme weit
ausstreckt über Menschen von nah und fern, über Suchende und
Bedrückte, über Müde und Einsame, über Mutlose und Entrechtete. Und
wer immer in all den Jahren mit dem «Sonneblick» in Verbindung
treten durfte, der ist als der reich Beschenkte in den Alltag
zurückgekehrt.

Herisau, Clara Nef

Was ist Liebe?

Ein dänischer Freund schrieb mir: «Was ist Liebe? Diesen Be-
;riff kann man ja von verschiedenen Seiten aus ansehen. Aber wir
tommen nicht drum herum, dass sie die grösste Kraft ist, die dem

28



Da ist das Fragezeichen an uns Christen: sind wir am Ende
darum so ungesegnet, weil wir dem Leid und dem Leiden einfach um
jeden Preis aus dem Wege gehen wollen? Da ist ein zweites
Fragezeichen an uns Christen: hängt nicht so viel von unserer persönlichen
Not und der Not um uns her damit zusammen, dass wir immer noch
und immer wieder Herren sein und Besitzer sein und spielen wollen,
um keinen Preis aber Knechte Gottes? Da fragt ein drittes
Fragezeichen: ist unser Christenleben Wohl deshalb so wirkungslos, kraftlos,

salzlos, lichtlos, weil wir zu viel seufzen und zu wenig loben und
danken und anbeten?



O. Gemeinde, du bist reich, reich, unsagbar reich in der Todeswelt

durch das Evangelium. Stärke dich immer neu mit dem
vernommenen Tatsachenbericht. Und lebe aus diesem Reichtum heraus,
damit verzweifelte Todeskandidaten durch dich aufgerichtet, Trostlose

getröstet, Ermattete erquickt und Menschen, die nach dem
ewigen Leben hungern, gesättigt werden.



Menschen gegeben ist, und dass sie kolossale Dinge ausrichten kann,
wenn sie in positive Bahnen gelenkt wird, die der Menschheit dienen.
Aber wie? Das Christentum hat doch in nun bald 2000 Jahren auf
die Liebe hingewiesen und auf das Sichverstehen unter den Menschen
und damit auch der Völker. Aber wie weit sind wir damit
gekommen?»

Das sind die Zeilen eines primitiven wenngleich intelligenten
Christen, wie sie der Denkungsweise der meisten auch im übrigen
Europa entspricht. Darum ist das Beispiel gut geeignet, daran
anzuknüpfen.

«Die Liebe, die grösste Kraft, die dem Menschen gegeben ist.
Sie muss nur in positive Bahnen gelenkt werden.» Ist es wirklich
so, das die Liebe eine Eigenschaft des Menschen ist, ihm von Natur
aus angeboren? Und nur vielleicht weithin nicht in «positive Bahnen
gelenkt»? Oder vielleicht verkümmert, wie man sagen könnte? Damit
wäre ein einfaches Rezept gegeben. Man brauchte nur neu «auf die
Liebe hinzuweisen», wie der Briefschreiber sagt; vielleicht in den
Schulen, an den Universitäten, in öffentlichen Kundgebungen wieder

an die Liebe zu erinnern, sie zu empfehlen, vielleicht auch zu
befehlen, und alles würde gut in der Menschheit, jeder Zwist wäre
beseitigt. Warum ist das nicht geschehen, oder nicht mit Erfolg?
Warum hat das Christentum in den vergangenen 2000 Jahren kein
Regiment der Liebe über die Erde bringen können?

Man ist heute daran, die Botschaft des Evangeliums zu
definieren als Menschlichkeit. Darum gehe es, dass der Inhalt der
Verkündigung Jesu Mitmenschlichkeit sei und also auch der gedrängte
Sinn des Neuen Testaments.

Warum sollte man nicht darauf eingehen? Mitmenschlichkeit
ist eine hohe Stufe über das Tierische hinaus. Von der
Mitmenschlichkeit liesse sich auch sagen, dass sie dem Menschen inhärent
(innewohnend) ist. Dass sie bewirkt, dass die Menschen in ihrem
Zusammenleben nicht vom Egoismus sondern von der Rücksicht auf
den andern, und dass die Völker in ihrem gegenseitigen Verhältnis
nicht vom Machttrieb sondern von der Achtung voreinander
bestimmt seien.

In einer echten Demokratie ist nun Mitmenschlichkeit tatsächlich

das entscheidende Motiv. Man nimmt Rücksicht aufeinander
und muss es, sonst kann die Demokratie nicht funktionieren.
Mitmenschlichkeit ist gleichsam die Spielregel der Parteien, auch wenn
sie sich bekämpfen. Der Volksentscheid wird respektiert. Und auch
in rivalisierenden Strömungen wird möglichst die Tatsache ernst
genommen, dass man es mit Menschen zu tun hat, denen man Toleranz

31



schuldig ist. Wobei hier auf das Problem der Minderheiten, die unter
Umständen die eigentliche Mitmenschlichkeit vertreten, nicht
eingegangen werden soll. Aber die Mitmenschlichkeit in einer Demokratie

muss durch Gesetze und staatliche Mittel geschützt werden.
Wie kommt es, dass selbst das, was den Menschen als

Menschen auszeichnet, das menschliche Verhältnis zueinander, ohne
Gesetz nicht gelingen will, dass durch gebrechliche, immer wieder
gefährdete innerstaatliche und internationale Verträge das Ausbrechen
aus der Mitmenschlichkeit in rüde Unmenschlichkeit eingedämmt
und, nicht immer mit Erfolg, verhindert werden muss?

Paulus hat es in Rom. 7, 18—20 so ausgedrückt: «Ich weiss,
dass in mir, das ist in meinem Fleische, nichts Gutes wohnt. Denn
das Wollen ist bei mir vorhanden, das Vollbringen des Guten aber
nicht. Denn nicht das Gute, das ich will, tue ich, sondern das
Böse, das ich nicht will, führe ich aus. Wenn ich aber das tue,
was ich nicht will, so vollbringe nicht mehr ich es, sondern die Sünde,
die in mir wohnt.» Es ist dieser rätselhafte Bruch in uns, der die
Mitmenschlichkeit nicht zu ihrem Recht kommen lässt, sondern immer
wieder, wider Willen, die Menschlichkeit verhindert. Darum muss
die Welt unter dem Gesetz stehen, denn, wie Luther sagt: «Die Welt
kann nicht mit dem Evangelium ,regiert' werden, um der Sünde
willen.»

Anders ist es mit der Liebe. Oder vielmehr: die Liebe ist anders.
Die Gottesliebe! Sie ist ein Charisma — eine Gnadengabe. Sie ist mit
Glaube und Hoffnung die tragende Kraft des Heiligen Geistes in der
Gemeinde. Sie ist die grösste aller Gnadengaben, denn Glaube und
Hoffnung werden in der Ewigkeit erfüllt sein, aber die Liebe wird
bleiben. Das ewige Leben wird Liebe sein.

In der Kirche ist das Martyrium des Glaubens, das Glaubenszeugnis

hervortretender gewesen als die Beweise der Liebe. Wenngleich

viel Hingabe, Entsagung, Einsatz und Aufopferung der
«Heiligen» im Dienste der Liebe sichtbar waren. Aber heute, wo Glaube
gegen Glaube steht, biblischer Glaube gegenüber zahllosen säkularen
Glaubensformen, ist das Wort allein nicht mehr glaubwürdig. Die
Liebe ist der Erweis der Glaubwürdigkeit des Glaubens, die Liebe,
mit der Christus die Seinen geliebt hat, die nun Seine Liebe
verströmen in die Welt hinein.

Wird die Liebe die Welt erobern? Sie ist ja nicht kriegerisch,
sondern demütig. Aber sie ist das vorlaufende Zeichen der
Welteroberung Christi. «Wo Liebe ist, da ist Gott», sagt Tolstoj. Wir
müssen deutlicher sagen: Christus selbst ist Liebe. Und Seine Liebe
in uns ist der Sieg über uns. Wo Menschen die Gnadengabe der Liebe

32



empfangen haben, da leuchtet schon ein Stück der zukünftigen Welt
auf. Wo Menschen ihr Leben hingeben in Liebe für den Nächsten,
da ist schon ein Morgenschein des kommenden Reiches sichtbar.
Wo Menschen für die Liebe Zeugnis geben und für die Liebe auch
den Kopf hinhalten, sind sie Pioniere der Herrschaft Christi, des

Schöpfers des Neuen Himmels und der Neuen Erde, in denen
Gerechtigkeit wohnt, die Gerechtigkeit der Liebe.

Zollikon, Otto Salomon (Otto Bruder)

Verborgene Fäden

Februar 1935. Schnee und Kälte halten die ganze Natur in
ihrer eisigen Umklammerung. Aber nicht nur die Natur ist erstarrt.
Handel und Wandel, Industrie und Gewerbe liegen bewegungslos
darnieder. Eine Depression, wie wohl selten zuvor, schleicht wie ein
kalter Nebel über die Länder. Verzagtheit und Angst haben den
Schaffensgeist und die Unternehmungslust der Menschen gelähmt.

In einem Bergdorf in Graubünden sitzen ein Mann und seine
Weggenossin in enger Stube einander gegenüber. Draussen heult der
Sturm. Die Kinder schlafen. Sie haben sich im Schnee getummelt
und ahnen nichts von den Sorgen ihrer Eltern. Die Eltern sind für
sie noch die Allmächtigen, die Güte und Wärme ausströmen. Das
lange Zwiegespräch zwischen Vater und Mutter ist beendet. Der
Mann beugt sich über den Schreibblock, und die Feder schleicht
bedächtig und zögernd über das Papier. Ihm gegenüber auf dem Bettrand

sitzt die Frau und strickt. Die metallenen Nadeln klimpern
leise ihr monotones Lied. Die flinken Finger bewegen sich, als müss-
ten sie die Gedanken, die soeben besprochen wurden, hineinflechten
in die Maschen des Strickzeuges. In der grossen Stille hört man das
Atmen der Kinder.

Was war denn der Inhalt des soeben beendeten Dialoges? Es war
ein Rückblick, eine Umschau, die die beiden Gatten zum Entschluss
geführt hatte, die Heimat alsbald wieder zu verlassen und
zurückzukehren über Land und Meer auf den vor wenigen Monaten
verlassenen Arbeitsplatz. Dort drüben, über dem Ozean, wo die beiden
viele Jahre gelebt und gewirkt hatten, hatten sie ihren Kindern oft
von ihrer schönen Ursprungsheimat erzählt. Bei solchem Erzählen

33



wurde das Heimweh lebendig, und die Bilder der Jugend und der
Heimat leuchteten in rosigem Licht. Oft sangen sie zusammen «es lebt
in jeder Schweizerbrust.. .». Die Kinder hörten begeistert zu und
drängten diese Heimat zu schauen. So nach und nach reifte der
Entschluss zu einem langen Heimaturlaub, um liebe Angehörige zu
begrüssen und den Kindern die Schönheit, das Wesen und die
Sprache der Heimat zu zeigen und zu schenken. Man wollte ein
Weilchen heraus aus diesem grossen Land, wo zwölf Millionen
Arbeitslose Städte und Dörfer durchwanderten, sich an den Ufern der
Flüsse und Ströme aus alten Blechkanistern und Treibholz
Notbaracken errichteten und in Abfallkübeln herumstocherten.

Die Heimat, ja die Heimat, die war doch ganz anders. Und in
der Tat sie war anders, anders als damals vor 15 Jahren. Sie war
die grosse Enttäuschung. Die Besuche bei Freunden und Verwandten
waren ganz anders als man drüben erträumt hatte. Allüberall diese
Depression, dieser frostige Nebel. Auch hier Abertausende stellenlos

und verbittert. Auch hier Stillstand und Resignation. Freunde
und Gastgeber besannen sich, bevor sie jemanden zu Tische luden,
denn Brot war allenthalben knapp und Löhne niedrig. Man sah
Gäste lieber gehen als kommen. Man besann sich, ob man sich den
Luxus leisten dürfe, zum Butterbrot auch noch Confitüre
aufzutischen. Die Menschen verbarrikadierten sich gegen Zuzug und
Besuch. Neben Bettlern und Hausierern wurden auch alle Fremden
ausgesperrt. Wir waren Fremde geworden. Das Kreiskommando
verlangte Nachzahlung der Militärsteuer unter Androhung von
Gefängnis. Schulgeld und Kurtaxe wurden gefordert. Also schmolzen
die Dollars zusammen wie Schnee im Föhnsturm. Je länger je mehr
empfand man die in der Fremde so heissgeliebte Heimat so, wie Josef
und Maria in jener grossen, heiligen Nacht Bethlehem empfanden.
Kein Raum in der Herberge. Wie grosszügig kann der Mensch in
der Fülle sein und wie kleinlich derselbe Mensch in Notzeit. Wie
sehr wird der Wert des Menschen nach seinem Erfolg und seinem
Reichtum bemessen.

Das war der Inhalt des soeben verstummten Gesprächs in jener
engen Kammer. Die goldene Feder setzte Buchstaben zu Wörtern
und Sätzen zusammen, worin der gemeinsame Beschluss zum
Ausdruck kam, zurückzukehren, ehe die schwindenden Reserven
erschöpft waren.

Hoch über dem Bodensee sitzt am selben Februartag ein anderer
Mann über dem Schreibblock. Trotz der späten Stunde gleitet seine
Feder rasch und zügig über den Bogen. Schon die Schriftzüge
verraten die Dynamik des Schreibers. Er hat es eilig. Als Hirte einer

34





grossen Herde, die ebenfalls auf karger Weide seine volle Hingabe
in Anspruch nimmt, sind seine Tage bis zum Rand gefüllt. So nebenher,

ganz ungewollt und ungesucht, hat er eine zweite Herde um
sich gesammelt. Eine ganz, ganz andere, die ausserhalb des
Kirchturmschattens steht. Sie ist nicht kirchlich gesinnt. In innerster
Verbitterung und Auflehnung gegen alle menschlichen Einrichtungen ist
sie in Gefahr, sich zu verlaufen und sich in extremen, revolutionären
Gedanken zu verirren. Kein Wunder, dass junge Menschen auf der
Eintrittsschwelle in die Mitgestaltung der Zukunft unzufrieden sind
mit der trostlosen Lage der menschlichen Ordnung jener Tage. Gar
zu viele Erhabene und Selbstgerechte empfanden nichts von dieser
Not und sahen in jedem Arbeitslosen einen Taugenichts und Tagedieb.

Die Jugend hat ein scharfes Sensorium für Recht und Billigkeit.
Der berechtigte Anspruch auch zur Geltung zu kommen, auch
jemand zu sein, etwas Tapferes zu schaffen, mitzugestalten war jener
Jugend versagt. Sie waren die Ausgestossenen, die Ueberzähligen, die
niemand wollte.

Eine solche Herde schwarzer Schafe hatte sich um den Hirten
gesammelt. Für bescheidenes Obdach und magere Weide war dank
vieler Gönner und Freunde gesorgt, aber gerade das allein vermochte
die auseinanderstrebende Herde nicht zu verbinden. Je karger das

Brot, um so stärker der Hunger nach geistiger Zugehörigkeit, nach
Wärme, nach Liebe, Geborgenheit und Gemeinschaft. Es fehlte ein
zweiter Hirt, um den Hunger zu stillen. Des Menschen Kraft ist
begrenzt. Der starke Mann über dem Bodensee empfand diese

Begrenzung und suchte deshalb eifrig nach einem Helfer. Auf seltsam
gewundenen Wegen vernahm er von jenem anderen Mann, der eben
im Begriffe war seine Heimat endgültig zu verlassen.

Der in Not und Eile geschriebene Brief brachte die beiden nach
Herkunft und Temperament so verschiedenen Männer zusammen.
Zum Zögern und Besinnen war keine Zeit. Auch Gott hat zuweilen
Eile, wenn die Zeit erfüllt ist. Also wurde ein unverbindliches,
befristetes Provisorium vereinbart. Provisorien haben es an sich, oft
beständiger zu sein als besiegelte Verträge. So war es auch in dieser
Blitzbegegnung in dunkler Zeit im alten, kalten Pfarrhaus über dem
Bodensee.

Seither sind nocheinmal 35 Jahre dahingegangen wie eine
Nachtwache. Aus der damaligen Notunterkunft für die schwarzen
Schafe wurde ein stolzer Bau, ein gesegnetes Werk, ein Heim für
Menschen aus vielen Ländern, die sich hier zu Arbeit, Besinnung,
Aussprache und Erholung treffen. Es ist ein Bund geschlossen worden,

der Menschen verschiedener Art und Herkunft über alle Schran-

36



ken und Grenzen hinweg verbindet. Nach Jahren enger Zusammenarbeit

führten neue Aufgaben Hirt und Helfer auf getrennte Wege.
Im Heim kamen und gingen nicht nur Gäste, sondern auch Hirten
und Helfer. Sie alle sind sich irgendwie und irgendwo begegnet,
haben gewirkt, sind weitergezogen und haben Spuren hinterlassen.
Gott schenkte Nachwuchs und Ersatz. Junge Kräfte haben müde
Hände abgelöst. Die beiden Männer von damals haben Schild und
Speer in andere Hände gelegt. Die zweimal 35 Jahre sind nicht spurlos

an ihnen vorbeigegangen. Sie sind von Alter und Schwachheit
gezeichnet. Die Zeit ist nicht mehr fern, wo sie ihre ganze,
verbrauchte Rüstung dem zu Füssen legen, der sie vor einem halben
Jahrhundert ausgerüstet hatte, um Gottesdienst zu treiben. Die,
welche heute mit reichen Gaben das Werk lenken und beschenken,
folgen uns nach und werden abgelöst von neuen Generationen, die
mit modernerem Rüstzeug und auf neue, dem Wandel angepasste
Weise Gottesdienst betreiben werden.

Geheimnisvolle Fäden laufen kreuz und quer durch alles
menschliche Gewebe. Sie binden und verbinden all unser Tun und
Streben. Fürwahr verborgene Fäden.

Dreimalhunderttausend Stunden
sind entschwunden
wie ein Augenblick

und ich denke gerne
aus der Ferne
an die Zeit zurück

wo wir uns in schweren Stunden
über'm Bodensee gefunden
für den «Sonneblick».

Chur, Fucius Salzgeber

Shalom — Paul Vogt

Ich stehe vor den Schriftrollen von Qumran im Israelmuseum
zu Jerusalem. Das ist jedesmal ein faszinierendes Erlebnis. Welche
Geschichte diese Rollen doch widerspiegeln: die Geschichte Gottes

37



mit einem Volk, mit Seinem Volk. Peinlich genau und gewissenhaft
wurden die Texte abgeschrieben und stimmen überraschend genau
überein mit unserm modernen hebräischen Bibeltext. Sie wurden wieder

und wieder vorgelesen, auseinander- und zusammengerollt und
in Krisenzeiten sorgfältig versteckt. Fast zweitausend Jahre blieben
sie nach der letzten Tragödie einer Verfolgung in einer Höhle
verborgen. Ein unwahrscheinlicher Zufall brachte sie ans Tageslicht, bis
sie am Ende einer abenteuerlichen Reise via New York im
Israelmuseum landeten.

Im Jesaiatext — eine der wiedergefundenen Rollen — kommt
ein Wort öfters vor, das seit Urzeiten bei den semitischen Völkern
des Vorderen Orients als Gruss ausgesprochen wird: Shalom bei den
Juden, Salem oder ähnlich bei den Nichtjuden. Shalom sagt hier
jedermann und denkt dabei kaum mehr, als wenn wir bei uns einander

grüssen. Oder vielleicht doch, weil Land und Volk bedroht sind
und sich nach Frieden sehnen. Friede ist nicht mehr selbstverständlich
heute. Er war es wohl nie und wird es nicht sein.

Shalom — Friede, Heil passt auf das Leben und Wirken von
Paul Vogt. An diesem Begriff hat sich für ihn Entscheidendes
ereignet. Für Israel verkörpert der Messias den Shalom, für die Kirche
ist Christus der Inbegriff von Friede und Heil. Wo der Herr ernst
genommen und wo Shalom, Heil und Friede, als in Ihm allein
begründet erkannt wird, wird man leicht in Auseinandersetzungen
hineingerissen, die man sicher nicht sucht und die weit über die
eigene Person hinausgehen. Eine solche Auseinandersetzung wurde
Paul Vogt aufgedrängt und aufgetragen, ähnlich wie den Propheten
für eine bestimmte Zeit in einer bestimmten Situation Botschaften
anvertraut wurden.

Von 1933 bis 1945 war Shalom kein farbloser Gruss und noch
weniger war Shalom salonfähig. Mit Shalom gehörte man zu den
Untermenschen mit dem gelben Stern, zu denen, die verschwinden
mussten. Da war ja der andere lautstarke Prophet des 1000jährigen
Reiches mit dem Anti-Shalom, seinem eigenen Heil und Frieden,
das für Millionen Entsetzen und Verderben bedeutet. Er hat
bekanntlich weiten Widerhall gefunden, auch bei uns. Es kam zu jener
Auseinandersetzung, zu einer Scheidung der Geister. Paul Vogt
wurde Sprachrohr, über das eine Botschaft lief, die des Shalom
Gottes. Es ging um das verfolgte Israel, das nach Heil und Frieden
hungerte, aber Hass und Unheil erntete. Es ging um die Kirche
und ihr Verhältnis zu Israel, um ihr merkwürdig reserviertes und
kühles Verhalten zu ihm. Shalom zu verkündigen und dafür zu
kämpfen gehört zum ständigen Auftrag Gottes an die Seinen, fast

38



zur Routine ihrer Existenz. Es gehört so selbstverständlich dazu, dass

Wort und Sache des Friedens ihre Farbe und ihre Konturen verlieren.
Israel aber wird von der Kirche oft ausgeklammert, als ob das Alte
Testament nicht mit dem Neuen die Bibel bildete. Darauf hat sich
Paul Vogt nie eingelassen.

Shalom gehört seit jeher so sehr in den Alltag des Volkes Israel
vom Alten Testament bis heute, dass es einer der abgegriffensten
Ausdrücke geworden ist. Er bedeutet einfach Wohlsein, Glück,
Gesundheit, einen vertraglich geregelten Zustand. Dies alles wünscht
man sich selber und den Mitmenschen leicht und gern. Sicher wurde
man sich manchmal bewusst, dass Shalom eigentlich von Gott kam
und von ihm erbeten werden sollte. Dann kommt es in der
Geschichte Israels plötzlich zu Ereignissen und Situationen, die das so
banale Routinewort Shalom aus der Eintönigkeit herausheben und
ihm Klang und Farbe geben, die die Menschen zum Aufhorchen und
Hinsehen zwingen. Da betet einer den Psalm 85 und lobt Gott:
Gnade und Treue begegnen einander, Gerechtigkeit und Friede küssen

sich, Hilfe, Heil, Shalom Gottes ist nahe. Hier leuchtet Shalom
hell als eine Gnade Gottes.

Ganz anders bei den Propheten Micha, Jeremia und Ezechiel.
Hier kommt es zum Zusammenstoss mit falschen Propheten. Sie
versprechen und verkündigen Heil und Frieden. Aber es ist Falschmünzerei,

was sie anbieten. Die zuhörende Gemeinde wird mit Illusionen
und betrügerischen Hoffnungen gespiesen. Betrug unter Anrufung
Gottes! Da können die Propheten Gottes nicht schweigen: «sie reden
von Shalom, aber es ist doch kein Shalom»! Wie sollte es Heil und
Frieden geben, wo Gott nicht dabei ist? Wieviel hat es Jeremia
gekostet, gegen alle fremde Botschaft die Botschaft Gottes auszurichten,

allein zu stehen und allein sein Wort zu sagen. Zum Verzweifeln
schwer lastete auf ihm der Auftrag Gottes. Nur selten durfte er
Shalom verkündigen. Seinen Gehorsam hat er teuer bezahlt. Am
Schluss war er von allen isoliert und hatte endlich im Kerker
überhaupt keine Möglichkeit der Verkündigung mehr. An ihm wurde
deutlich, dass Gott allein über Shalom, Heil und Frieden, verfügt
und keinesfalls Menschen, nicht einmal ein Prophet Gottes. Welch
ein Konflikt!

Im zweiten und dritten Teil des Jesaia dagegen schwingt Shalom
weit und tröstlich: Shalom könnte sein wie ein Wasserstrom und
dein Heil wie Meereswellen, wenn du auf meine Worte achtetest.
Der Bund meines Friedens soll nicht dahinfallen. Seine Herrschaft
ist gross und des Friedens kein Ende. Friede wird deine Obrigkeit
sein. Shalom, Shalom den Fernen und den Nahen.

39



Bei Jesaia und Sacharja ist Shalom Teil des kommenden Reiches
Gottes. Dort wird ewiger Friede und Heil sein. Deshalb ist der
Messias, der Gesalbte und Gesandte Gottes der König von Zion,
der Friede und Heil schaffen wird.

Dies ist Shalom im Alten Testament, und doch sind wir schon
mitten im Neuen: Er, Christus, ist unser Shalom, unser Friede und
unser Heil. Weil Christus wirklich Shalom ist, hat Paul Vogt es

gewagt, für das Volk einzustehen, für welches Gott Gedanken des Friedens

und nicht des Unheils hat. Er hat für die Verachteten und
Beleidigten von damals, die Juden, seine ganze Persönlichkeit eingesetzt,

weil sein ganzer Glaube ihn dazu zwang, weil er seinem Herrn
gehorchen musste. Er hat nun einmal den Auftrag bekommen, laut
und deutlich Shalom Gottes und Gottes allein zu proklamieren im
Gegensatz zum Unheil des 1000jährigen Reiches und seiner falschen
Propheten. Er hat während der ihm für diesen besonderen Auftrag
bestimmten Zeit Entscheidendes geleistet. Er hat lange fast allein
gekämpft, und es schien manchmal, er verzehre sich rasch wie eine
Kerze, die an zwei Enden brennt. Er hat sidh nicht verzehrt, aber viele
begreifen gelehrt, dass es zwischen dem Heil Hitlers und dem Shalom
Gottes nichts Gemeinsames und keinen Kompromiss geben konnte.
Wer sich für den Shalom Gottes entschied, entschied sich für einen
Aktivdienst, nämlich den Kampf gegen die Diskriminierung der
Juden, gegen die feige Passivität angesichts von Auschwitz oder
Treblinka oder auch gegen das falsche Argument, das Boot sei voll
und die Schweiz könne keine Flüchtlinge mehr aufnehmen und vor
den Gaskammern retten. — Der Shalom Gottes verpflichtet auch
heute noch.

Viele, unter ihnen ich selber, verdanken dem schweizerischen
Flüchtlingspfarrer, dass sie mit ihm in jener Situation etwas klarer
sehen gelernt haben, hoffentlich auch in der Gegenwart. Deshalb
freut es mich, dem 70jährigen gerade aus Jerusalem «Shalom Paul
Vogt» wünschen zu dürfen.

Jerusalem, im April 1970, Hans Schaffert

40



Bitten

Lass mich nicht vergeblich leben,
Lass ein kleines Licht mich sein.
Licht von Deinem Licht zu geben
In die dunkle Welt hinein.

Lass ein Körnlein Salz mich werden
Mit der Würze Deiner Kraft,
Die auf dieser armen Erden
Hoffnung, Heil und Hilfe schafft.

Lass mich nie an mich nur denken
Und den Bruder übersehn.
Hilf mir, ganz mich zu verschenken
Und den Weg des Meisters gehn.

Lass mich sterben, um zu leben,
Nimm mich fest in Deine Zucht.
Schöpfer, wirk in Deinen Reben
Deinem Reiche eine Frucht.

Paul Vogt



Christus darf uns nicht länger nur Idee bleiben. Glaube darf uns
nicht länger in Formen und Formeln erstarren. Wir sind berufen, um
mit Barmherzigkeit Eis zum Schmelzen zu bringen. Nicht zum
Gefrieren und Gefrierenlassen sind wir Christen da, sondern um
aufgetaut zu werden und um aufzutauen.

Der Tod ist zu Tode getroffen. Der Ostersieg hat ein anderes
Ziel für uns Menschen offenbar gemacht. Nicht Todesdunkel,
sondern Licht und Herrlichkeit. Der Ostersieg hat ein anderes Werk
für uns Menschen offenbar gemacht. Nicht Zerstörung, sondern ewiges

Leben und Auferstehung von den Toten. Der Ostersieg hat einen
anderen Zug offenbar gemacht. Nicht Trauerzug auf der Linie vom
Leben zum Tod. Sondern Triumphzug des Lebensfürsten vom Tod
zum Leben.



«Wahrhaftig ein Israeliter»
Die Antwort auf die Frage, was Paulus Vogt mir bedeute,

könnte ich mir einfach machen, indem ich eben daran erinnerte,
dass er Paulus heisst. Allzuleicht aber möchte ich es mir nicht

machen. Herleiten möchte ich allerdings das Besondere vom Namen,
indem ich an des gleichnamigen Apostels Wort erinnere: «Wessen
sich etwa einer erdreistet, dessen, das sage ich in Torheit, erdreiste ich
mich auch. Hebräer sind sie? ich auch! Israeliter sind sie? ich auch!
Same Abrahams sind sie? ich auch!» (2. Kor. 11, 21 b/22.)

Von den tausend und abertausend deutschen Juden oder
jüdischen Deutschen, die in die Schweiz geflüchtet sind, sind später,
ich weiss nicht wie viele, eingebürgert worden. Damit haben sie
aufgehört, so deutsche Juden wie jüdische Deutsche zu sein. Sie sind
Eidgenossen und Eidgenossinnen. Sind sie aber, wissend was sie sind,
Leute Christi, dann sind sie gleich Paulus — und nun meine ich den
lieben Jubilaren wie den Apostel — «Israeliter».

Das beinahe Verzweifelte an der neuesten Geschichte des
Gottesvolkes scheint mir zu sein, dass die entscheidende Frage, auch von
uns mitten in der Kirche, immer wieder falsch gestellt wird. Abgesehen

davon, dass es aussichtslos erscheint, ethnologisch zu fixieren,
«wer ein Jude ist», ist es und war es schon zu Jesu Zeiten völlig
uninteressant.

Sagt man mit Ueberlegung Hebräer, hat man bereits den Schritt
vom Stammesverband zur Sprachgemeinschaft getan. Die
Konsequenzen dieses Schrittes dürften so ernstzunehmen sein wie die
Gründe, die ihn veranlassten. Weil das Hebräische Sprache der
Bibel ist, könnte das, ob gewollt oder ungewollt, mehr als nur
staatsbildende, es müsste eines Tages missionarische Folgen haben. Denn
es müsste aus denen, die sich bis dahin nur für «Hebräer», vielleicht
sogar nur für «Juden» gehalten haben, «Israeliter», an denen «kein
Fehl» ist, machen, also aus dem «Samen Abrahams», dem sich auch
der Apostel zurechnet, «Kinder Abrahams», welche beide Jesus (Joh.
8, 31—59) bereits in aller denkbaren Schärfe unterschieden hat, nachdem

er seinen aufbegehrenden Gesprächspartnern mit unüberhörba-
rer Ironie zugestimmt hat:
«Ich weiss, dass ihr Same Abrahams seid.»

Aber was ist damit schon gewonnen, wenn wir daraus nicht die
heilsame Konsequenz ziehen, alles, was in unseren Kräften steht, zu
unternehmen, uns aus dem «Samen» zu «Kindern» nicht nur zu
entwickeln, weil das weniger verheissungsvoll wäre, sondern erziehen
(paideuein) zu lassen?

43



Dass Paulus Vogt nicht sagen kann, er sei ein Jude, schmerzt
mich kein bisschen. Dass er das Hebräische erlernt, als heilige Sprache
erkannt und immer in Ehren gehalten hat und sich darum einen
«Hebräer» nennen darf, erweckt meinen Neid, weil ich, damals ahnungsloser

Jüngling, mein Schulhebräisch mit dem Abitur und seinen Qualen

unverzüglich zu vergessen begann.
Dass sich Paulus Vogt einen «Israeliter» nennen darf, macht ihn

mir auf besondere Weise zum Bruder und gerade zum Bruder in
Christo.

Immer wieder wird gerade unsereins gefragt, wie man, wenn
überhaupt, unter den meisten ziemlich gedankenlos noch so genannten

«Juden» missionieren könnte, dürfte, sollte. Ich weiss keine bessere

Antwort als die, die ich vor Jahren einmal auf einer Arbeitstagung

der Jüdisch-Christlichen Arbeitsgemeinschaft (in Würzburg!)
geben durfte: weist sie auf Abraham hin!

Freilich kann es einem gerade unter solchen, die sich Christen
nennen, geschehen, dass sie abwehrend die Hände erheben, sobald die
Rede auf Abrahams in der Tat Entsetzen erregende Opferbereitschaft

kommt. Solche freilich kann man dann nur fragen, wie sie
selber das grauenvolle Geschehen auf Golgatha überlebt haben? Von
Abraham können wir wenigstens sagen, er habe gehorcht. In seiner
Entsetzen erregenden Opferbereitschaft geht es ja um den «Gehorsam»

als den entscheidenden Akt des Glaubens.
Gott der Herr aber, der Seinen eingeborenen Sohn am Kreuz

geopfert hat — «Vater, willst du, so nimm diesen Kelch von mir;
doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe» — Gott der Herr
brachte das Opfer nicht aus Gehorsam, sondern aus Seinem
uneingeschränkt freien Willen! Der Weg nach Golgatha, auch der des

sogenannten Heidenchristen, sollte dort beginnen, wo sich Abraham
«aufmachte und ging an den Ort, den ihm Gott gesagt hatte».

Dass Paulus Vogt das Evangelium in dieser Weise unverfälscht
verkündigt, hat ihn mir zum Bruder «Israeliter» gemacht. Denn so
habe ich meine eigene Taufe — am 1. Advent 1936 in der St.
Margarethenkirche in Binningen — verstanden. Durch sie bin ich endlich
zu einem «Israeliter» geworden. Des zum Zeugnis liess ich mir vor
versammelten Zeugen, unter denen der kürzlich heimgegangene Alt-
testamentler Walther Baumgartner gewesen ist, laut und deutlich die
neuen Namen «Jakob Werther» ansagen, nach dem Urgrossvater
Jakob Werther Würzburger sive Bamberger, Tuchhändler in Bayreuth,
dem letzten «Schutzjuden» aus unserer Familie.

Albisbrunn, K. J. W. Würzburger

44



Hinweise

Die Segel setzen bedeutet für ein diakonisches Werk auch,
Treuhänder sein gegenüber dem grossen Freundes- und Geberkreis. Wenn
jetzt 30 000 Franken aus den Passiven verschwinden durften und
damit eine Fiypothek der Pfarrerpensionskasse des Kantons St. Gallen

zurückerstattet werden konnte, bedeutet dies mehr als, dass wir
jetzt zinsfrei weiterarbeiten dürfen.

Ein grosser Betrag, der uns ein willkommener Beistand war im
nötigen Ausbau des Fieimes, fliesst wieder zurück und kann damit
anderen Werken zur Verfügung gestellt werden, die einer Hilfe
bedürfen.

Dringlich wurde in den letzten Jahren nach einem zeitgemässen
soliden Brandschutz gerufen. Man hat es sich nicht leicht gemacht.
Die zuständigen Fachleute wurden herbeigezogen. Das Nötige ist
veranlasst worden, und man bezeugt uns, dass heute vorgekehrt ist,
was verantwortbar ist gegenüber den vielen Gästen, die jahraus, jahrein

beherbergt werden, und gegenüber der Fiausfamilie, die ihren
Dauerdienst leistet.

Im 36. Jahresbericht war auf die Malerarbeiten an der Aussen-
seite vom «Sonneblick II» mit seinem neuen Speisesaal hingewiesen
worden. Wir Hessen uns vom Fachmann beraten, der ein volles Trocknen

der neuen Schindeln befürwortete. Deshalb kann erst im Laufe
des kommenden Sommers an die Aufgabe herangetreten werden. Die
letztes Jahr vorgenommene Rückstellung in der Rechnung bleibt aus
diesem Grunde nochmals reserviert.
Für die Treue zum «Sonneblick» sei auch den Sammlern des
«Sonneblickbatzens», den dienstbaren Geistern der Fiausfamilie und den vielen

freiwilligen Kräften herzlich gedankt.
Gedankt sei auch für viele Gaben, die aus vielen Trauerhäusern flössen

und an Stelle von Blumen nun Lebenden dienen dürfen.
Die Zitate sind Predigtworte, die Paul Vogt unter dem Titel

«Rufe in die Zeit» im Jahr 1944 zugunsten der Llüchtlingshilfe
herausgebracht hat.

Die Flugaufnahmen vom «Sonneblick» wurden von der Firma
Scania S. A., Cointrin, freundlicherweise zur Verfügung gestellt.

45



Stiftungsrat 1969/70

* D. Paul Vogt, alt Flüchtlingspfarrer, Grüsch, Ehrenpräsident
* Pfr. Vittorio Arsuffi, Rheineck, Präsident

Nationalrat Walter Gerosa, Blaukreuzagent, Balgach,
Vizepräsident

* Frau Sophie Moser-Nef, Herisau, Kassierin
Armin Byland-Rey, Aarau, Vertrauensmann
der Diakonischen Schwesternschaft Braunwald
Pfr. Fians Bopp, Suhr, Abgeordneter durch den Reformierten
Kirchenrat des Kantons Aargau
Pfr. Viktor Brunner, Taubstummenseelsorger, St. Gallen
Fräulein Marianne Danzeisen, Biel
Walter Franke, Metallwarenfabrik, Aarburg
Pfr. Dr. Adolf Freudenberg, Heilsberg, Bad Vilbel
Fritz Frischknecht, Blaukreuzagent, Bühler

* Frau Gertrud Frischknecht-Zürcher, Bühler
Pfr. Hans Graf-Weiss, Birmensdorf
Paul Grauer-Siegl, Degersheim
Frau Grithli Hilty-Bihler, Grabs

* a. Regierungsrat Werner Hohl, Moos, Walzenhausen
Prediger Erich Kämpf, Evangelisch-methodistische Kirche,
Herisau
Frau Dr. Gertrud Kurz-Hohl, Bern
Albin Niederer, Kirchenrat des Kantons Appenzell AR,
Wolfhalden
Frau Pfr. V. Pfenninger-Stadler, Pfaffhausen
Frau E. Sallmann-Stehli, Amriswil

* Lucius Salzgeber-Gredig, a. Fürsorger, Chur
a. Pfr. Karl Schaltegger, Amriswil
Jakob Schegg, Lehrer, Grabs, Aktuar
Fräulein Isa Staehelin, Obersommeri
Diakon Paul-Rudolf Vogt-Ragettli, Blaukreuzagent, Zizers
Frau Pfr. Sophie Vogt-Brenner, Grüsch
Pfr. Hans Walt, Kirchenrat des Kantons St. Gallen, Buchs SG
Pfr. Peter Walter, Gelterkinden BL

* Heinrich Weiss-Petitpierre, Birmensdorf
Pfr. Abraham Würsten, St. Peterzell
Traugott Zingerli, Gärnermeister, Frauenfeld

Die mit * bezeichneten Stiftungsratsmitglieder bilden die Hauskommission.

46



Ehrenmitglieder:
Fräulein Clara Nef, Heriau
Frau Sophie Moser-Nef, Herisau

Rechnungsrevisoren :

Herr F. Hubeli-Weder, Heerbrugg
Herr Ernst Walser, Posthalter, Walzenhausen

Hausmutter:
Sr. Margrit Wanner, Tel. (071) 44 17 11

Jahres-Kalender

1970
12. — 26. Oktober

19. Besinnungszeit des Christlichen Friedensdienstes für
Kriegsgeschädigte

31. Oktober / 1. November
Wochenende des Blauen Kreuzes

2. — 7. November
40. Besinnungswoche für Trunkgebundene

23. November — 2. Dezember
Adventswoche für Gebrechliche

7. — 16. Dezember
Adventswoche für alte Rheintaler

1971
25. Dezember 1970 — 3. Januar 1971

33. Weihnachtswoche für alte Appenzeller
7. — 16. Januar

Neujahrswoche für alte Gemeindeglieder aus St. Gallen
(Zentrum und Ost)

21. — 30. Januar
Besinnungswoche für alte Gemeindeglieder aus St. Gallen-West
und Toggenburg

47



13714. Februar
Wochenende des Blauen Kreuzes

15. — 20. Februar
41. Besinnungswoche für Trunkgebundene

27. März — 5. April
Palmsonntagswoche für schwerhörige Gemeindeglieder

13. —22. Mai
Ffimmelfahrtswoche für Gebrechliche

16. Mai Sonntag
Jahresfest

29.— 31. Mai
Pfingsttagung der ASPR

1. — 10. Juni
Pfingstwoche für Gebrechliche

Jahresrechnung der Stiftung
vom 1. Mai 1969 bis 30. April 1970

Evangelisches Sozialheim «Sonneblick» Walzenhausen
Postcheckkonto 90-6476

Einnahmen
Saldo am 1. Mai 1969
Kassa 66.50
Postcheckkonto 12 715.55
Sparhefte d. App. A.Rh. Kantonalbank 74 716.75
Obligationen 6 000.— 63 498.80

Gaben, Kollekten und Testate 98 416.85
«Sonneblick»-Batzen 4 802.—
Zins und Rückerstattung
der Verrechnungssteuer 1 788.20 105 007.05
Total Einnahmen 168 505.85

48



Zuwendung von Gaben an
Haus und Hilfskassen 16 430.65
Restzahlung an Saalbau und Umgebung 48 185.25
Rückzahlung von Hypothek Neubau 30 000.—
Zins für 1 Jahr und 5 Monate 1 946.25
Drucksachen 4 351.—
Porti, Spesen 1 345.95 102 259.10

Ausgangssaldo am 30. April 1970
Kassa 24.35
Postcheckkonto 17 449.45
Sparhefte d. App. A.Rh. Kantonalbank 48 772.95 66 246.75

Total Ausgaben 168 505.85

Bilanz
Aktiven
Immobilien 27 500.—
Mobilien 1.—
Kassa 24.35
Postcheckkonto 17 449.45
Sparhefte d. App. A.Rh. Kantonalbank 48 772.95

93 747.75

Passiven
Darlehen zinslos 14 000.—
Anteilscheine 14 060.—
Reserve für Bemalung des oberen Hauses 25 000.—
Reserve für Feuerschutzanlagen 10 000.—
Vermögen 30 687.75

93 747.75

49



Hilfskasse
für erholungsbedürftige Schweizer

Evangelisches Sozialheim «Sonneblick» Walzenhausen
Postcheckkonto 90-6476

Einnahmen
Bestand am 1. Mai 1969 9 067.20
Vs Gaben von Abendrot-Abonnenten 7 638.05
Zuwendung aus Gabenkonto 120.85
Zins und Rückvergütung der Verrechnungssteuer 328.70

17 154,80
Ausgaben
Unterstützungen 6 458.90
Bestand am 30. April 1970 laut Sparheft
der App. A.Rh. Kantonalbank 10 695.90

17 154.80

Hauswirtschafts-Rechnung 1969/70
Postcheckkonto: 90-8831 «Sonneblick»-Haushaltung

Einnahmen
Pensionen und einzelne Mahlzeiten 106 235.—
Liebesgaben 15 522.75

Total Einnahmen 121 757.75

Ausgaben
Lebensmittel 37 554.80
Reinigung, Wäsche 1 504.80
Anschaffungen, Reparaturen 10 695.85
Frachten, Porti 1 469.80
Telephon 2 229.40
Strom, Heizung, Wasser 10 235.75
Karten, Bücher, Zeitungen 1 718.—
Löhne 33 954.90
Allgemeine Unkosten 19 010.80

Total Ausgaben 118 374.10

50



Total Einnahmen 121 757.75
Total Ausgaben 118 374.10

Mehreinnahmen 3 383.65

Vermögen auf 1. Mai 1969 16 763.88
Zins auf Sparheft 1 318.10

18 081.98
Mehreinnahmen 3 383.65

Aktiven
Barbestände:
Kassa 3 711.60
Postcheck a) Konto 8831 5 865.35

b) Konto 10762 7 738.90 13 604.25
Sparheft App. A.Rh. Kantonalbank 62 023.35

79 339.20
Debitoren laut Aufstellung 6 091.40

85 430.60

Passiven
Kreditoren laut Aufstellung 63 964.97
Vermögen am 30. April 1970 21 465.63

Freiplatzhilfe
Evangelisches Sozialheim «Sonneblick» Walzenhausen
Postcheckkonto 90-10762

Freiplatz-Konto
Stand am 1. Mai 1969 26 539.57
Verkauf von Büchlein und Gaben 20 903.40
V2 Spende von Abendrot-Abonnenten 7 638.05 28 541.45

55 081.02
Aufwendungen 24 169.—

Verbleibt (auf Kreditoren) 30 912.02

51



Revisorenbericht

Die Unterzeichneten haben die Jahresrechnung der Stiftung
Evangelisches Sozialheim «Sonneblick», Walzenhausen, geführt seit
32 Jahren mit noch erstaunlichem Einsatz durch Frau S. Moser-Nef,
Herisau, geprüft. Die Stichproben zeigten einen auf 30. April 1970
sauber und korrekt ausgewiesenen Abschluss.

Der heutige Stand der Freiplatzhilfe steht erfreulich hoch zu
Buch und wird dem Sozialheim ermöglichen, erneut vielen belasteten
Menschen, die sich in finanziell gedrückter Lage befinden, helfen zu
können.

Der Hauswirtschaftskasse war es vergönnt, mancherlei notwendige

Anschaffungen und Reparaturen in der Höhe von rund 10 000
Franken zu bewältigen. Auch diese Unterlagen wurden sauber und
klar ausgewiesen.

Erstaunlich hohe Beiträge durften als Gaben, Testate oder
Kollekten gebucht werden. Wir beantragen dem Stiftungsrat:
1. Genehmigung der Jahresrechnung pro 1969 unter bester Verdankung

an die Rechnungsführerinnen für die gewissenhafte und sauber
geleistete Arbeit.
2. Es sei der gesamten Heimleitung und ihren Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern der beste Dank für ihren aufopfernden Dienst im Sozialheim

«Sonneblick» auszusprechen.

Heerbrugg, Walzenhausen, 20. Mai 1970
Die Rechnungsrevisoren: E. Walser, F. Hubeli

52




	37. Jahresbericht

