
Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 98 (2020)

Artikel: Im Zeichen des Horus : christliche Pharaonen und ägyptische
Ghostwriter 305-383 n. Chr.

Autor: Olbrich, Konstantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919543

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919543
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KONSTANTIN OLBRICH

IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N.CHR.

FEL(ICIVM) TEMP(PORVM) REPARATIO
(Reverslegende römischer Münzserien, ca. 342/3-362 n. Chr.)

Die schöne Zeit ist gekommen / Ein Herr ist erschienen in allen Ländern,
(aus einem Hymnus auf die Thronbesteigung Merenptahs, 1213 v. Chr.)1

Die Wiederherstellung glücklicher Zeiten, der Neubeginn eines seligen Urzustandes

der Welt, war in der altägyptischen Kultur das bestimmende Leitmotiv eines
jeden Thronwechsels. Nach dem sogenannten ägyptischen Königsmythos /
Königsdogma, dem idealtypischen Muster für den Ablaufpharaonischer Herrschaftsübergänge,

wurde Ägypten durch den Tod des als sonnengleich begriffenen
Königs stets in einen Zustand des Chaos gestürzt, von finsteren Mächten bedroht,
welche die Welt in Streit und Untergang zu stürzen drohten. Eine Gefahr, die mit
dem Antritt des Nachfolgers, des neuen Horus als der neuen Sonne, gebannt und
in einen neuen Glückszustand überführt wurden. Dieser Vorgang wiederholte
sich nach ägyptischen Welt- und Zeitvorstellungen in ewig wiederkehrenden
Zyklen. Die Welt erneuerte sich in dem neuen König. Alle Länder wurden wieder
unter einem Herrscher geeint. Bei der oben zitierten Wendung aus einem Hymnus

auf Merenptah, nach der «die schöne Zeit gekommen» sei, geht es also nicht
um die ursprüngliche glückliche Vorzeit, wie sie nach der Schöpfung herrschte,
sondern um ihre Erneuerung. Um einen Vorgang, den man im Lateinischen mit
der felicium temporum reparatio ausdrücken würde, wie sie uns als Legende der
Massenprägungen der Constantinssöhne begegnet.

Der Hymnus an Merenptah steht nur beispielhaft für ein topisches Muster. Es

begegnet, als Spiegel des Königsdogmas, analog für viele Pharaonen, wie z.B.
Ramses IV., Ramses VI. oder Ramses VII.2 Der ägyptische König selbst erneuerte

1 P. Sallier I 8.7f. R.A. Caminos, Late Egyptian Miscellanies (London 1954), S. 86,
1 If. Ubersetzung nach J. Assmann, Ägyptische Hymnen und Gebete (München/
Zürich 1975), S. 496. Vgl. auch A. Erman, Die Literatur der Ägypter (Leipzig 1923), S.

346. «Ein» ist im ägyptischen Text der unbestimmte Artikel, kein Zahlwort.
2 Derselbe Ausdruck h3w nfr wie bei Merenptah unter Ramses IV. bei K.A. Kitchen,

Ramesside Inscriptions, Historical and Biographical VI (Oxford 1983), 13, 7. K.A.
Kitchen, Ramesside Inscriptions, Translations VI (Chichester 2012), S. 13. Vgl. auch
«Seht, eine vollkommene Zeit ist angebrochen!» (Ubers. F. Hoffmann) in pTurin CGT
54031 Rto. 87,1,1 (Hymnen auf Ramses VI. und VII.). V. Condon, Seven Royal Hymns
of the Ramesside Period. Papyrus Turin CG 54031, Münchner Ägyptologische Studien
37 (Berlin 1978); W. Pleyte - F. Rossi, Papyrus de Turin (Leiden 1869-1876), Tf. 87

1892 rto.), 21-22 1886 rto.), 88 1893 rto.), 89 1893 vso.), 20 1886 vso.),

Schweizerische Numismatische Rundschau 98, 2020, S. 153-214 153



KONSTANTIN OLBRICH

sich ebenfalls rituell im wohl auf vordynastische Zeiten zurückgehenden Sedfest,
klassisch nach dreissigjähriger Regierungszeit - daher der ptolemäisch bezeugte
Beiname «Herr der dreissigJahre»; danach, bei sehr langen Regierungen, in
kürzeren Zeitabständen®. In Ägypten geht es, wie in kaum einer anderen Kultur, um
Verjüngung, um die Erneuerung der Zeit4.

Ähnliche Vorstellungen kennen wir aus der sog. «klassischen» Antike für die
griechisch-römische Kultur. Deren zyklische Weltalterfolge unterscheidet sich

von Ägypten, weil die Zyklen dort durch den Kult in Bewegung gehalten werden,
während sie im platonisch-aristotelischen Weltbild ohne menschliches Zutun re-
volvieren; speziell das ersehnte «Goldene Zeitalter» - als dessen Erneuerer sich
nahezu jeder römische Kaiser gern präsentierte, ist in der modernen Forschungsliteratur

deswegen auch mit ägyptischen Mythen in Parallele gesetzt worden5.
Könnte es jedoch sein, dass eine solche Parallele nicht erst nachantik seitens

der Altertumswissenschaften gezogen worden ist, sondern bereits, ganz handfest,
als machtvolles Instrument der römischen Herrschertheologie eingesetzt wurde?
Dass insbesondere die Staatstheologie Constantins I. und seiner Nachfolger ohne
unmittelbare Einflüsse der altägyptischen Religion kaum verstanden werden
kann?

Betrachten wir, um einen ersten Zugang zu diesen Fragen zu gewinnen, die
Auseinandersetzungen zwischen zwei spätantiken Kaisern, Constans I. (337—350)
und Constantius II. (337-361).

In einer vielstufigen, letztlich an Augustus anknüpfenden Tradition hatte
sich speziell deren Vater, der posthum zum christlichen Musterkaiser stilisierte
Constantin I., mit dem Sonnengott identifiziert. In unmittelbarem zeitlichen
Zusammenhang mit einer Phase intensiven Bruderzwistes, zu deren Höhepunkt der
Westkaiser Constans unter Kriegsdrohungen seinen Bruder Constantius II. dazu

86 1892 vso.) [alte Edition]; K.A. Kitchen, Poetry of Ancient Egypt, Documenta
Mundi, Aegyptiaca 1 (Jonsered 1999), S. 227-240 (nur die Hymnen 2 und 5); K.A.
Kitchen, Ramesside Inscriptions VI (Oxford 1983), S. 332-334, 390—396; K.A.
Kitchen, Ramesside Inscriptions, Translations VI (Chichester 2012), S. 266 und 306;
L. Popko, Die Königshymnen an Ramses VI. und VII. des Papyrus Turin CG 54031,
in: B. Janowski - D. Schwemer (Hrsg.), Hymnen, Klagelieder und Gebete, TUAT.
NF 7 (Gütersloh 2013), S. 197-210. Zum ägyptischen Königsdogma bzw. Königsmythos
z.B. W. Barta, Königsdogma D, in: Lexikon der Ägyptologie Bd. 3 (Wiesbaden 1980),
Sp. 490-492; E. Blumenthal, Königsideologie, in: Lexikon der Ägyptologie Bd. 3

(Wiesbaden 1980), S. 526-531; E. Hornung, Der eine und die Vielen. Altägypische
Götterwelt (Wiesbaden 20117), S. 247.

3 Als «Herr der dreissig Jahre» auch auf dem Stein von Rosette: W. Spiegelberg, Der
demotische Text der Priesterdekrete von Kanopus und Memphis (Rosettana) mit
den hieroglyphischen und griechischen Fassungen und deutscher Uebersetzung
nebst demotischem Glossar (Heidelberg 1922), S. 77. F.K. Ginzel, Handbuch der
mathematischen und technischen Chronologie 1 (Leipzig 1906), S. 175; E. Hornung
- E. Staehelin, Neue Studien zum Sedfest (Basel 2006), S. 9.

4
J. Assmann, Steinzeit und Sternzeit (Paderborn 2011), S. 15f., 56ff, 201-212 275ff. und
passim.

5 Z.B. M. Clauss, Der Pharao (Stuttgart 2012), S. 31, 36, 41, 73. Zum Unterschied
zwischen ägyptischen und platonischen Zyklen: Assmann 2011 (Anm. 4), S. 205ff.

154



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

zwang, den zu ihm geflüchteten Patriarchen Ägyptens, Athanasius, 347 n.Chr.
wieder als Bischof Alexandrias einzusetzen, entstand eine der ikonographisch
innovativsten, komplexesten Münzserien der Reichgeschichte. Wie schon
angedeutet: Ihre gemeinsame, eingangs neben den pharaonischen Hymnenversen
zitierte Legende: FEL(icium) TEMP(orum) REPARATIO evoziert nicht allein ein
«glückliches Zeitalter», sondern betont, für das Medium Münze ungewöhnlich
ausführlich/' dessen reparatio/ Wiederherstellung.

Wieso gleicht ausgerechnet die verbreitetste Münzlegende der Standardprägun-
gen aus der Mitte des 4. Jh. n. Chr., die ursprünglich im Herrschaftsbereich des
Constans entstanden und leitmotivisch mit dem Bild des «ägyptischen» Wundervogels

Phönix verbunden worden waren7, so markant den Erneuerungsformeln des

ägyptischen Königsmythos? Ist das eine rein zufällige Ähnlichkeit, die lediglich
dadurch zustande kommt, dass sich Personen, die gesellschaftliche Führungspositionen

beanspruchen, der Öffentlichkeit ganz generell als Heilsbringer anzudienen
pflegen? Auszuschliessen wäre es nicht. Gegen einen völligen Zufall spricht aber
nicht allein das Leitmotiv des Vogels Phönix auf den Münzbildern, der im
römischen Kulturkreis klare Ägyptenassoziationen wecken musste. Er galt als Symbol
der Sonne, als «Herr der Jubiläen», und wurde möglicherweise sogar als Emblem
der constantinischen Dynastie verstanden8. Wie wir noch sehen werden, ist auch
das für Constans entworfene Münzbild des in einem Schiff stehenden Herrschers
(Abb. 1), das durch Theodosius I. in bezeichnend abgewandelter Form wiederaufgenommen

wird (Abb. 2), lediglich innerhalb der römischen Reichskunst innovativ. In
der ägyptischen Kunst ist sein Grundmuster als (Sternbild-)Darstellung dagegen in
einer Weise verbreitet und thematisch festgelegt, dass eine ikonographische «Um-
prägung» priesterlichen Wissens der Pharaonenzeit in politische Botschaften für
das vierte nachchristliche Jahrhundert nicht ganz leicht von der Hand zu weisen ist.

Könnten sich im 4. Jh. n. Chr. sowohl die Inschrift als auch das Bild eines weit
verbreiteten Münztypus der römischen Massenprägung direkt aus astronomischen

Standardmotiven der Pharaonenzeit entwickelt haben? Ging es auch dem
spätantiken Verwender, wie im ägyptischen Hymnus, um die Vereinigung zweier
des Reichsteile unter einem Herren?

6 Die Münzlegende dürfte die ausführlichste Formel für die Erneuerung glücklicher
Zeiten sein; üblich sind Verkürzungen, wie félicitas temporum, félicitas aug, oder
auch nur félicitas - die freilich für die Rezipienten als formelhafter Hinweis auf
das (erneuerte) Goldene Zeitalter verständlich waren: A. Alföldi, Insignien und
Tracht der römischen Kaiser, Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts,
Römische Abteilung 50, 1935, S. 217-219.

7 Vgl. dazu K. Olbrich, Athanasius, die Kaiser und der Anfang einer neuen Ära.
Propaganda und Münzprägung um 343 n. Chr., Klio 86/2, 2004, S. 415-441.

8 L. Kakösy, Phönix, Lexikon der Ägyptologie Bd. 4 (Wiesbaden 1982), Sp. 1030-1039;
Sonnensymbol und Herr der Jubiläen: H. Bonnet, Reallexikon der ägyptischen
Religionsgeschichte (Berlin 1952), S. 595f.; zum Phönix als Emblem der constantinischen
Dynastie vgl. RIC VIII, S. 36; K. Olbrich, Zum Kontext ägyptischer Motive der
constantinischen Münzikonographie und am sog. Constantinssarkophag, JNG 68,
2018, S. 199-215.

155



KONSTANTIN OLBRICH

Abb. 1 Constans, Schwere Maiorina, Mzst. Antiochia, um 347 n. Chr.: Hier der Phönix
als Weltaltersymbol in der Hand des Kaisers. Ein Nilpferdkopf, wie der am Bug dieses

Exemplars, ist in der Hieroglyphenschrift das Zeichen für «Zeit, Stunde, Zeitpunkt».
Privatsammlung. Photo: W. Tillack.

Abb. 2a-b Theodosius I., Maiorina, Mzst. Antiochia (a) und Constantinopolis (b),

um 383 n. Chr.: Vater des Kaisers avtf Schiff. Privatsammlung. Photos: M. Mages.

Doch bevor wir uns diesen Phänomenen im Detail zuwenden, bevor wir solche
Abhängigkeiten überhaupt in Erwägung ziehen wollen, betrachten wir kurz das

allgemeine Umfeld und die besonderen Präzedenzfälle, die sie möglich gemacht
haben könnten.

Ägypten galt der griechischen wie römischen Antike als Hort des Heiligen, als

Quell ältester Weisheit. Nicht erst für Herodot waren die Tempel des Nils und
ihre Priester im Besitz der tiefsten, ursprünglichsten Erkenntnis des Göttlichen9.
Solon und Piaton sollen nach antiker Tradition das Land bereist haben. Piatons
Werk beruft sich vielfach in autoritativer Weise auf dort gesammeltes Wissen10.

Die Eroberung Ägyptens durch Griechen und Makedonen sowie später durch
ihre römischen Nachfolger verbreiterte die gegenseitigen Austauschwege11, und

9 Hdt. 2,4; 2,142.
10 B. Wilke, Vergangenheit als Norm in der platonischen Staatsphilosophie (Stuttgart

1997), S. 203ff.
11 Vgl. F. Hoffmann, Internationale Wissenschaft im hellenistischen Ägypten, in:

F. Hoffmann - K. S. Schmidt (Hrsg.), Orient und Okzident in hellenistischer
Zeit. Beiträge zur Tagung «Orient und Okzident - Antagonismus oder Konstrukt?
Machtstrukturen, Ideologien und Kulturtransfer in hellenistischer Zeit», Würzburg

156



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

führte zu einer förmlichen «Ägyptomanie» in der griechisch-römischen Welt12,

zur reichsweiten Verbreitung ägyptischer Gottheiten wie Isis13, Sarapis oder Anu-
bis. Diese Verbreitung wurde möglicherweise nochmals durch die legitimitätsstif-
tende Rolle Sarapis und Alexandrias für die «erste flavische» Dynastie befeuert.
Ihr Gründer Vespasian konnte sich, anderes als die julisch-claudischen Kaiser,
nicht mehr auf eine unmittelbare genealogische Abkunft von Göttinnen berufen
und Hess als Ersatz dafür verbreiten, Sarapis habe ihn in seinem alexandrinischen
Tempel zum Kaiser destiniert14. Auch ausserhalb Ägyptens scheinen die von dort
über die Ökumene verbreiteten Kulte, bis in den Westen des Reiches hinein, keine
blosse «esoterische Mode» gewesen zu sein. Vielmehr beruhten sie offenbar auch
dort auf guten, primär vermittelten Kenntnissen ägyptischer Mythen15. Damit
einher ging ein förmlicher Ägyptentourismus - Mitglieder einer reichsweiten
Oberschicht auf der Suche nach Exotik und religiösem Urwissen16. Nicht zu
Unrecht, da die Pflege der Religion seit den Diadochen ein Vorrecht der indigenen
ägyptischen Priestereliten gegenüber den neuen politischen Führungsschichten
des Landes geblieben war17.

Unter dem Schlagwort «Tempels in Trouble»18 geht man in der Folge der Reichskrise

des dritten nachchristlichen Jahrhunderts allgemein von einem Verfall der
ägyptischen Religion aus. Primär bedingt war dies wohl durch finanzielle Engpässe,

die den seit der römischen Eroberung weitestgehend von kaiserlichen
Zuwendungen abhängigen Tempeln die wirtschaftlichen Grundlagen entzogen19. Dieses
Bild hat D. Frankfurter zu Recht um die starken beharrenden Kräfte ergänzt, die
dazu führten, dass sich Teile der pharaonischen Religion im Leben Ägyptens bis
ins 7. Jh. nachweisen lassen20.

Interessanterweise scheint es, dass sich die überkommene Religion des Nillandes

nicht allein in ihrer angestammten Heimat bis weit in die Spätantike fortent-

10.-13. April 2008 (Vaterstetten 2014), S. 77-112.
12 M. A. Stadler, Einführung in die ägyptische Religion ptolemäisch-römischer Zeit

nach den demotischen religiösen Texten (Berlin u.a. 2012), S. 36.
13 Vgl. L. Bricault, Atlas de la diffusion des cultes isiaques (Paris 2001); S. Nagel, Isis im

Römischen Reich (Wiesbaden 2019).
14 Suet. Vesp. 7. M. Clauss, Alexandria. Schicksale einer antiken Weltstadt (Stuttgart

2003), S. 165—171. Diese «Wahl» der Flavier durch Sarapis schlägt auch in der
Selbstdarstellung der Söhne Vespasians durch: Zur Verehrung Domitians als Pharao auch
ausserhalb Ägyptens: M. Weber - A. Geissen, Die alexandrinischen Gaumünzen
der römischen Kaiserzeit. Die ägyptischen Gaue und ihre Ortsgötter im Spiegel der
numismatischen Quellen (Wiesbaden 2013), S. 19.

15 Stadler 2012 (Anm. 12); die Priesterschaft der ägyptischen Kulte in Rom scheint sich
weitgehend aus gebürtigen Ägyptern zusammengesetzt zu haben: F. Kolb, Rom. Die
Geschichte der Stadt in der Antike (München 20 022), S. 611.

16 Agyptentourismus in der Antike: D. Frankfurter, Religion in Roman Egypt (Princeton
1998), S. 166f., 217ff.; CH. Zivie-Coche - F. Dunand, Die Religionen des Alten Ägypten
(Stuttgart 2012), S. 412 mit Anm. 137.

17 Stadler 2012 (Anm. 12), S. 24-39.
18 R. Bagnall, Egypt in Late Antiquity (Princeton 19964), S. 261ff.
19 Bagnall 1996 (Anm. 18), S. 263, 267ff; Frankfurter 1998 (Anm. 16), S. 27f.
20 Frankfurter 1998 (Anm. 16), S. 15ff'. und passim.

157



KONSTANTIN OLBRICH

wickelte21. Vielmehr gibt es eine ganze Reihe von Anzeichen dafür, dass religiöse
Konzepte und Vorstellungen Altägyptens ausgerechnet im Zuge der Hinwendung
Constantins I. zum Christentum reichsweite Bedeutung erlangten22. Das scheint
speziell mit dem bereits erwähnten ägyptischen Königsdogma und den damit
einhergehenden Chaosbeschreibungen zusammenzuhängen. Im Rahmen dieses

Beitrags soll auf einige zeitliche Beispiele eingegangen werden: Constantin I. 317

und 324, seine Söhne Constans und Constantius II. um 342/43 sowie Theodosius
I. um 383. Alle genannten Daten überliefern Text- oder Bildquellen, die ohne die
Rezeption altägyptischer Mythen und Kosmologien durch die römische
Staatstheologie schwer erklärbar sind - nicht als Einzelerscheinungen, noch weniger,
wenn wir sie im Zusammenhang betrachten. Gleichzeitig berichten spätantike
Quellen in allen drei Beispielen von Ägyptern, deren jeweils starker religiöser
und politischer Einfluss auf die Kaiser belegt ist und die als Vermittler dieser
Mythen und Kosmologien nicht ganz unwahrscheinlich sind. Um die Beispiele
im Einzelnen besser nachvollziehbar zu machen, sei ein Blick auf die ihnen zu
Grunde liegenden Zeitkonzepte vorausgeschickt:

Glatte Rechnung? Periode und Epoche - antike Zeitkonzepte
im Plan der Götter

Der als Einführung zitierte Hymnus auf Merenptah und die FEL TEMP REPARA-
TIO-Legende zeigen beispielhaft: Sowohl im ägyptischen Königsdogma als auch
in der politischen Kultur der Spätantike spielt die Zeit, insbesondere ihre zyklische
Gliederung und die sich aus ihr ergebende Zeitrechnung, eine wichtige Rolle.

21 Ausserhalb Ägyptens etwa die hieroglyphische Subtextbedeutungen in der stadtrö¬
mischen Münzikonographie Philippus I. Arabs: Vgl. K. Oi.brich, Zeichen der Zeit.
Bemerkungen zur Münztypologie der Jahrtausendfeier und Kaiser Philippus I. Arabs,
248 n. Chr., JNG 65, 2015, S. 52-60.

22 Beachtlich in diesem Zusammenhang auch zwei Graffitti des Daduchen, des zweit¬
höchsten Priesters von Eleusis aus dem Jahr 326, die sich im auch heute noch als
besonders sehenswert geltenden Grab Ramses' VI. finden: V. Drbal, Die christliche
und pagane Pilgerfahrt in der Zeit Konstantins des Grossen: die heilige Helena vs.
Nikagoras von Athen, in: E. Juhäsz, Byzanz und das Abendland II. Studia-Byzantino-
Occidentalia (Budapest 2014), S. 126-132. Dessen Besuch in Ägypten scheint mit einer
kaiserlichen Mission zur Versammlung wichtiger Kultbilder als apotropaia zum Schutz
der neuen Reichshauptstadt (vgl. Hieron. Chron. zu 324) im Zusammenhang zu stehen:
S. Bassett, The Urban Image of Late Antique Constantinople (Cambridge 2004), S.
43, 60; zur Vielschichtigkeit der Motive der Skulpturenausstattung durch Constantin
I.: S. 46fi; auf offensichtliche apotropaiav/ie den delphischen Dreifuss (vgl. Apoll. Rhod.
4,529ff.) oder die Dioskuren geht die Verfasserin an letztgenannter Stelle nicht ein. Das
erscheint deshalb nicht unplausibel, weil ein prominenter Eleusispriester als idealer
«Experte» zur Bündelung kultischer Kräfte aus den Beständen des gesamten Reiches
gegolten haben dürfte. In diesem Zusammenhang muss dessen Weg zwangsläufig
nach Ägypten, der Heimat der nach antiker Auffassung ältesten Religion, geführt
haben. Ein Graffitto im Ramesgrab betont, dass der Daduch in kaiserlichem Auftrag
unterwegs war: J. Baillet, Inscriptions grecques et latines des tombeaux des rois ou
syringes àThèbes (Kairo 1926), Nr. 1265.

158



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Für die Ägyptologie ist das eine Selbstverständlichkeit, die sich aus einem der
beiden ägyptischen EwigkeitsbegrifFe, der zyklischen Ewigkeit (ägyptisch neheh,
im Gegensatz zur eher linearen d/'et-Ewigkeit)23, ergibt: Die neheh-Ewigkeit ist ge-
wissermassen die unendliche Wiederholung revolvierender Zeitzyklen, mythisch
stets erneuerter Weltschöpfungen und drohender Untergänge im Chaos dunkler
Mächte, in denen sich die menschliche Grunderfahrung vom zyklischen Auf- und
Untergang der Sonne spiegelt. Es ist gleichzeitig das ideelle Muster, das hinter der
ägyptischen Königssukzession steht, deren «überzeitliche Verarbeitung» durch
den Königsmythos eingangs beschrieben wurde.

Auch für die Spätantike wird zu Recht betont, wie intensiv Zahlensymbolik und
chronologische Periodenvorstellungen gegen Ende des 4. Jahrhunderts n. Chr.
selbst diejenigen Köpfe beschäftigten, die am wenigsten an apokalyptischen
Kalkulationen interessiert waren24. Dabei ßnden sich speziell für ein annus magnus
von 365 Jahren (eine heilige Periode, die eine grosse Rolle in der Astrologie spielte

und so viele Jahre hatte wie das astronomische Jahr Tage: 365 x 365) Belege in
allen wichtigen kulturellen Strömungen der Spätantike25.

Um die praktischen Folgen dieser Vorstellungen für die Herrschertheologie von
Constantin I. bis Theodosius I. leichter anschaulich zu machen, empfiehlt es sich,
vorab das chronologische Grundmuster darzustellen, dessen sich speziell zyklische

Zeitvorstellungen bedienen.
Behutsamkeit ist dabei angezeigt, denn wir bewegen uns selbstredend in einer

Epoche vor der Aufklärung, der das statistische Weltbild der Moderne so fremd
war wie eine mathematisch-technische Chronologie, die es in dieser Form in der
Antike ja noch nicht gab: Antike Zeitrechnung ist notorisch schwierig und ungenau.

Der römische Kalender etwa galt als stete Quelle von Unsicherheit, was letztlich

mit zur caesarischen Kalenderreform führte26. Doch auch für die Zeiten nach
Caesars Reform zeugt das Befremden, das in neuzeitlichen Forschungsdiskussion
zu teilweise systematischen Fehldatierungen durch ausgesprochene Autoritäten
in Datierungsfragen spürbar wird - bekannte Beispiele sind Eusebius/Hieronymus

oder Beda27, von den weiterhin bestehenden Schwierigkeiten.

23 Assmann 2011 (Anm. 4), S. 16 und passim.
24 «One has only to read the work of Tyconius, Augustine's donatist inspiration, to under¬

stand how preoccupied with number symbolism or chronological periods even the
most anti-apocalyptic thinkers of the age were»: R. Landes, Lest the Millennium be
Fulfilled: Apocalyptic Expaectations and the pattern of Western Chronography 100-
800 CE, in: W. Verbeke - D. Verhelst - A. Welkenhuysen (Hrsg.), The Use and
Abuse of Eschatology in the Middle Ages (Leyden 1988), S. 155f.; zur ausgeprägten
spätantiken Zahlensymbolik vgl. M. Fuhrmann, Rom in der Spätantike. Porträt einer
Epoche (München/Zürich 1994), S. 145ff.

25 Landes 1988 (Anm. 24), Anm. 69 mit weiterführender Literatur. Eine Zusammenfassung
der durch spätantike Kaiser propagierten 365-Jahresperioden vgl. K. Olbrich, Die
Gründung Konstantinopels zwischen Sagenkreisen und Zeitzyklen: Versuch einer
Rekonstruktion constantinisch-augusteischer Kultprogramme, Klio 97/1, 2015, S. 203,
Anm. 84; ergänzend zur 365-Jahresperiode in talmudischen Quellen des 2. Jh. n. Chr.
A. H. Silver, Messianic Speculation in Israel (Boston 1927), S. 25f.

26 Amm. 26,1,1 lfL.
27 So etwa zu Beda bei F. M. Stenton, Anglo Saxon England (Oxford 19893), S. 76 mit Anm. 1.

159



KONSTANTIN OLBRICH

Sie wirken sich nicht zuletzt bei Ärenrechnungen aus. Ihre Techniken sind uns ja
gewissermassen angeboren, schon wegen der den meisten Grosskulturen vertrauten

Geburtstagsrechnung. Unser Geburtstagsfest berechnet sich letztlich ebenfalls,

wie eine Stadtgründungsära, die Seleukidenära oder die heute gebräuchliche
christliche Inkarnationsära, aus den beiden Elementen Epoche (Datum der

Geburt) und Periode (Sonnenjahr).
Doch sind wir an unserem «ersten Geburtstag» ein Jahr alt - oder beginnen

wir unser zweites Lebensjahr? Beides trifft zu, doch liegt dabei das «Datierungsgewicht»

auf der «Eins» oder auf der «Zwei»? Das ist eine Frage des Blickwinkels.
Oder: Zählen wir dabei den Tag unserer Geburt, unsere Epoche also, als «null»
oder als «eins»? Und wie hält es eine Gesellschaft wie die römische - die bekanntlich

kein Zeichen für die Null kannte, welche Europa wohl erst im Mittelalter
durch die Araber aus Indien vermittelt wurde28? Das Fehlen der Null äussert sich
z.B. in der Kaiserzeit im Allgemeinen darin, dass Dezennalienfeste, als Feste des
zehnten Regierungsjubiläums, neun Jahre nach dem Tag der Thronbesteigung
gefeiert wurde. Gefeiert wurde also häufig der Beginn eines Jubeljahres29. Ohne
Verbreitung der Null zählte der Tag der Kaiserwahl als «ersterJahrestag» - unser
«erster Geburtstag» entsprechend als zweiterJahrestag. Andererseits ist daneben
auch die andere Anknüpfungsweise überliefert, um Thronjubiläen in den öffentlichen

Diskurs einzuführen: Diejenige an das Ende eines Jubiläums. So fällt auf,
dass Maxentius, im Rahmen der in der Antike üblichen Tagewählerei, den 28.
Oktober 312 den Ausgang seines Quinquennalienjahres als glückliches Vorzeichen
darstellen liess, um vor den Toren Roms am 28. Oktober 312 die Entscheidungsschlacht

gegen seinen Rivalen Constantin I. zu suchen30.

«Berechnungsfehlern», positiv formuliert «Toleranzen», von wenigstens einem
Jahr sind insofern Tür und Tor geöffnet. Das gilt gleichermassen für die moderne
Forschung wie für die antiken Autoren selbst31.

Vor allem müssen wir uns vor Augen führen, dass wir von antiken Zeitberechnungen
keine absolute Konsequenz erwarten dürfen, das heisst: keine einheitliche

Entscheidung für die Details dieses oder jenes Betrachtungssystems, und zwar
auch nicht innerhalb eines einzelnen Autors. Dies zeigt sich musterhaft an Tacitus,

in dessen Werk mit den Varianten 752 und 753 v. Chr. die Epoche seiner
Datierungen nach der römischen Stadtgründungsära bunt durcheinandergewürfelt

28 A. Beutelspacher, Zahlen. Geschichte, Gesetze, Geheimnisse (München 201 52), S.

46f. Zu möglichen Vorstufen der Null als Zahl in Ägypten und von dort in griechischen
astrologischen Texten (2. Jh. n. Chr.) vgl. F. Hoffmann, Astronomische und
astrologische Kleinigkeiten IV: Ein Zeichen für «Null» im P. Carlsberg 32?, Enchoria 32,
2004, S. 44-52.

29 Beispiele etwa bei M. Beyeler, Geschenke des Kaisers (Berlin 2011), S. 71-165; RIC
VIII, S. 50f.

30 Corpus Inscriptionum Latinarum I (Berlin 19182), S. 274. J. Divjak - W. Wischmeyer
(Hgg.), Das Kalenderbuch von 354. Der Chronograph des Filocalus Bd. 1, Wien 2014,
S. 214f., 316ff. K. Ehling, Zu dem angeblichen Bündnis zwischen Maximinus Daia und
Maxentius,JNG 63, 2013, S. 174f.

31 Eine anschauliche Studie des Wechselspiels antiker und moderner «Fehlberechnungen»
in der römischen Kaiserchronologie bietet W. Burgess, Roman Imperial Chronology
(Stuttgart 2014), zusammengefasst S. 87-118.

160



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

wird32. Dies erweisen ebenso die beiden überlieferten Daten der Vizennalienfeier
Constantins I., die bekanntlich zweimal zelebriert wurde: Erstmals in Nikomedia
19 Jahre nach Constantins Thronbesteigung, am 25. Juli 325, also am ersten Tag
seines zwanzigsten Regierungsjahrs. Sodann ein weiteres Mal in Rom, am 25. Juli
326, also offenbar in den letzten Stunden seines Vizennalienjahrs, einem Datum
also, an dem, zu einer unbekannten Uhrzeit, bereits sein 21. Regierungsjahr
begann33.

Es geht daher auch im folgenden nicht um moderne «mathematische
Konsequenz». Vielmehr wollen wir den Versuch unternehmen, die wiederholte
Nennung bestimmter Zahlen mit mehr oder weniger offensichtlichem Zeitbezug in
der spätantiken Literatur oder Münzprägung in den Kontext der weiteren
Überlieferung zu bringen und daraus Schlüsse auf die Funktion zu ziehen, die diesen
Zahlen in der kaiserlichen Selbstdarstellung zugekommen sein kann.

Gleichgültig, ob wir in die Spätantike oder in den Barock blicken: In vormodernen

Kulturen sind historische Abläufe nicht zufällig, sondern Teil des Vorplanens
der Götter oder der Gottheit. Für die Antike lässt sich diese göttliche Providentia
bzw. pronoia bei entsprechender Expertise, also den gängigen Vorhersagetechniken,

vorauswissen - und damit für persönliches wie politisches Planen nutzbar
machen. Dazu eignete sich insbesondere der beobachtbare und berechenbare
Lauf der Gestirne - ein Phänomen also, das vor allem eines ist: zeitbestimmend.
Für die Praxis staatlicher Prognostik in der römischen Kaiserzeit heisst das im
Kern: Einem Kaiser, der sich als «wahrer Herrscher» darstellen will, der seiner
Bevölkerung beweisen will, dass seine Herrschaft in positivem Sinne gottgewollt
ist; einem solcher Kaiser muss daran gelegen sein den Beweis anzutreten, dass
seine Herrschaft im langfristigen «Heilsplan» seiner Gottheit angelegt ist; und
damit dieser Beweis in den Augen der gewünschten Empfänger auch glaubwürdig
ist, sollte er sich möglichst berechenbarer - das heisst objektiver - Prognosemethoden

bedienen. Zahlenmässig berechenbaren Vorhersagemethoden haftet und
haftete stets die Aura des Objektiven an. Und was scheint berechenbarer als der
Lauf der ewigen Sterne und der Lauf der Zeit?

Die Zeitrechnung in Grossperioden, in festen Zeitabschnitten als Mittel der
Prognostik stand für den Betrachter der Kaiserzeit förmlich an der Wiege Roms:
Die zwölf Geier, die Romulus bei der Gründung Roms erschienen sein sollen,34
sah man seit der augusteischen Zeit als Prodigium dafür, dass die Stadt 1200Jahre
existieren würde. Wohl schwerlich ein Zufall ist es, dass das Bild des Geiers in
der ägyptischen Hieroglyphenschrift dasJahr, primär aber eine Periode bedeuten

32 W. Kubitschek, Aera, RE 1.1, Sp. 624. Möglicherweise würden wir uns einer Illu¬
sion hingeben, wenn wir oszillierende Berechnungswege, wie ein solchen Hin-
und Herspringen zwischen zwei Epochen 752 bzw. 753 v. Chr. bei Tacitus, mit den
unterschiedlichen Quellen erklären wollten, aus denen Tacitus jeweils schöpfte. Etwa
dahingehend, dass diese Quellen eben varronisch (Epoche 753) oder kapitolinisch
(Epoche 752) datierten. Vielmehr sollten wir in Betracht ziehen, dass antike wie moderne
Autoren eben einfach Fehler machen; und dass insbesondere antike Autoren nicht nach
den Massstäben moderner Zeitberechnungsmethoden gemessen werden dürfen.

33 RICVII,S. 57.
34 Liv. 1,7,1; Plut. Rom. 11, Iff. Lange Zeiträume zu beobachten entsprach der antiken

Astronomie, die dadurch Messungenauigkeiten gut ausgleichen konnte.

161



KONSTANTIN OLBRICH

kann, die länger als ein Jahr dauert35. Weder das Geierprodigium noch die
vermeintlich etruskische 110-Jahresperiode, die das kaiserliche Rom wiederholt zur
Rechtfertigung von Säkularfeiern heranzog, sind in römischen Quellen vor der
Zeit des Augustus fassbar. Sie dürften, wie die Kalenderreform Caesars, das Grossjahr

von 365Jahren und viele weitere Techniken und Elemente der kaiserzeitlichen
Chronologie, ohne den zweijährigen Aufenthalt Kleopatras und Ihres Hofes als
Gäste Caesars in Rom kaum denkbar sein. Der Einfluss der ägyptischen Priester
und Wissenschaftler aus der königlichen Entourage derJahre 44 bis 42 v. Chr. auf
die spätere römische (Zeit-)Kultur kann schlechterdings nicht überschätzt werden.

In jedem der Romulus erschienenen Geier sah man gewissermassen das

Versprechen der Götter für ein saeculum an «Lebenszeit», wobei ein Säkulum
durch die Römer vielfach, wenn auch nicht notwendigerweise, mit einem centen-

nium/Jahrhundert gleichgesetzt wurde. Censorinus spricht in diesem Fall vom
«bürgerlichen Säkulum» / civile saeculum36.

Die offensichtlich dem späteren 1. Jh. v. Chr. entstammende Erzählung von
dem Romulus zuteil gewordenen Geiervorzeichen eignet sich sehr gut, um die
Weltärenpropaganda des 4. Jh. zu verstehen. Sie folgt demselben Grundmuster,
das in folgender Formel verallgemeinert werden könnte37:

35 Horap. Hier. 1, Zeichen 11. Vgl. E. Magottf.aux, L'Augure de Douze Vautours,
L'antiquité classique 25, 1956, S. 109f. Ein weiteres Beispiel ist die Palmrispe auf
den stets mit dem Herrschaftsjahr datierten alexandrinischen Tetradrachmen der
Kaiserzeit, die als Hieroglyphe für «Jahr» steht: An den Blattansätzen der Palmrispe
wurde auf symbolischen Darstellungen der ägyptischen Kunst die Jahre gezählt: I.
Gamer-Wallert, Palme, Palmblätter, Palmrispe, Palmfiber, Lexikon der Ägyptologie
Bd. 4 (Wiesbaden 1982), Sp. 659.

36 Cens. (De die natali) 17,15, nach Varro. Übrigens stammt auch das in der Literatur
vielfach für die Etrusker reklamierte Säkulum von 110 Jahren (ebd. 17,9; Hör. carm.
saec. 21) aus Ägypten: G. Wtssowa, Religion und Kultus der Römer, Handbuch der
Altertumswissenschaft 5,4 (München 1912), S. 431 Anm. 5. M. Nilsson, saeculeares
ludi, RE 1.A.2, Sp. 1709, sieht ebenfalls den Zusammenhang mit dem Lebensalter
des Menschen, kennt aber offenbar das ägyptische Vorbild nicht. Er hält die 110

Jahre für eine etruskische Vorstellung. Eine Periodenvorstellung von 110 Jahren ist
ägyptologisches Allgemeingut, galt sie in Ägypten doch als die Dauer, die ein von
den Göttern hervorgehobenes und gesegnetes Leben kennzeichneten. Sie gehört
zum Standardrepertoire der ägyptischen Literatur: R. Moftah, Ära-Datierungen,
Regierungsjahre und Zahlenspiele, Chronique d'Egypte 39, Nr. 77, 1964, S. 45f. (als

sog. «Goldenes Lebensalter»); Âssmann 2011 (Anm. 4), S. 19f. V. Wessentzky, Lexikon
der Ägyptologie Bd. 1 (Wiesbaden 1975), Sp. 156; W. Helck, Altersangaben, ebd. Sp.
157; R. Böker, Zeitrechnung I Ägypten, RE 9.A.2, Sp. 2422.

37 Um dabei die Begriffe der Chronologie im Folgenden präzise und unmissverständlich
zu verwenden sei es erlaubt, möglicherweise selbstverständliche Definitionen
voranzustellen: Epoche (èttoxri- - gr. «Haltepunkt»): Zeitlicher Terminus/Ausgangspunkt
einer chronologischen Berechnungsweise. Periode (tceqioSoç - gr. «Herumgehen,
Umlauf»): Der einer regelmässigen Zeitmessung dienende Zeitabschnitt. Beispiele:
Das (Sonnen-/Mond-)Jahr, das Jahrzehnt, das lustrum, die hundert-Jahres-Periode
(d.h. dasJahrhundert), die Periode von 110, 300, 365, 1000 ...Jahren.

162



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Epoche + (n mal die Periode) Jahreszahl

Auf das von Livius und Plutarch erzählte Geiervorzeichen
übertragen bedeutet das:

752/3 v. Chr. + 12 x 100 Jahre 447/449 n. Chr.

Epoche war in diesem Fall der Gründungszeitpunkt Roms. Hier rechnete die
Antike mit vielen verschiendenen Daten, besonders verbreitet waren allerdings
die Jahre 752 (fasti capitolini) oder 753 (Varro) v. Chr. Als Periode wurde häufig,
aber nicht notwendigerweise, das Jahrhundert angesehen. Da Romulus 12 Geier
erschienen und man pro Periode häufig 100 Jahre (saeculum civile) ansetzte38,

ergab sich ein Zeitpunkt in den Jahren 447/49 n. Chr. für den vorherbestimmten
Untergang Roms - je nachdem welche Epoche man zur Berechnung einsetzte
und ob man sich auf den Beginn oder das Ende des sich ergebenden «Zieljahres»

bezog. Als sich der Zeitenlauf diesem fatum näherte, führte das zu vielfach
belegten Endzeiterwartungen. Dementsprechend schildert Claudian die Panik
der römischen Bevölkerung angesichts des Germaneneinbruchs in Italien unter
Radagais imJahr 404, das Volk habe im Geiste bereits «den Flug des 12ten Geiers
abgekürzt»39, d.h. den für 447/49 n. Chr. erwarteten Untergang der Stadt noch
früher befürchtet.

Kaiserliche Weltärenpropaganda arbeitet selbstverständig nicht mit negativen
zukünftigen Bezugspunkten, sondern versprach die aktuelle Erfüllung positiver
Erwartungen: Den im Plan der Gottheit angelegten Anbruch eines erneuerten
Goldenen Zeitalters, die dem aktuellen Kaiser zu verdankende felicium temporum
reparatio. Doch zu den Beispielfällen im einzelnen:

Das Modell, der «Archetypus» für die reichspolitische Rezeption altägyptischer
Zeitkonzepte und (Königs-) my then durch das «christliche» Kaisertum, scheint zur
Zeit des - von späteren Regierungen vorbildhaft empfundenen - Constantin I.
gesetzt worden zu sein. Wenigstens zwei Anlässe lassen sich aus den Quellen für
dieJahre 317 und 324 n. Chr. rekonstruieren: Die eine Berechnungsweise bediente
sich dabei zugunsten der Dynastiebildung Constantins wohl des Jahres 17 n. Chr.
als Epoche und einer Periode von 300 Jahren - überliefert als die irdische Herr-

38 Aurelius Victor beklagt, dass die nach seiner Rechnung für 348 n. Chr. fällige
Säkularfeier entfallen sei (Caess. 28,2). Teile der modernen Literatur behaupten, also
gewissermassen contrafontes, das Gegenteil: Z. B. habe die Feier durchaus stattgefunden,
nur eben aller religiösen Komponenten entkleidet Dabei ist die Angabe des Victors
mehr als plausibel: Hätte man unter Zugrundelegung einer Periode von lOOJahren den
Beginn des 12ten «Säkulum» Roms gefeiert, so hätte man in Anbetracht des allgemein
bekannten Geierprodigiums den Beginn des letzten Stündchens von Stadt und Reich
gefeiert. Eine Feier unter solchen Auspizien wäre wohl keinem antiken Zeitgenossen
attraktiv erschienen. Man muss einen anderen Weg gefunden haben. Dabei bot es sich
möglicherweise an, unter den zahlreichen Periodenvorstellungen einfach eine solche
zu wählen, die deutlich länger war als ein Jahrhundert.

39 Claud. Get. 265ff. Vgl. C. Carroz/u, Weltuntergang und Seelenheil. Apokalyptische
Visionen im Mittelalter (Frankfurt am Main 1996), S. 54-56, 58.

163



KONSTANTIN OLBRICH

schaftsdauer des Königs- und Sonnengottes Horus. Eine weitere, im Zusammenhang

mit der Gründung Konstantinopels angewandte Weltalterrechnung knüpfte
unmittelbar an eine Epoche im Jahr 38 v. Chr., mittelbar möglicherweise noch
früher, an. Als Periodenlänge diente in diesem Fall ein Zeitraum von 365 Jahren,
den das alte Ägypten mit der irdischen Herrschaftsdauer des Sonnengottes Re, des

Vaters von Horus, gleichsetzte. Ein gemeinsamer Ideengeber zweier technisch und
kulturell so eng miteinander verwandter Phänomene dürfte als wahrscheinlicher
zu gelten haben als ihre rein zufällige Koinzidenz. Dieser Ideengeber wird letztlich
in einer ausgesprochen kaisernahen Persönlichkeit zu finden sein: In Hosios, dem
Bischof der in Constantins ererbtem Reichsteil gelegenen Stadt Cordoba. Wenden
wir uns zunächst dem zeitlich später liegenden Berechnungsmodell zu.

Hosios von Cordoba und Constantin I.
Epoche 38 v. Chr. + Periode 365Jahre: Die Gründung Konstantinopels 324 n. Chr.

Für die Ägyptologie sind die Gründung einer neuen Hauptstadt sowie nachrangige

Baumassnahmen ein vertrautes kulturgeschichtliches Konzept: Derart
prominente Stadtgründungen sind ein Kernelement der in Ägypten so bezeichneten
«Wiederholung der Geburt». Dabei handelt es sich um ein Standardkonzept, das
in der Pharaonenzeit regelmässig dann zur Anwendung kam, wenn ein Herrscher
besonders wirkungsmächtig und über das mit einem Thronwechsel ohnehin
Übliche hinaus, die grundlegende Wiederherstellung der glücklichen Urzeit, des
Goldenen Zeitalters, propagieren wollte40. Die verjüngte Zeit manifestiert sich in
bedeutenden Neubauten oder gar der neuen Kapitale.

Am 8. November 324 legte auch Constantin I. unter Beachtung der Sterne und
zahlreicher traditioneller Rituale eine neue Mauerfurche um die alte ionische

4,1 Den Hinweis danke ich F. Hoffmann. Beispiele sind etwa Amenemhet I., Sethos
I., Tutanchamun oder Ramses XI.: R. Gundlach, Wiederholung der Geburt,
Lexikon der Ägyptologie Bd. 6 (Wiesbaden 1986), Sp. 1261-1264. Wie fast typisch
für die ägyptische Kultur kann der Vorgang der Neugründung allerdings auch
Anzeichen des genauen Gegenteils der erneuten goldenen Urzeit sein, nämlich als
«revolutionärer Akt» Teil der Chaosbeschreibungen, die ja Vorstufe und Korrelat der
«wiederhergestellten Ordnung»: So schildert z.B. Laktanz (Inst. 7,14,4) die Verlegung
der Hauptstadt als erwartetes Element des apokalyptischen Chaos, welches der
Wiederkunft Christi voraufgeht. S. Freund, Laktanz. Divinae Institutiones. Buch 7: De
vita beata. Einleitung, Text, Übersetzung und Kommentar (Berlin/New York 2009), S.

450, 453, 485f., weist auf den Zusammenhang der eusebianischen Endzeitschilderung
mit der Asklepios-Apokalypse hin. Diese wiederum steht in der Tradition der ägyptischen
Chaosbeschreibungen, die zum Königsdogma gehören: J. Assmann, Königsdogma
und Heilserwartung, Politische und kultische Chaosbeschreibungen in ägyptischen
Texten, in: D. Hei.lholm (Hrsg.), Apocalypticism in the Mediterranean World and
the Near East (Tübingen 1983), S. 364, 373. Ein derartiger Negativkontext konnte
gerade für die Römer naheliegen, denen res novae sicher als Gefahrensituation galten,
in denen zur Wiedererlangung der pax deum und erst nach Senatsbeschluss die
Konsultation der Sibyllinischen Bücher statthaft war: Wissowa 1912 (Anm. 36), S. 538.

164



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Gründung Byzantion41. Als Neues Rom konzipiert, ersetzte seitdem «seine»
Neugründung, nunmehr als Constantinopolis, die alte Reichshauptstadt am Tiber
und wuchs im Verlaufe der folgenden Jahre und Jahrzehnte schrittweise in die
Rolle der bisherigen Metropole hinein. Könnten ägyptisches Denken und ägyptische

Trachtionen hierbei eine Rolle gespielt haben?
Mehrere antike Quellen erwähnen parallel einen rätselhaften chronologischen

Aspekt, der schon wegen seiner Mehrfachnennung eine Rolle unter den
Motiven zur Neugründung gespielt haben muss. Beispielhaft sei Hesychios von
Milet (6. Jh. n. Chr.) angeführt, eine der wichtigsten Quellen zur Gründung und
Stadtgeschichte Konstantinopels. Er berichtet:

«362Jahre waren seit der Herrschaft des Kaisers Augustus vergangen, als sich
die Angelegenheiten der alten Roma bereits ihrem Ausgang zuneigten, da
gründete Constantin der Sohn des Constantius, der das Szepter ergriffen
hatte, gleich ihr die neue Roma, nachdem er zuvor die Einholung von Orakeln

angeordnet hatte.»42

Was verbirgt sich hinter den «sich dem Ausgang zuneigenden Angelegenheiten das
alten Rom», und was verbirgt sich hinter der seltsam krumm anmutenden Zahl 362?
Schliesslich: Welcher zeitliche Anknüpfungspunkt ist mit «seit der Herrschaft des
Kaisers Augustus» gemeint?

Wie bereits andernorts ausgeführt, standen bei der Gründung des «Neuen
Rom» unter anderem gesellschaftlich weit verbreitete Ängste vor dem Untergang
des alten Rom Pate.43 Die 362, wenn es sich bei ihr nicht um einen rechnerischen
Zufall von Gründungsdaten ohne jede zahlensymbolische Bedeutung handeln
sollte, ergibt als Zahl nur in einem kulturellen Kontext einen Sinn: Dem Kontext
altägyptischer Geschichts- und Zeitkonzepte.

Die römischen Kaiser seit Augustus versprachen ihren Völkern die Wiederherstellung

hesiodischen Goldenen Zeitalters: Redeunt saturnia regna singt Vergil
(eck 4, 6); die félicitas (temporum) ist in der einen oder anderen Form als Versprechen

fast eines jeden Kaisers zu fassen, dessen Regierungsdauer überhaupt die
Formulierung solcher Konzepte erlaubte44.

41 Zum Datum O. Seeck, Regesten, S. 174 in Anlehnung an Them. or. 4, 58b; mittel¬
alterliche Traditionen erwähnen dabei eine Phönixerscheinung: Johannes von
Salisbury, Polycraticus 57 (1.13). J. Nigg, The Phoenix. An Unnatural Biography of a

Mythical Beast, (Chicago 2016), S. 65, 410 Anm. 43.
42 Hesych. Mil., patria 1,1 (ed. Preger, Scriptoresoriginum Constantinopolitarum I, Leipzig

1901); Suda, s. v. Konstantinos, K 2286; K 2287 (dort, abweichend, 360 Jahre). Ohne
den genauen Zeitraum von 362 Jahren zwischen Augustus und der Stadtgründung zu
nennen, überliefern auch das Chronicon Paschale (S. 517, ed. Dindorf) und Zonaras
(13,3,1) den Kausalzusammenhang mit dem erwarteten Untergang des alten und der
Gründung des neuen Rom.

43 K. Olbrich, Constantiniana Daphne: Die Gründungsmythen eines anderen Rom?
Klio 88, 2006, S. 483-509; Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 178-181 und passim.

44 Vgl. z.B. A. Alföldi, Die monarchische Repräsentation im römischen Kaiserreiche
(Darmstadt 19803), S. 2l7ff. Ein Musterbeispiel ist der britische Kaiser Carausius, der
auf seinen Münzen mit der Abkürzung RSR die Redeunt Saturnia Regna Vergils direkt

165



KONSTANTIN OLBRICH

Wie eingangs bereits gesehen kennt auch Ägypten die Vorstellung eines Goldenen

Zeitalters45. Ohne hier auf die Frage eingehen zu wollen, ob die bekannte
platonische Vorstellung von endlosen, zyklischen revolvierenden Weltaltern eine
von Ägypten unabhängige griechische Entwicklung darstellen kann, ist der
Gedanke steter zyklischer Erneuerung, in den drei Phasen Wiedergeburt -
Wiederherstellung der seligen Urzustände - Verfall / Chaos, geradezu kennzeichnend
für ägyptische Zeitkonzepte und Geschichtsvorstellungen46.
In der bei Hesychios genannten 362 deutet sich einerseits und offensichtlich die
bevorstehende Erfüllung der «caesarischen» Zahl des Sonnenjahrs, der 365, an47.

Denn im Westen hat die 362 ja, im Gegensatz zur dort erst durch Caesar importierten

«Jahreszahl» 365, keine eigene zahlensymbolische Bedeutung gewonnen.
Insoweit kann die 362 im Zuge der Neugründung Byzantions / Konstantinopels
wohl (auch) als «unvollständige Zahl», als Hinweis auf eine kurz vor der Erfüllung
stehenden Periode, eines annus magnus von 365 Jahren, verstanden werden - an
das sich wohl ein neues Goldenes Zeitalter Constantins I. anschliessen sollte48.

Das entspricht einem fundamentalen Zeitkonzept Ägyptens, von dem der Westen

ja bereits die 365 übernommen hat. Doch hat in der pharaonischen Kultur auch
die 362 selbst einen spezifischen zahlensymbolischen «Jahreswert», einen Wert,
der ebenfalls im Zusammenhang mit der Sonne stand49:

Im Neuen Reich hatte sich in Ägypten eine Vorstellung etabliert, nach welcher
vor den menschlichen Dynastien zuerst Götter, dann Geister über das Nilland

als Motto seiner Regierung wiedergab: G. de la Bedoyere, Carausius and the Marks
RSR and I.N.P.C.D.A., NC 158, 2008, S. 79ff.

43 Auch wenn Unterschiede zwischen dem zyklisch erneuerten Goldenen Zeitalter
platonischer Prägung und der «seligen Zeit» der irdischen Herrschaft der Götter
über Ägypten bestehen, so dürften spätestens seit den Ptolemäern beide Konzepte
als weitgehend kongruent betrachtet worden sein: D. Wildung, Goldenes Zeitalter,
Lexikon der Ägyptologie Bd. 2 (Wiesbaden 1977), Sp. 734; Clauss 2012 (Anm. 5).

46 D. Wildung, Geschichtsbild, Lexikon der Ägyptologie Bd. 2 (Wiesbaden 1977), Sp.
563; ders., Geschichtsauffassung, ebd. Sp. 560.

47 Als «caesarisch» durfte die 365 der römischen Gesellschaft der Kaiserzeit deswegen
gelten, weil sie erst mit der Kalenderreform C.Julius Caesars, der Verlängerung des

römischenjahres auf 365 Tage, Bedeutung erlangte. Da dies der Dauer des ägyptischen
Wandeljahres entspricht, ist die Kalenderreform (46 v. Chr) zu Recht auf den Einfluss
ägyptischer Astronomen im Gefolge der Kleopatra zurückgeführt worden, die
sich von 46-44 v. Chr. in Rom aufhielt: R. Reitzf.nstein, Ein Stück hellenistischer
Kleinliteratur, Nachrichten von der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen.
Philosophisch-historische Klasse, Heft 4, 1904, S. 324f.

48 Die Periode von 365 Jahren ist besonders in der Spätantike mehrfach als Argument
bzw. Instrument der politischen Auseinandersetzung gut fassbar: Z.B. Aug. civ. 18,53-
54. O. Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt V (Berlin 1920), S. 248 corr.,
250; J. Matthews, Western Aristocracies and Imperial Court, AD 364-425 (Oxford
1975), S. 245f.; zusammenfassend Olbrich 2015 (Anm. 25).

49 Dies möglicherweise nicht ganz ungeeignet für Zeitkonzepte eines Kaisers wie
Constantin I., der sich selbst mit dem christlichen Gott bzw. mit Christus identifizierte,
Christus wiederum als «Sol iustitae» verstand, der in der constantinischen Kunst
zunehmend mit den Attributen des Sonnengottes ausgestattet wurde: M. Wallrafe,
Konstantins «Sonne» und ihre christlichen Kontexte, in: K. Ehi.ing - G. Weber
(Hrsg.), Konstantin der Grosse, Zwischen Sol und Christus (Darmstadt 2011), S. 42-52.

166



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

herrschten50. Die Reihe der Herrschergötter begann, im Anschluss an die Schöpfung,

mit der Herrschaft des Sonnengottes Re. Seine Zeit galt dem ägyptischen
Mythos als das Goldene Zeitalter: Die Welt war geordnet, die Menschen glücklich
und zufrieden, die Sonne - der auf der Erde herrschende Gott Re - ging niemals
unter. Im berühmten Horusmythos von Edfu/Apollonopolis ist die Königsherrschaft

des Re mit einer Dauer von 365 Jahren bemessen, als symbolisches Grossjahr,

das ebenso viele Jahre zählte wie das Jahr (vollständige) Tage. Wie zur Zeit
der uns geläufigen Wintersonnwende die Sonne ihre geringste Kraft hat, ist in
Edfu auch der Sonnengott Re am Ende der 365jährigen Periode geschwächt. In
diesem Zustand drohen seiner Herrschaft Gefahren, was «der Feind» zur Rebellion

im 363. Regierungsjahr ausnutzt51. Die Gefahren für die Sonne als erstem
Herrscher gehen nach den ägyptischen Mythen entweder vom Menschen aus - so
im Mythos von der Himmelskuh52, von Unterweltswesen oder, in der Version von
Edfu, von einem gegen den eigenen Vater rebellierenden «feindlichen» Sohn des
Re, dem sonst durchaus ambivalenten Gott Seth und dessen Verbündeten. Hier
kommen die sog. Epagomenen ins Spiel: Der ägyptische Kalender kannte zwölf
Monate zu je 30 Tagen, denen am Ende 5 Epagomenentage angefügt wurden, um
das Kalenderjahr wenigstens in etwa dem Sonnenjahr anzugleichen. Nach der
bei Plutarch überlieferten Aitiologie waren diese Epagomenen folgendermassen
entstanden: Die Himmelsgöttin Nut kommt heimlich mit Geb zusammen. Ihr
rechtmässiger Gatte Re belegt sie daraufhin mit einem Bann: Sie soll an keinem
Tag desJahres gebären können. Thot hilft Nut, diesen Bann zu brechen. Im Brettspiel

gewinnt er der Mondgöttin die Zeitspanne von insgesamt fünf Tagen ab,
die gewissermassen ausserhalb des Kalenders liegen, weswegen sie von Res Bann
nicht erfasst werden. Nut kann daher an diesen Tagen jeweils ein Götterkind
gebären: Osiris am 361., Horus am 362., Seth am 363., Isis am 364. und schliesslich
Nephthys am 365. Tag53. Im Horusmythos von Edfu sind, wie wir sahen, Seth
wie Horus Söhne Res. Dem Epagomenenmuster entsprechend symbolisierte der
aufständische Seth in überkommenen ägyptischen Zahlenvorstellungen das 363.

Jahr, als Res Kraft bereits besonders gering ist. Doch Re wird im Kampf durch den
älteren Bruder des Seth unterstützt, durch den sonnengleichen Horus, dessen

50 J. F. Quack, Zwischen Sonne und Mond - Zeitrechnung im Alten Ägypten, in: H. Falk
(Hrsg.), Vom Herrscher zur Dynastie. Zum Wesen kontinuierlicher Zeitrechnung in
Antike und Gegenwart (Bremen 2002), S. 44. D. Wildung, Götter, Historisierung der,
Lexikon der Ägyptologie Bd. 2 (Wiesbaden 1977), Sp. 647f.

51 Text in dt. Übersetzung bei: E. Kurth, Treffpunkt der Götter. Inschriften aus dem
Tempel des Horus von Edfu (Zürich/München 1994), S. 198ff.;J.G. Griffiths, Horus-
mythe, Lexikon der Ägyptologie Bd. 3 (Wiesbaden 1980), Sp. 54ff.; W. Barta, Horus
von Edfu, ebd., Sp. 33ff.

52 In ihm rebellieren die Menschen gegen den Sonnengott, der darauf zur Vernichtung
der Menschheit ansetzt. Dazu bedient er sich der zerstörerischen Löwengöttin Sachmet.
Re bereut später sein Vernichtungsurteil. Er macht darauf Sachmet trunken, indem er
das Land mit rotem Bier überschwemmt, dem Blute täuschend ähnlich. Dennoch zieht
sich Re gekränkt von der Erde in den Himmel zurück, womit das goldene Zeitalter
endet. E. Hornung, Kuhbuch, in: Lexikon der Ägyptologie Bd. 3 (Wiesbaden 1980),
Sp. 837f.; Clauss 2012 (Anm. 5).

53 Plut. Is. 12. W. Dittenberger, Epagomenae, RE 5.2, Sp. 2671; G. Poethke,
Epagomenen, in: Lexikon der Ägyptologie Bd. 1 (Wiesbaden 1975), Sp. 1232

167



KONSTANTIN OLBRICH

Sonnennähe auch in seiner bekannten Falkengestalt zum Ausdruck kommt. Er
stand in Ägypten für die 362 bzw. das 362te Jahr des Re. Mit dessen Hilfe vermag
Re seine Feinde zu besiegen. Nach Ablauf der 365-jährigen Königsperiode des
Re besteigt darauf dessen Sohn Horus als neue Sonue den Thron Ägyptens. Dort
herrscht Horus sodann - etwas kürzer als sein Vater Re - für eine Periode von
300Jahren54. Der Horusmythos von Edfu war im Konstantinopel des 4.Jh. keineswegs

ein Fremdling, wie die spätantike Literatur beweist: Unmittelbar constanti-
nisch-zeitgenössiscb (und kaisernah) durch Eusebius von Caesarea, der sich in
seiner praeparatio evangelica direkt auf Edfu und seinen lokalen Mythos bezieht55.

Nichts anderes dürfte sich in der Uberlieferung zur Neugründung Byzantions
durch Constantin I. «im 362.Jahr seit der Alleinherrschaft des Augustus» spiegeln.
Im Sinne der ägyptischen Zahlen-/Zeitsymbolik war ein Jahr 362 gewissermassen
der Indikator des Geburtsjahres des Horus, der «Neuen Sonne». Entscheidend ist,
dass sich Constantin I. stets mit dem Sonnengott identifizierte, ob in den ersten
Phasen seiner Regierung in Gestalt des Sol Invictus/Apollon/Helios, wie dies
zahlreich durch seine Münzen belegt ist, oder später in der Gestalt des gleichfalls
mit der Sonne und der 365 gleichgesetzten Christus - als der «Sonne der
Gerechtigkeit».56 Gerade für diesen Kaiser scheint es von besonderem Reiz gewesen zu

sein, sein Neues Rom am Bosporus in einem 362. Jahr gewissermassen wie ein
neuer Sonnengott gründen zu können, in Anlehnung an die mythische Tat des

«ältesten», des altägyptischen Sonnen- und Königsgottes Horus57, den auchJ. Bardill

als mögliches Modell constantinischer Herrschaftsvorstellungen identifiziert
hat58. Zumal dessen «Typos» aufs engste mit einem Zeitkonzept verbunden war, mit

54 So der Turiner Königspapyrus: K. Lepsius, Auswahl d. wichtigsten Urkunden des

ägyptischen Altertums (Leipzig 1842), Taf. 3, Sp. 2; A. Gardiner, The Royal Canon of
Turin (Oxford 1959), Tf. 1; Synkellos Fragmenta Historicorum Graecorum II, 530b-531a.
Eusebius, ebd. 526ff. Moftah 1964 (Anm. 36), S. 47; G. Roeder, "Qqoç, RE 8.2, Sp. 2440.
E.P. Uphill, «The Ancient Egyptian View of World History,» in: J. Tait (Hrsg.) «Never
Had the Like Occurred»: Egypt's View of Its Past (London 2003), S. 15-29.

55 Eus. pr. ev. 3,12. Eusebius identifiziert dabei den falkenköpfigen Horus von
Edfu/Apollonopolis mit Apollon, den in diesem Falle nilpferdgestaltig geschilderten
Seth mit Typhon. Von der Gegnerschaft des Brüderpaars handeln auch die um 400 n. Chr.
entstandenen 'Ägyptischen Erzählungen' des Synesios von Kyrene, die das Thema allegorisch
auf die Konkurrenz zwischen den Söhnen des Reichspräfekten Tauros anwenden.

56 Dass Christus schon früh mit der Sonne gleichgesetzt wurde, zeigt sich bei (Ps.-)

Cyprian (3. Jh.), der die 365 14, also den Tageswert des Sonnenjahres, als Symbolzahl
Jesu deutet: Cypr. Comp. (ed. Härtel, CSEL Bd. 3), 19, S. 266f.; H. Usener, Das
Weihnachtsfest (Bonn 1889), S. 9. Die Angleichung Constantins an den Sonnengott
bereits beim unbekannten Rhetor des Jahres 310, pan. lat. 6, 21, 5-7. Zu Christus als

Sol iustitiae: Wallraff 2011 (Anm. 49). Zur Selbstidentifikation Constantins I. mit
Christus vgl. S. Rebenich, Vom dreizehnten Gott zum dreizehnten Apostel? Der tote
Kaiser in der Spätantike, in: H. Schlange-Schöningen (Hrsg.), Konstantin und das
Christentum. Neue Wege der Forschung (Darmstadt 2007), S. 216-244; S. Bkrrens,
Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis Constantin I. (193-337 n. Chr.)
(Stuttgart 2004), S. 150-162, 165-169.

57 Dessen Gleichsetzung mit Apollon: Plut. Is. 12; vgl. auch Apollonopolis als griechischer
Name des Horusheiligtum von Edfu: Strab. 17,817; Plut. Is. 50.

58 J. Bardill, Constantine, Divine Emperor of a Christian Golden Age (Cambridge
2012), S. 41, 127, 141, 197 Anm. 76 a.E.

168



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

dem sich anhand der zahlensymbolisch allgemein präsenten 365 das Herannahen
eines neuen Weltalters, des neuen Goldenen Zeitalters, kalkulatorisch nachweisen
liess. Eine solche Verankerung in göttlich determinierten, weil im Gestirnslauf
nachweisbaren, Zeitkonzepten dürfte für eine so ausserordentliche Tat wie die
Schöpfung eines Neuen Rom unerlässlich gewesen sein. Denn immerhin ging es

in letzter Konsequenz um die Verdrängung der bisher sakrosankten, geheiligen
urbs am Tiber. Einer Konsequenz, der man sich im Westen und speziell in der
alten Reichshauptstadt selbst offensichtlich bewusst war - wie es der Sturz des
westlichen Caesars Crispus und die anticonstantinischen Ausschreitungen von
326 während des Rombesuchs des Kaisers zu indizieren scheinen.

Jedenfalls muss man zur Begründung einer so folgenträchtig angelegten
Entscheidung wie der Gründung eines Neuen Rom jedes nur erdenkliche politische
und religiöse Argument herangezogen haben59. Ein Epochenkonzept gehörte
zweifellos dazu - in einer Zeit, für die der Glaube an die heimarmene, an die
mechanische Abhängigkeit aller Vorgänge auf Erden vom Lauf der Sterne, weitest
verbreitet war. Wenn wir also rechnerisch auf das Epochenjahr einer ausgesprochen

langlebigen römischen Regionalära gelangen, sobald wir 362 Jahre vom
Gründungsdatum Konstantinopels am 8. November 32460 abziehen, dann muss
das vor diesem Hintergrund kein Zufall mehr sein. DasJahr 38 v. Chr. ist bekannt
als das Epochenjahr der sogenannten spanischen Ära, nach der man auf der
iberischen Halbinsel bis ins 15. Jh. hinein datiert hat61.

Dass ausgerechnet die spanische Regionalära Bezugspunkt für die Ermittlung
des «richtigen» Zeitpunkts zur Gründung Konstantinopels geworden sein sollte,
scheint nur auf den ersten Blick überraschend. Dabei schlägt speziell die Verbin-

59 Wenn auch politisch wesentlich nachhaltiger angelegt, war die Gründung eines neuen
Rom bezeichnenderweise nicht ganz präzedenzlos im römischen Kult bzw. Staatsrecht:
So hatte die Notwendigkeit der Durchführung bestimmter Amtsantrittsauspizien
bereits in republikanischer Zeit zur Umweihung kleiner Geländebestandteile, wie z.B.
in Thessalonike (Cass. Dio 41,43,2), in stadtrömischen Boden geführt: Serv. Aen. 2,
178. TH. Mommsen, Römisches Staatsrecht 1, ND (Darmstadt 1960), S. lOOf. Solche
Präzedenzfälle werden der constantinischen Regierung kaum verborgen gewesen
sein. Das Thessaloniker Beispiel des Pompeius könnte eine frühere Planungsvariante
Constantins, wonach das neue Rom in Thessalonike entstehen sollte, erleichtert haben.
Denn seit 48 v. Chr. muss ein Teil Thessalonikes als stadtrömische Boden gegolten
haben. Constantins Plan wurde unter anderem wegen ungünstiger Vorzeichen, einem
lokalen Seuchenausbruch, aufgegeben: Kedrenos, Corpus scriptorum historiae
Byzantinae (Bonner Corpus) I, hgg. von I. Bekker (Bonn 1838), p. 496.

60 Das Datum traditionell nach Them. or. 4,58b.
61 Die Berechnung setzt natürlich voraus, dass dabei der 8. November 38 v. Chr.

Epoche) als «1» gezählt wurde, und nicht, wie nach moderner Vorstellung, als «0».
Ersteres dürfte aber dem römischen Zahlensystem entsprechen, welches, wie oben
gesehen, keine Null kannte; bei der sog. spanischen Ära handelt es sich eigentlich um
«die» Ära schlechthin. Worte wie Âra/ère/era als pauschale Begriffe für Zeitperioden
sind als solche neuzeitliche Schöpfungen, die sich an die eigentliche «Era», deren
Epoche dasJahr 38. v. Chr. bildete, begrifflich nur anlehnen. Das wird in der Literatur
gelegentlich missverstanden. Zum Begriff wird seit Isidor von Sevilla viel spekuliert,
doch könnte es sich einfach um die lateinische Vokabel era für dt. «Herrin» handeln,
die als Beiname Kybeles belegt ist. Zum Hintergrund vgl. Olbrich 2015 (Anm. 25), S.

207ff, mit weiteren Nachweisen.

169



KONSTANTIN OLBRICH

dung zwischen der Gründung Konstantinopels und der iberischen Halbinsel den
Bogen zurück nach Ägypten. Sie führt in unmittelbare Kaisernähe:

Als Constantin I. im Jahr 313 Rom eroberte, war Bischof Hosios (in lateinischen

Texten: Ossius) von Cordoba in den Kreis seiner wichtigsten Berater
aufgestiegen62. Unter der philoi bzw. comités des Kaisers war er derjenige, der Constantin
I. in die Lehren und Gebräuche des Christentums einführte. Die Religion stellte,
anders als im wenig christianisierten Gallien, in Italien als dem Ziel von Constan-
tins Eroberungsplänen eine politische Grösse dar, mit der man rechnen musste.
Seine spezifische Rolle kam Hosios offenbar auch noch während der Familienkrise

des Jahres 324 und dem Konzil von Nikaia 325 zu63. Wir werden ihm erneut
begegnen, als seine so begründete Autorität den nunmehr greisen Bischof zur
Regierungszeit von Constans und Constantius II. auf die politische Weltbühne
zurückführte.

Für die Zeit jedoch, als er die Religionspolitik seines ersten Herren entscheidend

beeinflusste, überliefert uns der Constantin und den Christen feindliche
Zosimos (5./6. Jh) für die Zeit nach den sog. «Familienmorden» des Jahres 326

folgendes Bekehrungsmotiv des Kaisers:

«Solcher Taten und zudem falscher Eide eingedenk, begehrte er von den
Priestern Sühnung seiner Verbrechen. Auf ihre Antwort, dass es keine
Reinigung für solche Gottlosigkeiten gebe, erhielt ein Ägypter, der aus Spanien
kam, nachdem er sich mit den Hofdamen bekannt gemacht hatte, eine
Audienz bei Constantin und versicherte ihm, die christliche Lehre tilge alle
Sünden und enthalte die Verheissung, dass die Gottlosen, welche dieselbe
annähmen, sogleich von aller Sünde gereinigt würden.»64

Die darin enthaltene Nachricht zur Herkunft des Hosios, auf den die Passage

einhellig bezogen wird, gibt der Forschung seit jeher Rätsel auf. Die Teile der
Literatur, die sich damit auseinandersetzen, wollen das scheinbare Paradoxon
eines «Ägypters, der aus Spanien kam» nicht wörtlich nehmen: Zosimos wolle
Hosios damit lediglich metaphorisch als «schrecklichen Menschen» bezeichnen.
«Ägypter» sei einfach ein allgemeiner Begriff für Verrückte gewesen65.

Das dürfte zu kompliziert gedacht sein. Angesichts der Tatsache, dass der Westen

des Reiches zu Constantins Zeit im Gegensatz zum Osten kaum christianisiert
war, sind auch in Spanien Missionare aus den christlichen Zentren des Orients

62 F.A. Loofs, Hosius, Realencyclopädie für protestantische Theologie und Kirche
(Leipzig 19003), S. 377; F. W. Bautz, Hosius, Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon

Bd. 2 (Herzberg 1990), Sp. 1074; S. Diefenbach, Römische Erinnerungsräume.
Heiligenmemoria und kollektive Identitäten im Rom des 3. bis 5. Jahrhunderts n. Chr.
(Berlin/New York 2007), S. 135, mit weiteren Nachweisen.

63 E. Caspar, Geschichte des Papsttums von den Anfängen bis zur Höhe der Welt¬
herrschaft, Bd. 1 (Tübingen 1930), S. 119.

64 Zos. 2,29,3.
65 M. Clauss, Konstantin der Grosse und seine Zeit (München 1996), S. 10; auch für K.

Rosen, Konstantin der Grosse. Kaiser zwischen Machtpolitik und Religion (Stuttgart
2013), S. 313, wird Hosios nicht wegen seiner Herkunft als Ägypter bezeichnet.
Vielmehr handele es sich um einen Spottnamen, weil Hosios ähnlich wie Osiris klänge.

170



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

durchaus plausibel. Und wenn bereits Erich Caspar in der Betrauung des Hosios
mit der Moderation des arianischen Streits überzeugend als Hinweis auf
Konflikte zwischen dem Bischof von Rom und Kaiser Constantin sah66, so vermag
der durch Zosimus überlieferte ägyptische Ursprung des Hosios diese wohl nur
schwer abweisbare Einsicht des grossen Berliner Kirchenhistorikers zu ergänzen:
Der Streit um die Natur Jesu war im Herzen Ägyptens, in Alexandria, eskaliert.
Dort durfte ein «Ägypter aus Spanien» als idealer Vermittler gelten: Herkunfts-
mässig war er mit den lokalen Verhältnissen und kulturellen Traditionen vertraut.
Gleichzeitig konnte er in dem schwierigen Konflikt zwischen der Partei des Arius
und derjenigen seines Bischofs Alexander als «Neutraler» gelten, kam er doch
mit zeitlichem und räumlichem Abstand zurück nach Alexandria. Es besteht von
daher eigentlich zu wenig Anlass, die einzige zur Herkunft des Hosios aussagekräftige

Quelle zu korrigieren67.
So betrachtet liegt es nahe, die Verknüpfung der Gründung Konstantinopels

mit der Ära von 38 v. Chr. und der 365-Jahresperiode von Edfu auf ihn als Spanier
bzw. gebürtigen Ägypter zurückzuführen - so wie schon die bei Livius implizierten

«365-Jahreskonzepte» durch den Einfluss der ägyptischen Experten vermittelt

wurden, die Kleopatra nach Rom begleitet und an Caesars Kalenderreform
gearbeitet hatten. Im Jahr 324 lag der besondere Symbolwert einer Anknüpfung
an das Jahr 38 v. Chr. in der Möglichkeit, die von Constantin seit spätestens 310

für sich in Anspruch genommene Abkunft von der claudischen (Kaiser-)Familie
und damit seine göttliche Deszendenz von Kybele als Schutzherrin der neuen
Hauptstadt durch ein Epochen-/ Zeitrechnungsargument öffentlichkeitswirksam
nachzuweisen. Denn das Jahr 38 v. Chr. war durch Augustus im Rahmen seiner
Dynastiegründungspläne, seiner Verbindung mit der Claudierin Livia, unter die
besonderen Auspizien Kybeles als der Ahnherrin der Claudier gestellt worden68.

Die Periode von 365 Jahren scheint für die weitere Entwicklung von Zeitkonzepten

in der constantinischen Dynastie leitmotivischen Charakter entwickelt zu
haben69. Ihr nächster nachdrücklicher Einsatz, bei dem sich spezifisch ägyptische
Motive besonders gut beobachten lassen, erfolgte offensichtlich in der religiös-politischen

Propaganda des Constans I. um dasJahr 342/43. Interessanterweise sind
gerade für diese Zeit wieder persönliche Begegnungen zwischen dem Bischof
Hosios von Cordoba und dem jungen Westkaiser belegt, insbesondere aber auch

66 Caspar 1930 (Anm. 63).
67 Der an sich ungewöhnliche Personenname Hosios ist, soweit dem Verfasser

bekannt, sonst nur in einem ägyptischen Ostrakon des 1. Jh. belegt, das sich
heute in Ann Arbor befindet (o.mich. 2.796): https://papyri.info/ddbdp/o.
mich ; 2;796?rows=3&start=95&fl=id%2Ctitle&fq=series_led_path%3Ao.
mich%3B2%3B*%3B*&sort=series+asc%2Cvolume+asc%2Citem+asc&p=96&t=271,
abgerufen am 28.1.2019. Kann es sich bei Hosios um eine christianisierte Form eines
indigenen ägyptischen Namens handeln, der den Namen des Gottes Horus variiert?
Eine Möglichkeit bei Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 208, Anm. 99.

68 Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 208-216.
69 Für Constans I. um das Jahr 343 n. Chr.: Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 415-441;

für Procopius im Jahr 365 n. Chr.: K. Olbrich, Wahrer Kaiser und Kaiserling.
Herrschaftsprogrammatik des Kaisers Procopius im Spiegel seiner Münzprägung
(365-366 n. Chr.), JNG 58, 2008, S. 89-100.

171



KONSTANTIN OLBRICH

solche zwischen Constans, Hosius und einem weiteren einflussreichen Ägypter,
der schillernden Gestalt des im westlichen Exil befindlichen Bischof Athanasius
von Alexandrien.

Hosios von Cordoba, Athanasius von Alexandrien und Kaiser Constans
Epoche 753/52 v. Chr + 3 x (Periode 365Jahre): Orion/Britannienfahrt und

Hirtenmotiv/Frankenpolitik Constans I. 342/43 n. Chr.

Das durch ein folgenschweres editionstechnisches Versehen nur selten

wahrgenommene, sogenannte «zweite Epigramm auf den Phönix» aus dem Wiener
Physiologus, informiert uns im Rahmen einer eingehenden Beschreibung des

ägyptischen Wundervogels auch darüber, dass der Vogel Phönix 365 Federn
unterschiedlichster (itoudÀoç) Farbe habe. Der Urheber der Zahl wird ausdrücklich
erwähnt: «Sagt der grosse Athanasius»70.

Angesichts der festgelegten Zahl der (vollen) Tage des Sonnenjahrs wird dieser
«Federnzahl» ein Inbegriff aus dem Bereiche der Chronologie zu Grunde gelegen
haben. Und angesichts der mythischen Langlebigkeit des Sonnenvogels wird es
sich dabei nicht um einzelne Tage, sondern vielmehr um den symbolischen
Grossjahreszeitraum handeln, dem wir knapp zwanzig Jahre zuvor als Zeitmotiv bei
der Gründung bzw. der geplanten Weihe Konstantinopels, dem Grossereignis der
Dynastie, begegnet sind: Um das annus magnusvon 365Jahren. Bei dem «grossen
Athanasius» kann es sich auch im Hinblick auf den ägyptischen Ursprung des

Physiologus kaum um einen anderen handeln als um den wirkungsmächtigen,
langjährigen Metropoliten Alexandrias, der im fraglichen Zeitraum gemeinsam
mit Hosios von Cordoba am Hofe des Constans nachweisbar ist71.

Wie bereits an anderer Stelle ausführlicher dargelegt72 finden die mit der
Physiologusstelle verbundenen Konzepte ihren Niederschlag in einer der typolo-
gisch und auch vom Umfang her markantesten Münzemissionen der Spätantike,
deren Leitmotiv wiederum der Phönix ist (Abb. 4: Phönix; Abb. 1: Phönix und
Schiff). Ausgeprägt wurden ursprünglich nur durch das Westreich drei, später
erst, nach einer Aussöhnung mit dem Ostreich seit 347, im gesamten Reichsgebiet

70 Griechischer Text: F. Sbordone, La fenice nel culto di Helios, Rivista Indo-Greco-
Italica di filologia-lingua - antichità 19, 1935, S. 28; Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 428

71 Zum wohl ägyptischen Ursprung des Textes vgl. B.E. Perry, Physiologus, RE 20.1, Sp.
1104f. Die vom Physiologus erwähnte Vielfarbigkeit der Phönixfedern kennzeichnet
übrigens ein klassisches Attribut des Horus als Königsgott, des Horus Behdeti von
Edfu/Apollonopolis. Behdeti charakterisiert den Horus als sonnengleich. Es ist ein
jahrtausendealter Beiname der stets buntgefiederten Horus-Flügelsonne - einem
Grundmotiv der ägyptischen Kunst. Sie ist als Symbol jede ägyptische Tempeltür
(freundlicher Hinweis von F. Hoffmann). Vgl. auch U. Schenkel, Horus, Lexikon der
Ägyptologie Bd. 3 (Wiesbaden 1980), Sp. 20; D. Wildung, Flügelsonne, ebd. Bd. 2
(Wiesbaden 1977), Sp. 277ff.; E. Otto, Behedeti, ebd. Bd. 1 (Wiesbaden 1975), Sp. 683.
Zu den Begegnungen zwischen Constans, Hosius und Athanasius in Trier: Äthan, apol.
Const. 4,1-4. M. Clauss, Athanasius der Grosse: Der unbeugsame Heilige (Darmstadt
2016), S. 106f.

72 Olbrich 2004 (Anm. 7).

172



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

fünf unterschiedliche Typen, welche die gemeinsame Reverslegende FEL(icium)
TYMF(orum) REPARATIO trugen: Die Wiederherstellung der glücklichen Zeiten.
Zu Grunde lag dem - nunmehr westlichen Bedürfnissen adaptierten - 365-Jahres-
periodenkonzept eine andere Epoche als die für die Gründung Konstantinopels
im Jahr 324 genutzte: Der Hof des Constans knüpfte an das mythische
Gründungsdatum Roms an, also 753 v. Chr nach varronischer, 752 v. Chr. nach
kapitolinischer Zählweise. Inspiriert von den der Gründung des Neuen Rom zu Grunde
liegenden Zeitkonzepten, jedoch chronologisch anknüpfend an ein bereits durch
Livius überliefertes Muster einer augusteischen 365-Jahresära73, propagierten
einflussreiche Kreise für das Jahr 342/43 den Anbruch eines nunmehr vierten
Weltalters (von je 365-jähriger Dauer) seit der Gründung des Alten Rom. Damit
verfolgte der Westen einmal den Zweck, den oben geschilderten Endzeitängsten
der spätrömischen Gesellschaft entgegenzuwirken, indem sie das 100-jährige
saeclum civile durch eine wesentlich längere Säkulareinheit, die Periode von 365

Jahren, substituierte. Der für 447/49 erwartete Untergang Roms konnte auf diese
Weise in weite Ferne verschoben werden74.

Doch wenngleich bereits mit dem Leitmotiv des Phönix sowie der Erwähnung
des Athanasius durch den Physiologus eine Verbindung zwischen dem Nilland
und den Bildbotschaften der FEL TEMP REPARATIO-Prägungen offenkundig
ist, so glaube icb heute, die Intensität der in ihnen verkörperten Bezüge zwischen
dem ägyptischen Königsmythos und tagespolitisch bedingten Anliegen der
spätantiken Kaiserideologie in früheren Beiträgen unterschätzt zu haben.

In unserem Zusammenhang interessieren die drei ursprünglichen, um 342/43
am westlichen Hof entwickelten Typen.

a. Der Oriontypus
Zunächst betrachten wir den im Durchschnitt ca. 5,5 g schweren Typus, dessen
Rückseite einen nach links stehenden, auf einem in der Regel von Victoria gesteuerten

Schiff dahinfahrenden Kaiser darstellt. Sein Blick ist nach vorne gerichtet.
In seiner Rechten hält er den Vogel Phönix auf einem Globus, in seiner Linken
ein Labarum (Abb. 1).

Dass der Typus «Kaiser zu Schiff» auf die offenbar eines aktuellen Anlasses
entbehrende Britannienfahrt des Constans im Winter 342/43 anspielt, ist wohl allgemein

anerkannt75. Dass darin parallel die in der Tricennalienrede des Eusebius,
dem Leitbild der spätantiken Kaiserideologie, imJahr 335 wiederholt verwendete
Metapher des Kaisers Constantin I. als Weltensteuermann zitiert wird, ist in der
Vergangenheit ebenfalls ausgeführt worden76.

73 Magotteaux 1956 (Anm. 35), S. 107-111. Unmittelbar angeregt war die neue Ära des
Constans offensichtlich von der ägyptischen 365-Jahresperiode, die Constantin I. 324
zur Gründung des Neuen Rom herangezogen hatte.

74 Aur. Vict. Caess. 28,2. Vgl. Anm. 40.
75 K. Kraft, Die Taten der Kaiser Constans und Constantius II., JNG 9, 1958, S. 179ff;

RIC VIII, S. 180f.; Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 420, 427.
76 Eus. trie. 2,5; 7,9; 10,7; 12,8 u. 13. Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 425 (dort Anm. 35 corr.),

427.

173



KONSTANTIN OLBRICH

Abb. 3a-d Constans, AE 2, Mzst. Trier (a), Rom (b), Antiochia (c) und Cyzikus (d):

Hüttentypus, die kleine Gestalt führt eine Hand zum Mund. Privatsammlung. Photos: M.

Mages (a, c-d). Im Handel (b).

174



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Abb. 3e Sarkophag mit Hirtendarstellung. Nach: F. Gerke, Die christlichen Sarkophage
der vorconstantinischen Zeit (Berlin 1940), Tf. 19.

Abb. 3f Horus als Kind auf der Lotosblüte. Nach: E. Feucht, Verjüngung und
Wiedergeburt, Studien zur Altägyptischen Kultur 11, 1984, S. 410.

Abb. 3g—h Hieroglyphen als Determinativ für «Kind»: Gardinerliste A 17 (g) und für
«Kronprinz»: Gardinerliste A 18 (h).

Was allerdings auch mir in früheren Studien entgangen war, ist die Bedeutung
und die Herkunft des Grundkonzeptes dieser Bildkomposition aus der
Bildersprache Ägyptens.

175



KONSTANTIN OLBRICH

Der Typus «Kaiser zu Schiff» kommt in auffallend ähnlicher Gestalt in der Kunst
Ägyptens und als Zeichen der altägyptischen Schrift vor. In der Spätzeit der
Hieroglyphen, als die ägyptische Schrift unter Vervielfachung ihres traditionellen
Zeichenbestandes einen stärker piktogrammartigen Charakter annahm'7, wird
das Wort sah/ Orion mit dem Bild eines Gottes geschrieben, der auf einem mastlosen

Schiff steht, oft ein langes Szepter und vor sich einen Stern hält (Abb. 5)7S.

Sollten auf den FEL TEMP REPARATIO-Typen Hieroglyphen bzw. festgefügte
Bildtraditionen Ägyptens sinngebend in Reversbilder umgesetzt worden sein, so
wäre das kein völliges Novum in der Münzprägung Roms: Bereits unter den
Prägungen zur Jahrtausendfeier der Stadt Rom durch Philippus I. Arabs begegnen
Münzbilder, die aus der Hieroglyphenschrift als Worte mit Zeitbezug bekannt
sind, wie das Nilpferd (oran/«Zeit/Zeitpunkt») oder der Hirsch (polychro-
nia/«dauerhaft»/«viele Zeiten«)79.

Die eben angeführte Hieroglyphe für sah/ Orion - es stammt aus dem Tempel
von Esna - stellt eine piktogrammartige Verkürzung eines Standardmotivs des

ägyptischen Kunst dar: astronomische Darstellungen, in denen ein eine Standarte

bzw. ein bodenlanges Szepter tragender Gott in einer Pose auf einer Barke
steht, die dem Münzbild des Constans frappierend ähnelt, sind für den Ägypter
eine Selbstverständlichkeit gewesen.
Wie im bekannten Beispiel von Dendera zieren solche Bilder astronomische
Decken der ägyptischen Tempel (Abb. 6) ebenso wie Grabräume von Pharaonen,
Privatleuten oder Sarkophage. Diese Verbreitung legt nahe, dass sie für viele Ägypter
und Besucher des Landes in ihrer Bildbedeutung verständlich, gewissermassen
«lesbar» waren80. Es handelt sich dabei um ein Grundmuster von Sterngottheiten,
die auf ihren Barken über den Himmelsozean dahinzufahren pflegten. Wie auf
den Schiffsdarstellungen des Constans sind diese Barken ohne Mast und Segel
dargestellt. Unter ihnen kam der Darstellung des sah/ Orion für die Ägypter
herausragende Bedeutung noch vor derjenigen der Planeten zu, weil seine auch am
Nil zu einem «Himmelsriesen» zusammengefügte Konstellation als Anführer der
Sternenwelt verstanden wurde81. Orion lässt sich von anderen Sterndarstellungen

77 J. Assmann, Zur Ästhetik des Geheimnisses. Kryptographie im alten Ägypten, in: A.
Assmann -J. Assmann (Hrsg.), Schleier und Schwelle I: Geheimnis und Öffentlichkeit
(München 1997), S. 320ff.

78 S. Sauneron, Le Temple d'Esna Bd. 2 (Kairo 1963), Nr. 147; D. Kurth, Einführung ins
Ptolemäische. Eine Grammatik mit Zeichenliste und Übungsstücken 1 (Hützel 20093),
S. 356, Nr. 14,8, dort mit Szepter.

79 Olbrich 2015 (Anm. 21); Vermutlich gibt es hier ältere Konzepte, die zurück in
die vorbildhafte augusteische Zeit und darüber hinaus führen: Einen bisher
unveröffentlichten weiteren Fall der gezielten Übernahme einer Hieroglyphe in die
Münzikonographie der Imperatorenzeit untersucht derzeit W. Fischer-Bossert.

80 O. Neugebauer - R. Parker, Egyptian Astronomical Texts III (London 1969),
S. 80f., 112f. mit Abb. 26. Ihre Zugänglichkeit selbst für Ausländer dürfte sich aus
der touristischen Erschliessung des Landes bereits im Altertum ergeben, die sich in
zahlreichen antiken Graffiti z.B. in Königsgräbern zeigt: Vgl. Anm. 16 und 22.

81 Zur Identifikation des sah mit dem hellenistischen Sternbild des Orion vgl. etwa PI.

Behlmer, Orion, Lexikon der Ägyptologie Bd. 4 (Wiesbaden 1982), Sp. 609f.; Bonnet
1952 (Anm. 8), S. 566; im Sternbild sah spielt vermutlich der Rigel, der sog. Fussstern
(Rigel von arab. «Fuss») der Konstellation, eine spezielle Rolle: R. Anthes, Orion, Fuss

176



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Abb. 4 Constans, AE 3, Mst. Siscia: Phönix auf Berg. Im Handel.

Abb. 5 Orion-Hieroglyphe aus dem Tempel von Esna.

Abb. 6 Astronomische Decke vom Tempel in Dendera: Orion blickt zurück auf Isis. Pinterest.

177



KONSTANTIN OLBRICH

Abb. 7a Hieroglyphe Gardiner G 32: Phönix /Bennu auf Urhügel.

Abb. 7b Phönix auf Urhügel nach Textilie in Kairo, vgl. R. Merkelbach,
Isis Regina - Zeus Sarapis (München/Leipzig 20012), S. 667, Abb. 206.

Abb. 7c Mosaik im Louvre, Haus des Phönix, 4. Jh. n. Chr. Der Phönix hat sich auf dem
aus dem Urgewässer aufgetauchten ersten Hügel niedergelassen. Die Blüten werden

häufig als «Rosenknospen« bezeichnet. Es dürfte sich eher um ein weiteres Symbol der
zyklisch erneuerten Schöpfung Ägyptens handeln, die Lotusblume. Sie taucht, gleich der

Schöpfung, jeden Morgen rein und neu aus dem Wasser auf. Wikimedia commons.

178



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Abb. 8 Orion mit langem Zepter und erhobener Hand mit Anch-Zeichen
blickt sich nach Sothis-Isis um. Detail der astronimischen Decke im Grab Sethos' I.

Nach: G. Maspero, History of Egypt Vol. 1 (London 1903), S. 127.

Kl1«

35
Abb. 9 Paviankammer von Tuna el-Gebel: Seltene Darstellung mit nach vorne

blickendem Orion. Nach Kessler (Anm. 82).

179



KONSTANTIN OLBRICH

der Ägypter meist einfach unterscheiden. Denn in der Regel wendet er seinen Kopf
rückwärts. Er kann auf diese Weise den ihm nachfolgenden Sirius / Sothisstern
betrachten, den in Ägypten so wichtigen hellsten aller Fixsterne, der mit Isis
identfiziert wurde. Diese oriontypische Blickorientierung fehlt beim Münzbild des
Constans. Doch ist es ist keineswegs so, dass Orion sein Haupt in der ägyptischen
Kunst ausnahmslos zurückwendet. Es gibt, wenn auch selten, durchaus Darstellungen

die zeigen, dass Orion, wie alle anderen Sterne auch, mit Blickrichtung
nach vorne dargestellt werden konnte. Das zeigt ein Beispiel in der Nekropole
von Tuna-el-Gebel (Abb. 9).S2 Mit dem Blick zurück, also auf den astronomisch
scheinbar nachfolgenden Sothisstern/Isis dürfte Orion deswegen typischerweise
dargestellt worden sein, weil dies die Erkennbarkeit des theologisch wichtigen
sah/Orion/Osiris im Vergleich zu Bildern, die ohne Rückwärtsblick nur durch
ihre Beischrift identifizierbar waren, erleichterte. Wesentlich für den ägyptischen
Orion war jedoch der Blick auf Sothis. Dieser ist auch bei Constans dargestellt.
Sothis ist auf den Münzen des Constans im Bilde des Vogels Phönix symbolisch
anwesend, den der Kaiser auf dem Globus in seiner Hand führt und auf den
sein gerader Blick gerichtet ist83. Das zeigt sich z.B. darin, dass die durch den
heliakischen Frühaufgang des Sothis am Neujahrstag definierte Sothisperiode84
bereits in der alexandrinischen Münzprägung des Antoninus Pius durch das Bild
des Phönix dargestellt worden war (Abb. 10). Dass Sothis dem Orion am Himmel
nachfolgt, ist gleichwohl auf einigen besonders gut durchdachten Varianten des

Typus «Kaiser zu Schiff» durch den Stern im Rücken des Kaisers angedeutet (Abb. 1

Besonders gut durchdacht dürfen solche Varianten deswegen genannt werden,
als gerade sie ein weiteres besonderes Detail in der Rückseitendarstellung zeigen:
Einen auf Höhe der Wasserlinie am Bug des Schiffes sichtbaren Tierkopf, der
auf gut erhaltenen Exemplaren, die mir bisher nur aus der Prägestätte Antiochia
bekannt sind, wohl eindeutig als Nilpferdkopf anzusprechen ist. Der Nilpferdkopf

oder auch das Nilpferd als Vollbild sind in der Hieroglyphenschrift als Wort
für «Zeitpunkt» bekannt85. Und um Zeitbegriffe geht es schliesslich bei einer
Münzserie wie der FEL TEMP REPARATIO, mit deren erster Phase der Anbruch

und Zehe, in: W. Helck- S. Schott (Hrsg.), Festschrift für Siegfried Schott zu seinem
70 Geburtstag am 20. August 1967 (Wiesbaden 1968), S. 3-5; Behlmer 1982 (s.o.),
Sp. 610 mit Anrn. 6. Zusätzlich zu den bei Anthes 1968 angeführten Argumenten
weist auch die bei Ovid (fast. 5,495 ff.) überlieferte Version des griechisch-römischen
Orionmythos auf die Uberschneidung von sah und Orion hin, insofern der grosse
Jäger dort durch den Stich des Skorpions in seinen Fuss gefällt wird.

82 D. Kessler, Tuna-el-Gebel II. Die Paviankammer G-C-C-2, Hildesheimer ägyptolo-
gische Beiträge 43 (Hildesheim 1998), S. 45,47 mitTf. 24 f. (Decke nach Trennmauer).

83 Zum Phönix als Symbol der Sothisperiode: R. Merkelbach, Isis regina - Zeus Sarapis
(Leipzig 20012), S. Ulf.

84 Also der Zeitraum von 1460 astronomischen bzw. 1461 ägyptischen Wandeljahren,
nach deren Rhythmus sich der astronomischeJahresanfang und derJahresanfang des

ägyptischen Kalenders jeweils kurzfristig übereinstimmten: U. Luft, Sothisperiode,
Lexikon der Ägyptologie Bd. 5 (Wiesbaden 1984), Sp. 1118; zur Darstellung der
Sothisperiode durch das Bild des Phönix vgl. Merkf.lbach 2001 (Anm. 83).

85 Kurth 2009 (Anm. 78), S. 197, Nr. 2.11, S. 222, Nr. 3.2; G. Roeder, Horapollon, RE 8.2,
Sp. 2316 (in der Übersetzung «Stunde, Zeit»); H. J. Thissen, Des Niloten Horapollon
Hieroglyphenbuch, Bd. 1 (München-Leipzig 2001), S. 47; Olbrich 2015 (Anm. 21).

180



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Abb. 10 Antoninus Pius, Drachme, Mzst. Alexandria, 139 n. Chr.: Der Phönix als Symbol
der Sothisperiode/Aion. Im Jahr 139 erneuerte sich die sog. Sothisperiode von 1460

(julianischen) Jahren: Nur alle 1460 Jahre fielen der Frühaufgang des hellsten Fixsterns,
des Sirius/Sothis, und der kalendarische Anfang des ägyptischen Jahres, auf denselben

Tag. Im Handel.

eines neuen, 365-jährigen Zeitalters propagiert werden sollte86. Das Detail des

Nilpferdkopfes auf solchen Stücken scheint also mit der Absicht verbunden und
offenbar auch geeignet gewesen zu sein, einem relevanten Teil ihrer Empfänger
den Zeit-/Epochenbezug der Prägung zu verdeutlichen.

Womit mögliche Empfängerhorizonte angesprochen sind: Offenbar haben
wir ein Bild vor uns, das während der constantinischen Dynastie attraktiv genug
für eine reichsweite Massenprägung erschien. Vierzig Jahre später galt es in den
Augen der Regierung des Theodosius I., in nur leicht veränderter Form, erneut
vermittelbar (Abb. 2). Was könnte ausgerechnet ein im Rahmen der reichsrömischen

Münzikonographie so ungewöhnliches Motiv, eine primär im «exotischen»
Ägypten beheimatete astronomische Darstellung des Orion, so empfohlen haben?

Das dürfte, neben der generellen synkretistischen Zeitströmung87, an einem
aus römisch-hellenistischer Warte bestehenden Zusammenhang zwischen Orion
und dem Sonnengott liegen, mit dem sich der römische Kaiser nicht erst seit
Aurelian gleichzusetzen pflegte. Wir haben bereits im Zusammenhang mit der
Gründung Konstantinopels gesehen, dass Römer und Griechen den ägyptischen
Königs- und Sonnengott Horus mit Sol /Apollon gleichzusetzen pflegten.
Constantin I. und seine christlichen Nachfolger standen in der Tradition eines solaren
Kaisertums, einer Tradition, die durch das neue Bekenntnis zusätzliche Relevanz

86 Wie bereits gesehen, wurde so der nach zwölf hundertjährigen «Säkula» erwartete
Untergang Roms in weite Ferne gerückt. Fraglich ist, ob die zwölf hundertjährigen
Säkula livianischer Tradion einfach durch solche von 365 Jahren substituiert wurden;
das hätte den Fall Roms auf dasjahr 3627 n. Chr. aufgeschoben. Oder stand die Periode
von 365 Jahren für eines von vier Weltaltern (vgl. Tac. ann. 6,28 zur Periode von 1461

Wandeljahren/4 x 365 julianischen Jahren) bzw. Lebensphasen Roms, die gleichsam
nach einer Sothisperiode enden würden? Das hätte unmittelbare Endzeitängste um
342/43 unbegründet erscheinen lassen, hätte aber gegenüber der Alternative den
«Vorteil», dass die christliche Parusieerwartung nicht ad absurdum geführt worden
wäre. Denn immerhin wäre damit der Fall Roms und die wahrscheinliche Wiederkunft
Christi nur auf die Zeit um 707 n. Chr. verschoben gewesen.

87 Vermutlich ist auch der hellenistische/spätantike Synkretismus unter ägyptischem
Einfluss entstanden: Er entspricht der am Nil bereits jahrtausendelang verbreitenden
theologischen Vorstellung der Einwohnung. Dazu Bonnet 1952 (Anm. 8), S. 239;
Hornung 2011 (Anm. 2), S. 89ff.

181



KONSTANTIN OLBRICH

gewann, weil die Identifikation Jesu mit der Sonne auch im christlichen System
früh verwurzelt war88. Plutarch zufolge hatte Orion in Ägypten den Beinamen
«Seele des Horus»89. Weil der horusgleiche ägyptische König nach seinem Tod als
Gottheit zu ewigem Leben unter die Sterne versetzt zu werden pflegte, bot sich
wohl Orion für den Britannienfahrer Constans gleichzeitig als Motiv der Verstir-
nung seines sonnengleichen christlichen Vaters an. Schliesslich hatte sich dieser
bereits im Jahr 324 durch das chronologische Konzept der Gründung des Neuen
Rom in der Nachfolge von Horus' Vater Re, als neue Horussonne präsentiert90.
Die einschlägige Orion-Ikonographie der Münzprägung von 342/43 steht nicht
isoliert da. Sie wird von zwei interessanten Orion-Motiven bei Constantin I. und
auch bei Constans I. flankiert. In beiden Fällen lässt ihr Kontext auf eine
unmittelbare Kaisernähe ihrer Entstehung schliessen:

Zum einen wurde die Einweihung Konstantinopels imJahr 330 auf den 11. Mai
gelegt. Wie an anderer Stelle bereits ausführlich dargelegt91, war die Wahl des

Tages kaum zufällig. Sie war Teil eines komplexen Systems, das anhand aitiolo-
gischer Mythen unter anderem die «Richtigkeit» der Neubegründung Roms am
Bosporus unter den speziellen Auspizien Constantins I., und zwar am «richtigen»
Ort und zum «richtigen» Zeitpunkt unter Beweis stellen sollte. In den als Festkalender

Roms so wichtigen Fasten Ovids ist der 11. Mai dem Orion gewidmet92, der
uns in den ägyptischen Begriffen Plutarchs bereits als «Seele des Horus» begegnete.

Offensichtlich wurde auf diese Weise nochmals das Horus-/ Sonnenmotiv
invoziert, das bereits bei der Stadtgründling von 324 anklang93.

88 Christus als Sonne der Gerechtigkeit (Ps. Cypr. Pasch. 19, abgeleitet von Maleach. 3,
19 f.) ist auch Thema der spätantiken Repräsentationskunst: Wallraff 2011 (Anm.
49). Die Gleichsetzung Christi mit der Sonne spiegelt sich mit der zunehmenden
Abgrenzung der Christen von den Juden auch in der Ersetzung des Sabbat durch
den Sonntag: M. Clauss, Ein neuer Gott für die alte Welt. Die Geschichte des frühen
Christentums (Berlin 2015), S. 44f.

89 «Seele des Horus»: Plut, Is. 21. Behlmer 1982 (Anm. 81).
90 Komplementär zu einem Konzept, dass der verstorbene König als Osiris in der

Unterwelt ist, geht der Pharao nach verbreiteter ägyptischer Vorstellung zu den
Zirkumpolarsternen, wo er eben unwandelbar sichtbar bleibt: T. Wilkinson, Aufstieg
und Fall des alten Ägypten (München 20152), S. 115; dies würde auf eine «lineare»
Verewigung im Sinne der dJet-Ewigkeit hindeuten. Orion dagegen geht unter und
wieder auf, das kann als komplementärer Bezug zum sterbenden und erneuerten
Phönix, und damit zur zyklischen «eA«A-Ewigkeit gesehen werden.

91 Olbrich 2006 (Anm. 43), S. 499-504.
92 Ov. fast. 5,493-544. Die Wahl des Datums bot ein für Stadtgründungen besonders

geeignetes, weil chtonisches Motiv. Orion entstand nach Ovid durch die Vergrabung
einer durch drei Götter zugleich befruchteten Rinderhaut, der dreifachen Vaterschaft
durch Jupiter (höchste Herrschaft), Hermes (Handel) und Neptun (Seeherrschaft),
welcher der neu geweihten Stadt am Bosporus («Rinderfurt») eine besonders
glückliche Zukunft sichern sollte. Noch spezifischer und dadurch attraktiver könnte
die Wahl des Einweihungstermins 11. Mai 330 für einen Kaiser, der sich bereits durch
die Wahl des Jahres 324 für die Neugründung Byzantions als «Neuen Horus» hatte
darstellen lassen, die Rolle des Orion als Seele des Horus/Sol gewesen sein.

93 Dass astronomische Motive aus Ägypten schon der Erzählung Ovids zu Grunde gelegen
haben, legt das dort für Orions Zeugung zentrale Motiv der Ochsenhaut nahe: Äus
Sternen, die auch zu dessen Bildung herangezogen wurden, scheinen die Priester am

182



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Zum anderen lassen sich der Gesetzgebung der S40erJahre weitere Hinweise auf
die Bedeutung des Orion in der Selbstdarstellung bzw. Herrschaftskonzeption
auch des Constans entnehmen. In den Jahren 346 und 347, also in unmittelbarem

Anschluss an die Entstehung des westlichen Anteils der FEL TEMP REPA-
RATIO-Bilderserien, adressiert Constans zwei Gesetze an seinen comes rerum
privatarum Orion94.

Die Amter des comes rerum privatarum und des comes sacrarum largitionum waren

die beiden zentralen Instanzen der unmittelbaren kaiserlichen Finanzverwaltung,

gewissermassen zwei Finanzminister, die unterschiedliche Budgetquellen
verwalteten95. Dass ein oberster Finanzbeamter kurz nach der Einführung neuer,
reichszentral koordinierter Billon-Münzserien, auf denen ein Orionmotiv einen
prominenten Platz einnimmt, den Namen Orion trägt, kann natürlich ein Zufall
sein. Näher liegt allerdings eine Verbindung zum in Rom althergebrachten religiösen

Brauch der sog. nomina bona, der Wahl politischer Funktionsträger speziell
auf Grund ihrer Namensvorbedeutung96, die auch für die Spätantike vielfach
belegt ist97. So stellt sich angesichts der politischen Gesamtumstände die Frage, ob

Nil als Alternative zum bekannteren «Himmelsriesen» sah/Orion eine zum Trocknen
aufgespannten Ochsenhaut zur Astralfigur konstelliert zu haben. Das hieroglyphische
Zeichen (Gardiner-Liste G48) für «Vogelsumpf» wurde möglicherweise durch
seinen Gleichlaut mit sesch im Sinne von «aufspannen» zum Zeichen des Sternbildes
«Ochsenhaut»: CH. Leitz, Altägyptische Sternuhren (Löwen 1995), S. 60. War sich
die Umgebung des sonnen-/horusgleichen Constantins I. dieses offensichtlich schon
augusteischen Ideenimports aus Ägypten nach Rom noch bewusst, als der dem
Orion unterstehende 11. Mai zum Tag der Weihung des Neuen Rom wurde? Damit
hätten wir, ähnlich den Periodenvorstellungen bei Varro (110 Jahre) und Livius (365
Jahre), ein weiteres der Nilkultur entstammendes Motiv, das bereits augusteisch
belegt ist. Könnten bei Ovid oder seinen Quellen, in typisch hellenistisch-römischer
Kombinationsfreude, aus den drei Jungvögeln im sesch-Zeichen die drei Götter als
Väter Orions geworden sein?

94 Cod.Theod. 10,10,8 von März 346 und Cod. Theod. 10,14,2 (CJ 10,14,1) von Juni 348.
Sein Amt zählte neben dem des magister officiorum, des comes sacrarum largitionum
und des quaestor sacri palatii zum Kreise der vier wichtigsten, kaiserunmittelbaren
«Ministerien» des spätrömischen Staates. A.H.M. Jones, The Later Roman Empire
248-602 (Oxford 1964), S. 411-427; A. Demandt, die Spätantike, Handbuch der
Altertumswissenschaften [im Folgenden: HdA] 3.6, (München 20072), S. 285ff.

95 Allgemein geht die Forschung davon aus, dass die obere Verwaltungszuständigkeit für
die Münzprägung zweigeteilt für die Edelmetallprägung zentral im Aufgabenbereich
des comes sacrarum largitionum, für die Billonprägung dezentral in demjenigen der
Prätorianerpräfekten lag. Die Zuständigkeit des comes rerumprivatarumwar demgegenüber
die Verwaltung des kaiserlichen Privatvermögens - dem traditionellen fiscus/ «Körbchen»,
so genannt nach der Bezeichnung für das Privatvermögen des Octavian-Augustus.

96 Cic. div. 1, 102. Zum Phänomen der nomina bona vgl. etwa F. Boll - C. Betzold
— W. Gundel, Sternglaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das Wesen der
Astrologie (Leipzig 19314), 76f. Zu Weissagungen aus Namen, insbesondere deren
Zahlenwerten, vgl. W Kroll, s. v. Onomatomanteia, RE 18.1, Sp. 517-520.

97 So zeigt Orosius, dass ein Hauptmotiv bei der Wahl Constantins III. zum Kaiser
gerade die glückliche Vorbedeutung seines Namens gewesen ist; Oros. 7,40,4; Soz. hist
eccl. 9,11. Dazu K. Ehling, Zur Geschichte Constantins III., Francia 23/1, 1996, S.

1-11; J. P. C. Kent, FEL.TEMP.REPARATIO, NC 16, 1956, S. 83-90, insb. 83f„ hat die
Ernennung des Prätorianerpräfekten Philippus zum Konsul des Jahres 348 mit der

183



KONSTANTIN OLBRICH

comes Orion seinen hohen Rang in der westlichen Finanzverwaltung nicht auch
dadurch erlangte, dass er wenige Jahre zuvor zum Kreis der Ideengeber für drei
beziehungsreiche ägyptische Motive auf den neuen Münzen gehörte, von denen
der Schiffstypus nur eines ist.

Dass Bischof Athanasius von Alexandria durch den Physiologus mit dem
Symbolkomplex Phönix/365 in Verbindung gebracht wurde, konnten wir bereits
beobachten. Mit dem Namen Orion hat das insoweit zu tun, als dieser in der
spätantiken Prosopographie nicht so selten begegnet. Dies allerdings in eine
auffälligen Tendenz für Ägypter oder für Persönlichkeiten in der Kyrenaika,
also einem mit Ägypten kulturell seitJahrtausenden auf das engste verbundenen
Gebiet98. Eine zentrale politische Figur des wirtschaftlich wertvollsten Gebietes
des Reichs, wie der Metropolit Alexandrias, wird ihr Exil kaum allein angetreten
haben. Selbstverständlich ist für einen so prominenten Exilanten mit einer
nennenswerten, auch fachlich qualifizierten Entourage zu rechnen, die das Exil ihres
Anführers entweder teilen musste oder wollte. Solche Persönlichkeiten waren
zweifellos auch im Westen als Experten und Amtsträger gesucht. Ihr Wert muss
besonders hoch gewesen sein, wenn sie, wie im Konflikt zwischen den Kaisern
Constans und seinem Bruder Constantius II. die Möglichkeit boten, eine Front
gegen den Kontrahenten aufzubauen, die über wertvolle Netzwerke in dessen
östlichem Reichsteil verfügte.

b. Das Hirtenmotiv
Es folgt ein ca. 4,5 g schwerer Münztypus, der auf dem Revers einen Soldaten bzw.
den Kaiser zeigt, welcher einen Barbaren aus einer «Hütte» führt (Abb. 3a). Seine
tagespolitische Aussage wird zu Recht auf die friedliche Ansiedlung fränkischer
Stämme auf römischem Gebiet durch Constans bezogen99.

Die «Hütte» ist jedoch ganz spezifisch gestaltet. Sie scheint aus biegsamem
Material zu bestehen, möglicherweise Binsen, die an der Spitze vorgewölbt und
zusammengebunden sind. Sie wird in der Forschung, wohl unter Verkennung
bzw. Verkürzung einschlägiger römischer Bildtraditionen, generell in sehr ver-
allgemeinender Weise als «Hütte» beschrieben. Festzuhalten ist demgegenüber,
dass in der römischen Kunst speziell ein Unterstand für Schafhirten so dargestellt
wird (Abb. 3e)1"1'. Auch der Baum, der die Behausung von hinten her beschattet,

Verbindung zwischen seinem Namen und derJahrtausendfeier Roms unter Philippus
I. Arabs erklärt. Diskutiert bei Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 416f.

98 C. Wendel, Orion 3, RE 18.1, Sp. 1083ff.; W. Ensslin, Orion 7, 9, 10, 11, (vgl. auch 5, 6

für andere kulturell mit Ägypten verbundene Gebiete wie Bostra und das rote Meer),
ebd., Sp. 1087f. Eine Abfrage der papyrologischen Datenbank Trismegistos am 4.8.2019
ergab für den Namen Orion 2658 Belege aus der Zeit vom 3.Jh. v. Chr. bis zum 8. Jh. n.
Chr.: https://www.trismegistos.org/name/4746. Wenn 80% der Belege dem 3.Jh. n. Chr.
entstammen, so könnte das durch die reichsweit betonte Bedeutung des Sonnenkultes
zusammenhängen. Die mit dem Sonnengott Horus zusammenhängende Namensform
(H)Orion mag im griechisch geprägten Ägypten des 3. Jh. an Attraktivität gewonnen
haben, weil sie einen ägyptischen Gott mit einer Gestalt der griechischen Mythologie
verband. Der Name ist jedoch auch für das 4. Jh. noch vielfach bezeugt.

99 Vgl. etwa Kraft 1958 (Anm. 75), S. 173-179; RIC VIII, S. 35.
100 Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 425 mit Anm. 36.

184



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

taucht das Bild in eine pastorale Atmosphäre. Das Motiv mit seinem für römische

Betrachter eindeutig pastoral kontextualisierten Unterstand findet einen
Ankerpunkt in Selbstverständlichkeiten der pharaonischen Herrschertopik: Der
später im Christentum weiterverbreitete Begriff des «Guten Hirten» kennt zwar
Vorstufen in Griechenland und dem Hellenismus, ist aber ursprünglich in Ägypten

geprägt worden: Dort steht der Gute Hirte als Standardformulierung für den
Himmelsgott oder den Pharao, schliesslich auch für hohe Beamte101.

Zahlreiche Stempel aus westlichen wie östlichen Münzstätten zeigen darüber
hinaus ein hierzu passendes Detail, das ebenfalls nur mit Ideengebern erklärbar
ist, die mit ägyptischen Bild- und Schriftsystemen vertraut sind: Die «kleine» Figur,
die vom Kaiser aus der Hütte geleitet wird, führt auf zahlreichen Stempeln aller
Münzstätten ihre Hand zum Mund (Abb. 3a-d). Das ist in seit der frühgeschichtlichen

Zeit Ägyptens schlechthin der Gestus, mit dem «das Kind» dargestellt wird.
Auch in der Hieroglyphenschrift wird «Kind» - davon abgeleitet der ebenfalls
abhängige Diener, oder auch das Zeichen für $ «Sohn» - als menschliche Gestalt
gebildet, die eine Hand zum Munde führt. Es handelte sich ursprünglich, wenn
auch von Plutarch später als Schweigegestus missverstanden, wohl schlicht um das

Fingerlutschen des Kindes102. Mithin ist der Hüttentypus in dieser konkreten Form
ein bis ins Detail ägyptisches Bild für eine gute, gerechte und väterliche Führung
des Constans gegenüber dem «hilfsbedürftigen» Barbaren. Eusebius hatte es
als Hirtengleichnis neben demjenigen des Weltensteuermanns schon unter die
Hauptmotive seiner Rede zu den Tricennalien Constantins I. aufgenommen103.

c. Der Phönix auf dem Urhügel
Die Serie schliesst bzw. reduziert sich mit dem kleinsten Typus (ca. 2,2 g) auf das
Bild des Phönix, der, nunmehr als Hauptmotiv, auf einem Berg oder Scheiterhaufen

steht (Abb. 4).
Die Hieroglyphenschrift kennt auch in diesem Fall ein ganz ähnliches

Zeichen. Der Reiher auf dem Berg bzw. Kegel kann «Gott» und «überschwemmen»
bedeuten (Abb. 7a)104. Begriffe, die in der Bilderwelt Ägyptens die Erneuerungssymbolik

verstärken, die dem Wundervogel ohnehin eignet. Sie bildet eine uralte
ägyptische Vorstellung ab, den Idealtypus jeder «Erneuerung der Schöpfung»,
um die es bei einer felicium temporum reparatio schliesslich geht: Denn im ägyptischen

Schöpfungsmythos, nach welchem die chaotische Einheit erstmals in «zwei

101 Gott, Pharao oder Beamte als Hirt: W. Helck, Hirt, Lexikon der Ägyptologie Bd. 2

(Wiesbaden 1977), Sp. 1222.
102 Zum Kindergestus der Hand am Munde: Plut. Is. 19; E. Feucht, Kind, Lexikon der

Ägyptologie Bd. 3 (Wiesbaden 1980), Sp. 424, 427; Bonnet 1952 (Anm. 8), S. 275

(Harpokrates); Gardinerliste A17; Kurth 2009 (Anm. 78), S. 127ff., 1.3b, 1.9-9aa, 1,10
etc. Dass der Gestus noch im 4. Jh. präsent war, zeigen Darstellungen des kindlichen
Horus/Harpokrates im Bildrepertoire der sog. Isisprägungen der Stadt Rom: vgl. A.
Alföldi, A Festival of Isis in Rome under the Christian Emperors of the IVth Century
(Budapest/Leipzig 1937), Nr. 196.

103 Olbrich 2004 (Anm. 7), 425fF.
104 Kurth 2009 (Anm. 78), S. 252, Nr. 74; Gardiner-Liste G 32; die Erklärung des Schrift¬

zeichens als Phönix auf dem Urhügel z.B. bei L. Käkosy, Phönix, Lexikon der
Ägyptologie Bd. 4 (Wiesbaden 1982), Sp. 1033.

185



KONSTANTIN OLBRICH

Dinge», dem Beginn der «Vielheit» der Welt, geordnet wird105, versinnbildlicht
sich dieser Ordnungsvorgang darin, dass aus dem formlosen Urozean
(«überschwemmen») der «Urhügel» auftaucht. Dieser Urhügel wurde von der religiösen
Tradition nach Iunu / Heliopolis, nahe dem heutigen Kairo, gelegt, der Sonne wie
dem Phönix heilig. Entsprechend liess sich der mythische Phönix als erstes auf
diesem Berg nieder, dem ersten Stück der von Gott neu erschaffenen Welt. Dieser

wichtige Moment wird in der ägyptischen Kunst von der Ptolemäerzeit (Abb.

7b) bis in die Spätantike (Abb. 7c) festgehalten. Deshalb war ein solcher künstlich
geschaffener «Urhügel» auch Bestandteil der Tempelanlage von Heliopolis, dem
«Haus des Phönix106. Diese Szenerie finden wir, fast wie ein Piktogramm, auf den
kleineren Billon-Stücken des Constans wieder. Ihre unmittelbare Verwurzelung
in der ägyptischen Ikonographie zeigt schliesslich, dass J.PC. Kent im Phönix
sehr zu Recht eine emblematische Bedeutung für die constantinische Dynastie
zu erkennen glaubte. Constantin I. scheint seine persönliche Genealogie auf zwei

mächtige Schutzgöttinnen Roms zurückgeführt zu haben: AufKybele durch seine
zu Claudius II. Gothicus und damit auf die Claudier zurückgeführte Verwandtschaft107,

und gleichzeitig auf die regional mit Kybele identifizierte Venus als der
Ahnherrin des Julischen Hauses108. Wenn uns im Rahmen der FEL TEMP RE-

PARATIO-Prägungen die Semantik Ägyptens bisher so konsequent begegnete,
dass dies schwerlich mit zufälliger Koinzidenz erklärbar sein dürfte, dann liegt
es nahe, dass ihr Leitmotiv, der Phönix, auch deswegen gewählt wurde, weil er
in der ägyptischen Semantik eben als Emblem der Dynastie gelten musste. Denn
in ägyptischen Sterndarstellungen wird der Planet Venus stets mit dem Bilde des

Phönix dargestellt1"9. Der Phönix stellte also den Bezug zu Kybele-Venus-Isis als

Vorfahrin Constantins I. und gleichzeitig als Urmutter Roms her.

d. Die FEL TEMP REPARATIO-Legende: Constans der Alleinherrscher
Zweifellos bot die ägyptische «Trias» aus Gutem Hirten, Phönix-Venus, Orion-
Helios ein beziehungsreiches und durch das schiere Alter ihres religiösen Gehaltes

geheiligtes Gerüst einer allgemein constantinischen Herrscherpropaganda,
die im synkretistischen Umfeld des 4. Jh. agierte.

Gleichwohl darf darüber nicht aus dem Blick geraten, dass all diese beziehungsreichen

Bilder um 342/43 im Umfeld des Constans entstanden waren. Sie dienten,
wie schon lange allgemein anerkannt, in Anspielung auf die gleichzeitige Britanni-

105 Hornung 2011 (Anm. 2), S. 187-187. E. Otto, Dualismus, Lexikon der Ägyptologie
(Wiesbaden 1975), Sp. 1148.

106 L. Käkosy, Heliopolis, Lexikon der Ägyptologie Bd. 2 (Wiesbaden 1977), Sp. 1111 ff.
107 Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 213-216.
los j-)je unmittelbare familiäre Anknüpfungsperson unter den Ahnen Constantins I. ist im

Falle der Venus vermutlich dessen Mutter Helena, deren Vorleben als Prostituierte auf
diesem Wege möglicherweise sakralisiert werden sollte. So im Ergebnis überzeugend
H. C. V. Mosch, Aphrodite Selene. Von der Aeneadum genetrix zum problematischen
bios der Helena Augusta, JNG 67, 2017, S. 145-241; zur Gleichsetzung von Kybele
und Aphrodite K. Olbrich, Zum Kontext ägyptischer Motive der constantinischen
Münzikonographie und am sog. Constantinssarkophag, JNG 68, 2018, S. 203f.

109 II. Behlmer, Stern, Lexikon der Ägyptologie Bd. 6 (Wiesbaden 1986), S. 12; Käkosy
1982 (Anm. 104), Sp. 1034.

186



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

enfahrt und die Frankenansiedlung im niederrheinischen Toxandrien speziell der
Herausstellung seiner gewissermassen «heilsgeschichtlichen» Friedenstaten. Vor
diesem Hintergrund betrachtet, führen die drei aus Ägypten importierten Einzelbilder
zurück zum gemeinsamen, die westliche Billonprägung der Zeit insgesamt
verklammernden Band: Der FEL TEMP REPARATIO-Legende. Wenn wir bereit sein wollten

die Möglichkeit zu akzeptieren, dass die in der Umgebung des Constans
nachweisbaren ägyptischen Exilanten Ideengeber der neuen Bildmotivik waren, dann
fällt doch auf, dass auch die gemeinsame Reverslegende von der «Wiederherstellung
glücklicher Zeiten» eine Entsprechung in der pharaonischen Herrschertopik hatte,
die als Motiv der zyklischen Zeiterneuerung zum Kernbestand der altägyptischen
Kultur gehörte. Förmlich als Zitat nimmt die lateinische Formel felicium temporum
reparatio den Hymnus Altägyptens auf, den wir eingangs zitiert haben:

Die schöne Zeit ist gekommen,
Ein Herr ist erschienen in allen Länder.

In dieser Formel ägyptischen Welterneuerungsglaubens dürfte das ideologische
Schwert durchscheinen, das Athanasius von Alexandria und seine Begleiter
ihrem Gönner Constans schmiedeten. Dazu brachten sie offenbar Expertise in der
reichsweit respektierten, weil ältesten Religion, derjenigen Ägyptens, ein. Wie der
eusebianisch-christlichen Herrschertheologie die Monarchie, also die Herrschaft
eines Einzelnen, als die beste Staatsform galt, weil sie auf Erden die Herrschaft des
Einen Gottes im Himmel spiegelte110, galt auch Ägypten die Schöpfung erst dann
wieder im glücklichen Urzustand erneuert, wenn das Chaos der Herrschaftsaufteilung

unter mehrere Herrscher beseitigt, wenn «ein Herr sich wieder über beide

Länder erhoben» hatte111. Schon der Vater der beiden Kontrahenten Constantius
II. und Constans hatte unter konsequentester Ausschaltung zahlreicher Kollegen
den Weg zur Alleinherrschaft beschritten. Später hatte Constantin I. wiederum
vier Thronerben ausgewählt, von denen zwei, Delmatius und Constantin II., binnen

dreier Jahre von Constantius II. und Constans beseitigt werden sollten. Die
beiden Uberlebenden standen sich feindlich gegenüber. Der militärisch überlegene

Constans nutzte das Exil des Athanasius für eine massive Drohung:
Rückführung seines Protégés auf den Patriarchenthron Alexandrias oder Krieg112.

110 Demandt 2007 (Anm. 94), S. 265.
111 Im ägyptischen Original ist «Ein» kein Zahlwort, sondern der unbestimmte Artikel. Es

geht gleichwohl um die Vereinigung aller Länder unter einem statt mehreren Herren.
Eine Mehrheit von Herrschern ist dagegen typischer Bestandteil des spezifisch
ägyptischen Genres der «Chaosbeschreibung»: Assmann 1983 (Anm. 40), S. 360;
Frankfurter 1998 (Anm. 16) S. 43. Die Chaosbeschreibung wird in der Literatur als
Kontrast zum ordnenden Effekt des (Allein-)Herrschaftsantritts eingesetzt: Asel. 24;

Frankfurter 1998, S. 13, mit weiteren Nachweisen. In ihrer Tradition scheinen die
chaotischen Zustände zu stehen, die Laktanz in seinen institutiones als Vorboten des
Fall Roms und des Weltuntergangs schildert: vgl. Freund 2009 (Anm. 40).

112 Demandt 2007 (Anm. 94), S. 113; T. Barnes, Athanasius and Constantius. Theology
and Politics in the Constantinian Empire (Cambridge 1993), S. 89; W. Portmann, Die
politische Krise zwischen den Kaisern Constantius II. und Constans, Historia 48,1999,
S. 301-329. Clauss 2016 (Anm. 71), S. 116f.

187



KONSTANTIN OLBRICH

Eine bessere ideologische Begründung für die Alleinherrschaftsansprüche eines
der beiden überlebenden Constantinssöhne als die öffentliche Invokation des

ägyptischen Königsmythos, dessen zentraler Bestandteil es war, dass nur die
Beseitigung der chaotischen Mehrherrschaft, die Herrschaft eines einzelnen über
«Beide Länder»113 die Erneuerung des Goldenen Zeitalters ermöglichte, dürfte
kaum denkbar sein. Constans scheint dies bereitwillig genutzt zu haben, als ihm
seine ägyptischen Gäste entsprechende religiöse Propaganda in die Hand legten.

Das Ostreich unter Constantius II. konnte die Kriegsgefahr aus der Defensive
heraus abwenden, indem Athanasius, der Günstling des Constans, den Bischofssitz

Alexandrias zurückerhielt. Von dort aus machte er dem Ostkaiser noch zahllose

Schwierigkeiten, die nach dem Tode des Constans zum erneuten Exil des
Patriarchen führten114. Nach Bannung der unmittelbaren Kriegsgefahr mit dem
Westen übernahm Constantius II. um 347 die FEL TEMP REPARATIO-Prägung
seines Bruders für seinen Reichsteil, wenn er auch bestimmte Elemente wie den
«Phönix auf Berg» zurückwies, und für die Darstellung seiner eigenen Taten
zusätzliche, neue Typen wählte115.

Theodosius I. undJohannes von Lycopolis
Epoche 83 n. Chr + Periode 300Jahre: die theodosianische

Dynastiegründung 383. n. Chr

Dass der oben für Constans besprochene «Schiffstypus» konkret dasjenige Sternbild

repräsentiert, welches die Griechen als Orion zu bezeichnen pflegten,
verdeutlicht die Münzprägung Theodosius' I. um das Jahr 383. Denn dieser liess
den Typus des «Kaisers zu Schiff» vierzig Jahre nach seiner erstmaligen Prägung
durch Constans in augenfälliger Weise zitieren, und zwar auf einem gleich
grossen Nominal, das nunmehr nur in seiner, der östlichen Reichshälfte ausgegeben
wurde. Das neuerlich um die steuernde Victoria erweiterte, wiederum ohne Mast
und Segel, nach links dahinfahrende Schiff trägt in diesem Fall aber eine anders
gestaltete Hauptfigur (Abb. 2). Wie auf dem FEL TEMP REPARATIO-Vorbild
wendet sich die aufrechte männliche Gestalt, in Fahrtrichtung des Schiffes, nach

113 Vgl. M.-TH. Derchain-Urtel, Vereinigung beider Länder, Lexikon der Ägyptologie 6
(Wiesbaden 1986), Sp. 974ff. Zur ägyptischen Metapher für Ober- und Unterägypten,
als dem vereinten ägyptischen Staat: H. Beinlich, Landessymbole, Lexikon der
Ägyptologie Bd. 3 (Wiesbaden 1980), Sp. 918.

114 Demandt 2007 (Anm. 94), S. 114; Barnes 1993 (Anm. 112), S. 119.
115 Olbrich 2004 (Anm. 7), S. 431-435. Auffallend ist, dass er zeitgleich in seinem Reichs¬

teil ergänzende Münztypen prägte, welche, z. B. mit der Darstellung einer gestaffelten
Doppelbüste seiner selbst und der des Constans, die Mehrherrschaft betonte: H. R.

Baldus, Constantius et Constans Augusti, JNG 34, 1984, S. 77-102, Tf. 11, Abb. 1.

Ähnliches ist für die Münzprägung des Constans, auch nach der «Wiederverbrüderung»
von 347, nicht belegt. Darin dürfte sich die Ausgangslage spiegeln: Constans hatte
theologisch geschickt begründete Alleinherrschaftsansprüche gegen seinen Bruder
ins Feld geführt. Nur Constantius II. hatte, als er die FEL TEMP REPARATIO dem
Grunde nach übernahm, das mit ihrer Hilfe ursprünglich formulierte Konzept seines
Bruders durch die Darstellung der Samtherrschaft medial korrigieren zu lassen.

188



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

links. Entscheidend ist, dass der Dargestellte diesmal seinen Kopf über seine
Schulter hinweg nach hinten dreht, also nach rechts zurückblickt. Wie bereits für
Constans besprochen, war diese Pose und Blickrichtung in Ägypten ein beliebtes
Mittel, um gerade sah/Orion in der Darstellungsweise auf den ersten Blick von
anderen Sterne zu unterscheiden (Abb. 6): Denn der mit Osiris identifizierte Orion

blickt nach ägyptischer Vorstellung zurück zu dem ihm auf dem Nachthimmel
scheinbar folgenden Sothis/Sirius, dem hellsten unter den Fixsternen, der am
Nil allgemein mit Isis identifiziert wurde (Abb. 8)nr'. Nach der hier vertretenen
Auffassung stellt das Bildzitat des Theodosius I. nun aber keinen anderen Stern
dar als sein Vorbild aus der Zeit des Constans. Es präzisiert vielmehr eine bereits
bei diesem gemeinte Bildaussage durch den in Ägypten typischen «Blick zurück»
zu Sothis - der bei Constans durch den Vorwärtsblick auf den Phönix, einem
Symbol für Sothis sowie für Venus, vertreten worden war.

Es gibt zwei weitere signifikante Abweichungen. Erstens ist der auf dem Schiff
Dargestellte kein Kaiser. Auch er trägt die Feldherrntracht, jedoch einen Helm
anstelle des Diadems, das den Fahrer des FEL-TEMP-RAPARATIO-Schiffes
durchgehend als Kaiser charakterisierte.

Zweitens fehlt der Phönix in der Hand des Dargestellten. Dafür ist dessen Hand
auf den Münzen des Theodosius I. erhoben. Das ist in Ägypten ein typisches
Merkmal des sah/Orionmotivs (Abb. 5, 6 und 8). Die erhobene Hand ist auf den
Münzen häufig überproportional gross dargestellt (Abb. 2b). Auch dieses Detail
liesse sich zwanglos aus ägyptischem Gedankengut erklären: Die «Gotteshand»
spielt dort eine theologische Rolle117. Besonders für die Spätzeit wehrt die «Hand
des Atum» Unwetter ab118. Die verbreitete Rolle der Götter119 als Bändiger der
Naturgewalten war bei den traditionell als gefährlich eingestuften «Ozeanfahrten»
nach Britannien zweifellos besonders gefragt. Auf eine solche bezieht sich der
Revers des Theodosius I. ebenfalls120.

Anstelle des Zeitsymbols des Phönix taucht im linken Reversfeld entweder ein
diademartiges Bildelement oder, nach dem Tod Gratians, ein T auf. Ausschliesslich

in der Münzstätte Alexandria tritt dieses T übrigens auf den Aversen hinter
den Kaiserbüsten gleichzeitiger Kleinbronzen für die Kaiser Valentinian II. sowie
die eigentlichen Prägeherren, Theodosius I. und Arcadius (Abb. 11), auf. Das
Zeichen muss daher von herausragender Bedeutung gewesen sein, die Alexandria,
wegen seines ägyptischen Ursprungs, nochmals betonte. Es ist auch den lateinischen

Kirchenvätern als griechisches Zahlzeichen T für 300 bekannt, das wegen
der Kreuzesform des Tau als Zahl Christi galt121.

116 Behlmer 1982 (Anm. 81), dort Anm. 6. Bonnet 1952 (Anm. 8), S. 567 hält das für
Orion typische Umwenden des Kopfes nur für eine Art Begrüssung.

117 J. Leclant, Gotteshand, Lexikon der Ägyptologie Bd. 2 (Wiesbaden 1975), Sp. 813ff.
118 L. Käkosy, Atum, Lexikon der Ägyptologie Bd. 1 (Wiesbaden 1975), Sp. 550. J.

Assmann, Liturgische Lieder an den Sonnengott. Untersuchungen zur altägyptischen
Hymnik I, Münchner ägyptologische Studien 19 (Berlin 1969), S. 235.

119 K. Ehling,Jesus bezwingt Poseidon. Der See Gennesaret, die Stillung des Sturmes bei
Markus 4,35—41 und ders., Die Münzen von Tiberias, JNG 57, 2007, S. 41ff.

120 Ausführlich vgl. K. Olbrich, Rule Britannia - zur Rolle Britanniens in der dynastischen
Selbstdarstellung Theodosius des Grossen, Klio 93, 2011, S. 193-208.

121 Aug., inPs., CCL39, S. 892; Ambr., inLc., CCL14, S. 185. Olbrich 2011 (Anm. 120),S. 195-207.

189



KONSTANTIN OLBRICH

Abb. 11 Arcadius, AE 4, Mzst. Alexandria: Hinter dem Kopf des Kaisers links im Feld ein T.

Privatsammlung. Photo M. Mages.

Die Münzen des Theodosius I. dienten, wie an anderer Stelle ausführlich betrachtet,

der Propagierung von dessen Dynastiegründung. 383 vollendete sich das 300.

Jahr nach der bereits traditionell geschichtstheologisch interpretierten Umsege-
lung Britanniens durch Agricola im Jahre 83. Am 19. Januar 383 liess Theodosius
I. seinen ältesten Sohn, der den symbolträchtigen Namen Arcadius trug, gegen
den Widerstand Gratians zum Mitkaiser erheben. Britannien symbolisierte für
Rom neben den extremi Indi eines der beiden äussersten Enden der Welt, und
diente seit der frühen Kaiserzeit als Topos für die römische Weltherrschaftsideologie.122

Entsprechend liess Theodosius I. seinen gleichnamigen Vater und
Ahnherren seines Hauses, den mittlerweile zum divus, zum Staatsgott, erhobenen123
Feldherren Theodosius, zu Schiff darstellen: Auf der realen Bedeutungsebene
bei seiner Uberfahrt zum legendären Britannienfeldzug des Jahres 368124, auf der
Ebene des religiösen Symbols mit der bereits von Constans venwendeten,
nunmehr um die Kopfwendung zusätzlich verdeutlichten Oriondarstellung. Auch
im Fall des Theodosius I. bzw. seines Vaters ging es dabei wohl vordringlich um
durch Orion vermittelten Licht-/Sonnenbezug des Horus, der für die traditionelle

Kaiserideologie so wichtig war125. Nach dem Constantinvorbild unter Constans
und Constantius II. bot sich das Orionmotiv auch für den divus und Kaiservater
Theodosius als traditionelles Piktogramm für einen Katasterismus des unter die
himmlischen Götter Versetzten an, den die ägyptische Kultur in ähnlicher Form
kannte, für Pharaonen etwa in Gestalt der nie untergehenden Zirkumpolarsterne.
Mit der Aufnahme dessen Enkels in das Kaiserkollegium verband die Propaganda
des Theodosius I. offenbar den Beginn eines neuen Goldenen Zeitalters: Im
Zeichen einer eben erneuerten christlichen Heilsperiode von 300Jahre mit der seine
gerade begründete Dynastie eröffnete sich, so lautete wohl die Botschaft, der Welt
der Weg ein neues «Arkadien». Dies, am Rande bemerkt, unter den Namensauspizien

eines Konsuls Saturninus, der durch Theodosius I. für 383 in einer Gratian

122 Olbrich 2011 (Anm. 120), S. 193f.
123 M. Clauss, Kaiser und Gott. Herrscherkult im römischen Reich (Stuttgart/ Leipzig

1999), S. 213f; zur legitimierenden Wirkung der Konsekration von Vätern ebd. S. 369.
124 Amm. 20,1,1; 27,8,4; Lib. or. 59,137-141; Firm. Mat. err. 28,6.
123 Auch Arcadius wird durch die zeitgenössische Pangegyrik mit der Symbolik des

Lichtes verbunden: Them. or. 16,9,1. Zur Apostrophierung Theodosius' I. als «Licht
des Erdkreises» vgl. Olbrich 2011 (Anm. 120), S. 205 mit Anm. 50.

190



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

deutlich kränkenden Weise nominiert worden war126. Das erinnerte an Saturn,
den Herrscher des Goldenen Zeitaiterns.

Allerdings beschränkte sich aus Sicht antiker Rezipienten die Zahlensymbolik
des griechischen Tau/ 300 wohl nicht auf den engeren christlichen Kontext127 des
Tau-Kreuzes.

Für die aus römischer Sicht ursprünglichste aller Religionen, die ägyptische,
steht die 300 unmittelbar für Horus, den Sohn des Re. So zeigt der für die
alten chronologischen Vorstellungen zentrale Turiner Königspapyrus, dass Horus
nach altägyptischer Vorstellung als Nachfolger seines Vater 300 Jahre auf Erden
herrschte128. Das passt erneut für Orion als «Seele des Horus», die diesmal für den
vergöttlichten Kaiservater, den «Ahnherren» der neuen Dynastie, steht. In dem
T auf den Münzen des Theodosius I. haben wir also offenbar zusätzlich zum
Oriontypus eine zweite Invokation des Kaisergottes Sol in seiner ägyptischen Form
vor sich. Und wie in den früheren Beispielen von Constantin I. / Hosius und von
Constans / Hosius /Athanasius kennt man auch für die Regierung Theodosius'
I. einen christianisierten Ägypter, dessen bedeutender Einfluss auf die politische
Prognostik seines Kaisers durch die Kirchengeschichtsschreibung überliefert
wird: Johannes von Lycopolis. Ganz in der traditionellen Rolle alter ägyptischer
Tempelorakel129 weissagte dieser offenbar charismatische christliche Eremit
seinen zahlreichen Gläubigen von einer Einsiedelei in der oberägyptischen Thebais
aus, einer Region, in der sich der Metropolit Athanasius lange Jahre vor seinem
Gegner Constantius II. versteckt gehalten hatte130. Johannes hatte sich weit über
das Regionale hinaus solche Bedeutung als Wahrsager erarbeitet, dass die
Vorhalle seiner Eremitage erweitert werden musste, um die Vielzahl seiner teilweise

126 Der Pharao wurde nach einer verbreiteten Vorstellung nach seinem Tod unter die
Sterne versetzt. Als seinen Aufenthaltsort dachte man besonders die Zirkumpolarsterne,
weil diese nie «untergingen», sondern stets sichtbar blieben: Wilkinson 2015 (Anm.
90). Die Sternhieroglyphe ~k ist in der Spätzeit und in griechisch-römischer Zeit unter
anderem auch Ideogramm für «Sirius» oder für «Gott». Zur Anspielung auf den
Gott des Goldenen Zeitalters, Saturn, durch die Nominierung des Saturninus als

eponymem Konsul für 383: Them. or. 16,2; Olbrich 2011 (Anm. 120), S. 204. Saturn
war in Ägypten übrigens auch eine Horusform.

127 Die griechische 300 als Zeichen Christi war durch die Christen übrigens auch explizit
als Baustein der 365 verstanden worden, die uns als traditionelle Zahl des Re und
Symbolzahl neuer Weltalter bereits begegnet ist: Cypr. Comp. (ed. Härtel, CSEL Bd. 3),
19, S. 266f.; Usener 1889 (Anm. 56).

128 A. Gardiner, The Royal Canon of Turin (Oxford 1959), Tf. 1; Synkellos, Fragmenta
Historicorum Graecorum II 530b-531a. Eusebius ebd. 526ff. Moftah 1964 (Anm.
36), S. 47; G. Roeder, tQqoç, RE 8.2, Sp. 2440. F. Hoffmann weist mich daraufhin,
dass es in Ägypten auch einen Horus-inmitten-von-300, einen strafenden Gott gab.
In diesem Fall kann es sich bei «300» auch um einen Ortsnamen handeln. Jedenfalls
wird es mit 3x dem Zeichen für 100 geschrieben. H. Kees, Kulttopographische und
mythologische Beiträge, Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde
64, 1929, S. 107ff; E. Bresciani, (hr imy snwt) Hr imj snwt, Hr imj st3tjw oppure
Hr imj hstjw, in: Hommages a Francois Daumas I. (Montpellier 1986), S. 87ff.; CH.
Leitz, Geographisch-ostirianische Prozessionen aus Philae, Dendera und Athribis
(Wiesbaden 2012), S. 126-129.

129 Frankfurter 1988 (Anm. 16), S. 184ff.
130 Barnes 1993 (Anm. 112), S. 119.

191



KONSTANTIN OLBRICH

hochprominenten Besucher aufzunehmen, die sich durch das renommierteste
Medium des Ostens die Zukunft vorhersagen lassen wollten181. Die Situation
scheint moderner Wallfahrtsindustrie entsprochen zu haben. Als Kunde des
Johannes ist auch Theodosius I. belegt. Und zwar mehrfach: Vor seinem Feldzug
gegen Magnus Maximus liess er sich um 386 von Johannes den Sieg im Westen
voraussagen182. Dies wiederholte sich 392 vor seinem späteren Feldzug gegen
Eugenius188. Literarisch nicht ausdrücklich bezeugt ist die Unterstützung des

Johannes von Lycopolis bei der 383 erfolgten Dynastiegründung seines Kaisers.
Ihre beiden belegten Kontakte legen jedoch sehr nahe, dass auch das Zitat des
Orionbildes und der Zahl 300, die sowohl für Horus stand als auch, wohl derivativ,

für Christus - zu so einem bedeutenden Anlass nicht ohne den Einfluss
ägyptischen Glaubensgutes erklärbar sind. Johannes von Lycopolis als der «aktuellste»
christliche Seher im Ostreich stand hier offenbar in der Tradition eines Hosius
und eines Athanasius, die zu constantinischer Zeit als mächtige Ideengeber ihrer
Kaiser Glaubenstraditionen der Priesterkaste Ägyptens in die neue, christliche
Welt übersetzt hatten.

Der Gedanke an die constantinische Epoche erinnert daran, dass gerade
Theodosius I. vielfach an Constantin I. und dessen Haus anknüpfte134. Vor der
übermächtigen Tradition des «ersten christlichen Kaisers» fragt man sich
gelegentlich, welcher Teil der Selbstdarstellung Theodosius' I. originell, was davon
ohne Anknüpfung an Constantins langen Schatten denkbar ist. Der Oriontypus,
die Darstellung des Kaiservaters zu Schiff, war es offenbar nicht. Doch wie steht
es mit dem taw-Zeichen, das uns auf den Münzen des Theodosius I. als Periodenbegriff

für 300 Jahre begegnete?
Auch hierfür könnte es ein constantinisches Vorbild geben. Es handelt sich

nicht um dasjenige Beispiel, für das die stärksten Argumente sprechen. Immerhin

soll die Möglichkeit der etwas früheren Propagierung einer 300-Jahresära im
Zeichen des Tau mit Rücksicht aufdie bisherigen Ausführungen nicht unerwähnt
bleiben - zumal es sich um den frühesten Beleg für eine altägyptisch inspirierte,
«christliche» Ärenrechnung nach dem Toleranzedikt von 313 handeln würde.

131 Historia monachorum in Aegypto 1,1-10; 1,2; 1,64. Frankfurter 1988 (Anm. 16), S. 187.
132 Aug. civ. 5, 26; vgl. Aug. cur. mort., 21; Ruf. hist. eccl. 2,19. H. Leppin, Theodosius der

Grosse. Auf dem Weg zum christlichen Imperium (Darmstadt 2003), S. 112.
133 Soz. hist. eccl. 7,22,7; Rufin. hist. eccl. 11,32; Pall., hist. Laus. 35; Theod. hist. eccl. 5,

25,lf. Leppin 2003 (Anm. 132), S. 215.
134 H. Leppin, Theodosius der Grosse, Aufdem Weg zum christlichen Imperium (Darmstadt

2003), S. 129, 198. Dazu passt, dass sich die in den Ostkirchen wichtige Tradition einer
engen Verknüpfung von Constantin I. mit seiner Mutter Helena in der öffentlichen
Kunst erstmals bei Theodosius I. fassen lässt: A. Berger, Untersuchungen zur Patria
Konstantinopouleos (Bonn 1988), S. 289f.

192



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Epoche 17 n. Chr. + Periode 300Jahre: Germanicusepiphanie und
Dynastiebildung imJahr 317 n.Chr.

Abb. 12 Constantinus I., Follis, Mzst. Rom, um 317 n. Chr.: Links im Reversfeld ein T im
Kranz. Privatsammlung. Photo M. Mages.

Eine ausschliesslich für die Münzstätte Rom belegte Follisemission trägt als
spezifisches Beizeichen ein T in einem Kranz bzw. Ring (Abb. 12). Sie ist für Constantin
I., Licinius I. sowie die am 1. März 317, dem Datum des römischen Matronalienfes-
tes135, zu Caesares erhobenen «Unterkaiser» Crispus, Constantin II. und Licinius
II. belegt, kann also nicht vor 317 und wohl nicht nach 318 entstanden sein136.

Steht das T als hervorgehobener Teil eines stadtrömischen Reverstypus in die-

135 Das in der Literatur allgemein verbreitete Datum der Caesarenerhebung zum 1. März
317 nach den Consularia Constantinopolitana (Mommsen, Chron. min. I, S. 232). Die
Münzprägung Roms legt nahe, dass Constantin I. sein Söhne Crispus und Constantin
II. bereits während des ersten Bürgerkrieges mit Licinius I. im Laufe des Jahres 316
zu Caesaren ernannte. Denn in einer städtrömischen Follisausgabe (RIC VII, S. 306ff.
Nrn. 78-96, dort datiert auf 317) ist Licinius II. noch nicht vertreten. Dieser taucht
erst bei einer Emission mit anderen Beizeichen auf (RIC VII, S. 309ff., ab Nr. 97 - für
den Hinweis danke ich L. Ramskold). Das legt nahe, dass es nach dem Krieg im Jahr
317 zwischen Constantin I. und Licinius I. zu einem Ausgleich kam, zu dem man sich
auf eine gemeinsame, nunmehr «offizielle» Erhebung dreier Caesares verständigte.
Das überlieferte Erhebungsdatum spiegelt vermutlich einen Kompromiss nach einem
nicht ganz eindeutigen Sieg Constantins I.: Vermutlich war es dessen ursprünglicher
Plan gewesen, die Nachfolge im Reich auf seine eigene Familie im engeren Sinne zu
beschränken. 317 konnte Licinius I. die Erhebung seines eigenen Sohns, Licinius II.,
durchsetzen. Der Matronalientermin des 1. März ist in diesem Zusammenhang sicher
nicht zufällig als Tag der Erhebung gewählt worden, sondern zeigt ein Zugeständnis
Licinius' I. Das Datum stellte die Prinzen gewissermassen unter die Auspizien ihrer
jeweiligen Mütter. Auf diese Weise entstand in der Nachfolgeordnung nicht allein ein
Ubergewicht zweier Söhne Constantins I. gegen einen Sohn des Licinius I. Die Mutter
des Licinius II. war Constantins I. Schwester, Constantia. Mit dem Ernennungszeitpunkt
wurde dieser primär als Teil der Familie Constantins reklamiert. Um seinen eigenen
Sohn «durchzusetzen», scheint Licinius I. dieses symbolische Zugeständnis akzeptiert
zu haben. Das zeigen Münzlegenden ausschliesslich seines Reichsteils, in denen
Licinius II. untypisch als Constantinus Licinius bezeichnet wird, z.B. RIC VII, S. 545,
Nr. 24 (Heraclea), S. 606, Nr. 26f. (Nikomedia), S. 706, Nr. 21 (Alexandria). Implizit
einher ging damit aber auch eine Sicherung der Rolle des Crispus, weil auch dessen
Mutter Minervina durch die Wahl der Matronalien als Vermittlerin von Herrschaft
offiziell anerkannt war.

136 RIC VII, S. 287, 312f.

193



KONSTANTIN OLBRICH

sem Fall ohne inhaltlichen Zusammenhang, rein zufällig, vor seinem späteren
Vorkommen als Zahlzeichen für 300 bei späteren christlichen Prägeherren wie
Theodosius I.137?

In der fraglichen Zeit von zentraler politischer Bedeutung war zweifellos die
erwähnte dynastische Entscheidung von 317, als nach Beendigung des ersten Bürgerkrieges

zwischen Constantin I. und Licinius I., deren drei Söhne in das Herrscherkollegium

aufgenommen wurden. Als Modifikation des diokletianischen Modells
der Wahlfamilie/Wahlmonarchie war damit eine dynastische Verstetigung der
Thronfolge innerhalb der erweiterten Familie Constantins I. gewährleistet.

Stabile Thronfolgeregelungen schaffen Sicherheit. Zu allen Zeiten waren sie
das probate Mittel zur Meidung von Wirren und Erbfolgekriegen, von «Chaos»
eben. Das war, gerade nach einem Bürgerkrieg, im Jahr 317 eine wichtige
Botschaft an die Reichsbevölkerung. Just für diesen Vorgang gab die stadtrömische
Geschichte 300 Jahre zuvor einen typos her, mittels dessen die zukünftige Stabilität

einer Herrscherdynastie schon einmal publikumswirksam inszeniert worden
war. Augustus selbst hatte bekanntlich eine auf Langfristigkeit angelegte
Nachfolgeordnung geschaffen, als er seinen Stiefsohn und prospektiven Nachfolger
Tiberius dazu verpflichtet hatte, Tiberius' Neffen Germanicus zu adoptieren, und
ihn - unter Zurücksetzung von Tiberius eigenem Sohn Drusus - seinerseits zum
Nachfolger zu designieren. Tacitus überliefert zumJahr 17 ein in unserem
Zusammenhang interessantes Bild. In diesem Jahr durfte Germanicus seinen Triumph
über die Germanen feiern.

«Unter den Konsuln Gaius Caecilius und Lucius Pomponius feierte Caesar
Germanicus am 26. Mai seinen Triumph über die Cherusker, Chatten und
Angrivarier samt den andern Volksstämmen, die bis zur Elbe hin wohnen.
Man führte Waffenbeute, Gefangene, Abbildungen von Bergen, Flüssen und
Schlachten mit, und weil er den Krieg nicht hatte beenden dürfen, wurde er
für beendet aufgefasst.»138

Es ist sicher kein Zufall, wenn ein so nüchterner Beobachter wie Tacitus seine

Schilderung der reinen Fakten mit folgendem Detail schliesst:

«Die Augenweide der Zuschauer steigerte die erhabene Gestalt des Gefeierten

selbst und der mit seinen fünf Kindern beladene Wagen.»139

Der Triumph war durch den in Rom äusserst populären Germanicus also genutzt
worden, auch seinerseits die Verstetigung der Dynastie, die sichere Zukunftsordnung

im Reich, öffentlich zur Schau zu stellen. Als Garantie hierfür dienten seine
zahlreichen Kinder.

137 Zu einer späteren Wiederaufnahme des TozeSchiffstypus auf Münzen im angelsäch¬
sischen Britannien vgl. K. Olbrich, Die Britannienprophezeiung des Gildas im Lichte
römischer Säkularvorstellungen: Spuren einer politischen Fälschung des 8.
Jahrhunderts? Frühmittelalterliche Studien 44, 2010, S. 59-70.

138 Tac. ann. 2,41,2-3.
139 Tac. ann. 2,41,4.

194



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Dies, die öffentliche Darstellung der dynastischen Verfestigung des julisch-clau-
dischen Hauses im Jahr 17, dürfte einen wertvollen typologischen
Anknüpfungspunkt für Constantin I. geboten haben, der im Jahr 317 seine Söhne und
seinen Neffen zu Mitherrschern machte. Von daher sollte man immerhin nicht
ausschliessen, dass das nur in der Münzstätte Rom verwendete T im Kranz / Ring
bereits bei Constantin I. als 300 zu verstehen ist. Schon vor Theodosius I. und den
Angelsachsen hätte dann bereits der christliche Modellkaiser ein Jubiläum im
Zeichen der «solaren» Zahl des Horus bzw. der Kreuzeszahl des sonnengleichen
Christus zum Bestandteil seiner dynastischen Propaganda gemacht. Jedenfalls
ging es um das Heraufführen einer neuen Heilszeit - im Zeichen der Gottheit
und der gesicherten Dynastie, die ja ebenfalls julisch-claudische Abkunft für sich

beanspruchte.
Noch ein zweites Ziel konnte 317 mit einer «epochalen» Anknüpfung an den

Germanicustriumph des Jahres 17 verbunden worden sein: Könnten in einer
typologischen Verknüpfung von Constantin I. und Germanicus gleichzeitig eine
hommage wie eine Imagekampagne der städtischen Constantinsfraktion zugunsten

ihres Kaisers gesehen werden?
Wenn wir die vita Constantins I. zu der fraglichen Zeit unvoreingenommen

und aus der Perspektive seiner Zeitgenossen betrachten, so stehen bis 317 als
markante Leistungen seiner Laufbahn vor allem Erfolge in den Bürgerkriegen gegen
Maxentius und Licinius I. zu Buche. Das Vergiessen von Bürgerblut war in der
politischen Kultur zu keiner Zeit populär. Siege über römische Bürger berechtigten

selbstverständlich nicht zu Triumphen. Der Mangel an Siegen über echte
Reichsfeinde, wie die Germanen, dürfte den Hintergrund für die Beobachtungen
von J. Wienand bilden, wonach Constantin I. den - im Ergebnis allerdings wenig
aussichtsreichen - Versuch unternahm, auch Siege im Bürgerkrieg zumindest
panegyrisch ausschlachten zu lassen140. Natürlich finden erfolgreiche Politiker
zu allen Zeiten Handlanger und Claqueure. Doch speziell in Rom selbst kann
Constantin I. der Sieg über Maxentius, der Tausenden von Söhnen der Stadt das
Leben gekostet haben muss, kaum Freunde eingebracht haben. Nicht zu vergessen,

dass Maxentius Rom wieder zur Kaiserresidenz und sich sogar die Christen
zu Verbündeten gemacht hatte. Die Rolle als Residenz war Dank Constantin 312

ausgespielt, gleichzeitig verlor die Stadt nun mit der Prätorianergarde einen
wertvollen Macht- und Wirtschaftsfaktor141. Für Rom wenig Grund zum Jubel.

Aus Sicht der stadtrömischen Funktionäre Constantins I. muss daher eine
vorsehungsbestimmte - also z.B. anhand einer Epochenerfüllung argumentierbare -
Verbindung des problematischen Kaisers mit der Person des Germanicus durchaus
sinnvoll gewesen sein: Eine ideale Identifikationsfigur nicht allein deswegen, weil
Germanicus in der gesellschaftlichen Rezeption als der beliebteste aller Römer
galt. Ihnen wurde er zum neuen Alexander - ein Bild, das posthum weiter gepflegt
wurde und in einer Verklärung mündete, die seine objektive Bewertung aus den

140 J. Wienand, Der Kaiser als Sieger. Metamorphosen triumphaler Herrschaft unter
Constantin I. (Berlin 2012), S. 199-280 und passim. Zur spätantiken Kritik an
Bürgerkriegssiegen vgl. etwa Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 191f. mit Anm 47.

141 O. Schmitt, Constantin der Grosse (275-337) (Stuttgart 2007), S. 164; Wienand 2012
(Anm. 140), S. 230f.

195



KONSTANTIN OLBRICH

antiken Quellen heraus bis heute erschwert142. Zu Recht oder zu Unrecht stand er
auch für das, was Constantin gerade am dringlichsten für sich reklamieren musste,
um sein ramponiertes Bild aufzubessern: Siege über Ausländer, über die gefährlichen

Germanen, die sich im Triumph desJahres 17 materialisierten. Auch an dieses

Bild wollte die Constantinpartei in der Stadt sicherlich anknüpfen. In diesem
Zusammenhang ist es zu sehen, dass Constantin nach seinem problematischen
Bürgerkriegssieg über die Römer und Maxentius grosses Gewicht auf die
Propagierung relativ kleiner Germanensiege seit 314 legte143. Deswegen galoppiert der
Kaiser auf stadtrömischen Münzen über gefallene Germanen hinweg (Abb. 13)l4i.

Deswegen bemüht Constantin I. zweimal, und zwar zeitlich nach dem Bürgerkrieg
von 312 gegen Maxentius und erneut nach dem Ende des ersten licinianischen
Krieges von 317 auf reichsweit emittierten Massenprägungen die victoriae laetae

Constantini (Abb. 14). Die seltsam anmutende Betonung, wonach die Sieghaftigkeit
des Kaisers nun offenbar Anlass zur Freude sei, erklärt sich eben aus ihrer
Funktion als Gegenmittel gegen den schlechten Ruf, der Constantin I. als Bürgerkrieger

vorausging145. Als solcher hatte er eben vordem nur bella tristia14ß geführt.
Zusammengefasst: Eine rechnerisch mögliche, epochale Anknüpfung an den
Germanicustriumph des Jahres 17 nutzten die römischen Parteigängern Cons-
tantins I., die Dynastiegründung des Jahres 317 sowie die ihr vorausgehenden
Frankensiege ihres Kaisers als renovatio einer Goldenen Zeit darzustellen, wie
sie reflektiv im Gemanicusbild versinnbildlicht wurde. Constantin I. wurde zur
Epiphanie des Germanicus. Unter ihm sollten, in Erfüllung einer symbolisch für
Christus und die Sonne stehenden 300-Jahrperiode, die in Germanicus gesetzten
Hoffnungen endlich Wirklichkeit werden. Solch ein Modell mag sich nicht zuletzt
in der Verbindung von Germanicus und Goldenem Zeitalter widerspiegeln, die
Lactantius in seinen institutiones divinae zieht. In diesem Werk, dessen sieben
Bücher bekanntlich jeweils mit einer persönlichen Anrede an Constantin I. eingeleitet

werden, nennt der christliche Höfling und Prinzenerzieher ausdrücklich
Germanicus und dessen Arateadichtung als Gewährsmann dafür, dass das Goldene
Zeitalter und die Gerechtigkeit unter der Schirmherrschaft des Saturn standen147.

Hosios, «der Ägypter, der aus Spanien kam» und dem wir unter den Paten
der Ärenmotive von 324 und 342/43 begegneten, war schon 317/18 der engste
christliche Berater Constantins I.148 Wie wir bereits sahen, war die durch das Tau

142 M. Baar, Das Bild des Kaisers Tiberius bei Tacitus, Sueton und Cassius Dio (Stuttgart
1990), S. 122; |. A. Gissel, Germanicus as an Alexander Figure, in: Classica et
Mediaevalia 52, 2001, S. 277-301; L. Muth, Germanicus, Der Neue Pauly, Suppl.
Bd. 8. Historische Gestalten der Antike: Rezeption in Literatur, Kunst und Musik
(Stuttgart/Weimar 2013), Sp. 454ff.

143 Zusammenfassend Wienand 2012 (Anm. 140), S. 199f., der ihre Bedeutung für die
Selbstdarstellung Constantins I. allerdings für gering hält.

144 RIC -, wohl unediert (Privatsammlung), nach 312, 4,15 g.
145 Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 192 mit Anm. 49.
146 Verg. ed. 6,7; Hör. ars 73; Prop. 1,7,2.
147 Lact. inst. 5,5.
148 Cordoba gehörte zum ursprünglichen Herrschaftsgebiet Constantins I. Wichtigster

christlicher Berater des Kaisers war Hosios wohl bereits 312/313: F. A. Looes (Anm.
62); Bautz (Anm. 62).

196



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Abb. 13 Constantinus I., Follis, Mzst. Rom, um 314 n. Chr.: Der Kaiser reitet zwei

Germanen nieder. Unpubliziert. Privatsammlung. Photo M. Mages.

Abb. 14 Constantinus I., Follis, Mzst. Ticinum: Victoriae Laetae.

Privatsammlung. Photo M. Mages.

Abb. 15 Saturndarstellung aus dem Staatskalender von 354 n. Chr.: In der Hand
des Gottes die campanische secula, mit der Saturn die Zeit in saecula teilt. Nachweis?

Nach: Divjak-Wischmeyer (Anm. 30), S. 111.

197



KONSTANTIN OLBRICH

symbolisierte Periode von 300 Jahren in der mythologischen Tradition Ägyptens

wie in der christlichen Apokalyptik jeweils ein Signal für Erneuerung, für
eine kommende, glückliche Zeit. Dass schon die Dynastiepropaganda und der
Triumph des Germanicus imJahr 17 in den Kontext eines solchen Goldenen
Zeitalters gerückt worden waren, lässt sich einem Hinweis des Tacitus entnehmen.
Herrscher und Symbolfigur des Goldenen Zeitalters war im kaiserzeitlichen Rom
Saturn149. Insofern liefert vermutlich Varro die Erklärung dafür, dass Saturn, wie
so häufig in der römischen Kunst, gerade auch im constantinischen Staatskalender

des Jahres 354 mit dem Attribut der Sichel (lat. eigentlich falx) dargestellt
wird (Abb. 15j150. Nach Varro wird die falx in Campanien als secuta bezeichnet, was
der römische Gelehrte aus dem Wort für «schneiden», secare, heraus erklärt151. Sei

es in Stunden, Minuten oder Grossjahre, sei es die ägyptische, sich stets zyklisch
erneuernde weArft-Ewigkeit oder die ewig revolvierenden Weltalter griechischrömischer

Prägung: Ein Spezifikum menschlicher Zeitkultur ist die Zeiteinteilung.

Der Sichel, als dem traditionell überkommenen152 Attribut des Zeitherren
Kronos/ Chronos / Saturn, kommt bei den Römern eine besondere Bedeutung
zu, die wohl spätestens in nachaugusteischer Zeit aus Varros Etymologie153 zur
secuta/falx heraus entwickelt worden zu sein scheint, und die in der Kunst
vielfach belegt ist: Mit Hilfe der secuta zerschneidet Saturn die Zeit bzw. die Ewigkeit
in saecula, in stets gleiche Weltalter/Zeiteinheiten - egal welche Länge man zu
Grunde legt.

Bezeichnenderweise betont Tacitus den Standort der Bogenarchitektur zur
Erinnerung an die Rückgewinnung der von Varus verlorenen Legionsadler durch
Germanicus, der Ende des Jahres 16 vor dessen Germanentriumph errichtet
wurde: propter aedem saturni, am Saturntempel154. Hier eröffnete sich offenbar
ein Neues Zeitalter. Bögen, das wird häufig verkannt, sind in Rom in erster Linie
Tore, Durchgänge, die symbolisch ein ebensolches neu eröffnen. Auch das
«saturnische» Jahr 16 könnte daher als Epoche der Ära in Frage kommen, die
Constantin I. und seine Umgebung in der 300-Jahres/T-Periode erfüllt sehen wollten.
Will man diesen Überlegungen folgen, dann reflektiert das markante T im Kranz
auf den römischen - und eben nur den römischen - Folles ein Modell massgeblicher

stadtrömischer Kreise, um die aktuellen politischen Entwicklungen zwischen
316 und 318 anhand einer «Epoche» aus der Stadtgeschichte als providenzielles

149 E. Simon, Die Götter der Römer (München 1990), S. 196ff.
150 Zu einer weiteren Darstellung Saturns im Zusammenhang mit der Gründung

Konstantinopels 324 vgl. Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 198fF. mit Abb. 13.
151 Varro, LL 5,137.
152 Saturn wurde von den Römern mit dem griechischen Kronos, dieser wiederum mit

Chronos gleichgesetzt. Kronos wird das Attribut der Sichel zugeordnet, nach verbreiteter
Ansicht, weil sie das Werkzeug ist, mit dem Zeus seinen Vater kastrierte und so die
Ursache zur Geburt der Aphrodite/Venus setzte. Simon 1990 (Anm. 149), S. 194.

153 Für Varro erklärt sich der Name Saturn vom Sähen her (de satu): LL 5,64. Erika Simon
widerspricht dieser antiken Etymologie: Saturn sei für das kaiserliche Rom der Gott
des Goldenen Zeitalters, in dem nicht mehr gesät werden muss, sondern nur noch
geerntet wird. Die Sichel versteht die Autorin daher als Symbol des Erntens: Simon
1990 (Anm. 149), S. 197.

154 Tac. ann. 2,41,1.

198



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Ereignis zu verherrlichen. Konkret: An ein geeignetes historisches Ereignis aus
den Jahren 16 oder eher 17 n. Chr. knüpft sich eine «heidnisch» wie christlich
zeichenhaft lesbare 300-Jahrperiode an, um unter den Auspizien Roms wichtige
gesellschaftliche Heilserwartungen zu befriedigen: Für die traditionellen
Religionen im Sinne des ägyptischen Königsdogmas bzw. in der Wiederkehr des

Goldenen Zeitalters, für die Christen in der seligen Friedenszeit der Apokalyptik.
Die «Entdeckung» einer solchen Epoche hätte die Stadt am Tiber, die seit den
Soldatenkaisern keine Residenz mehr war, von neuem auf das Engste mit der
Vorsehung der Gottheit (Providentia/pronoia) verbunden. Das hätte ihre durch
den Wegzug des Hofes teilweise verlorengegangene geschichtstheologische
Relevanz wiederhergestellt. Daher war das Beizeichen im speziellen Interesse Roms
und seiner Führungsschicht. In anderen Münzstätten taucht es unter anderem
deshalb nicht auf, weil weder der Kaiser noch die Eliten in den Diözesen bzw.
Provinzen ein echtes, nachhaltiges Interesse an einer Refokussierung der
Bevölkerung auf die alte Reichshauptstadt zeigten.

Gleichzeitig deutet sich hier etwas an, das seit dem Jahr 324 breite Spuren in
den Schriftquellen der Antike und des Mittelalters hinterlassen hat: Der Einfluss
der spezifischen Zeitkultur Ägyptens auf die spätantike Staatstheologie. Die
Anregung für den Doppelsinn der 300 als Kreuzeszahl und Horusperiode mag
dabei bereits ein früher Beitrag des «Ägypters, der aus Spanien kam» sein, der
Constantin I. in die Arkana der christlichen Religion einführten sollte.

Arbeitslosigkeit und Christianisierung im spätantiken Ägypten?

Für Constantin I., Constans und Theodosius I. konnten wir vier zeitliche Beispiele
verfolgen, in denen sich durchgehend zwei Merkmale überschneiden: Erstens

eine speziell auf den jeweiligen Kaiser und seinen aktuellen politischen Bedarf
zugeschnittene Propagandastrategie, die mit Mythen, mit religiösen Bild- oder
Zahlensymbolen arbeitet, welche in Ägypten seitJahrtausenden in Gebrauch
waren und die auch der spätantiken Kultur noch vertraut waren155. Zweitens ßnden
sich in allen vier Beispielen hochrangige christliche Funktionäre aus Ägypten
in unmittelbarer Kaisernähe bzw. mit nachhaltigem, gut belegtem Einfluss auf
den Kaiser: Hosios von Cordoba 317, 324 und 342/43, Athanasius von Alexandria
342/43 (in gemeinsamen Audienzen mit Hosios), schliesslich Johannes von Lyko-
polis 383.

Wie könnte dieser rote Faden zu erklären sein? Kommen ägyptische
Kirchenfunktionäre ausgerechnet als Vermittler ursprünglich «heidnischer» religiosa in
die im Entstehen begriffene christliche Kaiserideologie in Betracht?

Man kann das für wenig plausibel halten, insbesondere, wenn man annimmt,
dass für den antiken Menschen eine fundamentale Unvereinbarkeit von Christsein

und der Pflege alter Kulte bestand. Dafür müsste man konsequent davon
ausgehen, dass es keine biographischen oder funktionalen Verbindungen
zwischen der alten ägyptischen und der neuen christlichen Priesterklasse gab, dass

155 Eür die 300 Jahre des Horus vgl. Anm. 54, 126; für die 365-Jahresperiode des Re nach
dem Horusmythos von Edfu vgl. Anm. 50ff., 45, 24.

199



KONSTANTIN OLBRICH

beide streng getrennt waren. Wenn wir das Beispiel des Athanasius betrachten,
spricht etwa eine Überlegung von T. Barnes für eine solche strikte Trennung. Da
sich in dessen reicher literarischen Hinterlassenschaft keine Rekurse auf traditionelle

altägyptische Mythen fänden, sei davon auszugehen, dass Athanasius einer
relativ niedrigen sozialen Schicht entstammte, die eben kaum Verbindungen zu
der gesellschaftlich hoch stehenden Kaste besass, aus welcher die traditionellen
ägyptischen Priestertümer besetzt wurden136. Anderseits erwähnt auch Barnes,
dass sich Athanasius um 365/66 in der ererbten Grabanlage seiner Familie
versteckte157. Das passt nicht zu jemandem, der keine Verbindungen zur höheren,
überkommenen Kultur des Nils hatte. Arme konnten sich keine Familiengrablege
leisten158. Eine Familiengrablege ist Zeichen von Oberschichten, in Ägypten vor
allem von Totenkult, dem Kernstück der altägyptischen Religion.

Bessere Gründe sprechen dafür, mindestens partiell von einer funktionalen
und gesellschaftlichen Kontinuität zwischen altägyptischen und christlichen
Priestertümern auszugehen. Sowohl Athanasius als auch Johannes von Lycopolis,
zwei Protagonisten des ägyptischen Christentums, begegnen auch in sozialen
Funktionen, die für die Bevölkerung denjenigen der überkommenen ägyptischen
Orakel entsprachen. Neben der «korrekten» christlichen Vita des Athanasius, wie
sie uns scheinbar traditionslos hauptsächlich in seinen eigenen Schriften
entgegenleuchtet, weiss nicht allein Ammianus Marcellinus zu berichten, dass sich
die Hauptvorwürfe, die gegen den Metropoliten Alexandrias offiziell erhoben
wurden, auf seiner verbotenen Wahrsagerei gründeten. Insbesondere auf die
Deutung des Verhaltens von Vögeln habe er sich verstanden159. Diese Angabe
findet auch in anderen Überlieferungen eine Entsprechung: Athanasius habe die
Zukunft aus den Stimmen von Krähen heraus deuten können160. Johannes, der
christliche Eremit, findet sich praktisch direkt in der Rolle der alten Tempelorakel,

welche einer ausserhalb der Tempel lauschenden Gläubigenschar durch die
Stimmen der Priester innerhalb der heiligen Räume zuteil wurden. Vor allem
aber entsprechen Athanasius und Johannes dem neuen römischen Orakeltypus
des Sehers/Heiligen Mannes, der sich seit dem dritten Jahrhundert in der
römischen Welt verbreitete und auch in Ägypten für alte und neue Religionen belegt
ist161. Das dürfte insofern kein Sonderfall sein, als Ägypten insgesamt zeigt, wie

156 Barnes 1993 (Anm. 112) S. lOf.
157 Nach Sokr., hist. eccl. 4, 13,4: Barnes 1993 (Anm. 112), S. 11. Letztlich wissen wir von

Athanasius vor seiner Bischofsweihe kaum etwas: Clauss 2016 (Anm. 71), S. 55. Das
könnte auf niedrige Herkunft hinweisen, aber eben auch auf nichtchristliche Herkunft
oder heidnisches «Vorleben».

158 Wenn sich Arme überhaupt die Mumifizierung leisten konnten, dann pflegte man
ihre Mumien beispielsweise in Gruben, öffentlich zugänglichen, wiederverwendeten
Gräbern oder natürlichen Höhlen abzulegen: D. Arnold, Grab, Lexikon der
Ägyptologie Bd. 2 (Wiesbaden 1977), Sp. 827; C. Riggs, The Beautiful Burial in Roman
Egypt. Art, Identity and Funerary Religion (Oxford 2005), S. 2.

159 Amm. 15,7,7-10.
160 Apophth. Pat. Epiphanius 1 (PG 65: 161-163); Soz. hist. eccl. 4,10. Frankfurter 1998

(Anm. 16), S. 187.
161 P. Brown, Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spätantike (Frankfurt am

Main 1995), S. 80fL; Frankfurter 1998 (Anm. 16), S. 184 ff.

200



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

die soziale Funktion, die früher Tempelorakel erfüllt hatten, durch die neuen
kirchlichen Institutionen übernommen wurden, auch wenn sich diese dafür des
Sehers als Modell bedienen mussten162.

Neben dieser funktionalen Kontinuität zeigen jedoch auch direkte personale
Kontinuitäten zwischen der traditionellen ägyptischen Priesterklasse und
christlichem Klerus Möglichkeiten auf, durch welche typische Inhalte und Mythen der
pharaonischen Religion, wie die Königsnovelle oder sah/ Orion, formend auf
die Vorstellungswelt der Christen wirken konnten. Ruhnus von Aquileia erwähnt
in seiner Kirchengeschichte, dass sich in Ägypten gerade gelehrte Priester zum
Christentum bekehrt hätten163. D. Frankfurter konnte eine ganze Reihe von
Fällen darstellen, in welchen «heidnische» Priester selbst oder auch deren Kinder

zum Christentum konvertierten bzw. den Weg in das Mönchtum fanden164.

Solche Verwandtschafts- und Abstammungszusammenhänge scheinen durchaus
plausibel, da die Priesterschaften einen erheblichen Teil der gebildeten Schichten
darstellten, die auch der christliche Klerus brauchte165.

Unabhängig davon, dass pharaonische Kultur und Christentum - aus welchen
Gründen auch immer - ohnehin wesentliche Komponenten teilen, wie etwa das

Konzept der Kirche als irdischen Vertreters einer entrückten Gottheit, den Glauben

an ein Totengericht und die Unsterblichkeit der Seele166: Ein Blick auf die
Ursachen der Verwandlung der religiösen Landschaft Ägyptens in der Spätantike
macht solche Familienbande gut verständlich. Denn das Absterben der alten Kulte

am Nil hatte wohl prosaischere Gründe als die grössere Uberzeugungskraft der
christlichen Alternativen, wie sie die Kirchenschriftsteller so gerne nahelegen167.
Anders als in solchen Regionen des Imperiums, in denen die alten Kulte ausser
vom Staat auch stark von privater euergesia durch Kuriale getragen wurde, waren
die über Jahrtausende angewachsenen Ländereien der Tempel Ägyptens durch
den Eroberer Augustus enteignet worden. Die Tempel finanzierten sich seither
einseitig aus kaiserlichen Zuwendungen. Als dem Staat bzw. den Kaisern im Zuge
der Reichskrise des 3. Jahrhunderts schlicht das Geld ausging, fiel gerade diese

monopolartige Finanzierungsquelle fort. Daher kam es gerade in Ägypten nach
250 n. Chr. zu einem besonders rasanten Niedergang der Tempelkultur: Eben
weil die üblichen Ressourcen für die Personal- und Sachkosten plötzlich nicht
bzw. nur mehr sehr reduziert zur Verfügung standen168.

Wir hören in der Folge von Angehörigen der alten Priesterklasse, die alternative

Lebensmodelle entwickelt hatten. Vielfach begegnet der Begriff «Priester»
als eine Art Rangbezeichnung, die Abkömmlinge der alten Priesterfamilien
bezeichnet, welche jedoch keine Tempeldienste verrichten, sondern privatwirt-

162 Frankfurter 1998 (Anm. 16), S. 184 ff., 193.
163 Rufin. hist. eccl. 11,29. Vgl. auch Brown 1995 (Anm. 161), S. 115 ff.
164 Frankfurter 1998 (Anm. 16). S. 261-264 mit Anm. 77 zu den Quellennachweisen.
165 Freundlicher Hinweis von R. Bagnall, private Korrespondenz, E-Mail vom 15.7.2015;

vgl. dazu Bagnall 1996 (Anm. 18), S. 285.
166 J. Assmann, Erinnertes Ägypten (Berlin 2006), S. 13-44.
167 Vgl. etwa Sokr. hist. eccl. 5,17.
168 Bagnall 1996 (Anm. 18), S. 263, 267f. unter dem Stichwort «tempels in trouble»;

Frankfurter 1996 (Anm. 16), S. 184.

201



KONSTANTIN OLBRICH

schaftlichen Beschäftigungen im Zusammenhang mit Grundbesitz und Steuern
nachgehen169.

Das erklärte aber noch nicht, warum sich typoi und Modelle der altägyptischen
Religion plötzlich in der Propaganda christlicher Kaiser wiederfinden. Stellt F.

Hoffmann genau die richtige Frage, wenn er als möglichen Hintergrund für die
«Karrieren» ehemaliger Priester oder deren Kinder im christlichen Klerus eine
Strategie gegen die neu grassierende Arbeitslosigkeit unter dem traditionellen Kultpersonal

erwägt170? Einiges spricht dafür. Wer sollte zu den Berufen der Kirchen und
zur Fortentwicklung der christlichen Mission Ägyptens von seiner Vorbildung
her besser berufen gewesen sein als der gebildete, schriftkundige Teil der
Gesellschaft, der einer indigenen Bevölkerung neue Glaubensinhalte in vertrauten
Bildern und Mythen nahebringen konnte und der gleichzeitig seine traditionellen

Alimentierungsfelder verloren hatte? Die ägyptische Kirche war stark und galt
schon dem 4. Jh. als die älteste der Welt171. Ihre Grösse und Verbreitung in der
Region machte sie zu einem attraktiven Arbeitgeber. Das verehrungswürdige Alter
der Kirche Ägyptens und der christlichen Religion an sich, deren Entstehung ein
Eusebius von Caesarea gar in die Urzeit der Menschheit verlegt hatte172, dürfte
solche Wege auch für Mitglieder einer stolzen und traditionsbewussten Priesterkaste
gangbar gemacht haben. Wenn die Religion Ägyptens dem hellenisierten Rom
als die älteste und damit «wahrste» der Welt galt, weist Eusebius' Argumentation
vom Christentum als Urreligion auf eine Gemeinsamkeit, die den Anhängern
alter Religionen den Übertritt zum Christentum erleichtern konnte. Die christliche

Mission arbeitete und arbeitet weltweit damit, den zu Bekehrenden den
Übergang zur neuen Religion mit Mitteln zu erleichtern, die aus deren eigenen
religiösen Traditionen heraus akzeptabel sind173. Hier war gerade der Weg von
der altägyptischen Religion zum Christentum für den religiös gebildeten Teil der
einheimischen Bevölkerung vorgeprägt, weil die ägyptische Religion starke heno-
theistische Komponenten besass, die neben dem ausgeprägten Polytheismus des

Nillandes stets ihr Recht behaupteten174. Schon Eusebius von Caesarea setzt sich in
seiner praeparatio evangelica damit auseinander, wie die «Söhne des Nilus», ohne
die «wahre Gottheit» zu kennen, in ihren ursprünglichen Gebräuchen und Riten
christlichen Traditionen, wie z.B. dem unblutigen Opfer, entsprochen hätten175.

Schliesslich legt ein spezielles verwaltungstechnisches Phänomen auch organisatorische

Zusammenhänge zwischen der alten Tempelkultur und der neuen
Kirchenhierarchie Ägyptens nahe. Denn zu dem Szenario einer langsamen Verflech-

169 Bagnall 1996 (Anm. 18), S. 266ff.
170 Private Unterhaltung im Laufe des Jahres 2016.
171 Äthan., apol. Const. 30,2: Constantius II. appelliert in einem Brief an die Alexandriner,

die als erste als Lehrer der Weisheit den wahren Gott erkannt hätten.
172 Eus., HE 1,2,1; 1,4,1-14.
173 Ein klassisches spätantikes Beispiel bilden die Bekehrungsgrundsätze Gregors des

Grossen im Zuge der ersten Angelsachsenmission: Beda, HE 1,30.
174 E. Hornung, Die Anfänge von Monotheismus vind Trinität in Ägypten, in: K. Rahner

(Hrsg.), Der eine Gott und der dreieine Gott. Das Gottesverständnis bei Christen,
Juden und Muslimen (Freiburg 1983), S. 48-66; J. Assmann, Theologie und Weisheit
im alten Ägypten (München 2005), S. 35-53; Assmann 2006 (Anm. 166), S. 50.

175 Eus. pr. ev. 1,9.

202



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

tung von «Heidenkirche» mit der «Christenkirche» fügte sich die Sonderstruktur
des ägyptischen Episkopats, die in anderen Teilen des Reiches keine Parallelen
findet. Die ungewöhnliche, monopolartige Machtstellung des Patriarchen von
Alexandria, die sich in dessen autoritärer Gewalt über alle ägyptischen Bistümern
äussert176, ähnelt der zentralen Amtsgewalt, die sich aus der Vorgesetztenstellung
des römischen «Oberpriesters Alexandrias und ganz Ägyptens» gegenüber allen
Priestern und Tempeln des Landes ergab, wie sie in den ägyptischen Verwaltungsreformen

um das Jahr 120 entwickelt worden war177. Diese Parallele legt nahe,
dass mit der zentralistischen Tempelverwaltung vertraute Experten am Aufbau
und an der Rechtsentwicklung der Landeskirche massgeblich beteiligt waren.

Doch selbst wenn eine grassierende Arbeitslosigkeit unter den traditionellen
Kultexperten der Christianisierung Ägyptens wichtige Impulse gegeben haben

mag; selbst wenn das Ergebnis eines solchen Prozesses gleichsam zum sozialen
Substrat werden konnte, um zentrale Aspekte, um die spezifische Zeitkultur der
altägyptischen Religion in die Staatstheologie der Spätantike zu transportieren:
Was könnte der Auslöser dafür gewesen sein? Warum werden solche Phänomene
ebenso wie ihre möglichen Protagonisten ägyptischer Herkunft gerade seit dem
ersten Viertel des 4. Jh. kontinuierlich als formende Faktoren der kaiserlichen
Propaganda so greifbar?

Im Zeichen der Isis: Entscheidung an der milvischen Brücke

Die Quelle, der die moderne Geschichtsschreibung das Datum der Schlacht an
der milvischen Brücke entnimmt, ist der Staatskalender des Jahres 354, auch unter

dem Namen Filocalus-Kalender bekannt. Er verzeichnet alle Staatsfeste, die
in der Mitte des 4. Jh. in der alten Reichshauptstadt offiziell begangen wurden.
Wie bereits eingangs dargestellt, wurde das Fest des Sieges über Maxentius in
Rom am 28. Oktober gefeiert. Der Kalendereintrag hierzu lautet evictio Tyranni,
die «Vertreibung des Tyrannen». Der Einzug des Siegers in die Stadt am Folgetag
wurde ebenfalls gefeiert, der Kalendereintrag hierzu lautet Adventus divi, «der
Einzug des Gottes», also Constantins.

Diese beiden constantinischen Kaiserfeste am 28. und 29. Oktober weisen im
selben Festkalender eine signifikante Uberschneidung auf: Sie fallen mit den ersten

beiden Tagen des fünftägigen stadtrömischen Hauptfestes der ägyptischen
Göttin Isis zusammen (28. Oktober-1. November, im Kalender sind die fünf Tage
jeweils mit dem Hinweis isia gekennzeichnet), deren Kult in Rom und Italien
spätestens seit Caracalla im Vordergrund des religiösen Lebens stand178.

Es scheint in den religiösen Kategorien der Spätantike eigentlich nahezu
ausgeschlossen, dass ein so großer Sieg wie an der milvischen Brücke, der
unmittelbar zur Einnahme Roms führte, vom Sieger nicht mit derjenigen Göttin

176 Bagnall 1996 (Anm. 18), S. 284f.
177 Zum Amt des archiereus G. Hölbl, Altägypten im römischen Reich. Der römische

Pharao und seine Tempel (Mainz 2000), S. 36.
178 Oben Anm. 30. Zur zentralen Rolle des Isiskults für die Stadt Rom Wissowa 1912

(Anm.36), S. 355.

203



KONSTANTIN OLBRICH

in Verbindung gebracht wurde, deren offizielles lokales Hauptfest am Tage der
Schlacht einsetzte. Dass es aus der Sicht Constantins Isis war, die ihm den alles
entscheidenden Sieg über seinen Rivalen und damit die Stadt Rom schenkte, liegt
daher nahe. Indizien dafür, dass Constantin über den Sakralkalender der Stadt
wohlunterrichtet war und sich schon vor der Schlacht um die Unterstützung der
Gottheit bewarb, deren lokales Hochfest unmittelbar bevorstand, ergeben sich
aus dem bei Laktanz überlieferten Traum Constantins:

Commonitus est in quiete Constantinus, ut caeleste Signum die notaret in scutis atque
ita proelium committeret. Fecit ut iussus est et transversa X littera, summo capite
circumflexo, Christum in scutis notât}19

Laktanz impliziert in der Tat, dass damit Christus auf die Schilde gezeichnet
worden sei. Die wohl allgemeine Meinung in der Literatur folgt ihm darin. Dass

es Constantin in dem Moment auf ein christliches Zeichen ankam, besagt der
Text, genau betrachtet, nicht. Es dürfte sich eher um die Erklärung des Laktanz
handeln180, die der Autor offenbar auch für notwendig hält, da es eine verfestigte
christliche Ikonographie zu so früher Zeit noch nicht gab.

Sobald wir das von Laktanz beschriebene Zeichen in seinen unmittelbaren
kultkalendarischen Zusammenhang und in seine ikonographische Tradition stellen,

liegt es jedoch näher, dass Constantin es deswegen unmittelbar vor dem 28.
Oktober anbringen ließ, um einem Traumgesicht der Isis zu gehorchen und die
mächtige Allgöttin als Schlachtenhelferin zu gewinnen.

Gerade Isis war dafür bekannt, dass sie sich den Menschen im Traum
offenbart181. Das von Laktanz beschriebene Zeichen ist jüngst von J. Bardill zu Recht
mit der ägyptischen awcA-Hieroglyphe gleichgesetzt worden, wie sie schließlich
auch den sogenannte Sarkophag Constantins im Innenhof der Irenenkriche
Konstantinopels ziert (Abb. 76)182. Zu ergänzen ist, dass das mit der sog. Isisblut-Hiero-
glyphe (ägyptisch: tit) verwandte awcA-Zeichen nicht nur die aus der Populärkul-

179 Lact, mort pers. 44,5: «Konstantin wurde während der Ruhe ermahnt, dass er ein
himmlisches Zeichen auf die Schilde zeichne und so den Kampf beginne. Er tut wie
befohlen, und der umgewendete Buchstabe X, an der obersten Spitze umgebogen,
bezeichnet Christus auf den Schilden.» Um 315 verfasst handelt sich dabei um den
zeitlich frühesten christlichen Beleg für einen Traum Constantins, der, sicher ganz
der Absicht Laktanz' entsprechend, von der wohl allgemeinen Meinung so verstanden
wird, als habe Constantin, bewegt durch seine nächtliche Vision, seine Soldaten ein
Zeichen Christi als Siegbringer auf ihre Schilde zeichnen lassen. Vgl. G. Weber, Kaiser,
Träume und Visionen in Prinzipat und Spätantike, Stuttgart 2000, S. 244ff.; Wienand
2012 (Anm. 140), S. 258fF.

180 Auch sonst kennt die antike Kirchengeschichte Beispiele für die Interpretation ägyp¬
tischer Hieroglyphen als christliche Bedeutungsträger: Soz. hist. eccl. 7,15,10; Sokr.,
hist. eccl. 5,17,1.4.6; Rufin. hist. eccl. 11,29. Es handelt sich dabei natürlich um ein
geläufiges Werkzeug christlicher Mission.

181 Merkelbach 2001 (Anm. 83), S. 199ff. Vgl. Diod. 1,25,2: «Die Ägypter sagen, dass
Isis große Erfahrung in der ärztlichen Kunst habe. So habe sie an der Heilung der
Menschen besondere Freude und gebe denen, welche sie darum bitten, im Schlaf viele
Hilfsmittel, in dem sie sich ihnen deutlich zeige.» (Übers, nach R. Merkelbach).

182 Bardill 2012 (Anm. 58), S. 166f„ 181.

204



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Abb. 16 Vorderansicht des Deckels zum sog. Sarkophag Constantins I., Hagia Irene,
Konstantinopel (Arch. Mus. Istanbul, Inv. Nr. 608), Photo: J. Bardill.

tur vertraute Bedeutung von «Leben» hat, sondern auch in römischer Zeit noch
für das Wort «Spiegel», also einem Venuszeichen, stand. Wie bereits an anderer
Stelle ausgeführt, dürfte das Zeichen in der synkretistischen Kultur des 4. Jh.
allgemeinverständlich Isis bezeichnet haben, und zwar gerade auch in ihren
«Erscheinungsformen» als Venus / Kypris-Aphrodite / Sothis183. In der unverzüglich

183 Olbrich 2018 (Anm. 108), S. 204ff. In ähnlicher Weise scheint Constantin bei der
Belagerung von Byzantion im Jahr 324 die Unterstützung der wichtigen Lokalgöttin
Artemis-Hekate für sich in Anspruch genommen zu haben. Und auch sein Sieg über
Licinius bei Chrysopolis scheint später mit einem Traum des Kaisers in Verbindung
gebracht worden zu sein: Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 216ff. Ein weiterer Beleg für
die Rolle der Isis im Kampf um Rom könnte im Datum eines der Feste zu sehen
sein, mit der die Stadt einer der beiden überlieferten Adventus-Feiern zu den
Regierungsjubiläen Constantins gedachte: Ein Einzug des Kaisers in die Stadt am
18. Juli (im Kalender Advent(us) d(ivi)/dies aegyptiacus: J. Divjak - W. Wischmeyer
2014 [Anm. 30], S. 211) stellt sicher, dass Constantin den Tagesanbruch zum 19. Juli
(julianisch; im Filocalus-Kalender am 19. Juli ludi votivi), den in Rom und bei den
Griechen kalendarisch fixierten ägyptischen Neujahrstag (gekennzeichnet durch
heliakischen Frühaufgang des Sothis/ Sirius im Raum von Heliopolis und Memphis: F.

Daumas, Neujahr, Lexikon der Ägyptologie Bd. 4, Wiesbaden 1982, Sp. 471; Luft 1984
(Anm. 84), Sp. 1120) bereits in der Stadt erlebte. Sothis war, wie wir mehrfach gesehen
haben, in der ägyptischen Kultur mit Isis gleichgesetzt. Auch dies wohl eine Reverenz
an Isis. Falls es sich um den Adventus des Jahres 315 handelte (unsicher, vgl. J. Divjak
- W. Wischmeyer 2014 (Anm. 30), S. 287; dass die Autoren dabei von einem weiteren
Adventus an Constantins Vizennalientag am 25. Juli 326 ausgehen, erschließt sich
mir jedoch nicht. Flüchtigkeitsfehler? Die für den 18. und den 21. Juli verzeichneten
Adventusfeste müssen das jeweils folgende Dezennalien- bzw. Vizennalienfest am 25.
Juli vorbereitet haben), wäre bereits hier ein Säkularbezug zu erwägen (Epoche 49/48
v. Chr., Geländeteil Thessalonikes durch die Pompejaner in stadtrömischen Boden
umgeweiht, vgl. oben Anm. 59; Periode Sothis, 365 Jahre). Das würde allerdings
voraussetzen, dass bereits 315 die Möglichkeit der Gründung eines neuen Rom in
Constantins «Portfolio» lag.

205



KONSTANTIN OLBRICH

nach dem Sieg von 312 erfolgten Wiederaufnahme der erstmals durch die zweite
Tetrarchie im Jahr 306 ausgegebenen, stadtrömischen Isisprägungen zeigt sich
Constantins Dank an die Isis Panthea ebenso wie sein betontes Reversement der
Religionspolitik des Maxentius. Dessen Ablehnung des Isiskultes zeigt sich darin,
dass Rom in den sechsJahren seiner Herrschaft eben gerade keine Isisprägungen
mehr produzierte184.

Wenn sich auch ein ursprüngliches Traumverständnis als Begegnung mit Isis im
Laufe der religiösen Entwicklung Constantins verchristlicht haben mag, erscheint
es daher nicht ganz unwahrscheinlich, dass sich die massierte Rezeption religiösen
Gedankenguts Ägyptens durch die spätantike Kaisertheologie unmittelbar aus dem
Beispiel seiner Inanspruchnahme der Isis im Vorfeld der milvischen Brücke erklärt.

Doch auch die Ägyptenmotive im Gefolge der constantinischen Dynastiepropaganda

sollten nicht isoliert, sondern in der Tradition kaiserlicher Vorgänger
gesehen werden. Daher wollen wir abschließend die Herrschaftszeit Diocletians,
in dessen Umgebung Constantin politisch und kulturell geformt wurde, auf mögliche

Vorbilder untersuchen.

Zurück zum Anfang? Diocletian und sein Palastprojekt in Spoleto

Ägypten war Griechen wie Römern «Das Alte». Die Römer scheuten res novael8b,

scheuten «Das Neue». Erneut daher die Frage: Waren die bisher diskutierten
Rekurse auf die ägyptische (Zeit-)Kultur durch die Kaiser von Constantin I. bis
Theodosius I. für das römische Staatswesen eine echte «Neuerung», oder konnten
sich diese Herrscher dabei auf Altes, auf wie auch immer geartete, «traditionsbildende»

Vorstellungen berufen?
Diokletian gilt in der Geschichtswissenschaft als der grosse Reformer des

römischen Reiches. Nicht von ungefähr pflegen Darstellungen der Spätantike
häufig mit seiner Regierungszeit zu beginnen. Dennoch: Viele von diokletiankritischen

Quellen als «Neuerungen» gegeisselte Reformen des Kaisers liessen
sich ebensogut als Rückgriff auf die «Urzeit Roms» erklären: Wenn Eutrop die
Einführung von juwelenbesetzter Kleidung als Abgleiten in persische Gebräuche
tadelt, so wäre aus der Warte eines Römers um 300 zu bedenken, dass purpurne
bzw. juwelenbesetzte Kleidung bereits den Gott/König Romulus auszeichnete18".

184 L. Ramskold, A die link study ofConstantine's pagan Festival of Isis tokens and affiliated
coin-like «fractions»: chronology and relation to major imperial events, JNG 66, 2016,
S. 168-182. Die feindliche Haltung des Maxentius gegenüber Isis kann die Frage
aufwerfen, ob nicht die Umgebung des mächtigen Isistempels in Rom mitbeteiligt war
Constantin auf das abstehende Isisfest hinzuweisen und ihm das neue Schildzeichen
nahezulegen.

185 Res novae, wörtlich übersetzt eigentlich «Neuerungen», war bekanntlich als lateinischer
Begriff für «Umsturz, Revolution» negativ konnotiert.

186 Eutr. 9,26. Zu den königlichen Vorbildern und Traditionen Cass. Dio, frg. 6,1a; 43,43,2;
44,6,1; 44,11,2; Zon. 7,4; Cic. Phil. 2,85. A. Ai.földi, Die monarchische Repräsentation
im Römischen Kaiserreiche (Darmstadt 1970), S. 20ff., 123, 148f., dort mit Anm. zum
Aufgreifen der roten Schuhe der Könige von Alba durchJulius Caesar; C.J. CLASSEN,
Zur Literatur und Gesellschaft der Römer (Stuttgart 1998), S. 45, Anm. 117.

206



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Im Zusammenhang mit Romulus fällt auch die deutliche Reduzierung der
Mannschaftszahl der Legionen durch Diokletian auf. Die wohl herrschende Lehre geht
von einer Mannschaftsstärke der neuen Legionen von 1000 Soldaten aus187. Das

mag sehr wohl dazu beigetragen haben, die von Heereskommandos ausgehende
innenpolitische Gefahr zu mindern. Es mag auch taktisch «moderner» gewesen
sein. Auffällig ist gleichwohl die Parallele zur mythischen Frühzeit, jedenfalls wie
die Spätantike sie sah: Nach der Überlieferung hatte auch das Heer des Romulus
eine Stärke von 1000 Mann188. Was von diokletiankritischen Quellen als unangemessene

Neuerung dargestellt wird, kann, am Beispiel der neuen kaiserlichen
Kleidung betrachtet, durchaus als Rückkehr zu den mores maiorum beabsichtigt
gewesen sein. Eine solche Rückkehr zu den alten Sitten ist als das Schlüsselmotiv
der Politik Diokletians überliefert. So ist allgemein anerkannt, dass seine
grundlegenden Reformen im Heer und in der Verwaltung mit einem ausgeprägten
kulturellen Konservativismus einhergehen189. Diokletians Zeit zeichnet sich durch
eine intensive Sammlungstätigkeit aus, durch das Bemühen, Altes und in den
Zeiten der Reichskrise fast Verlorenes zu bewahren. Das Wiederaufblühen der
römischen Literatur und die Renaissance des klassischen Rechts, wie sie sich in
den Gesetzessammlungen eines Hermogenianus oder eines Gregorianus spiegelt,
sind allgemein bekannte Beispiele190.

In keinem Bereich aber ist das Motiv des Alten als positiver Wert besser überliefert

als in Diokletians Religionspolitik191: Für den offenbar empirisch denkenden
Kaiser waren die zahlreichen Unglücksfälle, die das Reich in eine jahrzehntelange

Krise gestürzt hatten, Folge der Vernachlässigung der vetus religio. Auf das Alte
als Wert an sich beruft sich auch ein 302 in Alexandria veröffentlichtes Edikt, in
welchem er sich gegen die Manichäer wendet, deren «Aberglauben» ihm zudem
besonders verdächtig erscheint, weil er vom reichsfremden Erzfeind Roms, den
Persern, stammt.

«Aber die unsterblichen Götter geruhten, aufgrund ihrer Vorsehung zu
verordnen und zu bestimmen, was gut und wahr ist, so dass dieses durch
den Mund vieler guter und auserlesener Männer sowie durch den Ratschlag
und die unverkürzte Untersuchung der Weisesten gebilligt und festgestellt
werde. Es entspricht göttlichem Gebot, sich diesen nicht zu widersetzen und

187 TH. Mommsen, Das römische Militärwesen seit Diocletian, Gesammelte Schriften 6

(Berlin 1910), S. 238. A. H. M.Jones, The Late Antiquity (London 1964), S. 680f.
Zur Diskussion O. Schmitt, Stärke, Struktur und Genese des comitatensischen
Infantrienumerus, BonnerJahrbücher 201, 2001, S. 96ff.

188 Daher der Begriff miles etymologisch von 1000 /mille abgeleitet nach der mit dem
Staatskalender von 354 überlieferten chronica Urbis Romae (Mommsen, Chron. min.
I, S. 144)

189 Demandt 2007 (Anm. 94), S. 71.
190 Fuhrmann 1994 (Anm. 24), S. 42-48.
191 Treffend resümiert bei W. Kuhoff, Diokletian und die Epoche der Tetrarchie. Das

römische Reich zwischen Krisenbewältigung und Neuaufbau (284-313 n. Chr.)
(Frankfurt am Main 2001), S. 280: «(...) dass die Hervorhebung alter Kultgepflogenheiten
und des Willens der Götter eine Grundhaltung Diokletians zum Ausdruck bringt, die
gebührend zu würdigen ist.»

207



KONSTANTIN OLBRICH

ihnen keinen Widerstand zu leisten. Und die alte Religion darf von keiner
neuen angefochten werden. Es ist nämlich ein grösstes Verbrechen, dasjenige

erneut zu behandeln, was, nachdem die Alten es einmal festgesetzt und
definiert haben, seinen Zustand und seinen Lauf bewahrt und besitzt.»192

Können die «alten» Kulte Ägyptens Anknüpfungspunkte für das dahinter
stehende Konzept geliefert haben? Die folgenden Überlegungen beanspruchen
keinesfalls, befriedigende Lösungen für diese Frage zu bieten. Im günstigsten
Falle möchten sie immerhin weitere Diskussionen zu möglichen Einflüssen pha-
raonischen Staatsdenkens auf das römische Kaisertum anregen. Gleichwohl gibt
es einige Indizien, die dafür sprechen, dass Ägypten für Diokletians Staats- und
Religionsverständnis nicht ganz bedeutungslos gewesen sein könnte.

Nach Aurelius Victor (4. Jh.) ging es dem Kaiser nicht allein um das Alte,
sondern um die Pflege der «ältesten Religionen» / der veterrimae religionesI93. Gab es

im römischen Gesichtskreis ältere Religionen als diejenige Ägyptens? Diocletian
verbrachte immerhin 18 Monate seiner zwanzigjährigen Regierungszeit am Nil194.

In diesem Zusammenhang gibt es auch Hinweise auf ein Interesse des Kaisers an
der wissenschaftlichen Literatur Ägyptens195. Aus numismatischer Sicht inauguriert

das Bild Diocletians als Senioraugustus im Jahr 306 wohl nicht zufällig die
erste Emission der von Constantin unmittelbar nach der Eroberung der Stadt
wiederaufgenommenen Isisprägungen, die für etwa hundertJahre ein
Langzeitphänomen in der Münzstätte Rom werden sollten. Ägyptische Gottheiten wie Isis,
Sarapis, Anubis sowie Harpokrates gehören damit plötzlich zum regelmässigen
Repertoire der stadtrömischen Münzprägung196.

Äus dem Palastareal des Alterssitzes Diokletians in Spoleto/ Split haben sich,

ganz oder in Teilen, bisher zwölf ägyptische Sphingen nachweisen lassen. Hunderte

Säulen des Palastes sind aus ägyptischen Gesteinsarten bzw. Spolien aus
Ägypten. J. Belamaric schliesst daraus auf eine ausgesprochen ägyptische
Atmosphäre, die im Zentrum des Palastes von Spoleto geherrscht haben dürfte197. Wie
könnte eine solche Konzentration ägyptischen Materials im Diokletianspalast zu
erklären sein?
Zwei Deutungen bieten sich an, die sich gegenseitig nicht im Sinne eines Entwe-

192 Coli. leg. 15,3. Übersetzung nach M.-Th. Fögen.
193 Aur. Vict. 39,45.
194 W. Ensslin, Valerius (Diocletianus), RE 7.A.2, Sp. 2441f., 2446; Demandt 2007

(Anm. 94), S. 65f.; Clauss 2003 (Anm. 14), S. 241f.; in Diokletians Gefolge hat auch
der spätere Kaiser Constantin I. Ägypten kennengelernt: Constantin erwähnt seinen
Aufenthalt in Memphis in seiner Rede an die Versammlung der Heiligen, or. ad. sanct.
16,2. Vermutlich besteht ein zeitlicher Zusammenhang mit seinem Besuch Palestinas
im Gefolge Diocletians: Eus. V.C. 1,19.

195 Joh. Ant. Fr. 248 Suda D 1156 + X 280, 1-2.
196 Ramskold 2016 (Anm. 184), S. 168f.
197 J. Belamaric, The date of foundation and original function of Diocletian's Palace

at Split, Hortus Artium Medievalium 9, 2003, S. 173f. (für einen Baubeginn im Jahr
298); J.J. Wilkes, Diocletian's Palace, Split: Residence of a Retired Roman Emperor
(London 19932), S. 21f. spricht von nur vier Sphingen, gründet seine Angaben jedoch
auf zwischen 1912 und 1929 verfasste Literatur.

208



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

der-Oder ausschliessen müssen. Zum einen hielt sich Diokletian, wie wir sahen,
lange selbst in Ägypten auf. Von daher kann das Material von Split schlicht damit
erklärbar sein, dass es eben gerade «da» war bzw. aktuell, als Spolienquelle, in den
Gesichtskreis des Kaisers geraten war.

Zumal in der Spätantike allgemeinverbreitete, typologische Denkschemata,
stellen allerdings eine weitere Erklärung in den Raum, die gewissermassen auf
einer Linie mit dem wenig später beobachtbaren Eindringen pharaonischer
Elemente in die christliche Herrscherideologie des 4. Jh. liegen würde. Unter allen
antiken Herrschern ragt Diokletian durch seine langfristig geplante Abdankung
heraus, die er im Jahre 305, nach zwanzigjähriger Regierungszeit, vollzog. Seine
Anlage von Split war von vornherein als Altersruhesitz geplant worden. Die
Abdankungspläne Diokletians und der um 297 begonnene Bau des Palastes müssen
also miteinander verbunden gewesen sein198. Sein freiwilliger Machtverzichl war
wirklich etwas «Neues». Vorbilder in den antiken Monarchien sind nicht ersichtlich.

Erst Licinius I. und Vetranio folgten seinem Beispiel, beide unfreiwillig.
Wollte sich ein Herrscher, der die Wahrung von Tradition zum Leitmotiv seiner
Regierung gemacht hatte, mit seiner Abdankungsentscheidung als revolutionärer

Neuerer erweisen, der nie Dagewesenes in das Staatsrecht einführte? Das ist
wenig wahrscheinlich. Aus den gesammelten Mythen der Länder des Römischen
Reiches gibt es für Diokletians Tat wohl nur ein typologisches Vorbild. Dieses war
allerdings sehr prominent, markierte den Ursprungsmythos der veterrima religio,
und könnte eine Erklärung für die Massierung von Sphingen und anderem
ägyptischen Material im Palast von Split bieten. Wir sind ihm oben im Zusammenhang
mit dem «Goldenen Zeitalter» Ägyptens und dem Mythos von der Himmelskuh
bzw. dem Horusmythos von Edfu/Apollonopolis bereits begegnet: Der einzige
freiwillige Rücktritt eines Königs von der irdischen Herrschaft, den die Antike
kannte, war das Beispiel des Sonnengottes Re, der sich an den Himmel zurückzog,
nachdem er, unmittelbar im Anschluss an die Schöpfung, auf Erden für 365Jahre
über die Menschen geherrscht hatte. Der sehr konzentrierte Ägyptenrekurs in
der Ausstattung von Diokletians Ruhesitz deutet darauf hin, dass der Kaiser - der
übrigens nicht einfach «abgedankt» / Privatmann war, sondern als senior augustus
einen protokollarisch möglicherweise noch über dem augustus liegenden Rang
behielt199 - den Bezug zu dem archetypischen Vorbild Res bewusst zog. Denn
nach antiken Denkmustern war ein solcher typos argumentativ gut dazu geeignet,
den sonst präzedenzlosen Schritt Diokletians religiös zu rechtfertigen und durch
das Beispiel der Gottheit auch Freunde und Skeptiker des Herrschers mit ihm zu
versöhnen200.

198 Demandt 2007 (Anm. 94), S. 73.
199 Die Münzprägung dokumentiert weitläufig ein für Diokletian wie Maximian auch nach

305 fortbestehendes Bildnisrecht als seniores augusti. Das Bildnisrecht im öffentlichen
Raum kam nur Kaisern - die es ggf. als seltenes Privileg verleihen konnten - oder eben
Göttern zu, zu denen auch der lebende römischen Kaiser zählte: Der antike Gottesbegriff
lässt sich kaum kürzer oder besser ausdrücken als in der knappen Formulierung von M.
Clauss: Gott ist, wer einen Kult hat (Clauss 1999 (Anm. 123), S. 23).

200 Dass ein ergänzender, chronologischer typos für Re im Raum stehen könnte, soll nicht
weiter diskutiert, aber doch wenigstens erwähnt werden: Falls man vom 1. Mai 305, als
sich Diokletian nach Salona zurückzog, 365 Jahre zurückrechnet, so nähern wir uns

209



KONSTANTIN OLBRICH

Die hier angestellten Überlegungen, das sei abschliessend nochmals betont,
versuchen sich ihrem Gegenstand - Quellen, die auf spätantike Zeitkonzepte
hinzuweisen scheinen - aus einem geisteswissenschaftlichen Blickwinkel zu nähern. Sie

beanspruchen für sich keine Beweisbarkeit im Sinne der «exakten Mathematik»
bzw. Naturwissenschaften der Moderne.

Wollte man gleichwohl erwägen, dem skizzierten Gesamtansatz einer
Instrumentalisierung zyklischer Zeitkonzepte Ägyptens durch die spätantiken Kaiser
im allgemeinen zu folgen201, stellt sich die Frage nach der Wahrnehmung solcher
Konzepte durch die Öffentlichkeit im Römischen Reich.

Auf den modernen Rezipienten wirken sie zweifellos befremdlich. Doch muss
das nicht zwangsläufig der Perspektive des antiken Beobachters entsprochen
haben. Wie reagierte die Bevölkerung der Spätantike auf solche Propaganda?
Machte sich eine politische Führungsschicht, die zur Regierungszeit Constantins
I. den Beginn eines neuen Goldenen Zeitalters um 317 in Rom anhand einer
300-Jahresära und dasselbe nur sieben Jahre später 324 in Konstantinopel
anhand einer 365-Jahresära propagierte, nicht einfach lächerlich?

Angesichts der Überlieferungslage, nach welcher erstere 317, ohne reichsweite
Verbreitung durch den Kaiser, wohl nur von der stadtrömischen Oberschicht
verbreitet worden zu sein scheint, muss das nicht der Fall gewesen sein. Was der
Senat von Rom und Freunde des Kaisers wie Hosios oder Laktanz im Jahr 317

am Tiber verbreiten liessen, wird im Jahr 324 im weit entfernten Thrakien und
Bithynien kaum bekannt geworden sein. Relevant war es am Bosporus allenfalls
insoweit, als es die Reichsregierung und die lokalen Eliten wenige Jahre später
zur Formulierung eines konkurrierenden Zeitkonzepts unter den Auspizien des
«Neuen Rom» am Bosporus verleitet haben könnte. Der Schrecken unter der
Bevölkerung Roms angesichts des Barbareneinfalls von 404, als man laut Claudian
den «Flug des zwölften Geiers» schon abkürzen wollte202, bezeugt jedenfalls, dass

man die Ärenrechnungen grundsätzlich ernst nahm. Andererseits wird in einer

demJahr 60/59 v. Chr. Zu einem Zeitpunkt zwischen der Mitte 60 v. Chr. und Februar
59 v. Chr. wurde der Uberlieferung zufolge der erste Triumvirat zwischen Caesar,
Pompeius und Crassus gebildet: Cass. Dio 37,57 zum Jahr 60. Danach wohl A. Klotz,
Iulius 131, RE 10.1, Sp. 196; H. Bengtson, Grundriss der römischen Geschichte mit
Quellenkunde Bd. 1, HdAIII.5.1 (München 1967), S. 209 (Mitte 60); für Februar 59: R.

Hansi.ik, Caesar und das I. Triumvirat, Rheinisches Museum für Philologie 98, 1955,
S. 324ff. Wie auch immer man um dasjahr 305 zum Triumvirat gestanden haben mag:
Aus ihm ist ein typologisches Argument dafür ableitbar, dass die weitere singulare Tat
Diokletians, die Aufteilung der höchsten Amtsgewalt auf mehrere Männer ausserhalb
der republikanischen Verfassung, ebenfalls keine revolutionäre Neuerung war. Und
schliesslich war im Jahr 305 die langfristige Fortführung der Tetrarchie nach wie vor
gemeinsames politisches Zukunftskonzept aller massgeblichen Akteure.

201 Die behandelten Beispiele sind auch nicht vollständig. Betrachtet wurden diejenigen,
bei denen die unmittelbaren ägyptischen Einflüsse besonders deutlich sind. Weitere
Aren, die z.B. mit der Periode von 365Jahren arbeiteten, wurden von Procopius imJahr
365 n. Chr. (K. Olbrich, Wahrer Kaiser und Kaiserling. Herrschaftsprogrammatik
des Kaisers Procopius im Spiegel seiner Münzprägung (365-366 n. Chr.), JNG 58,
2008, S. 89-100) sowie von Theodosius I. bzw. Eugenius um 393/94 (Olbrich 2004
(Anm. 7), S. 421f., 430) propagiert.

202 Oben Anm. 39.

210



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

viel zitierten, durch Sidonius Apollinaris erwähnten anonymen Wandzeitung
auch Spott gegenüber den von den Kaisern so beharrlich für sich reklamierten
Paradieszeiten spürbar:

«Wer will die Goldenen Zeitalter Saturns zurück?
Diese sind edelsteinbesetzt, doch von der Art des Nero.»203

Die Verse werden allgemein mit der zweiten Vizennalienfeier Constantins I. 326
in Rom in Zusammenhang gebracht. Offenbar wird auf den Kaiser als Verkünder
eines neuen Goldenen Zeitalters angespielt. Gleichzeitig verspottet der anonyme
Verfasser Constantin I., der eben seinen Sohn Crispus hatte hinrichten lassen
und den Mord an seiner Frau Fausta mindestens nicht verhinderte, als «neuen
Nero», und kritisiert ihn für die Einführung des Diadems, das als Symbol königlicher

Willkürherrschaft galt204.
Doch egal ob die Adressaten nun mit Floffnungen, Spott für neue Goldene

Zeitalter oder mit Angst vor Untergang oder Apokalypse reagierten: Alles zeugt
von der nachhaltigen Präsenz und einer akuten Relevanz von Weltärenkonzepten
im öffentlichen Diskurs der Spätantike. Man muss das nicht für «rational» halten
oder für «gesellschaftlich förderlich»; vielmehr dürften solche Ärenkonstruktio-
nen sogar eines der destruktiven Elemente gebildet haben, die, um eine These
M. Nilssons aufzugreifen, den Fall Westroms zu einer Folge selbsterfüllender
Prophezeiungen werden liessen205. Deutlich wird aber die besondere Bedeutung
der Zeit für die Kultur der Spätantike, was sich zu einem nennenswerten Teil aus
ägyptischen Modellen heraus verstehen lässt. Vielleicht erklären diese Modelle
auch eine Tendenz zur Vergöttlichung der Zeit, wie sie uns in innovativen
Bilderfindungen des 4. Jh. entgegentritt? So in dem gelegentlich als Aion angesprochenen,

exotischen Mischwesen aus Mensch und Löwe, dessen Beine von den - an
die zyklische Zeit gemahnenden - Windungen einer Schlange umschlungen sind
(Abb. 17)206. So wohl auch in einer Gruppe von Appliken des Sol oder des Sol-Sara-
pis, bei denen der Mittelstrahl des Strahlennimbus ebenfalls von einer Schlange
umwunden ist (Abb. 18)207. Die sich windende Schlange in der Gestalt des Ouro-
boros war in Ägypten ein klassisches Symbol der zyklischen neheli-Zeit. Dessen ist
sich Rom um dasJahr 400 noch bewusst, wie das Ouroboros-Bild im Panegyricus
des Ägypters Claudian auf Stilicho zeigt208. Sollten solche Bilder tatsächlich eine
in der Spätantike angelegte Vergottung der Zeit widerspiegeln, so konnten sie
ihre Selbständigkeit gegenüber dem aufstrebenden Christentum nicht behaupten.

Das Mittelalter und die frühe Neuzeit sollten im Rahmen eschatologischer

203 Saturni aurea saecla quis requirat. Sunt haec gemmea, sed Neroniana. Sidon. epist. 5,8,2.
204 Nero galt als Verwandtenmörder. Vgl. etwa Olbrich 2015 (Anm. 25), S. 202.
205 M. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion 2. Die Hellenistische und Römische

Zeit, HdAV.2.2, (München 19884), 483f.
206 H.-G. Gundel, Zodiakos. Tierkreisbilder im Altertum (Mainz 1992), S. 150, 269ff. (Nr.

217f.).
207 Eine weitere Applik desselben Musters, allerdings mit dem bartlosen Sol: M. Clauss,

Die alten Kulte, in: A. Demandt - J. Engemann (Hrsg.), Konstantin der Grosse,
Ausstellungskatalog Trier (Mainz 2007), S. 213, Abb. 4.

208 Claud. Stil. 2,424ff.

211



KONSTANTIN OLBRICH

Abb. 17 Aion. Nach: H. G. Gundel, Zodiakos.
Tierkreisbilder im Altertum (Mainz 1992), S. 270.

212

Abb. 18 Aion/Serapis/Helios-Applik, um 360 n. Chr.

Privatsammlung. Photo: M. Mages



IM ZEICHEN DES HORUS: CHRISTLICHE PHARAONEN
UND ÄGYPTISCHE GHOSTWRITER 305-383 N. CHR.

Spekulationen Ärenvorstellungen wie z.B. den Chiliasmus weiterentwickeln, aber
auch, transportiert durch die Kirchenväter, die zuerst in Ägypten begegnende
Periode von 300 Jahren209. Wie Hermann Usener in seiner klassischen Studie
zum Fest der Geburt Christi dessen Verwurzelung in der Antike gezeigt hat210, so
wurzelt auch die Zeit Europas tief im Brunnen der Vergangenheit.

Zusammenfassung

Eine Synopse zahlreicher spätantiker Quellen legt nahe, dass mehrere Kaiser
des 4. Jh. systematisch auf zyklisch angelegte Zeit- bzw. Erneuerungskonzepte
des überkommenen ägyptischen Königsdogmas zurückgriffen, um ihre jeweiligen

Regierungen als erneuertes Goldenes Zeitalter zu propagieren. Gleichzeitig
wurden so Alleinherrschaftsansprüche untermauert, die sich gegen potentielle
kaiserliche Rivalen richteten. Eine zentrale Rolle spielten dabei Ären, die aus den
legendären irdischen Königsperioden der Sonnengottheiten Re (365 Jahre) und
Horus (300 Jahre) abgeleitet wurden. Die zu Grunde liegenden Vorstellungen
scheinen den Kaisern in christlichem Gewand durch hochrangige ägyptische
Kleriker vermittelt worden zu sein: Ägypter wie Hosios «von Cordoba» für
Constantin I., später gemeinsam mit Athanasius von Alexandria für Constans sowie
schliesslich Johannes von Lycopolis für Theodosius I., sind jeweils als enge, zum
Teil persönliche Berater dieser Kaiser belegt. Die Vermittlung von Elementen
pharaonischer Zeit- und Königskonzepte durch christliche Kleriker ist möglicherweise

mit dem Wandel ökonomischer Rahmenbedingungen Ägyptens erklärbar,
der die Mitglieder der alten Tempelpriesterschichten zwang, alternative
Unterhaltsmöglichkeiten zu suchen. Dabei dürfte sich der Eintritt in das Kultpersonal
der am Nil stark aufstrebenden christlichen Religion besonders angeboten haben.
Zudem hatte Constantin I. die Schlacht an der Milvischen Brücke im Zeichen der
Isis gewonnen, deren stadtrömisches Tempelfest am Tage der Schlacht begann.

Summary

A synopsis of numerous late antique sources suggests, that several 4 C emperors
systematically recurred to cyclical concepts of time and renewal derived from
the age-old Egyptian koenigsdogma, in order to canvass their respective reigns
as the renewal of the mythical Golden Age. Concurrently, this underpinned
claims to sole-rule directed against potential rival emperors. A central role in
this was placed on eras deduced from the legendary periods of the earthly rule
attributed to the sun-gods Re (365 years) and Horus (300 years), respectively. The
underlying ideas seem to have been mediated, in Christian guise, to the emperors
by high-ranking Egyptian clerics: Egyptians like Hosios «of Cordoba» for Con-
stantine I, later on cooperating with Athanasios of Alexandria for Constans and,
finally, John of Lycopolis for Theodosius I, are each of them known as close, and

209 Olbrich 2010 (Anm. 137).
210 Usener 1889 (Anm. 56), S. 214, 266f.

213



KONSTANTIN OLBRICH

even personal, consultants to these emperors. The mediation of core-elements
of pharaonic conceptualizations of time and kingship through Christian clerics

may ultimately be explicable by a change of Egypt's economic framework, forcing
unemployed members of the old temple-elites to seek for alternative sources of
subsistence. An enrolment among the cult-personnel of the Christian religion,
especially thriving on the shores of the Nile, would, to educated former temple
families, well have proved the choice of the time. Additionally, Constantine I had
won the Battle of the Milvian Bridge in the sign of Isis (not: Christ), whose official
urban temple-feast started on the day of the battle.

Konstantin Olbrich
Wörnbrunner Strasse 2a
D-82031 Grünwald
konstantin.olbrich@gmx.de

214


	Im Zeichen des Horus : christliche Pharaonen und ägyptische Ghostwriter 305-383 n. Chr.

