
Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 97 (2019)

Artikel: Geld in der Kirche : liturgische und archäologische Kontexte

Autor: Untermann, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MATTHIAS UNTERMANN1

GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE
UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Im theologischen Grundverständnis des Christentums sind die Zuwendung
Gottes sowie die Teilhabe an den Segnungen der Religion, aber auch am
Gemeindegottesdienst und an der Messfeier, dezidiert nicht von Gaben oder
Geldzahlungen abhängig2. Spätmittelalterliche Darstellungen der Messfeier
zeigen folgerichtig keinen Einsatz von Geld im Kontext des Ritus. Dennoch
wurden im Spätmittelalter von den Priestern «Stolgebühren» für die Erteilung
der Sakramente erhoben, und diese Situation war einer der wesentlichen
Kritikpunkte der lutherischen Reformation3.

Aus einem religionssystematischen Blickwinkel heraus erstaunt es deshalb
wenig, dass von theologischer und kirchengeschichtlicher Seite der Geldgebrauch
in der mittelalterlichen Kirche kaum zum Forschungsthema gemacht wurde.
Auch Studien zur Finanzierung von Kirchengebäuden wurden eher von
kunsthistorischer Seite angeregt4.

Geld gelangte jedenfalls durch religiöse Praktiken und Devotion in
beträchtlichem Umfang in den Kirchenraum, auch wenn «paraliturgische»
Handlungen nur teilweise und in oft umstrittener Weise theologisch akzeptiert
waren. Sie lassen sich in fünf Kontexte gliedern: in das Offertorium während
der Messfeier, in die individuelle Devotion der Gläubigen, in dezidiert zur
Geldeinwerbung genutzte Grossveranstaltungen wie Heiltumsschauen und
Wallfahrten, ausserdem gab es Präsenzzahlungen an Kleriker und Bedienstete. Münzen
wurden auch als Bauopfer und Grabbeigaben m die Kirche eingebracht.

1. Offertorium

Der katholische Kirchenhistoriker Arnold Angenendt hat 2013 die schriftlichen
Quellen zum Offertorium gesammelt, aufbauend auf Studien von Josef Andreas
Jungmann zum gesamten Messritus5. Die von ihnen zusammengestellten Quellen
zur mittelalterlichen religiösen Praxis lassen keine klaren chronologischen Ent-

1 Für kritische Diskussion, nützliche Hinweise und aussagekräftige Bilder danke ich
herzlich Viktoria Imhof (Marburg), Charlotte Lagemann (Heidelberg), Carmen
Rossner (Heidelberg), Renata Windler (Winterthuij und Benedikt Zäch (Winterthur).

2 Angenendt 2009, S. 373-378. - Zur Einschärfung dieses Grundsatzes auf dem Vierten
Laterankonzil 1215 vgl. unten Anm. 21; vgl. Angenendt 2014, S. 341.

3 Petke 1994.
4 H. Kraus, Gold was the mortar: The economics of cathedral building (London 1979);

Schöller 1989, S. 232-344.
5 Jungmann 1962, S. 3-34; Angenendt 2014, S. 159-182.

Schweizerische Numismatische Rundschau 97, 2019, S. 33-72 33



MATTHIAS UNTERMANN

Wicklungen und regionalen Differenzen erkennen, jedenfalls nicht innerhalb der
Westkirche.

Die Gaben-Darbringung während der gemeinschaftlichen christlichen Messfeier

diente zunächst zur notwendigen Bereitstellung von Brot und Wein.
Da die frühchristlichen Gemeinden weder Kapital noch Einnahmen hatten,
mussten die Gläubigen diese für das Gedenkmahl benötigten Nahrungsmittel
aus ihrem häuslichen Vorrat zum Gottesdienst mitbringen, ausserdem Kerzen,
Ol und Weihrauch. Der Apostel Paulus betont im Korintherbrief ausdrücklich
(1 Kor 9), dass die Sakramente unentgeltlich sind, dass aber die unterschiedliche
ökonomische Leistungsfähigkeit der Gemeindemitglieder ihnen mehr oder
weniger Gaben ermöglichten und davon auch die mit dem Gottesdienst
beauftragten Personen einen Anteil erhalten sollten.

Im Kontext dieses Opfers in der Messe wurden seit dem 6. Jahrhundert auch
die Abgaben an den Bischof und das Almosen für die Armen gesehen. Die
Professionalisierung des Priesteramts und der Armenfürsorge gaben Anlass, dass

in der Messe nicht mehr nur Wein und Brot, sondern auch andere Lebensmittel

- oder Vorstufen dazu, wie lebende Tiere - sowie Geld als Opfergabe (lat. oblatiö)
gegeben wurden, im Ritus des so genannten Offertoriums (lat. offerre, darbringen).
Das Offertorium hat in der traditionellen katholischen Messe des Mittelalters
seinen Ort am Beginn der eucharistischen Messfeier, unmittelbar nach der
Zubereitung des Altars6. Bildliche Hinweise auf den Ritus des Offertoriums
sind selten. Dargestellt ist genau dieser Moment der Messe zum Beispiel in einer
Lohengrin-Illustration der Zeit um 1470 (Abb. I)1: Der Priester ordnetden Altar, die
Kleriker singen die zum Offertorium gehörenden Gesänge, Laien sind anwesend

- aber die Opferhandlung selbst ist nicht dargestellt. In einer Darstellung der
Messe des heiligen Agidius, um 1500 gemalt und in die Klosterkirche St-Denis
verlegt, liegen keine Opfergaben auf dem Altar8. Allerdings ist die seit dem 12.

Jahrhundert übliche, münzartige Gestaltung (in forma nummi) der als Hostie
benutzten Oblate gut erkennbar9.

Karolingische und spätere Konzilien betonten die Pflicht der Gläubigen, zu
opfern und Almosen zu geben. Reinheitsvorstellungen führten allerdings seit
dem 9. Jahrhundert dazu, Wein und Brot nicht in jeder Messe von den Gläubigen
einzusammeln, sondern zentral zu verwalten und bereitzustellen.

In Rom nahmen der Papst und der Archidiakon die Gaben von Männern und
Frauen an der Chorschranke entgegen -Wein wurde dort sogleich in ein grösseres

6 Jungmann 1962, S. 12, 21-25.
7 Ludwig Henfflin (Werkstatt), Lohengrin, Universitätsbibliothek Heidelberg, Cod. Pal.

germ. 345, Bl. 77v.
8 London, National Gallery NG 4681. - W. M. Hinkle, The Iconography of the Four Panels

by the Master of Saint Giles, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 28, 1965,
S. 110-144, hierS. 111.

9 Ernulf Von Rochester, Epistola ad Lambertum. In: L. d'Achery, Spicilegium sive

Collectio veterum aliquot Scriptorum, 3 (Paris 1723), S. 470-474, hier S. 471; in modum
denarii: Honorius Augustodunensis, Gemma animae, lib. 1, cap. 35 u. 66. In: J.-P.
Migne, Patrologia Latina 172, Sp. 541-738, hier Sp. 555, 564. - Jungmann 1962, S. 46.

- Hier nicht weiterführend: O. Seifert (Hrsg.), Panis angelorum - Das Brot der Engel:
Kulturgeschichte der Hostie (Ostfildern 2004).

34



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Gefäss geschüttet10. Weitere Opfergaben wurden auf Tischen im Eingangbereich
des Kirchenraums gesammelt11.

Abb. 1: Messe zu Ehren der siegreichen Helden; in: Ludwig Henfflin (Werkstatt),
Lohengrin um 1470; Universitätsbibliothek Heidelberg, Cod. Pal. germ. 345, Bl. 77v.

In der gallikanischen Liturgie12 sollten die Priester grosser Kirchen die Gaben am
Eingang des Altarraums entgegen nehmen und auf den Altar stellen. Andernorts
wurden die Opfergaben dem Diakon an der Tür zur Sakristei ausgehändigt13.
In der römischen Liturgie des Frankenreichs legten die Gläubigen das Opfer
auf den Altartisch; alle Objekte ausser Brot und Wein sollten nicht auf, sondern
hinter dem Altar oder auf einem Nebentisch deponiert werden14.

Der Altarraum war jedenfalls - trotz des grundsätzlichen Betretungsverbots
seit karolingischer Zeit - den Laien beim Opfergang kurzzeitig zugänglich. In
manchen Klöstern und in dörflichen Gemeinden wurde bis in die Neuzeit hinein
die Opfergabe von den Gläubigen selbst auf den Altar gelegt, und sie umschritten

10 Jungmann 1962, S. 9 f.; Angenendt 2014, S. 162.
11 Jungmann 1962, S. 11.
12 Angenendt 2014, S. 161-163.
13 Jungmann 1962, S. 8-10.
14 Jungmann 1962, S. 12-21; Angenendt 2014, S. 170-172.

CNQvij -iViCiul &&n<iW4 fvK&t) fönärt Q$r
<i

1

tu luvtf- SW wifwif Qiffm
\yfa) fvtl tVtp ß «V&tVf <k(ß

35



MATTHIAS UNTERMANN

dabei den Altar15. Angenendt weist darauf hin, dass die üblichen zwei Türen
der Chorschranken und Lettner für den Opfergang der Laien am Hochaltar
vorgesehen waren16.

Abb. 2: Fromme Laien in der Kirche, beim Offertorium während der Messe und am
Opferstock; Regensburger Altar, um 1480; Bayerisches Nationalmuseum München,

MA 3304 (© Bayerisches Nationalmuseum München, Aufnahme; Matthias Weniger).

Besitzlose Mönche und Nonnen verzichteten nicht auf das Opfer. Im 9. Jahrhundert
ist für das Kloster Fulda überliefert17, dass jeder Mönch vom Ostiarius eine

Oblate entgegennahm und sie - an Stelle von Brot - auf dem Altar opferte.
Andernorts opferten drei Mönche stellvertretend für die Gemeinschaft18.
Wie steht es um die Rolle des Geldes beim Altaropfer? Seit dem 9. Jahrhundert
wurde es üblich, dass von den Laien vornehmlich Geld geopfert wurde und das

15 Jungmann 1962, S. 23-30; Angenendt 2014, S. 170, 427.
16 Angenendt 2014, S. 170.
17 Angenendt 2014, S. 163 f.-Allgemein: Jungmann 1962, S. 16Anm. 60.
18 Angenendt 2014, S. 164.

36



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Bereitstellen von Brot und Wein nun den Geistlichen vorbehalten blieb19. Auch
dieses Geld wurde den Priestern ausgehändigt und mancherorts sogar auf dem
Altar deponiert. Entsprechende Darstellungen sind selten und entstanden erst
im Kontext der Kirchenreformen des 15. Jahrhunderts. Ein um 1480 gemaltes
Altarbild aus Regensburg (Abb. 2) zeigt Laien, die Brote und Münzen auf den
Altar legen, während ein anderer Mann Geld in einen Opferstock wirft20.

Abb. 3: Ulrich Richental, Konzilschronik, Abschrift um 1465;

Rosgartenmuseum Konstanz, Hs. 1, fol. 62r.

Im 13. Jahrhundert wurde die Geldoblation zunehmend systematisiert, anonymisiert

und vom Altargeschehen getrennt. Das Vierte Laterankonzil 1215 verbot in
Canon 66 ausdrücklich alle Geldforderungen für die Spendung der Sakramente,
lobte aber die Gewohnheit, dass die Laien der Kirche Geschenke gaben21.

19 JUNGMANN 1962, S. 16-18; PETKE 1994, S. 36-41; Angenendt 2014, S. 165-172.
20 Regensburg, Historisches Museum (Leihgabe des Bayerischen Nationalmuseums

München), Inv.-Nr. MA 3304. - S. Wegmann, Auf dem Weg zum Himmel: Das Fegefeuer in
der deutschen Kunst des Mittelalters (Köln/Weimar/Wien 2003), S. 235 f., Abb. 15;
Kroos 1985, S. 514.

21 A. Garcia y Garcia, A. Melloni (Hrsg.) Concilium Lateranense IV, in: Conciliorum
Oecumenicorum Generalium Décréta, II/l (Turnhout 2013), S. 149-204, hier S. 198;
Ubersetzung: J. Wohlmuth (Hrsg.), Dekrete der ökumenischen Konzilien, 2: Konzilien
des Mittelalters (Paderborn u. a. 2000), S. 227-271, hier S. 265.

37



MATTHIAS UNTERMANN

Folgerichtig wurden seit dem späten 12. Jahrhundert Opferstöcke am Eingang
zum Altarraum oder an Nebenaltären aufgestellt (dazu unten), deren Verbindung
zum Messopfer offensichtlich blieb, aber die Geldgaben der Gläubigen erkennbar
freiwillig machten und anonymisierten. Ausserdem wurde das Geld mit offenen
Bedeln, Schalen oder Becken durch Laien eingesammelt. Ein Illustrator der
Konzilschronik des Ulrich von Richental zeigt um 1465 eine mit Münzen gefüllte
Opferschale auf dem Sarg eines aufgebahrten Kirchenfürsten (Abb. 3)a.
Durch Schriftquellen belegt und in grosser Zahl in Skandinavien erhalten
sind seit dem 13. Jahrhundert so genannte Bedel, kleine rechteckige, flache
Sammelschalen mit Heiligenfigur und Tragegriff (tabula, biddeltafel), sowohl in
Pfarrkirchen wie in Bettelordenskirchen. In Westeuropa waren kleine metallene
Opferbecken üblich23, und es gab wohl auch unverzierte hölzerne Bettelbretter.
Auch in Nürnberg und im nahen Behringersdorf werden 1488 und 1519 solche
tafeln genannt, mit denen Geld gesammelt wurde24.

Abb. 4: Pieter Breughel d. Ä., Kampf zwischen Karneval und Fasten, 1559;

Wien, Kunsthistorisches Museum, GG 1016 (wikimedia commons).

Metallene «Becken» als Sammelschalen sind häufig in Kircheninventaren fassbar25,

seltener erhalten und noch nicht erforscht; in der Sammlung des Château de Nyon

22 Rosgartenmuseum Konstanz, Hs. 1, fol. 62r; Faksimile: O. Feger (Bearb.), Ulrich
Richental, Das Konzil zu Konstanz (Starnberg/Konstanz 1964), fol. 62r. - Illi 1992, S.

81-84.
23 H. Wentzel, Bedel, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, 2 (Stuttgart/Wald¬

see 1948), S. 167-172; Kroos 1985, S. 510-512.
24 W. Meyer - W. Schwemmer, Die Kunstdenkmäler von Mittelfranken, 11: Landkreis Lauf

an der Pegnitz. Die Kunstdenkmäler von Bayern [V] 11 (München 1966), S. 62 Anm. 1,

mit der Unterscheidung von opfer- tafel- und stockgelt, Kroos 1985, S. 511.
25 Illi 1995, S. 155 mit Anm. 7.

38



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Abb. 5: Lübeck, Marienkirche, Statue des «Geldmanns» am Lettner,
1942 verbrannt (Hirsch - Schaumann - Bruns 1996, Abb. S. 311, vgl. Anm. 29).

befinden sich zwei bis 1862 in der Kirche verwendete Nürnberger Sammelschalen
aus getriebenem Messing aus der Zeit um 1480-1520 mit Darstellungen von Adam
und Eva und einer Büste Ciceros26. Das Zisterzienserinnenkloster Seligenthal
in Landshut bewahrt eine frühbarocke, kupfervergoldete Sammelschale27. Ein
Gemälde von Pieter Breughel d. A. von 1559 zeigt neben der Kirchentür einen
weissgedeckten Tisch mit einer metallenen Sammelschale (Abb. 4)28. In der
Marienkirche Lübeck stand zu Seiten des Lettners eine um 1520 geschnitzte,
dreiviertel-lebensgrosse Statue eines Bürgers, der Münzen aus einer grossen

26 C. Schmutz Nicod - A. Pedrucci - M. Glaus - K. Queijo - F. Hoffmann, Die reformierte
Kirche in Nyon, ehemalige Kirche Notre-Dame, Kanton Waadt. Schweizerische
Kunstführer, Nr. 992-993 (Bern 2016), S. 44-45.

27 F. Mader, Die Kunstdenkmäler von Niederbayern, 16: Stadt Landshut mit Einschluss der
Trausnitz. Die Kunstdenkmäler von Bayern [IV] 16 (München 1927), S. 257 f.; Kroos
1985, S. 511 f.

28 E. M. Schutt-Kehm, Pieter Breugels d. Ä. «Kampf des Karnevals gegen die Fasten» als

Quelle volkskundlicher Forschung. Artes populäres 7 (Frankfurt u. a. 1983), S. 78 f.;
Kroos 1985, S. 512.

39



MATTHIAS UNTERMANN

Sammeltafel in den (realen) Opferstock schüttete {Abb. 5 und 6)29. In Dorfkirchen
gab es vielleicht auch «Becken» aus Keramik, wie ein der Lübecker Sammeltafel
auffallend ähnlicher, deutlich kleinerer und sonst ungedeuteter Grabungsfund
aus Niederhasli belegen könnte (Abb. 7)3".

Abb. 6: Lübeck, Marienkirche, Lettner mit Statue des «Geldmanns»;
Kupferstich von Friedrich Wilhelm Emil Bollmann, in: C.J. Mii.de, Lübecker ABC

(Lübeck 1857), (mit dem Bildtitel: Opferstock).

Die persönliche Ubergabe von Münzen an die Kleriker von Pfarr- und
Bettelordenskirchen während liturgischer Handlungen blieb dennoch bis zur
Reformation üblich31: In der schon genannten Illustration zur Konzilschronik des
Ulrich von Richental ist um 1465 zugleich dargestellt (Abb. 3)32, wie der Priester
bei einer Totenmesse wertvolle Opfergaben verschiedener Art entgegennimmt -
seine ausgestreckte Hand findet sich unmissverständlich im Bildfeld der Laien.

29 1942 verbrannt. - F. Hirsch - G. Schaumann - F. Bruns, Die Bau- und Kunstdenkmäler der
Freien und Hansestadt Lübeck, 2: Petrikirche, Marienkirche, Heil.-Geist-Hospital (Lübeck
1906), S. 311 f. (mit irriger Ansprache als Mönch), zum Lettner S. 184—192; T. Thiesen,
Benedikt Dreyer: Das Werk des spätgotischen Bildschnitzers. Bau + Kunst, Schleswig-
Holsteinische Schriften zur Kunstgeschichte, 14 (Kiel 2007), S. 291-295, Abb. 199,124,125.

30 W. Drack, Niederhasli, Reformierte Kirche, in: Zürcher Denkmalpflege, 10. Bericht
1979-1982, Teil 1 (Zürich 1986), S. 191-200, hier S. 194.

31 Illi 1995, S. 155-158.
32 Vgl. oben Anm. 22.

40



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Mancherorts sollten ihm die Gaben in die liturgisch mit der Manipel verhüllte
Hand gegeben werden33.

Abb. 7: Niederhasli, Dorfkirche, kleines Sammelbecken aus grauer Irdenware
(10 x 17,5 cm, 6,5 cm hoch), Grabungsfund aus dem Brandschutt der 1. Hälfte

15. Jahrhundert, Fundnr. 1981.012, FK9 (© Kantonsarchäologie Zürich, Aufnahme:
Martin Bachmann).

Die Oblationen aus Messfeiern, Hochzeiten, Taufen und Beerdigungen trugen
im Spätmittelalter erheblich zur Finanzierung von Klerus, Kirchenunterhalt
und Bauleistungen bei34. Lokale Studien zum Oblationswesen haben allerdings
gezeigt, dass Naturalspenden im Spätmittelalter weiterhin eine grosse Rolle
spielten und noch im frühen 15. Jahrhundert knapp 70% der Einnahmen einer
Kirche generieren konnten35.

2. Individuelle Devotion und Bussleistung

Die private Devotion der Gläubigen im Gebet zu Gott und zu den Heiligen bildet
ein zweites Element christlicher Glaubensausübung.

Religionssystematisch handelt es sich um ein Fürbittgebet, das nicht allein der
Verehrung Gottes galt, sondern mit Wünschen für sich selbst oder nahestehende
Personen verbunden war. Sie konnten allgemein das Seelenheil nach dem
Tod betreffen, aber auch göttliche Hilfe bei Gebrechen aller Art - Krankheit,
Kinderlosigkeit - und in verschiedenen Lebenslagen, wie glückliche Rückkehr von

33 Illi 1992, S. 67 f.
34 Schöller 1989, S. 280 f.; Petke 1994.
35 L. Pfleger, Die elsässische Pfarrei, ihre Entstehung und Entwicklung. Ein Beitrag zur

kirchlichen Rechts- und Kulturgeschichte. Forschungen zur Kirchengeschichte des
Elsass 3 (Strassburg 1936), S. 331-333; A. Reitemeier, Pfarrkirchen in der Stadt des

späten Mittelalters: Politik, Wirtschaft und Verwaltung. Vierteljahrschrift für Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte, Beihefte 177 (Stuttgart 2005), 449-457; Petke 1994, S. 43-58;
Angenendt 2014, S. 425 f. - Weitere Hinweise bei Rroos 1985, S. 513-515.

41



MATTHIAS UNTERMANN

einer Reise, militärischen oder geschäftlichen Erfolg erbitten. Das Fürbittgebet
konnte zu Hause stattfinden, häufig suchten die Gläubigen dafür aber einen
Kirchenraum oder sogar eine Stätte besonderer Heilwirksamkeit auf.

Seit frühchristlicher Zeit waren Stiftungen an die Kirche nach dem Erfolg
solcher Fürbittgebete üblich, die in antiker Tradition mit einem entsprechenden
Gelübde verbunden waren. Schon ausTfem späten 10. Jahrhundert sind
mancherorts Listen von Personen überliefert, die am Grab einer oder eines Heiligen
Heilung gefunden hatten und daraufhin Stiftungen übergaben. Ihre Oblationen
konnten Münzen sein36, aber auch grössere Wertgegenstände, Sachleistungen
und Immobilien.

Renate Kroos hat Beispiele zusammengestellt, wo im 14./15. Jahrhundert Geld,
aber auch Naturalien in den nachgebildeten Sarg Christi («Heiliges Grab») oder
in den Hohlraum einer Heiligenfigur eingelegt wurden37.

Später kam es zunehmend zur Bilanziellen Vorausleistung. Es gibt keine
theologisch begründete Anleitung an die Gläubigen, dass Geldspenden wesentlich zum
Erfolg eines Fürbittgebets beitragen und den Aufenthalt der Seelen Verstorbener
im Fegefeuer verkürzen konnten - und dennoch war dieser Zusammenhang in der
öffentlichen Wahrnehmung des Hoch- und Spätmittelalters unumstritten. Bilder
von Seelmessen thematisieren die Geldleistung nur ganz selten (Abb. 2)38.

Religionssystematisch war der «Ablass» selbstverständlich an das Busssakrament
mit Umkehr, Beichte und Gebetsleistungen gebunden39, wurde aber seit dem
13. Jahrhundert, vereinzelt sogar schon im 11. Jahrhundert, konsequent zur
Einwerbung von Geldmitteln für Kirchenbauten und ihre Ausstattung, später auch
für Kreuzzüge eingesetzt40. Dem um 1510 erfolgreich tätigen dominikanischen
Ablassprediger Johannes Tetzel schrieb der Reformator Martin Luther 1541 die
Aussage zu: «Wenn einer Gelt in den Kasten legt fur eine Seele im Fegfewr, so
bald der Pfennig auff den boden fiel und klünge, so füre die Seele heraus gen
Himel» (Wider Hans Worst, 1541)41.

Opferstöcke und Almosenkästen in Kirchen boten im späten Mittelalter
die Gelegenheit, bei verschiedene Anlässen der Devotion Geld zu spenden, an
Kruzifixen und Heiligenbildern, für die Armen, für Türkenkriege oder für die
Baukasse42.

36 Schöller 1989, S. 288-290.
37 Kroos 1985, S. 503.
38 Vgl. oben Anm. 20.
39 Ohne genauere Überlegungen zu Geldzahlungen und Sammelpraxis: Angenendt 2009,

S. 652-657; S. Thalmann, Ablassüberlieferung und Ablasspraxis im spätmittelalterlichen
Bistum Hildesheim. Veröffentlichungen der historischen Kommission für Niedersachsen
und Bremen 254 (Hannover 2010); Laudage 2016; E. Doublier, Ablass, Papsttum und
Bettelorden im 13. Jahrhundert. Papsttum im mittelalterlichen Europa 6 (Köln/
Weimar/Wien 2017).

40 Schöller 1989, S. 291-322; LAUDAGE 2016, S. 53-70.
41 Martin Luther, Werke: Kritische Gesamtausgabe, hrsg. v.J. K. F. Knaake u. a., Bd. 51

(Weimar 1914), S. 469-572, hier S. 539. - H. Kühne, Der Agent des Antichristen. Die
Entstehung der Tetzellegende im 16. und 17. Jahrhundert, in: Bünz - Kühne - Wiegand
2017, S. 74-110, hier S. 81.

42 Schöller 1989, S. 282-287, 290-292; Kroos 1985, S. 504 f.

42



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

3. Geldeinwerbung durch Heiltumsschau und Wallfahrt

Seit dem 12. Jahrhundert wurden von dieser Grunddisposition ausgehend
systematische Spenden- und Sammelaktionen organisiert, die erhebliche
Geldsummen erbrachten43. Reliquien - körperliche Uberreste als heilig verehrter
Personen oder von Gegenständen, mit denen diese in Kontakt gekommen waren
oder die mit Ereignissen der biblischen Heilsgeschichte in Verbindung standen44 -
wurden einerseits gezielt bei Prozessionen oder sogar grösseren Reliquienfahrten
grossen Menschenmengen präsentiert, andererseits zum Ziel von Wallfahrten
gemacht45.

Abb. 8: Bamberg, Schreinprozession am Dom, Zeichnung im Heiltums-
buch von 1508/09 (Baumgärtel-Fleischmann 1998, fol. 36r, vgl. Anm. 47).

43 Schöller 1989, S. 282.
44 A. Angenendt, Heilige und Reliquien: Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christen¬

tum bis zur Gegenwart (München 19972).
45 Schöller 1989, S. 289 f., 322-324; H. Kühne, Ostensio reliquiarum: Untersuchungen

über Entstehung, Ausbreitung, Gestalt und Funktion der Heiltumsweisungen im
römisch-deutschen Regnum. Arbeiten zur Kirchengeschichte 75 (Berlin u. a. 2000); Ch.
L. Diedrichs, «Man zeigte uns den Kopf des Heiligen»: Bausteine zu einer Ereigniskultur
in Mittelalter und Früher Neuzeit (Berlin 2008).

43



MATTHIAS UNTERMANN

Für die Finanzierung des Neubaus der Kathedrale von Laon nach dem Brand
von 1112 organisierte das Domkapitel eine Reise mit den Heiligenreliquien
der Kathedrale durch Nordfrankreich und England; Hermann von Tournai
zeichnete 1146/47 in drei Bänden De miraculis sanctae Mariae Laudunensis die
damals geschehenen Ereignisse auf. Die Einnahmen ermöglichten es, den
grössten Teil der Kathedrale wiederaufzubauen46. Im Bamberger Heiltumsbuch
von 1508/09 ist eine Schreinprozession im Dombezirk dargestellt (Abb. 8)47.

Auch Heiligenbilder wurden zum Sammeln herumgetragen48. In welcher Form
die Oblationen gesammelt und transportiert wurden, lässt sich den Texten und
Bildern nicht entnehmen.

In Vorbereitung des Vierten Kreuzzugs verlieh Papst Innozenz III. 1199 einen
Ablass und ordnete an, dass in jeder Kirche Westeuropas ein Opferstock für die
Kreuzzugssammlung aufgestellt werden sollte49. Auch spätere, überregionale
Oblationssammlungen blieben an den Kirchenraum gebunden. Johann Tetzel
Hess 1506-1517 grosse Almosenkästen in mehreren mitteldeutschen Kirchen
aufstellen, die mit Ablasszusagen für den päpstlichen Geldbedarf verbunden
waren. In Annaberg kamen 1517-1520 in diesem Ablasskasten fast 1600 Gulden
an Oblationen zusammen, von denen ein Drittel dem Papst zukam; allerdings
hatte die Ablassbulle allein schon ca 700 Gulden gekostet50.

Abb. 9: Magdeburg, Dom, «Tetzelkasten» (Aufnahme: Matthias Untermann).

46 J.-P. Migne, Patrologia Latina 156, Sp. 961-1017. - G. Niemeyer, Die Miracula S. Mariae
Laudunensis des Abtes Hermann von Tournai: Verfasser und Entstehungszeit, Deutsches
Archiv für Erforschung des Mittelalters 26, 1971, S. 135-174.

47 London, British Library, Add Ms 15689. - R. Baumgärtel-Fleischmann, Das Bamberger
Heiltum, Faksimile (Bamberg 1998), fol. 36r.

48 Kroos 1985, S. 507 f.
49 O. Hageneder - W. Maleczek - A. Strnad (Hrsg.), Die Register Innocenz' III., 2. Ponti-

fikatsjahr, 1199/1200. Publikationen der Abteilung für Historische Studien des
Osterreichischen Kulturinstituts in Rom II, I, 2 (Rom/Wien 1977), Nr. 11/258, S. 490-497,
hier S. 495.

50 Bünz 2017, S. 208

44



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Als «Tetzelkästen» wurden und werden in mehreren lutherischen Kirchen
Mitteldeutschlands grosse, eisenbeschlagene Holztruhen gezeigt, bewahrt als
abschreckende Zeugnisse des katholischen Ablasshandels: in St. Peter und Paul
in Görlitz51, St. Nikolai in Jüterbog52, St. Annen in Annaberg53, im Magdeburger
Dom (Abb. 9)54, in Beeskow55, in Braunschweig (aus Süpplingenburg)56 und in
Flechtingen.

Die so benannten Kästen sind allerdings traditionelle, zur normalen
Kirchenausstattung gehörende Sakristei- und Archivtruhen, die meist erst im 18./19.
Jahrhundert mit den Ablass-Sammlungen Tetzeis in Verbindung gebracht
wurden. Die kleinen Einwurföffnungen für Münzen -wenn überhaupt vorhanden
- scheinen an keinem ihrer eisenbeschlagenen Deckel ursprünglich zu sein. Die
Zuordnung zu Tetzel lässt sich nur für die Truhe in Magdeburg bis ins späte
16. Jahrhundert zurückverfolgen57 - ohne dass diese Uberlieferung zutreffen
muss. Die Kiste inJüterbog ist dendrochronologisch sogar schon auf 1249 datiert58.
Das Kollegiatstift Aachen und die Domkirche von Trier präsentierten seit dem
14. Jahrhundert ihre Reliquien regelmässig im Abstand von mehreren Jahren
in Heiltumsschauen59, die jeweils zahllose Gläubige anzogen. Deren Spenden

51 Wiegand 2017, S. 136 f. mit Abb. 9.
52 Bünz - Kühne-Wiegand 2017, S. 72 Abb. 10.
53 Bünz 2017, S. 200 Abb. 4.
54 Bünz - Kühne - Wiegand 2017, S. 154 Abb. 17; H. Brandl - Ch. Forster, Der Dom zu

Magdeburg, 2: Ausstattung. Die Bau- und Kunstdenkmäler von Sachsen-Anhalt 2,

Beiträge zur Denkmalkunde 6 (Regensburg 2011), S. 746 f.
55 Wiegand 2017, S. 155 Anm. 251.
56 Bünz - Kühne - Wiegand 2017, Abb. S. 363; Christiani 1983.
57 S. Sack, Leichpredigt von dem Christlichen abschiede des Hoch- und Ehrwürdigen

Gestrengen Edlen und Ehrnvhesten Herrn Levini von der Schulenburg, Thumb-
dechanden... (Magdeburg 1587), o. Pag. [fol. 15r]: «Johan Decels Ablasskasten». - Zu
den problematischen Zuschreibungen in Beeskow und Flechtingen vgl. Wiegand 2017,
S. 155 Anm. 244 u. 251; zu Süpplingenburg: M. Zeiller - [M. Merian], Topographia und
Eigentliche Beschreibung Der Vornembsten State, Schlösser auch anderer Plätze und
Orter in denen Hertzogthümer[n] Braunschweig und Lüneburg... (Frankfurt 1654),
S. 193: «einer von dess Johannes Tetzeis... Geldkasten von starckem Eichenholtz vnd
mit Eisen beschlagen, worinnen er in anno 1517... das Ablass gesamlet»; zu Recht
skeptisch Christiani 1983.

58 Die neue, offenbar noch unpublizierte dendrochronologische Datierung der grossen
Einbaumtruhe auf 1249 ist in der aktuellen Museumsbeschriftung inJüterbog mehrfach
ausdrücklich genannt.

59 Ch. Quix, Historische Beschreibung der Münsterkirche und der Heiligthums-Fahrt in
Aachen. (Aachen 1825); D. Preising, Die Aachener Heiligtumsfahrt. Bildzeugnisse und
Dokumente. Ausst.-Kat. (Aachen 1993); A. Gormans - A. Markschies (Hrsg.), Venite et
videte. Kunsthistorische Dimensionen derAachener Heiligtumsfahrt. Aachener Beiträge
zur Pastoral- und Bildungsfragen 27 (Aachen 2012), S. 123-159; K. Steinhauer-Tepütt,
«Der gotische Mensch will sehen, auch wenn er betet»: Die Sichtbarmachung und Schau
des Heiligen am Beispiel der Aachener Heiligtumsfahrt. Karlsverein-Dombauverein,
Schriftenreihe 15 (Aachen 2013). - W. Felten, Wallfahrt zum heiligen Rock und zu den
Kirchen und Heiligthümern in Trier (Bonn 1891); E. Aretz - M. Embach - M. Persch,
(Hrsg.), Der heilige Rock zu Trier: Studien zur Geschichte und Verehrung der Tunika
Christi (Trier 1995); Das Gewand: 500 Jahre Wallfahrt zum Heiligen Rock nach Trier.
Ausstellungs-Katalog (Trier 2012).

45



MATTHIAS UNTERMANN

gehörten damals zu den wichtigen Geldquellen dieser geistlichen Gemeinschaften.
Städte und Klöster gründeten im 14. und 15.Jahrhundert neue Wallfahrtskirchen,
die nicht nur religiösen Bedürfnissen der Bevölkerung entgegenkamen, sondern
dezidiert zur Aufbesserung der Geldeinnahmen dienten60. Für die Wallfahrt zur
Schönen Madonna in Regensburg wurden 1520 bereits Werbezettel gedruckt
(Abb. 10); diese Wallfahrt erbrachte zwischen 1519 und 1525 die Summe von fast
31 000 Gulden, von denen 16600 Gulden für den Bau der neuen Wallfahrtskirche
ausgegeben wurden61. Die Spenden wurden in solchen Wallfahrtsstätten sowohl
während der Messe im Offertorium entgegengenommen, als auch mit Hilfe von
Opferstöcken bei der individuellen Devotion sowie als Dank für erfolgreiche
Gebete.

Abb. 10: Wallfahrt zur Schönen Maria in Regensburg, Holzstich
von Michael Ostendorfer, 1520 (wikimedia commons).

60 Vergleichende Studien zur Gründung von Wallfahrtskirchen fehlen bislang.
61 G. Stahl, Die Wallfahrt zur Schönen Maria, Beiträge zur Geschichte des Bistums Regens¬

burg 2,1968, S. 35-282.

46



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

4. Präsenzzahlungen

Seit dem 14. Jahrhundert wurde es üblich, Kanonikern und Kaplänen, später
auch Vikaren, Schülern, dem Glöckner und anderen an Chorgebet und Messen
Mitwirkenden bares Geld für ihre Teilnahme auszuzahlen, da die eigentlich mit
der Pfründe verbundene Anwesenheits- und Mitwirkungspflicht sonst nicht mehr
durchzusetzen war62. Die Höhe dieser Zahlungen war in den Stiftsstatuten oder in
den Stiftungsurkunden für die Messen und Anniversarfeiern festgelegt. Das Geld
wurde im Chorgestühl bzw. in dessen Nähe vom «Präsenzmeister» ausgezahlt.

Im Stift St. Blasius in Braunschweig erhielten die Kanoniker und Vikare das

Präsenzgeld je zur Hälfte während des Stundengebets und während der Messfeier
in barer Münze; der Bursar benötigte dafür täglich «eine grosse Menge an Bargeld
in Form von Pfennigen»63. Ein Verlust dieser Münzen ist eher unwahrscheinlich,
da die Präsenzgelder für die Angehörigen einer Kirche einen beträchtlichen
Anteil ihrer Einnahmen bildeten.

5. Bauopfer

Bewusst und dauerhaft im Erdreich oder im Mauerwerk deponiert wurden Münzen
an Kirchen nur selten: Gelegentlich im Fundamentmauerwerk als Bauopfer sowie
in früh- aber auch hochmittelalterlichen Gräbern als Beigaben64. Beide Praktiken
fussen in vorchristlichen religiösen Vorstellungen.

Bischof Gebhard von Konstanz hatte nach einem Bericht des 12. Jahrhunderts
bei Baubeginn des Klosters Petershausen 983 vier dafür erworbene Aurei unter
die vier Ecken der Kirche gelegt65. Die Münzen sind dort archäologisch bis jetzt
nicht wiedergefunden worden66. 1140 wurden bei der Grundsteinlegung des

neuen Sanktuariums im Kloster Saint-Denis keine Münzen, aber Edelsteine ins
Fundament gelegt67.

62 Hinweis bei Kroos 1985, S. 519. - Ort und Methode der Auszahlung der Präsenzgelder
stehen nicht im Blick der Forschung; nur die Präsenzkassen selbst und ihr Vermögen
sind im Kontext stiftischer Wirtschaftsgeschichte vielerorts erforscht.

63 I. Haas, Leben im Kollegiatstift St. Blasii in Braunschweig: Die liturgischen Stiftungen
und ihre Bedeutung für Gottesdienst und Wirtschaft. Braunschweiger Werkstücke
A 113. Veröffentlichungen aus dem Stadtarchiv und der Stadtbibliothek 54
(Braunschweig 2011), S. 401 f.

64 M. Schulze-Dörrlamm, Gräber mit Münzbeigabe im Karolingerreich, Jahrbuch des
Römisch-Germanischen Zentralmuseums Mainz 5V, 2010, S. 339-388, zu Gräbern in
Kirchen S. 363; M. Sänke, Die Gräber geistlicher Eliten Europas von der Spätantike bis zur
Neuzeit: Archäologische Studien zur materiellen Reflexion vonJenseitsvorstellungen und
ihrem Wandel. Zeitschrift für Archäologie des Mittelalters, Beiheft 25 (Bonn 2012), S. 487 f.

65 O. Feger (Hrsg.), Die Chronik des Klosters Petershausen. Schwäbische Chroniken der
Stauferzeit 3 (Lindau/Konstanz 1956), S. 54 f.

66 R. Röber (Hrsg.), Kloster, Dorf und Vorstadt Petershausen: Archäologische, historische
und anthropologische Untersuchungen. Forschungen und Berichte der Archäologie
des Mittelalters in Baden-Württemberg 30 (Stuttgart 2009).

67 Suger, Ordinatio, cap. 41, und De consecratione, cap. 53: Speer - Binding 2005, S. 194 f.,
226 f.

47



MATTHIAS UNTERMANN

Bei einer Kellererweiterung unter der Marienkapelle in Triesen (Liechtenstein)
waren 1428/29 eine Gold- und vier Silbermünzen ins Mauerwerk eingelegt
worden, die 1994 wieder ans Tageslicht kamen68. Nach der Zerstörung im Zweiten
Weltkrieg wiederentdeckt wurde eine münzartige, flache Bleidose von 8 cm
Durchmesser mit astrologischen Gravuren im Mauerwerk des Basler Hofs in
Freiburg im Breisgau, den sich der Humanist Konrad Stürtzel um 1480/1500 als

Stadtpalast erbauen liess69. Solche Bauopfer waren zum Verbleib im Mauerwerk
gedacht und können nur zufällig bei Umbauten oder nach Abbruch der Gebäude
wiedergefunden werden.

Wohl nicht als Opfer anzusprechen sind die nicht seltenen, ausserhalb von
Grabkontexten gefundenen Münzhorte und Barschaften in Kirchen70. Sie sollen
nachfolgend ausser Betracht bleiben.

6. Münzfunde

Aus der Ubersicht über liturgische und paraliturgische Kontexte heraus lassen
sich Münzfunde in Kirchen nur als Bauopfer - und damit selten - unmittelbar
erklären. Hingegen sollte das für Präsenz ausbezahlte oder bei Offertorium und
Devotion gestiftete Geld dem Klerus, dem Bau und den Armen zugute kommen,
nicht in den Boden geraten und bis zur Wiederauffindung durch Archäologinnen
und Archäologen verborgen bleiben. Münzfunde in Kirchen sind mithin kein
unmittelbarer Beleg für Opferhandlungen, sondern systemwidrige Verlustfunde.
Sie können religiöse Handlungen und Devotionsgebrauch indirekt spiegeln,
repräsentieren sie aber nicht. Die Präzision archäologischer Argumentation
erfordert, sich über Verlustwege und Sedimententstehung kurz Rechenschaft
abzulegen71.

68 B. Zäch, Bauopfer und Grabbeigabe: Die Münzen aus der Marienkapelle in
Triesen, Denkmalpflege und Archäologie im Fürstentum Liechtenstein: Fund- und
Forschungsberichte 2012 (2013), S. 160-175, hier S. 164.

69 I. Schlippe, Der Basler Hof in Freiburg, Schau-ins-Land 84/85, 1966/67, S. 160-192, hier
S. 190 f.

70 B. Schärli, Der Münzfund aus der Fridolinskapelle in Breitenbach SO, 1979, vergraben
1664 oder 1665, Archäologie des Kantons Solothurn 4, 1985, S. 81-102; A.-F. Auberson,
Un trésor monétaire à Vallon / Ein Münzschatz aus Vallon, in: Le passé apprivoisé:
Archéologie dans le canton de Fribourg / Vergangen und doch nahe: Archäologie im
Kanton Freiburg [: exposition] Musée d'art et d'histoire, Fribourg / [: Ausstellung]
Museum für Kunst und Geschichte, Freiburg (Fribourg 1992), S. 155, 161-163;
F. E. Koenig - B. Schärli, Münzen, in: D. Gutscher - A. Ueltschi - S. Ulrich-Bochsler,
Die St. Petersinsel im Bielersee, ehemaliges Cluniazenserpriorat: Bericht über die
Grabungen und Bauuntersuchungen von 1984-1986 (Bern 1997), S. 251-259; J. Diaz
Tabernero - B. Zäch, Eine Münzbörse des 10. Jahrhunderts aus dem Kloster St. Nicolai
in Chur, AS 23, 2000, No. 2, S. 89-92; P. Elsig, Une bourse du XVIIe siècle parmi les
trouvailles monétaires de l'église de Saint-Sylve de Vex (VS), GNS 54, 2004, S. 16-20; R.

C. Ackermann - R. Marti, Eine Börse aus Aesch BL um 1500, SNR 84, 2005, S. 169-188.
71 Erste Hinweise: Illi 1995; hier nicht einschlägig: P. Eggenberger, Beitrag und Problem

der Münzfunde bei Kirchengrabungen, in: Dubois - Frey-Kupper 1995, S. 13-25.

48



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Bei Verlust durch Nutzerinnen der Kirche und Teilnehmer an liturgischen wie
paraliturgischen Zeremonien gerieten Münzen auf den Fussboden sowie in
Zwischenräume von Fussbodenelementen und damit auch unmittelbar unter
die Fussbodenebene72. Nur ein Teil dieser Verluste dürfte unmittelbar während
der Zeremonien entstanden sein, weil bei diesen die erfolgreiche Ubergabe der
Münzen das Ziel war und Münzen gerade nicht neben den Altar, neben eine
Sammelschale oder neben einen Opferstock fallen sollten. Fundhäufungen
unmittelbar an Altarstellen und in Sakristeien repräsentieren deshalb unbeabsichtigte

Verluste bei der Handhabung geopferter Münzen.
Verluste konnten freilich auf den Wegen in die Kirche hinein oder zum

Altar, aber auch beim Aufenthalt im Kirchenraum geschehen. Das genrehaft
übersteigerte Bild der Regensburger Wallfahrt 1520 (Abb. 10) zeigt ein Gedränge,
in dem der Verlust von Geld und Kleidungszubehör kaum vermeidbar scheint.
Es ist nur eine der Möglichkeiten, dass die nachfolgend von den Archäologinnen
in Kirchen gefundenen Münzen tatsächlich als «Opfergeld» oder «Geldstiftung»
gedacht waren. Geld konnten schliesslich auch die im Kirchengebäude Tätigen
zufällig verlieren, Bedienstete ebenso wie Handwerker.

Eine asymmetrische Verteilung von Funden unter Holzfussböden73 spiegelt
überdies weniger die Position der Personen, die die Münzen verloren haben, als
die regelmässigen Reinigungsprozesse - beim Auskehren von Kirchenfussböden
hat man sich offenbar vielerorts nicht darum bemüht, Münzen aus dem Kehricht
zu bergen. Es wäre zu diskutieren, ob solche Geldwerte als marginal angesehen
wurden.

Selbst eine gross erscheinende Zahl von 120 Fundmünzen unterhalb des um
1300 eingebauten Holzdielenbodens im Laienraum der Pfarrkirche von Winterthur
bedeutete aber nur den durchschnittlichen Verlust von einer Münze pro Jahr74;
noch etwas geringer war bei 308 Münzen die Verlustrate in der Pfarrkirche
von Steffisburg75. Auch in diesen Kirchen ist man also mit Geld sorgfältig
umgegangen.

Gleiches gilt für Münzfunde im Chorgestühl, die als Verlustfunde dem Opfergang

des Klerus oder den Präsenzzahlungen zugeordnet werden könnten: Im
Dom zu Freising wurden 2007 unter dem spätgotischen, 1483-88 gefertigten
Domherren-Chorgestühl 61 Münzen mit Prägedaten ab 1460 bis 1753 geborgen76.
Die meisten lagen an einem Ende des Seitengangs, spiegeln also wohl das Auskehren

72 Klüssendorf 1993, S. 94 f.; M. Agthe, Mittelalterliches und neuzeitliches Fundgut
auf Kirchenfussböden. Kleinfunde aus Kirchen in der Niederlausitz, in: A. Gehrmann

- D. Schumann (Hrsg.): Dorfkirchen in der Niederlausitz. Geschichte, Architektur,
Denkmalpflege. Kirchen im ländlichen Raum 6 (Berlin 2011), S. 175-195, hier S. 179-
188.

73 Schmutz - Koenig 2003, S. 21 Abb. 9.
74 Illi - Windler 1994, S. 74.
75 Schmutz - Koenig 2003, S. 16-21, S. 23 f. mit der Deutung als «Opfergeld».
76 T. Mittelstrass, «Domherrenstaub»: Die archäologische Fundbergung unter dem

Chorgestühl des Freisinger Doms im Sommer 2007, Archäologie im Landkreis Freising
10, 2008, S. 177-215; M. Hirsch, «Quando pontifex vadit ad comparandum, tunc
canonici eum secuntur»: Der Münzfund im Domchor von Freising, JNG 58, 2008,
S. 109-133 (mit Deutung als Opfergeld, ohne Erörterung der Präsenzgeldzahlungen).

49



MATTHIAS UNTERMANN

des Gestühls. Von einem kurzen Zeitraum abgesehen ist in Freising lediglich eine
Münze proJahrfünft verloren gegangen, teilweise sogar nur eine pro Jahrzehnt.

Dass Geldgaben ihre Heilswirkung entfalten konnten, wenn sie im Kirchenraum,
im Wirkungsbereich der Heiligen, verblieben, nicht aber dem Klerus unmittelbar
zur Verfügung standen, war zumindest keine offizielle kirchliche Position.

Münzen in Erdschichten und Abbruchmaterial sind ebenfalls nicht im
liturgischen Alltag, sondern entweder zufällig während der Bauarbeiten oder
sogar schon mit dem Erdreich in die Kirche hinein gelangt. Um Fussboden
aufzuschütten oder Krypten zu verfüllen, musste man Erdreich meist aus
grösserer Entfernung heranführen, das Siedlungsabfälle aller Art enthalten
konnte. Ofenkachelfunde aus solchen Schichten sagen auch nichts aus über die
Beheizbarkeit von Kirchenräumen, sondern über die Wohnhäuser, aus denen der
Schutt ursprünglich stammte77.

7. Orte des Geldgebrauchs in der Kirche

Wichtig ist es deshalb, nach den Orten innerhalb der Kirche vorreformatorischer
Zeit zu fragen, an denen im Kontext der Liturgie und der Religionspraxis Geld
benutzt wurde und verloren gehen konnte: Altar, Abschrankungen, Chorgestühl,
Tische und Opferstöcke sowie die Sakristei. Die mittelalterlichen Dispositionen
der Kirchenausstattung sind vielerorts den Veränderungen der Liturgie im 16., 17.,

19. und 20. Jahrhundert zum Opfer gefallen und können nur aus archäologischen
Befunden rekonstruiert werden78.

Klosterkirchen, über deren Ausstattung schon lange geforscht wurde, sind für
unsere Fragestellung weniger ergiebig, da Mönche und Nonnen keine Münzen mit
sich führten, weil Privatbesitz im Grundsatz verboten war und es im klösterlichen
Alltag keinen Geldgebrauch gab. Der im Frühmittelalter belegte Opfergang mit
Münzen79 und die stiftische Lebensweise zahlreicher Benediktinerkonvente im
Hoch- und Spätmittelalter erfordern allerdings einen differenzierenden Blick.
Es gibt grössere Klostergrabungen, bei denen die gefundenen Münzen alle oder
in der Mehrzahl aus nachklösterlicher Zeit oder aus Bauschichten stammen,
und nur vereinzelt aus Nutzungshorizonten und Fussböden80. Auch unter dem

77 Entsprechend Fundkontexte werden selten diskutiert; vgl. M. Untermann, Archäologi¬
sche Befundaufnahme in der Stadtkirche, in: A. Renner, Uber Bau und Geschichte der
Stadtkirche zu Giengen an der Brenz ([neu aufgelegt und erweitert] Giengen 1987),
S. 126-133, hier S. 130 f.

78 Reinle 1988; Kroesen 2012. - Zum archäologischen Befund vgl. als erster Uberblick:
M. Untermann, Liturgische Ausstattung und Bestattungsorte im Kirchenraum:
Archäologische Befunde zum Wandel religiöser Vorstellungen, Beiträge zur
Mittelalterarchäologie in Osterreich 14, 1998, S. 13-28.

79 Vgl. oben S. 36 mit Anm. 18.
80 F. Schmaedecke, Das Kloster Mariazell auf dem Beerenberg bei Winterthur: Neuaus¬

wertung der Ausgrabungen 1970-1972 im ehemaligen Augustiner-Chorherrenstift.
Schweizer Beiträge zur Kulturgeschichte und Archäologie des Mittelalters 38 (Basel
2011), S. 150; M. Untermann, Kloster Mariental in Steinheim an der Murr. Führer zu
archäologischen Denkmälern in Baden-Württemberg 13 (Stuttgart 1991), S. 59.

50



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Chorgestühl der Frauenklosterkirchen in Wienhausen und Ribnitz wurden nur
einzelne Münzen gefunden81.

Als Paradigma kirchlicher Ausstattung wird oft der um 825 gezeichnete St.

Galler Plan angesehen (Abb. 11)S2. Hier sind eine Vielzahl von abgeschrankten
Altären dargestellt; wichtig ist die Krypta, mit der Pilger, nachdem sie durch die

ganze Kirche gegangen waren, an das Heiligengrab gelangten. Vermutlich waren
nur die Chorbereiche der Mönche nicht für Laien zugänglich. Ein wesentliches
Problem dieser Planzeichnung ist, dass sie als fiktiv zu bewerten ist. Archäologisch
ist nirgends in Europa eine Klosterkirche mit ähnlich komplexer Ausstattung
aufgefunden worden83.

Abb. 11: St. Galler Klosterplan, Ausschnitt; St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 1092.

81 H. Appuhn, Der Fund vom Nonnenchor. Kloster Wienhausen 4 (Cellel973);
G. Raskop, Klarissenkloster Ribnitz: Die Funde aus den Fussbodenhohlräumen des

Nonnengestühls. Ein Vorbericht, in: C. Kimminus-Schneider - M. Schneider (Hrsg.),
Klöster und nionastische Kultur in Hansestädten. Stralsunder Beiträge zur Archäologie,
Geschichte, Kunst und Volkskunde in Vorpommern 4 (Stralsund 2003), S. 269-276,
hierS. 271.

82 A. A. Häussling, Liturgie in der Karolingerzeit und der St. Galler Klosterplan, in:
P. Ochsenbein - K. Schmuki (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan 2. Mitteilungen
zur vaterländischen Geschichte St. Gallen 52 (St. Gallen 2002), S. 150-183; J. Semmler,
Die Reform geistlicher Gemeinschaften in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts und
der Klosterplan von St. Gallen, in: Ebenda, S. 87-105.

83 M. Untermann, Architektur im frühen Mittelalter (Darmstadt 2006), S. 134-137; ders.,
Kirchenfamilien, Grossklöster, Cella: Schweizer Klöster im karolingischen Umfeld, in:
M. Riek -J. Göll - G. Descœudres (Hrsg.), Die Zeit Karls des Grossen in der Schweiz (Zürich
2013), S. 48-56; ders., Das Kloster Lorsch im Kontext der Grossklöster karolingischer
Zeit, in: D. Lammers, Kloster Lorsch. Die archäologischen Untersuchungen der Jahre
2010-2016 [3]: Das Umfeld der Torhalle und die Bau- und Nutzungsstrukturen des
Klosters. Schriften zum Kloster Lorsch 3 (Regensburg 2019), S. 343-368, hier S. 358-363.

51



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 12: Zisterzienserkirche Stams (bei Innsbruck), Innenansicht nach Osten,
um 1600, P. Wolfgang Lebersorg: Stams, Stiftsarchiv, D 40.

Erst im 12. Jahrhundert sind ähnliche zahlreiche, dicht gestellte Altäre in
Klosterkirchen nachzuweisen. Barocke Zeichnungen der Zisterzienserabtei Stams bei
Innsbruck (Abb. 12 und 73)84 zeigen das grosse Chorgestühl, eine Abschrankung
mit Lettner und die davor befindliche Stiftergrablege. Bemerkenswert sind die
doppelte Reihe von Altären vor dem Lettner und die Darstellung der Stein-
plattenfussböden. Einen Holzfussboden, der Verlust und archäologische
Auffindung von Münzen begünstigt, hatte um 1700 nur das Chorgestühl. Der
Kreuzaltar stand unter dem Lettner, zwischen zwei weiteren Altären, und zwei
andere Altäre im Laienraum davor. Zur Klausur der Mönche gehörten der Hochaltar

im Altarraum sowie fünf Nebenaltäre in den Apsiden vor der Ostwand.
Grossflächige Ausgrabungen in Kloster- und Stiftskirchen, mit denen solche

Installationen auch archäologisch fassbar würden, sind selten - in St. Gallen
scheinen keine Fussboden flächig erhalten gewesen zu sein85, die neue Grabung im

84 Stams, Stiftsarchiv, D 40. - M. Bitschnau, Romanik in Stams, in: 700 Jahre Stift Stams
1273-1973 (Stams 1973), S. 9-24; M. Untermann, Forma Ordinis: Studien zur Baukunst
der Zisterzienser im Mittelalter. Kunstwissenschaftliche Studien 89 (München/Berlin
2001), S. 254 f., S. 556.

85 H. R. Sennhauser, Frühchristliche und frühmittelalterliche kirchliche Bauten in der
Diözese Chur und in den nördlich und südlich angrenzenden Landschaften, in: ders.
(Hrsg.), Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet: Von der Spätantike bis in ottonische
Zeit. Bayerische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Abhandlungen, N. F.

123 (München 2003), S. 9-221, hier S. 166-171.

52



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

merowingischen Dom in Mainz hat hingegen frühe Fussböden sowie Schranken-
und Altarfundamente vom 12. bis zum 18. Jahrhundert zutage gebracht und ist
noch nicht abgeschlossen86.

Abb. 13: Zisterzienserkirche Stams, Entwurfszeichnung für den Kirchen-
fussboden, zweite Hälfte 17. Jahrhundert; Stams, Stiftsarchiv, o. Nr.

Die grösste Zahl untersuchter Kirchenbauten sind Stadtkirchen, Dorfkirchen
und Kapellen, und sie machen auch die grösste Zahl der kirchlichen Fundplätze
mit Münzfunden aus. Unmittelbare liturgische Quellen für solche «einfachen»
Kirchen sind praktisch nicht vorhanden, und damit fehlt auch das entsprechende
Forschungsinteresse der Liturgiegeschichte. Die archäologischen Befunde werden

hier zu Primärquellen für die Frage nach der liturgischen Nutzung, und

86 M. Kleiner - M. Untermann, Der Alte Dom von Mainz: Bauuntersuchungen in der
St. Johanniskirche 2013-2016, in situ 9, 2017, S. 153-162.

53



MATTHIAS UNTERMANN

sie konfrontieren die Kunst- und Liturgiegeschichte mit einer unerwarteten
Komplexität87.

Abb. 14: Esslingen, Stadtkirche St. Dionys, Grabungsbefunde des

12. Jahrhunderts (Fehring - Scholkmann - Anstett 1995, Taf. 13, vgl. Anm. 90).

Abb. 15: Esslingen, Stadtkirche St. Dionys, rekonstruierte Verteilung der Altäre
im 14. Jahrhundert (Fehring - Scholkmann-Anstett 1995, Taf. 15, vgl. Anm. 90).

Schon im 11./12. Jahrhundert waren mehrere Altäre die Regel. In grösseren
Kirchen gab es häufig Schranken, die nicht nur den Altarraum, sondern ein
Klerikergestühl und einen liturgischen Handlungsraum abgrenzten, also für

87 Als vorbildliche regionale Studie vgl. P. Eggenberger - Th. Glauser - T. Hofmann,
Mittelalterliche Kirchen und die Entstehung der Pfarreien im Kanton Zug.
Kunstgeschichte und Archäologie im Kanton Zug 5 (Zug 2008).

54



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

einen mehrköpfigen geistlichen Konvent bestimmt waren88. Dass diese Kirchen
nicht «Stiftskirchen» sind89, hat verschiedene Ursachen - mancherorts wollten
die Verantwortlichen diese Kirchen nicht mit dem notwendigen Kapital versehen
oder sie nicht aus der unmittelbaren Verfügung entlassen.

Die Liturgie dürfte der von Stiftskirchen geähnelt haben. In Esslingen weist
die Stadtkirche des frühen 13. Jahrhunderts eine Abschrankung mit einem davor
stehenden Altar auf (Abb. 14); diese Disposition wurde bei allen Neubauten bis ins
frühe 16. Jahrhundert in Lage und Funktion wiederholt90. Die Altarstellungen des
14. bis 16. Jahrhundert an der Aussenwand der Seitenschiffe sind hier grossenteils
nicht durch Fundament- oder Wandmalereibefunde lokalisiert, sondern durch
die Anordnung von Bestattungen (Abb. 15)91.

Abb. 16: Bardejov, Stadtkirche St. Aegidius, Blick in Mittelschiff und Chorraum
(Aufnahme Pierre Bona, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

Andernorts, wie in der gut erhaltenen slowakischen Stadtkirche St. Agidien in
Bardejov (Abb. 16), wurden die Nebenaltäre im 14./15. Jahrhundert unmittelbar
vor den Pfeilern aufgestellt. Justin Kroesen hat 2009 die kunsthistorischen
und historischen Befunde zu Seitenaltären systematisch gesammelt92 - grosse
Stadtkirchen konnten über 50 solcher Altäre haben, die freilich nirgends die
Reformation überdauert haben.

88 M. Untermann, Chorschranken und Lettner in südwestdeutschen Stadtkirchen -
Beobachtungen zu einer Typologie mittelalterlicher Pfarrkirchen, in: U. Mainzer (Hrsg.),
Architektur Geschichten: Festschrift für Günther Binding (Köln 1996), S. 73-90.

89 M. Untermann, Stiftskirchenartige Bauformen an südwestdeutschen Stadtkirchen des
13. und 14. Jahrhunderts, in: S. Lorenz - P. Kurmann - O. Auge (Hrsg.), Funktion
und Form: Die mittelalterliche Stiftskirche im Spannungsfeld von Kunstgeschichte,
Landeskunde und Archäologie. Schriften zur südwestdeutschen Landeskunde 59
(Ostfildern 2007), S. 223-234.

90 G. P. Fehring - B. Scholkmann - P. R. Anstett, Die Stadtkirche St. Dionysius in Esslingen
a. N. Forschungen und Berichte der Archäologie des Mittelalters in Baden-Württemberg
13, 1-3 (Stuttgart 1995), S. 101 f., 133 f., Taf. 13.

91 Ebenda, S. 136 f., Taf. 15.
92 J. E. A. Kroesen, Seitenaltäre im mittelalterlichen Kirchenraum: Architektur, Ausstattung,

Liturgie (Regensburg 2009).
55



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 17: Winterthur, Pfarrkirche St. Laurentius, Rekonstruktion der ersten
Steinkirche, mit Oblationstisch an der westlichen Quermauer, um 9./10. Jahrhundert

(Jäggi - Meier - Windler - Illi 1993, Abb. 141, vgl. Anm. 93).

Abb. 18: Winterthur, Stadtkirche St. Laurentius, Innenrekonstruktion um 1100

(Jäggi - Meier - Windler - Illi 1993, Abb. 147, vgl. Anm. 93).

Der liturgische Wandel von der frühmittelalterlichen Kirche zur Stadtkirche
St. Laurentius ist auch in Winterthur archäologisch erschlossen93. Schon im
9./10. Jahrhundert (Abb. 17) gab es eine Abschrankung im Westen der Kirche
und tischartige Einbauten - vielleicht die geforderten Tische zur Ablage der

93 Jäggi - Meier - Windler - Illi 1993, S. 148-150,156-160,164-174; zu den problematisch
interpretierten Münzfunden aus der Schmutzschicht unter dem spätmittelalterlichen
Bretterboden des Langhauses: H. von Roten, Münzen, in: Ebenda, S. 94-110; zum
Fundkontext: Ebenda, S. 47, 178.

56



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

«unreinen» Opfergaben, die nicht an den Altar gelangen sollten. Um 1000
wurde die Kirche mit einer Abschrankung des Altarraums und zusätzlichen
Altären ausgestattet. Um 1100 (Abb. 18) gab es noch mehr Altäre, einen Tisch im
Hauptschiff und einen bemerkenswerten Holzdielenfussboden für die Laien, zu
Seiten eines steinernen Mittelgangs.

Im späten 13. Jahrhundert (Abb. 19) wurde dann der Chorbereich der
Geistlichen ausgebaut und nun durch einem Lettner vom Laienraum geschieden, die
Zahl der Altäre damals wohl reduziert. Indirekt zu erschliessen ist jeweils ein
Gestühl für den Klerus, der dort sein Stundengebet verrichtete und zumindest in
grosser Zahl an den Hauptgottesdiensten teilnahm. Insofern unterscheidet sich
die liturgische Ausstattung grosser Stadtkirchen nicht von den Stiftskirchen ihrer
Zeit. Das Langhaus erhielt beim Neubau um 1300 einen Holzdielenfussboden,
unter dem sich 120 Münzen ansammelten - letztlich aber nur eine Münze pro
Nutzungsjahr94.

Abb. 19: Winterthur, Stadtkirche St. Laurentius, Innenrekonstruktion um 1300

(Jäggi - Meier - Windler - Illi 1993, Abb. 169, vgl. Anm. 93).

Abschrankungen, Nebenaltäre und Holzdielenfussboden im Laienraum sind
auch an vielen Dorfkirchen zu finden95. Eindrucksvoll erhaltene Beispiele finden
sich in Norddeutschland96, während archäologische Befunde aus dem Schweizer

94 Illi - Windler 1994, S. 74.
95 Kroesen 2018; M. Untermann, Regel, nicht Ausnahme: Altarraum-Abschrankungen in

Dorfkirchen, in: Rüber-Schütte 2018, S. 207-214.
96 Kroesen - Steensma 2011.

57



MATTHIAS UNTERMANN

Raum vollständiger gegraben und besser publiziert sind, einschliesslich der
Münzfunde97.

Für die Frage nach der Abschrankung des Altarraums in Dorfkirchen und damit
nach der Teilnahme der Laien am Vollzug des Opfers ist der Befund in Meiringen
von höchster Bedeutung (Abb. 20 und 21)": Dort blieb eine Schrankenmauer
in voller Höhe erhalten, mit zwei Durchgängen und Sichtfenstern dazwischen.
Die Seitenaltäre standen nicht unmittelbar davor, sondern in den Ecken des
Laienraums. Abschrankung und Nebenaltäre gab es in dieser Kirche schon vor
dem Neubau um 1200.

Abb. 20: Meiringen, Pfarrkirche, Ausgrabung des Altarbereichs
(Aufnahme: Archäologischer Dienst des Kantons Bern).

In Seeberg (Abb. 22)" wies schon die Kirche des 11./12. Jahrhundert eine
Schrankenanlage im Ostteil des Schiffs auf; auch im Spätmittelalter war der
Altarraum abgeschrankt und der Laienraum mit einem zweiteiligen Holzdielen-
fussboden versehen. In Steffisburg (Abb. 23)m gab es im 11. Jahrhundert ebenfalls
einen grossen abgeschrankten Bereich zwischen Laienraum und Altarraum, vor
dem im 13. Jahrhundert zwei Nebenaltäre aufgestellt werden, zusätzlich zu den
Altären in Seitenschiffen und Nebenräumen; ebenfalls im 13. Jahrhundert erhielt
der Laienraum auch hier einen hölzernen Dielenfussboden.

97 Vgl. Einleitung, S. 15-24, Anhang 1: Bibliographie zu Münzfunden in Kirchen in der
Schweiz.

98 R. Forrer, Zu den romanischen Chorentdeckungen und Kirchenfresken von Meiringen,
Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde N. F. 35, 1933, S. 187-204, 241-250; N. F.

36, 1934, S. 1-27; D. Gutscher, Die Michaelskirche von Meiringen als archäologischer
Zeuge früherer Naturkatastrophen: Reste von acht Vorgängerbauten zugänglich
gemacht, Archäologie Bern 2008, S. 133-148.

99 P. Eggenberger et al., Seeberg, Pfarrkirche: Die Ergebnisse der Bauforschungen von
1999/2000 (Bern 2009), S. 34-46.

100 P. Eggenberger-S. Ulrich-Bochsler, Steffisburg, reformierte Pfarrkirche, [Bd. 1 ] : Die Ergeb¬
nisse der archäologischen Forschungen von 1980 und 1982 (Bern 1994), S. 43 f., 56 f., 60 f.

58



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Abb. 21: Meiringen, Pfarrkirche, Rekonstruktion des Zustand um 1200

(Rekonstruktion: Archäologischer Dienst des Kantons Bern).

Die liturgische Komplexität solcher Dorfkirchen steht nicht erkennbar in Relation
zur Grösse und Bedeutung des Dorfs - hier fehlen bislang die notwendigen,
interdisziplinären liturgiehistorischen Forschungen101. Ob die Holzböden im
Laienraum lediglich das Stehen erleichtern sollten oder schon früh Kniebänke
trugen, ist unklar. Sie sind jedenfalls deutlich älter als die Reformation.

Predigtkanzeln und grosse Laiengestühle wurden nicht erst für die
evangelischen Predigtgottesdienste geschaffen, sondern sind schon im späten
15. Jahrhundert vielerorts nachzuweisen102. Mehrere aufwändig beschnitzte
Laiengestühle aus der Werkstatt der Erhart Falckener blieben im Umkreis von
Mainz erhalten103 - in der Dorfkirche Bechtolsheim sind es 30 Bänke, signiert
und auf das Jahr 1496 datiert (Abb. 24). Schlichte Kniebänke gibt es in St. Georg
(Sogn Gieri) in Rhäzüns; sie stehen dort auf einem Kalkmörtelestrich (Abb. 25)10i

- hier können Münzen nicht verloren gehen.

101 Kroesen 2018, S. 204 f.
102 K. Halbauer, Predigstül: Die spätgotischen Kanzeln im württembergischen Neckargebiet

bis zur Einführung der Reformation. Veröffentlichungen der Kommission für
Geschichtliche Landeskunde in Baden-Württemberg B 132 (Stuttgart 1997).

103 H. Sobel, Die Kirchenmöbel Erhart Falckeners und seiner Werkstatt mit besonderer Be¬

rücksichtigung der Flachschnitzerei. Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen
Kirchengeschichte 36 (Mainz 1980); W. Wilhelm, Das Laiengestühl: ein multifunktionales
Möbel zwischen vorreformatorischer Daseinsfürsorge und Sozialdisziplinierung, in: W.
Kremer (Hrsg.), 500 Jahre Laiengestühl 1510-2010 in der St. Valentinuskirche Kiedrich
im Rheingau, geschaffen von Erhart Falckener (Kiedrich 2010), S. 115-128.

104 A. Fontana, Die Kirchen in Rhäzüns: Nossaduna, Sogn Paul, Sogn Gieri. Schweizerische
Kunstführer 755 (Bern 2004), S. 42; L. Seifert-Uherkovich - L. Dosch, Kunstführer
durch Graubünden (Zürich 2008), S. 140.

59



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 22: Seeberg, Rekonstruktion der Pfarrkirche des

11./12. Jahrhunderts (Eggenberger et al. 2009, S. 34, vgl. Anm. 99).

Abb. 23: Steffisburg, Grabungsbefund mit Verteilung der Münzfunde unter dem

ehemaligen Holzfussboden (Schmutz - Koenig 2003, Abb. 6 mit Abb. 9).

Die nicht archäologisch erforschte, aber mit Altarbaldachinen und einem
prächtigen Wandmalereizyklus hervorragend erhaltene, 1380-85 erbaute
Veitskapelle in Mühlhausen (Abb. 26)wb macht auch von kunsthistorischer Seite
her deutlich, dass es notwendig ist, den liturgischen Reichtum hoch- und

105 D.Jakobs, Eine ganz besondere «Baustelle»: Die Veitskapelle in Stuttgart-Mühlhausen,
Denkmalpflege in Baden-Württemberg 42, 2013, S. 145-152.

60



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

spätmittelalterlicher Dorfkirchen weiter zu erforschen, der sich erkennbar nicht
auf einfache Pfarrgottesdienste, Hochzeiten und Taufen beschränkt hatte. Für
Dorfkirchen in den Niederlanden und Ostfriesland hat Justin Kroesen seit 2004
viele wichtige Befunde zusammengetragen106 - allerdings ohne archäologischen
Kontext und damit auch ohne Münzfunde.

Abb. 24: Bechtolsheim, Pfarrkirche, Laiengestühl von Erhart Falckener, 1496

(Aufnahme: Kandschwar, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

Nicht erkennbar mit unmittelbar geleistetem Geldopfer verbunden war die Taufe.
Während im Spätmittelalter die Taufbecken an ganz unterschiedlichen Stellen in der
Kirche oder in einem Anbau stehen konnten107, gibt es wichtige hochmittelalterliche
Beispiele mit mehrstufigen, runden Podesten im Mittelschiff (Abb. 14). In Cappel bei
Lippstadt (Westfalen) ist ein solches Podest nach einer Grabung sichtbar erhalten
geblieben108. Tote wurden inmitten der Kirche aufgebahrt109 und dort hat man auch
Opfergeld gesammelt (Abb. 3); feste Installationen dafür fehlen.

Tische für Naturaliengaben sind in Winterthur archäologisch belegt (Abb. 17).
Für Osterreich hat Renate Kroos zahlreiche spätmittelalterliche Beispiele aussen
an der Kirchentür von dörflichen Pfarrkirchen zusammengetragen110.

Geld wurde - zumindest in Norddeutschland und im Ostseeraum - seit dem
13. Jahrhundert auch mit Schalen gesammelt (dazu oben). Sie wurden auf Tische
am Altarraum, an der Tür (Abb. 4) bzw. auf einen Sarg gestellt oder den Gläubigen
nahe der Altarschranke gereicht; es bleibt aber zu klären, ob (und seit wann) die
sammelnden Kleriker und Laien mit diesen Tafeln auch durch den Laienraum

106 J. E. A. Kroesen - R. Steensma, Het middeleeuwse dorpskerkinterieur (Louvain u. a.

2004); Kroesen - Steensma 2011; Kroesen 2012; J. E. A. Kroesen, Ciborios y baldaquinos
en iglesias medievales: Un panorama europeo, Codex aquilarensis 29, 2013, S. 189-222.

107 Knappe Hinweise: M. Langel, Der Taufort im Kirchenbau unter besonderer Berück¬
sichtigung des Kirchenbaus im Erzbistum Köln nach 1945 (Siegburg 1993), S. 66-76.

108 M. Schneider, Die Stiftskirche zu Cappel. Denkmalpflege und Forschung in Westfalen
16 (Bonn 1988), S. 164-169.

109 Illi 1992, S. 84-88.
110 Kroos 1985, S. 513 mit Anm. 73.

61



MATTHIAS UNTERMANN

der Kirche zogen111. Die gesammelten Münzen konnten anschliessend in einen
Opferstock eingefüllt werden (Abb. 6).

Abb. 25: Rhäzüns, Sogn Gieri, Kniebänke
(Aufnahme: Zairon, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

Abb. 26: Mühlhausen, Kapelle St. Veit
(Aufnahme: Landesamt für Denkmalpflege Esslingen).

111 Eine Opferschale trägt möglicherweise ein als Halbfigur dargestellter Laie an einer
Gewölbekonsole einer Kapelle des Münsters in Freiburg/Uechtland (Museum für
Kunst und Geschichte, Inv.-Nr. 7387): Reinle 1988, S. 297.

62



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

8. Opferstöcke

Die bedeutendste numismatische Quellengattung im Kirchenraum sind die Opferstöcke

und Sammelkisten112, die unmittelbar dem Einwurf von Münzen dienten,
die Oblation anonymisierten und den Geldeingang kontrollierbar machten118.

Entsprechende Sammelkisten waren schon in den antiken Religionen üblich114

und im Neuen Testament wird das Ytx^ocpuÀaKiov (Luther: «Gotteskasten») des

jüdischen Tempels in Jerusalem thematisiert (Mk 12,41). Solche Münzbehälter
wurden planmässig und meist sorgfältig geleert, um das in ihnen gesammelte
Geld seinem Bestimmungszweck zuzuführen.

Abb. 27: Marburg, Elisabethkirche, Grabmal der hl. Elisabeth im Nordquerarm,
eiserne Sammelbüchse am Gitter (Aufnahme: Viktoria Imhof, Marburg).

Münzfundkomplexe, die aus Opferstöcken und Kisten geborgen wurden, sind
deshalb selten - und dann um so bemerkenswerter115. Im Kloster Saint-Denis
bei Paris legten die Gläubigen schon vor 1140 ihre Altaroblationen und ihre
Oblationen am Heiligengrab (de oblatione altaris et reliquiarum... devocionefidelium)
in einen gazofilatium genannten Kasten am Altarraum nieder; dieser Begriff
entstammt der Terminologie des Neuen Testaments für die Almosensammlung

112 Zur nachreformatorischen Zeit: Klüssendorf 1993.
113 Schöller 1989, 282 f., 286; Kroos 1985, S. 508 f.
114 G. Kaminski, Thesauros. Untersuchungen zum antiken Opferstock, Jahrbuch des Deut¬

schen Archäologischen Instituts 106, 1991, S. 63-177.
115 Zu einem bemerkenswerten Münzfund der nachreformatorischen Zeit: Klüssendorf 1993,

mit Diskussion der wenigen vergleichbaren Funde: S. 96-98. - J. St. Jensen, M0ntfund
i danske kirkers pengeblokke, Nordisk Numismatisk Ârsskrift 1972, S. 71-83; U. Klein -
R. Ulmer, Der «Opferstock»-Fund von Schwäbisch Gmünd, SM 42, 1992, S. 1-14.

63



MATTHIAS UNTERMANN

am Jerusalemer Tempel. Aus diesen Einnahmen konnte 1140 der Abt den hohen
Betrag von jährlich 150 Pfund dem Neubau der Kirchenostteile zuordnen116.

1199 verfügte Papst Innozenz III. eine Sammlung von Kreuzzugsalmosen, für
die in jeder Kirche ein Opferstock (truncum concavum) aufgestellt werden sollte,
zu dessen drei Schlössern der Bischof, der Priester und ein Laie einen Schlüssel
haben sollten117. Bei wiederholten päpstlichen Kreuzzugssammlungen 1213 und
1333 wurden ebenfalls Opferstöcke gefordert; gute Belege gibt es auch für die
Türkenkriegssammlungen von 1467 und 1595118.

Als Opferstöcke wurden senkrechte, ausgehöhlte Holzpfosten oder Holzkisten
aufgestellt; oft eisenbeschlagen und jeweils mit einem oder mehreren Schlössern
gesichert. Seltener sind kleinere, metallene Kästen, wie am Grabmal der hl.
Elisabeth in Marburg (Abb. 27)m und neben dem Lettner der Marienkirche in
Lübeck (Abb. 5 und 6), oder steinerne, ausgehöhlte Werksteine (Abb. 28). Als
Objekte der Kirchenausstattung waren Opferstöcke bislang kein Forschungsthema
und werden meist nur beiläufig erwähnt120.

Abb. 28: Pappenheim, Pfarrkirche St. Marien, Opferstock mit Inschrift
(Aufnahme: Bayerisches Landesamt für Denkmalpflege).

116 Suger, Ordinatio, cap. 42, De consecratione, cap. 54: Speer - Binding 2005, S. 194 f., 226 f.
117 Vgl. oben Anm. 49.
118 Kroos 1985, S. 509 f.
119 A. Köstler, Die Ausstattung der Marburger Elisabethkirche (Berlin 1995), S. 27, 43,

Abb. 31, Farbabb. 5.
120 Sehr knapp: Reinle 1988, S. 297. - M. Langenberg, Opferstock und Sammeldose: Ein

erster Blick auf die Spendengefäss-Sammlung von Dr. Heinrich Loosen, Novaesium:
Neusser Jahrbuch für Kunst, Kultur und Geschichte 2014, S. 161-171; M. Martin
(Hrsg.), Wenn das Geld im Kasten klingt...: vom Opferstock zur Online-Spende:
Ausstellungskatalog (Kassel 2005).

64



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Sie konnten an verschiedenen Stellen stehen; grosse Kirchen hatten in der
Regel mehrere Opferstöcke oder Sammelkisten: Der traditionellen Messoblation
demonstrativ zugeordnet waren sie am Eingang zum Altarraum oder an einem
Nebenaltar; bei Aufstellung im Kirchenschiff, am Kircheneingang oder in der
Vorhalle konnten sie anderen Zwecken, z.B. der Baukasse, zugeordnet sein121.

In Biberach standen nach einer Beschreibung um 1530 drei Opferstöcke in der
Stadtpfarrkirche (an zwei Nebenaltären und am Marienbild inmitten der Kirche),
einer aussen an der Haupttür, zwei weitere an den Eingängen zum Kirchhof122.

Abb. 29: Nördlingen, Almosenkastenbild, Hans Schäufelin, ehemals oberhalb des

Armenkastens der Stadtpfarrkirche St. Georg befestigt; Nördlingen, Stadtmuseum/
Leihgabe der Evang.-Luther. Kirchengemeinde Nördlingen.

Renate Kroos hat zahlreiche Beispiele und Quellenbelege für Opferstöcke an
Kruzifixen und Heiligenbildern zusammengetragen123. Ihr ältester Beleg einer
arcula am Kreuz in medio ecclesie in der Stiftskirche St. Marien in Erfurt datiert
zwischen 1157 und 1194124. Der Empfänger der Oblation wird nur selten auf dem
Opferstock selbst genannt. In der Pfarrkirche St. Marien in Pappenheim (Abb.

28) trägt der steinerne Opferstock von 1505 die Inschrift: «gebt vnserer fraven

121 Schöller 1989, S. 286.
122 A. Schilling (Hrsg.), Die religiösen und kirchlichen Verhältnisse der ehemaligen

Reichsstadt Biberach unmittelbar vor Einführung der Reformation, geschildert von
einem Zeitgenossen, Freiburger Diözesan-Archiv 19, 1887, S. 1-191, hier S. 49; Illi
1995, S. 156.

123 Kroos 1985, S. 504-507.
124 Urkundenbuch der Erfurter Stifter und Klöster 1: 706-330. Geschichtsquellen der

Provinz Sachsen und des Freistaates Anhalt, Neue Reihe 5 (Magdeburg 1926), Nr. 118,
S. 64 f.

65



MATTHIAS UNTERMANN

ein almosen das evch gott vergibt» - die Kirchenpatronin selbst gibt hier eine
Ablasszusage125.

In Nördlingen wurde nach Erlass einer städtischen «Bettelordnung» 1522

am Eingang des Chorraums der Pfarrkirche St. Georg eine Sammelkiste als
«Armenkasten» aufgestellt126. Der Rat gab zugleich bei Hans Schäufelin ein
Tafelbild in Auftrag, das am Rundpfeiler oberhalb der Kiste befestigt wurde (Abb.

29)n7. Es zeigt Christus als Schmerzensmann, zu beiden Seiten einen Bürger, der
Münzen in den gemalten, mit Schlössern versehenen Almosenkasten einwirft,
umgeben von den Hilfsbedürftigen. Die Inschrift paraphrasiert den Propheten
Daniel (Dan 4, 24): «Gebent ewr heilig almusen den armen, so wierdet sich Got
vber ewr sund erbarmen».

125 F. Mader - K. Gräber, Die Kunstdenkmäler von Mittelfranken 5: Stadt und Bezirksamt
Weissenbvirg. Die Kunstdenkmäler von Bayern [V] 5 (München 1932), S. 316, Abb. 230;
Kroos 1985, S. 506; G. Kiessling, Landkreis Weissenburg-Gunzenhausen. Denkmäler in
Bayern V.70,1 (München 2000), S. 417.

126 H.-Ch. Rublack, Eine bürgerliche Reformation: Nördlingen. Quellen und Forschungen
zur Reformationsgeschichte 51 (Gütersloh 1982), S. 53 f. - Der Vorgang gehört zum
frühen bürgerlichen Kirchenregiment, noch nicht zur bald folgenden lutherischen
Reformation.

127 Stadtmuseum Nördlingen. - Ch. Metzger, Hans Schäufelin als Maler (Berlin 2002),
S. 177-180, Kat. 66 S. 471-474, Dok. 24 S. 574.

Abb. 30: Überlingen, Franziskanerkirche, Opferstock
(Aufnahme: Frank Vincentz, wikimedia commons, GFDL).

66



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

Für die meisten der in eindrucksvoller Zahl überkommenen Opferstöcke und
Sammelkisten sind die genaue Datierung und der ursprüngliche Aufstellungsort
vorerst unbekannt. In der Franziskanerkirche von Uberlingen ist ein spätmittelalterlicher,

hölzerner Opferstock erhalten (Abb. 30) - wenngleich der Ordensgründer
Franz von Assisi Geld und den Umgang damit nachdrücklich verdammt hatte128.

Uberzeugend beobachtete archäologische Befunde sind seltener: In Nottwil
(Abb. 31 haben Jürg Manser und Benedikt Zäch gute Argumente dafür, dass
in Bauphasen III und IV jeweils ein Opferstock in einer Pfostengrube nahe
der Altarraum-Abschrankung verankert war - er hätte hier unmittelbar die
Geldopfergaben während der Messfeier aufgenommen129.

Geldspenden sollten auch deponiert werden können, ohne den Kirchenraum
betreten zu müssen180. Ein frühes, datiertes Beispiel für einen Opferstock am
Aussenbau findet sich am Südportal der Pfarrkirche von Kreuzwertheim am Main
(Abb. 32 und 33), versehen mit der Inschrift «1444 was du legst in den stock, das
ist des Gotshaus»131.

Abb. 31: Nottwil, Kapelle St. Margrethen, Grabungsplan Bauphase III, 9:

Standort des Opferstocks (Manser et al. 1993, Abb. 23, vgl. Anm. 129).

128 Angenendt 2014, S. 327.
129 J. Manser et al., Nottwil, Kapelle St. Margrethen: Ergebnisse der Bauforschung.

Archaeologische Schriften Luzern 2 (Luzern 1993), S. 35, 40; darin: B. Zäch, Die
Fundmünzen: Mit Bemerkungen zum Geldumlauf in der Luzerner Landschaft, S. 49-
56, hier S. 49.

130 Kroos 1985, S. 510.
131 A. Feulner, Die Kunstdenkmäler von Unterfranken und Aschaffenburg 7: Bezirksamtes

Marktheidenfeld. Die Kunstdenkmale des Königsreiches Bayern [III] 7 (München
1913), S. 73.

67



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 32: Kreuzwertheim, Pfarrkirche, Südportal mit Opferstock
(Aufname: Tilman2007, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0)

Abb. 33: Kreuzwertheim, Opferstock mit Inschrift
(Aufname: Tilman2007, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

68



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

9. Schlussbetrachtungen

Fundmünzen, die in unmittelbarer Nähe zu Opferstöcken und Altarstellen auf
dem Fussboden und in Laufhorizonten gefunden wurden, dürften Zeugnisse
beabsichtigter Oblationen sein. Vermutlich gingen auch bei der Entnahme der
Münzen aus dem Opferstock und ihrem weiteren Handling, z. B. in der Sakristei,
Münzen verloren132.

Es bleibt zu fragen, warum die Empfänger nicht versucht haben, diese
Verluste zu vermeiden - möglicherweise waren die geringen Nominalen zwar
aus dem Blickwinkel armer Kirchenbesucherinnen ein gültiges Opfer133, aus
dem Blickwinkel von Wohlhabenden lediglich eine symbolische, wenngleich
ausreichende Gabe.

Münzfunde im Laiengestühl, unter Holzfussböden und sonst im Kirchenraum
wird man eher allgemein als Verlustfunde ansprechen müssen. Dass Schalen
oder Beutel zum Einsammeln der Oblationen durch den Kirchenraum gereicht
wurden, ist für die vorreformatorische Zeit noch nicht belegt. Da im Laienraum
pro Jahr jeweils nur einzelne Münzen verloren gingen, scheint man auch mit
kleinen Nominalen grundsätzlich sorgfältig umgegangen zu sein.

Zusammenfassung

Geld gelangte im Mittelalter bei verschiedenen Anlässen in die Kirche: als

Offertorium im Kontext der Messfeier, durch individuelle Devotion der
Gläubigen, bei dezidiert zur Geldeinwerbung genutzten Grossveranstaltungen wie
Heiltumsschauen und Wallfahrten sowie durch Präsenzzahlungen an Kleriker
und Bedienstete.

Münzen wurden auch als Bauopfer und Grabbeigaben in die Kirche
eingebracht. Bildliche Darstellungen des - theologisch eher verpönten - Geldgebrauchs
blieben selten. Sammelschalen und Opferstöcke sind bislang wenig erforscht
und bedürften der Korrelation mit archäologischen Befunden zur liturgischen
Ausstattung sowie zur Lokalisierung von Münzfunden im Kirchenraum.

132 Eine Konzentration von Münzen in der Stadtkirche Winterthur findet sich in einem
(nicht mehr vorhandenen) ersten Anbau Q (Bauphase V), der als Sakristei gedeutet
wird: Jäggi - Meier - Windler - Illi 1993, S. 40, 42, 95 Abb. 94 (Fundkartierung), 164
f. (Interpretation). - In der Pfarrkirche St. Peter und Paul in Mauren (Fürstentum
Liechtenstein) wurden 49 von 183 Münzen in der Sakristei gefunden (Grabung und
Münzfunde sind bisher unpubliziert).

133 Klüssendorf 1993, S. 106 betont aus der vergleichenden Untersuchung von Kirchen¬
rechnungen und überlieferten Münzfunden in Rohr den Charakter der kleinen, aber
regelmässigen und auch sozialer Kontrolle unterliegenden Spenden. Im 17. Jahrhundert
machten sie noch durchschnittlich 20% des Kirchenhaushalts aus; bis Ende des 18.

Jahrhunderts sank der Anteil auf 1% der Einnahmen.

69



MATTHIAS UNTERMANN

Résumé

Au Moyen Âge, l'argent circule au sein de l'Église à diverses occasions: comme
offrande pendant la célébration de la messe, comme don individuel des fidèles,
ou encore lors des grands événements, tels que les présentations des reliques et
les pèlerinages, destinés à récolter de l'argent via des émoluments au clergé et aux
serviteurs. Les pièces de monnaie peuvent également être utilisées lors des offrandes
de fondation et les dépôts funéraires. Les représentations picturales de l'utilisation
de l'argent - théologiquement plutôt mal vues - restent rares. Les récipients pour
la collecte et les troncs d'offrandes ont été peu étudiés jusqu'à présent et doivent
être mis en corrélation avec les découvertes archéologiques de mobilier liturgique
et l'emplacement des monnaies recueillies à l'intérieur de l'église.

Matthias Untermann
Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg
ZEGK- Institut für Europäische Kunstgeschichte
Seminarstrasse 4
D-69117 Heidelberg
m.untermann@zegk.uni-heidelberg.de

Bibliographie

A. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter
(Darmstadt 20094).

A. Angenendt, Offertorium: Das mittelalterliche Messopfer.
Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 101

(Münster 20143).

E. Bünz, Johann Tetzel und Annaberg, in: Bünz - Kühne -
Wiegand 2017, S. 195-214.

E. Bünz - H. Kühne - R Wiegand (Hrsg.), Johann Tetzel
und der Ablass: Begleitband zur Ausstellung «Tetzel -
Ablass - Fegefeuer» in Mönchenkloster und Nikolaikirche
Jüterbog (Berlin 2017).

F. J. Christiani, Tetzeis Ablasskiste. Städtisches Museum
Braunschweig, Miszellen 37 (Braunschweig 1983).

O. F. Dubois - S. Frey-Kupper (Hrsg.), Trouvailles monétaires

d'églises: Actes du premier colloque international
du Groupe suisse pour l'étude des trouvailles monétaires

Angenendt 2009

Angenendt 2014

Bünz 2017

Bünz - Kühne -
Wiegand 2017

Christiani 1983

Dubois -
Frey-Kupper 1993

70



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHÄOLOGISCHE KONTEXTE

(Lucerne, 19 novembre 1993). Études de numismatique et
d'histoire monétaire 1 (Lausanne 1995).

Illi 1992 M. Illi, Wohin die Toten gingen. Begräbnis und Kirchhof
in der vorindustriellen Stadt (Zürich 1992).

Illi 1995 M. Illi, Münzen in der Kirche: Bild- und Schriftquellen,
in: Dubois - Frey-Kupper 1993, S. 153-160.

Illi - Windler 1994

Jäggi - Meier -
Windler - Illi 1993

Jungmann 1962

M. Illi - R. Windler, Stadtkirche Winterthur. Archäologie
und Geschichte (Winterthur 1994).

C. Jäggi - H. R. Meier - R. Windler - M. Illi, Die
Stadtkirche St. Laurentius in Winterthur: Ergebnisse der
archäologischen und historischen Forschungen. Zürcher
Denkmalpflege, Archäologische Monographien 14

(Zürich 1993).

J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia. Eine genetische
Erklärung der römischen Messe, 2 : Opfermesse (Freiburg/
Basel 19625).

Klüssendorf 1993

Kroesen 2012

N. Klüssendorf, «Gelt, so in Klingelsack gefalt»: Das

evangelische Kirchenopfer der Frühneuzeit im Lichte
des Opferstocks von Rohr (Thüringen). Mitteldeutsche
Forschungen 110 (Weimar/Köln/Wien 1993).

J. E. A. Kroesen, The interior of the medieval village
church (Leuven 2012).

Kroesen 2018 J. E. A. Kroesen, Ein Spiel des Ver- und Enthüllens: Ro¬

manische und frühgotische Chorschranken in Deutschland

und anderswo, in: Rüber-Schütte 2018, S. 195-206.

Kroesen- J. E. A. Kroesen - R. Steensma, Kirchen in Ostfriesland
Steensma 2011 und ihre mittelalterliche Ausstattung (Petersberg 2011).

Kroos 1985 R. Kroos, Opfer, Spende und Geld im mittelalterlichen
Gottesdienst, Frühmittelalterliche Studien 19, 1985,
S. 502-519.

Laudage 2016 Ch. Laudage, Das Geschäft mit der Sünde. Ablass und
Ablasswesen im Mittelalter (Freiburg/Basel/Wien 2016).

Petke 1994 W. Petke, Oblationen, Stolgebühren und Pfarreinkünfte
vom Mittelalter bis ins Zeitalter der Reformation, in:
H. Boockmann (Hrsg.), Kirche und Gesellschaft im

71



MATTHIAS UNTERMANN

Reinle 1988

Rüber-Schütte 2018

Schöller 1989

Heiligen Römischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts.
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu
Göttingen, Philologisch-Historische Klasse, Folge 3, 206
(Göttingen 1994), S. 26-58.

A. Reinle, Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittelalter:

Eine Einführung (Darmstadt 1988).

E. Rüber-Schütte (Hrsg.), Romanische Stuckplastik aus
der Dorfkirche in Eilenstedt. Kleine Hefte zur Denkmalpflege

13 (Halle 2018).

W. Schöller, Die rechtliche Organisation des Kirchenbaues
im Mittelalter, vornehmlich des Kathedralbaues: Baulast,
Bauherrenschaft, Baufinanzierung (Köln/Wien 1989).

Schmutz-Koenig 2003 D. Schmutz - F. E. Koenig, Gespendet, verloren, wiederge¬
funden: Die Fundmünzen aus der reformierten Kirche
Steffisburg als Quelle zum spätmittelalterlichen Geldumlauf

(Bern 2003).

Speer - Binding 2005 A. Speer - G. Binding (Hrsg.), Abt Suger von Saint-Denis:
Ausgewählte Schriften (Darmstadt 20052).

Wiegand 2017 P. Wiegand, Netzwerke eines «berühmten Practicus»?
Was Johann Tetzel zum erfolgreichen Ablasskommissar
machte, in: Bünz - Kühne - Wiegand 2017, S. 124-160.

72


	Geld in der Kirche : liturgische und archäologische Kontexte

