Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 97 (2019)

Artikel: Geld in der Kirche : liturgische und arch&ologische Kontexte
Autor: Untermann, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATTHIAS UNTERMANN!

GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE
UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Im theologischen Grundverstindnis des Christentums sind die Zuwendung
Gottes sowie die Teilhabe an den Segnungen der Religion, aber auch am Ge-
meindegottesdienst und an der Messfeier, dezidiert nicht von Gaben oder
Geldzahlungen abhidngig®. Spatmittelalterliche Darstellungen der Messfeier
zeigen folgerichtig keinen Einsatz von Geld im Kontext des Ritus. Dennoch
wurden im Spatmittelalter von den Priestern «Stolgebtihren» fiir die Erteilung
der Sakramente erhoben, und diese Situation war einer der wesentlichen Kritik-
punkte der lutherischen Reformation®.

Aus einem religionssystematischen Blickwinkel heraus erstaunt es deshalb
wenig, dass von theologischer und kirchengeschichtlicher Seite der Geldgebrauch
in der mittelalterlichen Kirche kaum zum Forschungsthema gemacht wurde.
Auch Studien zur Finanzierung von Kirchengebiuden wurden eher von kunst-
historischer Seite angeregt’.

Geld gelangte jedenfalls durch religiose Praktiken und Devotion in be-
trachtlichem Umfang in den Kirchenraum, auch wenn «paraliturgische»
Handlungen nur teilweise und in oft umstrittener Weise theologisch akzeptiert
waren. Sie lassen sich in funf Kontexte gliedern: in das Offertorium wahrend
der Messfeier, in die individuelle Devotion der Glaubigen, in dezidiert zur Geld-
einwerbung genutzte Grossveranstaltungen wie Heiltumsschauen und Wall-
fahrten, ausserdem gab es Prasenzzahlungen an Kleriker und Bedienstete. Miinzen
wurden auch als Bauopfer und Grabbeigaben in die Kirche eingebracht.

1. Offertorium

Der katholische Kirchenhistoriker Arnold Angenendt hat 2013 die schriftlichen
Quellen zum Offertorium gesammelt, aufbauend auf Studien von Josef Andreas
Jungmann zum gesamten Messritus’. Die von ihnen zusammengestellten Quellen
zur mittelalterlichen religiésen Praxis lassen keine klaren chronologischen Ent-

' Far kritische Diskussion, niitzliche Hinweise und aussagekriftige Bilder danke ich
herzlich Viktoria Imhof (Marburg), Charlotte Lagemann (Heidelberg), Carmen
Rossner (Heidelberg), Renata Windler (Winterthur) und Benedikt Zach (Winterthur).

®  AncEnENDT 2009, S. 373-378. — Zur Einschirfung dieses Grundsatzes auf dem Vierten
Laterankonzil 1215 vgl. unten Anm. 21; vgl. ANGENENDT 2014, S. 341.

5 PeTKE 1994.

* H. Kraus, Gold was the mortar: The economics of cathedral building (London 1979);
ScHOLLER 1989, S. 232-344.

> JuNGMANN 1962, S. 3-34; ANGENENDT 2014, S. 159-182.

Schweizerische Numismatische Rundschau 97, 2019, S. 33-72 33



MATTHIAS UNTERMANN

wicklungen und regionalen Differenzen erkennen, jedenfalls nicht innerhalb der
Westkirche.

Die Gaben-Darbringung wahrend der gemeinschaftlichen christlichen Mess-
feier diente zunachst zur notwendigen Bereitstellung von Brot und Wein.
Da die frithchristlichen Gemeinden weder Kapital noch Einnahmen hatten,
mussten die Glaubigen diese fur das Gedenkmahl benotigten Nahrungsmittel
aus ihrem hauslichen Vorrat zum Gottesdienst mitbringen, ausserdem Kerzen,
Ol und Weihrauch. Der Apostel Paulus betont im Korintherbrief ausdriicklich
(1 Kor 9), dass die Sakramente unentgeltlich sind, dass aber die unterschiedliche
okonomische Leistungsfahigkeit der Gemeindemitglieder ihnen mehr oder
weniger Gaben ermoglichten und davon auch die mit dem Gottesdienst beauf-
tragten Personen einen Anteil erhalten sollten.

Im Kontext dieses Opfers in der Messe wurden seit dem 6. Jahrhundert auch
die Abgaben an den Bischof und das Almosen fur die Armen gesehen. Die
Professionalisierung des Priesteramts und der Armenfiirsorge gaben Anlass, dass
in der Messe nicht mehr nur Wein und Brot, sondern auch andere Lebensmittel
— oder Vorstufen dazu, wie lebende Tiere —sowie Geld als Opfergabe (lat. oblatio)
gegeben wurden, im Ritus des so genannten Offertoriums (lat. offerre, darbringen).
Das Offertorium hat in der traditionellen katholischen Messe des Mittelalters
seinen Ort am Beginn der eucharistischen Messfeier, unmittelbar nach der
Zubereitung des Altars®. Bildliche Hinweise auf den Ritus des Offertoriums
sind selten. Dargestellt ist genau dieser Moment der Messe zum Beispiel in einer
Lohengrm -Illustration der Zeitum 1470 (Abb. 1)7: Der Priester ordnetden Altar, die
Kleriker singen die zum Offertorium gehdrenden Gesinge, Laien sind anwesend
— aber die Opferhandlung selbst ist nicht dargestellt. In einer Darstellung der
Messe des heiligen Agidius, um 1500 gemalt und in die Klosterkirche St-Denis
verlegt, liegen keine Opfergaben auf dem Altar®. Allerdings ist die seit dem 12.
Jahrhundert ubliche, munzartige Gestaltung (in forma nummi) der als Hostie
benutzten Oblate gut erkennbar®.

Karolingische und spatere Konzilien betonten die Pflicht der Glaubigen, zu
opfern und Almosen zu geben. Reinheitsvorstellungen fiithrten allerdings seit
dem 9. Jahrhundert dazu, Wein und Brot nicht in jeder Messe von den Glaubigen
einzusammeln, sondern zentral zu verwalten und bereitzustellen.

In Rom nahmen der Papst und der Archidiakon die Gaben von Mannern und
Frauen an der Chorschranke entgegen — Wein wurde dort sogleich in ein grosseres

6 Junemann 1962, S. 12, 21-25.

Ludwig Henfflin (Werkstatt), Lohengrin, Universititsbibliothek Heidelberg, Cod. Pal.
germ. 345, Bl. 77v.

%  London, National Gallery NG 4681. - W. M. HINkLE, The Iconography of the Four Panels
by the Master of Saint Giles, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 28, 1965,
S. 110-144, hier S. 111.

ErnuLF VON RocHesTER, Epistola ad Lambertum. In: L. p’AcHEiry, Spicilegium sive
Collectio veterum aliquot Scriptorum, 3 (Paris 1723), S. 470-474, hier S. 471; in modum
denarii: HONORIUS AUGUSTODUNENSIS, Gemma animae, lib. 1, cap. 35 u. 66. In: J.-P.
MIGNE, Patrologia Latina 172, Sp. 541-738, hier Sp. 555, 564. — Juncmany 1962, S. 46.
— Hier nicht weiterfihrend: O. Serrerr (Hrsg.), Panis angelorum — Das Brot der Engel:
Kulturgeschichte der Hostie (Ostfildern 2004).

34



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Gefass geschﬁttet‘“. Weitere Opfergaben wurden auf Tischen im Eingangbereich
des Kirchenraums gesammelt'.

NI

I%men s ﬁmm vl qevwern
- wtf ?»e a@wﬁm ﬁuﬁm
T T v« Dot vty Pty f0

wie S 3«4 W%W n-
wrote wwﬁ'mk&' e XV e offe mov vests -
e Gk Do Wil et Govon SenSTrgge

Q‘Wm f} Gabine Mf’ woft

S
“wien wo? HIeH
s T G @fé\,tgomu i (e fwr

Abb. 1: Messe zu Ehren der siegreichen Helden; in: Ludwig Henfflin (Werkstatt),
Lohengrin um 1470; Universitatsbibliothek Heidelberg, Cod. Pal. germ. 345, BL. 77v.

In der gallikanischen Liturgie'” sollten die Priester grosser Kirchen die Gaben am
Eingang des Altarraums entgegen nehmen und auf den Altar stellen. Andernorts
wurden die Opfergaben dem Diakon an der Tur zur Sakristei ausgehandigt".
In der romischen Liturgie des Frankenreichs legten die Glaubigen das Opfer
auf den Altartisch; alle Objekte ausser Brot und Wein sollten nicht auf, sondern
hinter dem Altar oder auf einem Nebentisch deponiert werden'.

Der Altarraum war jedenfalls — trotz des grundsatzlichen Betretungsverbots
seit karolingischer Zeit — den Laien beim Opfergang kurzzeitig zugdnglich. In
manchen Klostern und in dorflichen Gemeinden wurde bis in die Neuzeit hinein
die Opfergabe von den Glaubigen selbst auf den Altar gelegt, und sie umschritten

10" JuncmanN 1962, S. 9 f.; ANGENENDT 2014, S. 162.

1 JuncmANN 1962, S. 11.

12 ANGENENDT 2014, S. 161-163.

B Junemann 1962, S. 8-10.

" JunceMann 1962, S. 12-21; ANGeNENDT 2014, S. 170-172.

35



MATTHIAS UNTERMANN

dabei den Altar”®. Angenendt weist darauf hin, dass die wblichen zwei Tiren
der Chorschranken und Lettner fiir den Opfergang der Laien am Hochaltar
vorgesehen waren'.

Abb. 2: Fromme Laien in der Kirche, beim Offertorium wahrend der Messe und am
Opferstock; Regensburger Altar, um 1480; Bayerisches Nationalmuseum Miinchen,
MA 3304 (© Bayerisches Nationalmuseum Minchen, Aufnahme: Matthias Weniger).

Besitzlose Monche und Nonnen verzichteten nicht auf das Opfer. Im 9. Jahrhun-
dert ist fur das Kloster Fulda tiberliefert”, dass jeder Monch vom Ostiarius eine
Oblate entgegennahm und sie —an Stelle von Brot — auf dem Altar opferte.
Andernorts opferten drei Monche stellvertretend fiir die Gemeinschaft'®.

Wie steht es um die Rolle des Geldes beim Altaropfer? Seit dem 9. Jahrhundert
wurde es ublich, dass von den Laien vornehmlich Geld geopfert wurde und das

15 JuneMaNN 1962, S. 23-30; ANGENENDT 2014, S. 170, 427.

16 ANGENENDT 2014, S. 170.

17 ANGENENDT 2014, S. 163 f. — Allgemein: Juncmany 1962, S. 16 Anm. 60.
18 ANGENENDT 2014, S. 164.



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Bereitstellen von Brot und Wein nun den Geistlichen vorbehalten blieb". Auch
dieses Geld wurde den Priestern ausgehandigt und mancherorts sogar auf dem
Altar deponiert. Entsprechende Darstellungen sind selten und entstanden erst
im Kontext der Kirchenreformen des 15. Jahrhunderts. Ein um 1480 gemaltes
Altarbild aus Regensburg (Abb. 2) zeigt Laien, die Brote und Miinzen auf den
Altar legen, wihrend ein anderer Mann Geld in einen Opferstock wirft.

!

Abb. 3: Ulrich Richental, Konzilschronik, Abschrift um 1465;
Rosgartenmuseum Konstanz, Hs. 1, fol. 62r.

Im 13. Jahrhundert wurde die Geldoblation zunehmend systematisiert, anonymi-
siert und vom Altargeschehen getrennt. Das Vierte Laterankonzil 1215 verbot in
Canon 66 ausdricklich alle Geldforderungen fiir die Spendung der Sakramente,
lobte aber die Gewohnheit, dass die Laien der Kirche Geschenke gaben?.

19 JuneMANN 1962, S. 16-18; PETKE 1994, S. 36—41; ANGENENDT 2014, S. 165—-172.

®  Regensburg, Historisches Museum (Leihgabe des Bayerischen Nationalmuseums Miin-
chen), Inv.-Nr. MA 3304. — S. WeeMaNN, Auf dem Weg zum Himmel: Das Fegefeuer in
der deutschen Kunst des Mittelalters (Koln/Weimar/Wien 2003), S. 235 ., Abb. 15;
Kroos 1985, S. 514.

A. Garcia v Garcia, A. MeLLont (Hrsg.) Concilium Lateranense IV, in: Conciliorum
Oecumenicorum Generalium Decreta, I1/1 (Turnhout 2013), S. 149-204, hier S. 198;
Ubersetzung: J. WonrmuTtH (Hrsg.), Dekrete der 6kumenischen Konzilien, 2: Konzilien
des Mittelalters (Paderborn u. a. 2000), S. 227-271, hier S. 265.

21

37



MATTHIAS UNTERMANN

Folgerichtig wurden seit dem spéten 12. Jahrhundert Opferstocke am Eingang
zum Altarraum oder an Nebenaltaren aufgestellt (dazu unten), deren Verbindung
zum Messopfer offensichtlich blieb, aber die Geldgaben der Glaubigen erkennbar
freiwillig machten und anonymisierten. Ausserdem wurde das Geld mit offenen
Bedeln, Schalen oder Becken durch Laien eingesammelt. Ein Illustrator der
Konzilschronik des Ulrich von Richental zeigt um 1465 eine mit Minzen geftllte
Opferschale auf dem Sarg eines aufgebahrten Kirchenfursten (Abb. 3)*.

Durch Schriftquellen belegt und in grosser Zahl in Skandinavien erhalten
sind seit dem 13. Jahrhundert so genannte Bedel, kleine rechteckige, flache
Sammelschalen mit Heiligenfigur und Tragegriff (tabula, biddeltafel), sowohl in
Pfarrkirchen wie in Bettelordenskirchen. In Westeuropa waren kleine metallene
Opferbecken tiblich®, und es gab wohl auch unverzierte hoélzerne Bettelbretter.
Auch in Nurnberg und im nahen Behringersdorf werden 1488 und 1519 solche
tafeln genannt, mit denen Geld gesammelt wurde®.

b
.
a

Abb. 4: Pieter Breughel d. A., Kampf zwischen Karneval und Fasten, 1559;
Wien, Kunsthistorisches Museum, GG 1016 (wikimedia commons).

Metallene «Becken» als Sammelschalen sind haufig in Kircheninventaren fassbar®,
seltener erhalten und noch nicht erforscht; in der Sammlung des Chateau de Nyon

%  Rosgartenmuseum Konstanz, Hs. 1, fol. 62r; Faksimile: O. FEcer (Bearb.), Ulrich
Richental, Das Konzil zu Konstanz (Starnberg/Konstanz 1964), fol. 62r. — I 1992, S.
81-84.

#  H. WenTZzEL, Bedel, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, 2 (Stuttgart/Wald-
see 1948), S. 167-172; Kroos 1985, S. 510-512.

2 W. MEYER — W. ScuweMMER, Die Kunstdenkmaler von Mittelfranken, 11: Landkreis Lauf
an der Pegnitz. Die Kunstdenkmaler von Bayern [V] 11 (Minchen 1966), S. 62 Anm. 1,
mit der Unterscheidung von opfer- tafel- und stockgelt; Kroos 1985, S. 511.

% e 1995, S. 155 mit Anm. 7.

38



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Abb. 5: Lubeck, Marienkirche, Statue des «Geldmanns» am Lettner,
1942 verbrannt (HirscH — SCHAUMANN — BrUNs 1996, Abb. S. 311, vgl. Anm. 29).

befinden sich zwei bis 1862 in der Kirche verwendete Nirnberger Sammelschalen
aus getriebenem Messing aus der Zeit um 1480-1520 mit Darstellungen von Adam
und Eva und einer Buste Ciceros®®. Das Zisterzienserinnenkloster Seligenthal
in Landshut bewahrt eine frihbarocke, kupfervergoldete Sammelschale?”. Ein
Gemalde von Pieter Breughel d. A. von 1559 zeigt neben der Kirchentir einen
weissgedeckten Tisch mit einer metallenen Sammelschale (Abb. 4)*. In der
Marienkirche Lubeck stand zu Seiten des Lettners eine um 1520 geschnitzte,
dreiviertel-lebensgrosse Statue eines Burgers, der Miinzen aus einer grossen

% C. Scumutz Nicop — A. Pepruccr — M. Graus — K. Quego — F. Horrmann, Die reformierte
Kirche in Nyon, ehemalige Kirche Notre-Dame, Kanton Waadt. Schweizerische Kunst-
fithrer, Nr. 992-993 (Bern 2016), S. 44-45.

#7 F. MaDER, Die Kunstdenkmaler von Niederbayern, 16: Stadt Landshut mit Einschluss der

Trausnitz. Die Kunstdenkmaler von Bayern [IV] 16 (Minchen 1927), S. 257 £.; Kroos

1985, 8. 511 1. )

E. M. Scuutt-KenM, Pieter Breugels d. A. «<Kampf des Karnevals gegen die Fasten» als

Quelle volkskundlicher Forschung. Artes populares 7 (Frankfurt u. a. 1983), S. 78 f.;

Kroos 1985, S. 512.

39



MATTHIAS UNTERMANN

Sammeltafel in den (realen) Opferstock schuttete (Abb. 5und 6)*°. In Dorfkirchen
gab es vielleicht auch «Becken» aus Keramik, wie ein der Lubecker Sammeltafel
auffallend ahnlicher, deutlich kleinerer und sonst ungedeuteter Grabungsfund
aus Niederhasli belegen kénnte (Abb. 7).

Abb. 6: Lubeck, Marienkirche, Lettner mit Statue des «Geldmanns»;
Kupferstich von Friedrich Wilhelm Emil Bollmann, in: C. J. MiLpE, Liibecker ABC
(Lubeck 1857), (mit dem Bildtitel: Opferstock).

Die personliche Ubergabe von Minzen an die Kleriker von Pfarr- und Bettel-
ordenskirchen wahrend liturgischer Handlungen blieb dennoch bis zur Refor-
mation tblich®: In der schon genannten Illustration zur Konzilschronik des
Ulrich von Richental ist um 1465 zugleich dargestellt (Abb. 3)*?, wie der Priester
bei einer Totenmesse wertvolle Opfergaben verschiedener Art entgegennimmt —
seine ausgestreckte Hand findet sich unmissverstandlich im Bildfeld der Laien.

21942 verbrannt. — F. HirscH — G. ScHAUMANN — F. Bruns, Die Bau- und Kunstdenkmaéler der
Freien und Hansestadt Litbeck, 2: Petrikirche, Marienkirche, Heil -Geist-Hospital (Libeck
1906), S. 311 f. (mit irriger Ansprache als Monch), zum Lettner S. 184-192; T. THIESEN,
Benedikt Dreyer: Das Werk des spétgotischen Bildschnitzers. Bau + Kunst, Schleswig-
Holsteinische Schriften zur Kunstgeschichte, 14 (Kiel 2007), S. 291-295, Abb. 199, 124, 125.

% W. Drack, Niederhasli, Reformierte Kirche, in: Ziircher Denkmalpflege, 10. Bericht
1979-1982, Teil 1 (Ztrich 1986), S. 191-200, hier S. 194.

M Trer 1995, S. 155-158.

2 Vgl. oben Anm. 22.

40



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Mancherorts sollten ihm die Gaben in die liturgisch mit der Manipel verhiillte
Hand gegeben werden®,

S ogSE e

Abb. 7: Niederhasli, Dorfkirche, kleines Sammelbecken aus grauer Irdenware
(10 x 17,5 cm, 6,5 cm hoch), Grabungsfund aus dem Brandschutt der 1. Hilfte
15. Jahrhundert, Fundnr. 1981.012, FK 9 (© Kantonsarchiologie Ziirich, Aufnahme:
Martin Bachmann).

Die Oblationen aus Messfeiern, Hochzeiten, Taufen und Beerdigungen trugen
im Spatmittelalter erheblich zur Finanzierung von Klerus, Kirchenunterhalt
und Bauleistungen bei**. Lokale Studien zum Oblationswesen haben allerdings
gezeigt, dass Naturalspenden im Spatmittelalter weiterhin eine grosse Rolle
spielten und noch im frihen 15. Jahrhundert knapp 70% der Einnahmen einer
Kirche generieren konnten®,

2. Individuelle Devotion und Bussleistung

Die private Devotion der Glaubigen im Gebet zu Gott und zu den Heiligen bildet
ein zweites Element christlicher Glaubensaustibung.

Religionssystematisch handelt es sich um ein Furbittgebet, das nicht allein der
Verehrung Gottes galt, sondern mit Wianschen fiir sich selbst oder nahestehende
Personen verbunden war. Sie konnten allgemein das Seelenheil nach dem
Tod betreffen, aber auch gottliche Hilfe bei Gebrechen aller Art — Krankheit,
Kinderlosigkeit —und in verschiedenen Lebenslagen, wie gltickliche Riickkehr von

¥ IL 1992, S. 67 f.

3 ScroLLEr 1989, S. 280 f.; PETkE 1994.

% L. PrLEGER, Die elsassische Pfarrei, ihre Entstehung und Entwicklung. Ein Beitrag zur
kirchlichen Rechts- und Kulturgeschichte. Forschungen zur Kirchengeschichte des
Elsass 3 (Strassburg 1936), S. 331-333; A. RerreMEIER, Pfarrkirchen in der Stadt des
spaten Mittelalters: Politik, Wirtschaft und Verwaltung. Vierteljahrschrift fiir Sozial- und
Wirtschaftsgeschichte, Beihefte 177 (Stuttgart 2005), 449-457; PETkE 1994, S. 43-58;
ANGENENDT 2014, S. 425 f. — Weitere Hinweise bei Kroos 1985, S. 513-515.

41



MATTHIAS UNTERMANN

einer Reise, militarischen oder geschiftlichen Erfolg erbitten. Das Furbittgebet
konnte zu Hause stattfinden, haufig suchten die Glaubigen dafiir aber einen
Kirchenraum oder sogar eine Statte besonderer Heilwirksamkeit auf.

Seit frihchristlicher Zeit waren Stiftungen an die Kirche nach dem Erfolg
solcher Furbittgebete tiblich, die in antiker Tradition mit einem entsprechenden
Geliibde verbunden waren. Schon aus dem spiten 10. Jahrhundert sind man-
cherorts Listen von Personen uberliefert, die am Grab einer oder eines Heiligen
Heilung gefunden hatten und daraufhin Stiftungen tibergaben. Ihre Oblationen
konnten Munzen sein®®, aber auch grossere Wertgegenstande, Sachleistungen
und Immobilien.

Renate Kroos hat Beispiele zusammengestellt, wo im 14./15. Jahrhundert Geld,
aber auch Naturalien in den nachgebildeten Sarg Christi («Heiliges Grab») oder
in den Hohlraum einer Heiligenfigur eingelegt wurden®.

Spater kam es zunehmend zur finanziellen Vorausleistung. Es gibt keine theo-
logisch begriindete Anleitung an die Glaubigen, dass Geldspenden wesentlich zum
Erfolg eines Furbittgebets beitragen und den Aufenthalt der Seelen Verstorbener
im Fegefeuer verkirzen konnten — und dennoch war dieser Zusammenhang in der
offentlichen Wahrnehmung des Hoch- und Spatmittelalters unumstritten. Bilder
von Seelmessen thematisieren die Geldleistung nur ganz selten (Abb. 2).

Religionssystematisch war der «Ablass» selbstverstandlich an das Busssakrament
mit Umkehr, Beichte und Gebetsleistungen gebunden®’, wurde aber seit dem
13. Jahrhundert, vereinzelt sogar schon im 11. Jahrhundert, konsequent zur
Einwerbung von Geldmitteln fir Kirchenbauten und ihre Ausstattung, spater auch
fur Kreuzziige eingesetzt'’. Dem um 1510 erfolgreich tatigen dominikanischen
Ablassprediger Johannes Tetzel schrieb der Reformator Martin Luther 1541 die
Aussage zu: «Wenn einer Gelt in den Kasten legt fur eine Seele im Fegfewr, so
bald der Pfennig auff den boden fiel und kliinge, so fiire die Seele heraus gen
Himel» (Wider Hans Worst, 1541)*!.

Opferstocke und Almosenkdsten in Kirchen boten im spaten Mittelalter
die Gelegenheit, bei verschiedene Anldssen der Devotion Geld zu spenden, an
Kruzifixen und Heiligenbildern, fiir die Armen, fir Tirkenkriege oder fir die
Baukasse*.

3 ScHOLLER 1989, S. 288-290.

37 Kroos 1985, S. 503.

# Vgl. oben Anm. 20.

¥ Ohne genauere Uberlegungen zu Geldzahlungen und Sammelpraxis: ANGENENDT 2009,
S. 652-657; S. THALMANN, Ablasstiiberlieferung und Ablasspraxis im spdtmittelalterlichen
Bistum Hildesheim. Veroffentlichungen der historischen Kommission fiir Niedersachsen
und Bremen 254 (Hannover 2010); Laupace 2016; E. DousLIEr, Ablass, Papsttum und
Bettelorden im 13. Jahrhundert. Papsttum im mittelalterlichen Europa 6 (Koéln/
Weimar/Wien 2017).

0 ScHOLLER 1989, S. 291-322; Laupack 2016, S. 53-70.

' MarTIN LuTtHER, Werke: Kritische Gesamtausgabe, hrsg. v. J. K. F. KNaake u. a., Bd. 51
(Weimar 1914), S. 469-572, hier S. 539. — H. KUHNE, Der Agent des Antichristen. Die
Entstehung der Tetzellegende im 16. und 17. Jahrhundert, in: BONz — KUHNE — WIEGAND
2017, S. 74-110, hier S. 81.

¥ ScHOLLER 1989, S. 282-287, 290-292; Kroos 1985, S. 504 f.

42



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

3. Geldeimwerbung durch Heiltumsschaw und Wallfahrt

Seit dem 12. Jahrhundert wurden von dieser Grunddisposition ausgehend
systematische Spenden- und Sammelaktionen organisiert, die erhebliche Geld-
summen erbrachten®. Reliquien — kérperliche Uberreste als heilig verehrter
Personen oder von Gegenstanden, mit denen diese in Kontakt gekommen waren
oder die mit Ereignissen der biblischen Heilsgeschichte in Verbindung standen*! -
wurden einerseits gezielt bei Prozessionen oder sogar grosseren Reliquienfahrten
grossen Menschenmengen prasentiert, andererseits zum Ziel von Wallfahrten
gemacht®.

Abb. 8: Bamberg, Schreinprozession am Dom, Zeichnung im Heiltums-
buch von 1508/09 (BAUMGARTEL-FLEISCHMANN 1998, fol. 36r, vgl. Anm. 47).

#  ScHOLLER 1989, S. 282.

# A, ANGenenDT, Heilige und Reliquien: Die Geschichte ihres Kultes vom frihen Christen-
tum bis zur Gegenwart (Miinchen 1997%).

¥ ScuOLLER 1989, S. 289 f., 322-324; H. KUHNE, Ostensio reliquiarum: Untersuchungen
tiber Entstehung, Ausbreitung, Gestalt und Funktion der Heiltumsweisungen im
romisch-deutschen Regnum. Arbeiten zur Kirchengeschichte 75 (Berlin u. a. 2000); Ch.
L. DiepricHs, «Man zeigte uns den Kopf des Heiligen»: Bausteine zu einer Ereigniskultur
in Mittelalter und Friaher Neuzeit (Berlin 2008).

43



MATTHIAS UNTERMANN

Fir die Finanzierung des Neubaus der Kathedrale von Laon nach dem Brand
von 1112 organisierte das Domkapitel eine Reise mit den Heiligenreliquien
der Kathedrale durch Nordfrankreich und England; Hermann von Tournai
zeichnete 1146/47 in drei Banden De miraculis sanciae Mariae Laudunensis die
damals geschehenen Ereignisse auf. Die Einnahmen ermoglichten es, den
grossten Teil der Kathedrale wiederaufzubauen®. Im Bamberger Heiltumsbuch
von 1508/09 ist eine Schreinprozession im Dombezirk dargestellt (Abb. 8)*'.
Auch Heiligenbilder wurden zum Sammeln herumgetragen®®. In welcher Form
die Oblationen gesammelt und transportiert wurden, lasst sich den Texten und
Bildern nicht entnehmen.

In Vorbereitung des Vierten Kreuzzugs verlieh Papst Innozenz III. 1199 einen
Ablass und ordnete an, dass in jeder Kirche Westeuropas ein Opferstock fur die
Kreuzzugssammlung aufgestellt werden sollte*. Auch spitere, tberregionale
Oblationssammlungen blieben an den Kirchenraum gebunden. Johann Tetzel
liess 1506-1517 grosse Almosenkadsten in mehreren mitteldeutschen Kirchen
aufstellen, die mit Ablasszusagen fiir den papstlichen Geldbedarf verbunden
waren. In Annaberg kamen 1517-1520 in diesem Ablasskasten fast 1600 Gulden
an Oblationen zusammen, von denen ein Drittel dem Papst zukam; allerdings
hatte die Ablassbulle allein schon ¢a 700 Gulden gekostet™.

Abb. 9: Magdeburg, Dom, «Tetzelkasten» (Aufnahme: Matthias Untermann).

% J.-P. MicNE, Patrologia Latina 156, Sp. 961-1017. — G. NieMEYER, Die Miracula S. Mariae
Laudunensis des Abtes Hermann von Tournai: Verfasser und Entstehungszeit, Deutsches
Archiv fir Erforschung des Mittelalters 26, 1971, S. 135-174.

London, British Library, Add Ms 15689. — R. BAUMGARTEL-FLEISCHMANN, Das Bamberger

Heiltum, Faksimile (Bamberg 1998), fol. 36r.

#®  Kroos 1985, S. 507 f.

“O. HAGENEDER — W. MaLECZEK — A. STRNAD (Hrsg.), Die Register Innocenz’ III., 2. Ponti-
fikatsjahr, 1199/1200. Publikationen der Abteilung fir Historische Studien des Oster-
reichischen Kulturinstituts in Rom II, I, 2 (Rom/Wien 1977), Nr. 11/258, S. 490-497,
hier S. 495.

50 Bunz 2017, S. 208

44

47



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Als «Tetzelkdsten» wurden und werden in mehreren lutherischen Kirchen
Mitteldeutschlands grosse, eisenbeschlagene Holztruhen gezeigt, bewahrt als
abschreckende Zeugnisse des katholischen Ablasshandels: in St. Peter und Paul
in Gorlitz™, St. Nikolai in Jaterbog®®, St. Annen in Annaberg®, im Magdeburger
Dom (Abb. 9)°*, in Beeskow™, in Braunschweig (aus Stupplingenburg)®® und in
Flechtingen.

Die so benannten Kasten sind allerdings traditionelle, zur normalen Kirchen-
ausstattung gehorende Sakristei- und Archivtruhen, die meist erst im 18./19.
Jahrhundert mit den Ablass-Sammlungen Tetzels in Verbindung gebracht
wurden. Die kleinen Einwurfoffnungen fiir Minzen —wenn uberhauptvorhanden
- scheinen an keinem ihrer eisenbeschlagenen Deckel urspriinglich zu sein. Die
Zuordnung zu Tetzel ldsst sich nur fiir die Truhe in Magdeburg bis ins spate
16. Jahrhundert zurtickverfolgen® — ohne dass diese Uberlieferung zutreffen
muss. Die Kiste in Jiterbog ist dendrochronologisch sogar schon auf 1249 datiert™.
Das Kollegiatstift Aachen und die Domkirche von Trier prasentierten seit dem
14. Jahrhundert ihre Reliquien regelmassig im Abstand von mehreren Jahren
in Heiltumsschauen™, die jeweils zahllose Glaubige anzogen. Deren Spenden

5 Wiecanp 2017, S. 136 f. mit Abb. 9.

5 Bunz — KOuNE — Wiecanp 2017, S. 72 Abb. 10.

% Buonz 2017, S. 200 Abb. 4.

% BNz — KOHNE — WIEGAND 2017, S. 154 Abb. 17; H. BrRanpL — CH. FORSTER, Der Dom zu
Magdeburg, 2: Ausstattung. Die Bau- und Kunstdenkmaler von Sachsen-Anhalt 2,
Beitrdge zur Denkmalkunde 6 (Regensburg 2011), S. 746 f.

% Wigcanp 2017, S. 155 Anm. 251.

% BNz — KOuNE — WIEGAND 2017, Abb. S. 363; CHrisTiant 1983.

7 S. Sack, Leichpredigt von dem Christlichen abschiede des Hoch- und Ehrwiirdigen

Gestrengen Edlen und Ehrnvhesten Herrn Levini von der Schulenburg, Thumb-

dechanden... (Magdeburg 1587), o. Pag. [fol. 15r]: <Johan Decels Ablasskasten». — Zu

den problematischen Zuschreibungen in Beeskow und Flechtingen vgl. Wiecanp 2017,

S. 155 Anm. 244 u. 251; zu Stupplingenburg: M. ZEILLER — [M. MERIAN], Topographia und

Eigentliche Beschreibung Der Vornembsten Stite, Schlosser auch anderer Plitze und

Orter in denen Hertzogthtimer[n] Braunschweig und Lineburg... (Frankfurt 1654),

S. 193: «einer von dess Johannes Tetzels... Geldkasten von starckem Eichenholtz vnd

mit Eisen beschlagen, worinnen er in anno 1517... das Ablass gesamlet»; zu Recht

skeptisch CHRISTIANI 1983.

Die neue, offenbar noch unpublizierte dendrochronologische Datierung der grossen

Einbaumtruhe auf 1249 ist in der aktuellen Museumsbeschriftung in Jiterbog mehrfach

ausdriicklich genannt.

Ch. Quix, Historische Beschreibung der Miinsterkirche und der Heiligthums-Fahrt in

Aachen. (Aachen 1825); D. PreisiNG, Die Aachener Heiligtumsfahrt. Bildzeugnisse und

Dokumente. Ausst.-Kat. (Aachen 1993); A. GorMANS — A. MARkSCHIES (Hrsg.), Venite et

videte. Kunsthistorische Dimensionen der Aachener Heiligtumsfahrt. Aachener Beitrage

zur Pastoral- und Bildungsfragen 27 (Aachen 2012), S. 123-159; K. STEINHAUER-TEPUTT,

«Der gotische Mensch will sehen, auch wenn er betet»: Die Sichtbarmachung und Schau

des Heiligen am Beispiel der Aachener Heiligtumsfahrt. Karlsverein-Dombauverein,

Schriftenreihe 15 (Aachen 2013). — W. FeLren, Wallfahrt zum heiligen Rock und zu den

Kirchen und Heiligthtiimern in Trier (Bonn 1891); E. AReTzZ — M. EMBACH — M. PERSCH,

(Hrsg.), Der heilige Rock zu Trier: Studien zur Geschichte und Verehrung der Tunika

Christi (Trier 1995); Das Gewand: 500 Jahre Wallfahrt zum Heiligen Rock nach Trier.

Ausstellungs-Katalog (Trier 2012).

59

45



MATTHIAS UNTERMANN

gehorten damals zu den wichtigen Geldquellen dieser geistlichen Gemeinschaften.
Stadte und Kloster grundeten im 14. und 15. Jahrhundert neue Wallfahrtskirchen,
die nicht nur religiésen Bedurfnissen der Bevolkerung entgegenkamen, sondern
dezidiert zur Aufbesserung der Geldeinnahmen dienten®. Fir die Wallfahrt zur
Schénen Madonna in Regensburg wurden 1520 bereits Werbezettel gedruckt
(Abb. 10); diese Wallfahrt erbrachte zwischen 1519 und 1525 die Summe von fast
31 000 Gulden, von denen 16 600 Gulden fur den Bau der neuen Wallfahrtskirche
ausgegeben wurden®. Die Spenden wurden in solchen Wallfahrtsstitten sowohl
wahrend der Messe im Offertorium entgegengenommen, als auch mit Hilfe von
Opferstocken bei der individuellen Devotion sowie als Dank fur erfolgreiche
Gebete.

ELLLLLLILLN
REREBAVER RS

" Gontrafuctue pet 6 g i
Contrafaccur der i '%i«i o mcfc@e ,;u brt ﬁﬁbmu marm e

B forball /
fomn Jabye 171, lhmld
e
]

Abb. 10: Wallfahrt zur Schonen Maria in Regensburg, Holzstich
von Michael Ostendorfer, 1520 (wikimedia commons).

% Vergleichende Studien zur Griindung von Wallfahrtskirchen fehlen bislang.
o G. StaHL, Die Wallfahrt zur Schénen Maria, Beitrage zur Geschichte des Bistums Regens-
burg 2, 1968, S. 35-282.

46



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

4. Prasenzzahlungen

Seit dem 14. Jahrhundert wurde es tiblich, Kanonikern und Kapldnen, spater
auch Vikaren, Schiilern, dem Gléckner und anderen an Chorgebet und Messen
Mitwirkenden bares Geld fiir ihre Teilnahme auszuzahlen, da die eigentlich mit
der Pfriinde verbundene Anwesenheits- und Mitwirkungspflicht sonst nicht mehr
durchzusetzen war®. Die Hohe dieser Zahlungen war in den Stiftsstatuten oder in
den Stiftungsurkunden fiir die Messen und Anniversarfeiern festgelegt. Das Geld
wurde im Chorgesttihl bzw. in dessen Nahe vom «Prasenzmeister» ausgezahlt.

Im Stift St. Blasius in Braunschweig erhielten die Kanoniker und Vikare das
Prasenzgeld je zur Halfte wihrend des Stundengebets und wahrend der Messfeier
in barer Miinze; der Bursar benotigte daftr taglich «eine grosse Menge an Bargeld
in Form von Pfennigen»". Ein Verlust dieser Miinzen ist eher unwahrscheinlich,
da die Prasenzgelder fiir die Angehorigen einer Kirche einen betrichtlichen
Anteil ihrer Einnahmen bildeten.

5. Bauopfer

Bewusst und dauerhaft im Erdreich oder im Mauerwerk deponiert wurden Miinzen
an Kirchen nur selten: Gelegentlich im Fundamentmauerwerk als Bauopfer sowie
in frih- aber auch hochmittelalterlichen Grabern als Beigaben®. Beide Praktiken
fussen in vorchristlichen religiosen Vorstellungen.

Bischof Gebhard von Konstanz hatte nach einem Bericht des 12. Jahrhunderts
bei Baubeginn des Klosters Petershausen 983 vier dafiir erworbene Aurei unter
die vier Ecken der Kirche gelegt®. Die Minzen sind dort archiologisch bis jetzt
nicht wiedergefunden worden®. 1140 wurden bei der Grundsteinlegung des
neuen Sanktuariums im Kloster Saint-Denis keine Miinzen, aber Edelsteine ins
Fundament gelegt®.

% Hinweis bei Kroos 1985, S. 519. — Ort und Methode der Auszahlung der Prasenzgelder
stehen nicht im Blick der Forschung; nur die Prasenzkassen selbst und ihr Vermogen
sind im Kontext stiftischer Wirtschaftsgeschichte vielerorts erforscht.

I. Haas, Leben im Kollegiatstift St. Blasii in Braunschweig: Die liturgischen Stiftungen

und ihre Bedeutung fir Gottesdienst und Wirtschaft. Braunschweiger Werkstiicke

A 113. Veroffentlichungen aus dem Stadtarchiv und der Stadtbibliothek 54 (Braun-

schweig 2011), S. 401 f£.

% M. Schurze-DORrRLAMM, Graber mit Miinzbeigabe im Karolingerreich, Jahrbuch des
Romisch-Germanischen Zentralmuseums Mainz 57, 2010, S. 339-388, zu Grabern in Kir-
chen S. 363; M. SANkE, Die Graber geistlicher Eliten Europas von der Spatantike bis zur
Neuzeit: Archdologische Studien zur materiellen Reflexion von Jenseitsvorstellungen und
ihrem Wandel. Zeitschrift fiir Archdologie des Mittelalters, Beiheft 25 (Bonn 2012), S. 487 f.

% O. FEcEr (Hrsg.), Die Chronik des Klosters Petershausen. Schwibische Chroniken der
Stauferzeit 3 (Lindau/Konstanz 1956), S. 54 f.

% R. RoBer (Hrsg.), Kloster, Dorf und Vorstadt Petershausen: Archdologische, historische
und anthropologische Untersuchungen. Forschungen und Berichte der Archaologie
des Mittelalters in Baden-Wurttemberg 30 (Stuttgart 2009).

%7 SuGER, Ordinatio, cap. 41, und De consecratione, cap. 53: SPEER — BINDING 2005, S. 194 f.,
226 f.

63

47



MATTHIAS UNTERMANN

Bei einer Kellererweiterung unter der Marienkapelle in Triesen (Liechtenstein)
waren 1428/29 eine Gold- und vier Silbermiinzen ins Mauerwerk eingelegt
worden, die 1994 wieder ans Tageslicht kamen®. Nach der Zerstorung im Zweiten
Weltkrieg wiederentdeckt wurde eine munzartige, flache Bleidose von 8 ¢m
Durchmesser mit astrologischen Gravuren im Mauerwerk des Basler Hofs in
Freiburg im Breisgau, den sich der Humanist Konrad Sturtzel um 1480/1500 als
Stadtpalast erbauen liess®. Solche Bauopfer waren zum Verbleib im Mauerwerk
gedacht und kénnen nur zufillig bei Umbauten oder nach Abbruch der Gebaude
wiedergefunden werden.

Wohl nicht als Opfer anzusprechen sind die nicht seltenen, ausserhalb von
Grabkontexten gefundenen Miinzhorte und Barschaften in Kirchen™. Sie sollen
nachfolgend ausser Betracht bleiben.

6. Miinzfunde

Aus der Ubersicht tiber liturgische und paraliturgische Kontexte heraus lassen
sich Miinzfunde in Kirchen nur als Bauopfer — und damit selten — unmittelbar
erkliren. Hingegen sollte das fiir Prasenz ausbezahlte oder bei Offertorium und
Devotion gestiftete Geld dem Klerus, dem Bau und den Armen zugute kommen,
nichtin den Boden geraten und bis zur Wiederauffindung durch Archiologinnen
und Archdologen verborgen bleiben. Munzfunde in Kirchen sind mithin kein
unmittelbarer Beleg fiir Opferhandlungen, sondern systemwidrige Verlustfunde.
Sie koénnen religidose Handlungen und Devotionsgebrauch indirekt spiegeln,
reprasentieren sie aber nicht. Die Prazision archdologischer Argumentation
erfordert, sich tber Verlustwege und Sedimententstehung kurz Rechenschaft
abzulegen’.

% B. ZAcH, Bauopfer und Grabbeigabe: Die Munzen aus der Marienkapelle in

Triesen, Denkmalpflege und Archaologie im Fiirstentum Liechtenstein: Fund- und

Forschungsberichte 2012 (2013), S. 160-175, hier S. 164.
8 J. Schuippe, Der Basler Hof in Freiburg, Schau-ins-Land 84/85, 1966/67, S. 160-192, hier

S. 190 f.
0 B. SchArri, Der Muinzfund aus der Fridolinskapelle in Breitenbach SO, 1979, vergraben
1664 oder 1665, Archaologie des Kantons Solothurn 4, 1985, S. 81-102; A.-F. AUBERSON,
Un trésor monétaire a Vallon / Ein Miinzschatz aus Vallon, in: Le passé apprivoisé:
Archéologie dans le canton de Fribourg / Vergangen und doch nahe: Archdologie im
Kanton Freiburg [: exposition] Musée d’art et d’histoire, Fribourg / [: Ausstellung]
Museum fir Kunst und Geschichte, Freiburg (Fribourg 1992), S. 155, 161-163;
F. E. KoeniG — B. ScHArLl, Miinzen, in: D. GutscHER — A. UELTscHI — S. ULRICH-BOCHSLER,
Die St. Petersinsel im Bielersee, ehemaliges Cluniazenserpriorat: Bericht tber die
Grabungen und Bauuntersuchungen von 1984-1986 (Bern 1997), S. 251-259; J. Diaz
TaABERNERO — B. ZAcH, Eine Miinzborse des 10. Jahrhunderts aus dem Kloster St. Nicolai
in Chur, AS 23, 2000, No. 2, S. 89-92; P. ELsiG, Une bourse du XVII¢ siécle parmi les
trouvailles monétaires de I’église de Saint-Sylve de Vex (VS), GNS 54, 2004, S. 16-20; R.
C. ACKERMANN — R. MarTi, Eine Borse aus Aesch BL um 1500, SNR 84, 2005, S. 169-188.
Erste Hinweise: ILur 1995; hier nicht einschligig: P. EGGENBERGER, Beitrag und Problem
der Miinzfunde bei Kirchengrabungen, in: Dusois — Frev-Kupper 1995, S. 13-25.

48



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Bei Verlust durch Nutzerinnen der Kirche und Teilnehmer an liturgischen wie
paraliturgischen Zeremonien gerieten Miinzen auf den Fussboden sowie in
Zwischenrdume von Fussbodenelementen und damit auch unmittelbar unter
die Fussbodenebene™. Nur ein Teil dieser Verluste durfte unmittelbar wahrend
der Zeremonien entstanden sein, weil bei diesen die erfolgreiche Ubergabe der
Minzen das Ziel war und Miinzen gerade nicht neben den Altar, neben eine
Sammelschale oder neben einen Opferstock fallen sollten. Fundhaufungen
unmittelbar an Altarstellen und in Sakristeien reprasentieren deshalb unbeab-
sichtigte Verluste bei der Handhabung geopferter Munzen.

Verluste konnten freilich auf den Wegen in die Kirche hinein oder zum
Altar, aber auch beim Aufenthalt im Kirchenraum geschehen. Das genrehaft
ubersteigerte Bild der Regensburger Wallfahrt 1520 (Abb. 10) zeigt ein Gedrange,
in dem der Verlust von Geld und Kleidungszubehér kaum vermeidbar scheint.
Es ist nur eine der Moglichkeiten, dass die nachfolgend von den Archdologinnen
in Kirchen gefundenen Miinzen tatsdchlich als «Opfergeld» oder «Geldstiftung»
gedacht waren. Geld konnten schliesslich auch die im Kirchengebaude Tatigen
zufillig verlieren, Bedienstete ebenso wie Handwerker.

Eine asymmetrische Verteilung von Funden unter Holzfussboden™ spiegelt
tiberdies weniger die Position der Personen, die die Miinzen verloren haben, als
die regelmissigen Reinigungsprozesse — beim Auskehren von Kirchenfussboden
hat man sich offenbar vielerorts nicht darum bemiiht, Miinzen aus dem Kehricht
zu bergen. Es ware zu diskutieren, ob solche Geldwerte als marginal angesehen
wurden.

Selbst eine gross erscheinende Zahl von 120 Fundmiinzen unterhalb des um
1300 eingebauten Holzdielenbodens im Laienraum der Pfarrkirche von Winterthur
bedeutete aber nur den durchschnittlichen Verlust von einer Miinze pro Jahr™;
noch etwas geringer war bei 308 Miinzen die Verlustrate in der Pfarrkirche
von Steffisburg”. Auch in diesen Kirchen ist man also mit Geld sorgfaltig
umgegangen.

Gleiches gilt fir Miinzfunde im Chorgestiihl, die als Verlustfunde dem Opfer-
gang des Klerus oder den Prasenzzahlungen zugeordnet werden konnten: Im
Dom zu Freising wurden 2007 unter dem spitgotischen, 1483-88 gefertigten
Dombherren-Chorgestiithl 61 Minzen mit Pragedaten ab 1460 bis 1753 geborgen’.
Die meisten lagen an einem Ende des Seitengangs, spiegeln also wohl das Auskehren

Krussenporr 1993, S. 94 f.; M. ActhE, Mittelalterliches und neuzeitliches Fundgut
auf Kirchenfussboden. Kleinfunde aus Kirchen in der Niederlausitz, in: A. GEHRMANN
— D. ScuuManN (Hrsg.): Dorfkirchen in der Niederlausitz. Geschichte, Architektur,
Denkmalpflege. Kirchen im landlichen Raum 6 (Berlin 2011), S. 175-195, hier S. 179-
188.

ScumuTz — KoeniG 2003, S. 21 Abb. 9.

It — WiNDLER 1994, S. 74.

ScumuTz — Koenic 2003, S. 16-21, S. 23 £. mit der Deutung als «Opfergeld».

T. MITTELSTRASS, «Domherrenstaub»: Die archdologische Fundbergung unter dem
Chorgestiihl des Freisinger Doms im Sommer 2007, Archédologie im Landkreis Freising
10, 2008, S. 177-215; M. HirscH, «Quando pontifex vadit ad comparandum, tunc
canonici eum secuntur»: Der Miinzfund im Domchor von Freising, NG 58, 2008,
S. 109-133 (mit Deutung als Opfergeld, ohne Erérterung der Prasenzgeldzahlungen).

49

[

P S S ]
[ELE



MATTHIAS UNTERMANN

des Gestuihls. Von einem kurzen Zeitraum abgesehen ist in Freising lediglich eine
Miinze pro Jahrfiinft verloren gegangen, teilweise sogar nur eine pro Jahrzehnt.

Dass Geldgaben ihre Heilswirkung entfalten konnten, wenn sie im Kirchenraum,
im Wirkungsbereich der Heiligen, verblieben, nicht aber dem Klerus unmittelbar
zur Verfliigung standen, war zumindest keine offizielle kirchliche Position.

Miinzen in Erdschichten und Abbruchmaterial sind ebenfalls nicht im li-
turgischen Alltag, sondern entweder zufillig wahrend der Bauarbeiten oder
sogar schon mit dem Erdreich in die Kirche hinein gelangt. Um Fussboden
aufzuschitten oder Krypten zu verfillen, musste man Erdreich meist aus
grosserer Entfernung heranfithren, das Siedlungsabfille aller Art enthalten
konnte. Ofenkachelfunde aus solchen Schichten sagen auch nichts aus tber die
Beheizbarkeit von Kirchenrdumen, sondern tber die Wohnhdauser, aus denen der
Schutt urspringlich stammte™.

7. Orte des Geldgebrauchs in der Kirche

Wichtig ist es deshalb, nach den Orten innerhalb der Kirche vorreformatorischer
Zeit zu fragen, an denen im Kontext der Liturgie und der Religionspraxis Geld
benutzt wurde und verloren gehen konnte: Altar, Abschrankungen, Chorgestiihl,
Tische und Opferstocke sowie die Sakristei. Die mittelalterlichen Dispositionen
der Kirchenausstattung sind vielerorts den Veranderungen der Liturgie im 16., 17.,
19. und 20. Jahrhundert zum Opfer gefallen und kdnnen nur aus archaologischen
Befunden rekonstruiert werden™,

Klosterkirchen, tiber deren Ausstattung schon lange geforscht wurde, sind fiir
unsere Fragestellung weniger ergiebig, da Monche und Nonnen keine Miinzen mit
sich fuhrten, weil Privatbesitz im Grundsatz verboten war und es im klosterlichen
Alltag keinen Geldgebrauch gab. Der im Frihmittelalter belegte Opfergang mit
Miinzen”™ und die stiftische Lebensweise zahlreicher Benediktinerkonvente im
Hoch- und Spatmittelalter erfordern allerdings einen differenzierenden Blick.
Es gibt grossere Klostergrabungen, bei denen die gefundenen Munzen alle oder
in der Mehrzahl aus nachklosterlicher Zeit oder aus Bauschichten stammen,
und nur vereinzelt aus Nutzungshorizonten und Fussbéden®. Auch unter dem

Entsprechend Fundkontexte werden selten diskutiert; vgl. M. UNTERMANN, Archdologi-

sche Befundaufnahme in der Stadtkirche, in: A. ReENner, Uber Bau und Geschichte der

Stadtkirche zu Giengen an der Brenz ([neu aufgelegt und erweitert] Giengen 1987),

S. 126-133, hier S. 130 £. i

®  ReINLE 1988; KrorseN 2012. — Zum archdologischen Befund vgl. als erster Uberblick:
M. Un~termANN, Liturgische Ausstattung und Bestattungsorte im Kirchenraum:
Archiéologische Befunde zum Wandel religioser Vorstellungen, Beitrige zur Mittel-
alterarchiologie in Osterreich 14, 1998, S. 13-28.

" Vgl. oben S. 36 mit Anm. 18.

8 F. ScHMAEDECKE, Das Kloster Mariazell auf dem Beerenberg bei Winterthur: Neuaus-

wertung der Ausgrabungen 1970-1972 im ehemaligen Augustiner-Chorherrenstift.

Schweizer Beitrage zur Kulturgeschichte und Archéologie des Mittelalters 38 (Basel

2011), S. 150; M. UnTeErRMANN, Kloster Mariental in Steinheim an der Murr. Fiithrer zu

archaologischen Denkmadlern in Baden-Wirttemberg 13 (Stuttgart 1991), S. 59.

50



GELD IN DER KIRCHE — LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Chorgestiihl der Frauenklosterkirchen in Wienhausen und Ribnitz wurden nur
einzelne Mtinzen gefunden®.

Als Paradigma kirchlicher Ausstattung wird oft der um 825 gezeichnete St.

Galler Plan angesehen (Abb. 11)**. Hier sind eine Vielzahl von abgeschrankten
Altdren dargestellt; wichtig ist die Krypta, mit der Pilger, nachdem sie durch die
ganze Kirche gegangen waren, an das Heiligengrab gelangten. Vermutlich waren
nur die Chorbereiche der Monche nicht fir Laien zuganglich. Ein wesentliches
Problem dieser Planzeichnung ist, dass sie als fiktiv zu bewerten ist. Archaologisch
ist nirgends in Europa eine Klosterkirche mit dhnlich komplexer Ausstattung
aufgefunden worden®.

hn  pr it A ke

ﬁ:‘—l:" T Ry LT
BT s
. Rl

T
e
i

) jE
: e s

Abb. 11: St. Galler Klosterplan, Ausschnitt; St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 1092.

81

82

83

H. ArpunN, Der Fund vom Nonnenchor. Kloster Wienhausen 4 (Cellel973);
G. Raskor, Klarissenkloster Ribnitz: Die Funde aus den Fussbodenhohlraumen des
Nonnengestiihls. Ein Vorbericht, in: C. KiMMINUS-SCHNEIDER — M. ScHNEIDER (Hrsg.),
Kloster und monastische Kultur in Hansestadten. Stralsunder Beitrage zur Archdologie,
Geschichte, Kunst und Volkskunde in Vorpommern 4 (Stralsund 2003), S. 269-276,
hier S. 271.

A. A. HAussLING, Liturgie in der Karolingerzeit und der St. Galler Klosterplan, in:
P. OcusensrIN — K. Scimukr (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan 2. Mitteilungen
zur vaterlandischen Geschichte St. Gallen 52 (St. Gallen 2002), S. 150-183; J. SEMMLER,
Die Reform geistlicher Gemeinschaften in der ersten Halfte des 9. Jahrhunderts und
der Klosterplan von St. Gallen, in: EBENDa, S. 87-105.

M. UNTERMANN, Architektur im frithen Mittelalter (Darmstadt 2006), S. 134-137; DERs.,
Kirchenfamilien, Grosskloster, Cella: Schweizer Kloster im karolingischen Umfeld, in:
M. Rizk - J. GoLL — G. Descaeupres (Hrsg.), Die Zeit Karls des Grossen in der Schweiz (Ziirich
2013), S. 48-56; pErs., Das Kloster Lorsch im Kontext der Grosskloster karolingischer
Zeit, in: D. Lamuers, Kloster Lorsch. Die archiologischen Untersuchungen der Jahre
2010-2016 [3]: Das Umfeld der Torhalle und die Bau- und Nutzungsstrukturen des
Klosters. Schriften zum Kloster Lorsch 3 (Regensburg 2019), S. 343-368, hier S. 358-363.

51



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 12: Zisterzienserkirche Stams (bei Innsbruck), Innenansicht nach Osten,
um 1600, P. Wolfgang Lebersorg: Stams, Stiftsarchiv, D 40.

Erst im 12. Jahrhundert sind ahnliche zahlreiche, dicht gestellte Altare in Kloster-
kirchen nachzuweisen. Barocke Zeichnungen der Zisterzienserabtei Stams bei
Innsbruck (Abb. 12 und 13)% zeigen das grosse Chorgestiihl, eine Abschrankung
mit Lettner und die davor befindliche Stiftergrablege. Bemerkenswert sind die
doppelte Reihe von Altiren vor dem Lettner und die Darstellung der Stein-
plattenfussboéden. Einen Holzfussboden, der Verlust und archaologische Auf-
findung von Munzen begunstigt, hatte um 1700 nur das Chorgestithl. Der
Kreuzaltar stand unter dem Lettner, zwischen zwei weiteren Altaren, und zwei
andere Altire im Laienraum davor. Zur Klausur der Monche gehorten der Hoch-
altar im Altarraum sowie finf Nebenaltdre in den Apsiden vor der Ostwand.
Grossflachige Ausgrabungen in Kloster- und Stiftskirchen, mit denen solche
Installationen auch archdologisch fassbar wurden, sind selten —in St. Gallen
scheinen keine Fussboden flichig erhalten gewesen zu sein®, die neue Grabung im

8 Stams, Stiftsarchiv, D 40. — M. BirscuNau, Romanik in Stams, in: 700 Jahre Stift Stams
1273-1973 (Stams 1973), S. 9-24; M. UNTERMANN, Forma Ordinis: Studien zur Baukunst
der Zisterzienser im Mittelalter. Kunstwissenschaftliche Studien 89 (Miunchen/Berlin
2001), S. 254 f., S. 556.

8 H. R. SENNHAUSER, Frithchristliche und frohmittelalterliche kirchliche Bauten in der
Di¢zese Chur und in den noérdlich und stdlich angrenzenden Landschaften, in: DERs.
(Hrsg.), Frithe Kirchen im 6stlichen Alpengebiet: Von der Spatantike bis in ottonische
Zeit. Bayerische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, Abhandlungen, N. F.
123 (Munchen 2003), S. 9-221, hier S. 166-171.

52



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

merowingischen Dom in Mainz hat hingegen frithe Fussboden sowie Schranken-
und Altarfundamente vom 12. bis zum 18. Jahrhundert zutage gebracht und ist
noch nicht abgeschlossen®.

-
77
ML LLTT

ik

988 00

AR R R
b 3 ?- R

Abb. 13: Zisterzienserkirche Stams, Entwurfszeichnung fir den Kirchen-
fussboden, zweite Hilfte 17. Jahrhundert; Stams, Stiftsarchiv, o. Nr.

Die grosste Zahl untersuchter Kirchenbauten sind Stadtkirchen, Dorfkirchen
und Kapellen, und sie machen auch die grosste Zahl der kirchlichen Fundplatze
mit Minzfunden aus. Unmittelbare liturgische Quellen fur solche «einfachen»
Kirchen sind praktisch nicht vorhanden, und damit fehlt auch das entsprechende
Forschungsinteresse der Liturgiegeschichte. Die archdologischen Befunde wer-
den hier zu Primérquellen fir die Frage nach der liturgischen Nutzung, und

8 M. KLeNER — M. UNTERMANN, Der Alte Dom von Mainz: Bauuntersuchungen in der
St. Johanniskirche 2013-2016, in situ 9, 2017, S. 153-162.

53



MATTHIAS UNTERMANN

sie konfrontieren die Kunst- und Liturgiegeschichte mit einer unerwarteten
Komplexitat®.

se8 und Berichue dex Arehaslogie des Mirtelaiters i Baden- Wortiemberg. B4, 1. Enlingeo. 5t Diosysacn

Abb. 14: Esslingen, Stadtkirche St. Dionys, Grabungsbefunde des
12. Jahrhunderts (FEHRING — SCHOLKMANN — ANSTETT 1995, Taf. 13, vgl. Anm. 90).

Abb. 15: Esslingen, Stadtkirche St. Dionys, rekonstruierte Verteilung der Altare
im 14. Jahrhundert (FEHRING — SCHOLKMANN — ANSTETT 1995, Taf. 15, vgl. Anm. 90).

Schon im 11./12. Jahrhundert waren mehrere Altire die Regel. In grosseren
Kirchen gab es haufig Schranken, die nicht nur den Altarraum, sondern ein
Klerikergestithl und einen liturgischen Handlungsraum abgrenzten, also fur

87 Als vorbildliche regionale Studie vgl. P. EGGENBERGER — TH. GLAUSER — T. HOFMANN,
Mittelalterliche Kirchen und die Entstehung der Pfarreien im Kanton Zug. Kunst-
geschichte und Archiologie im Kanton Zug 5 (Zug 2008).

54



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

einen mehrkopfigen geistlichen Konvent bestimmt waren®. Dass diese Kirchen
nicht «Stiftskirchen» sind®, hat verschiedene Ursachen — mancherorts wollten
die Verantwortlichen diese Kirchen nicht mit dem notwendigen Kapital versehen
oder sie nicht aus der unmittelbaren Verfugung entlassen.

Die Liturgie durfte der von Stiftskirchen geahnelt haben. In Esslingen weist
die Stadtkirche des frithen 13. Jahrhunderts eine Abschrankung mit einem davor
stehenden Altar auf (Abb. 14); diese Disposition wurde bei allen Neubauten bis ins
frithe 16. Jahrhundert in Lage und Funktion wiederholt*. Die Altarstellungen des
14. bis 16. Jahrhundert an der Aussenwand der Seitenschiffe sind hier grossenteils
nicht durch Fundament- oder Wandmalereibefunde lokalisiert, sondern durch
die Anordnung von Bestattungen (Abb. 15)%.

Abb. 16: Bardejov, Stadtkirche St. Aegidius, Blick in Mittelschiff und Chorraum
(Aufnahme Pierre Bona, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

Andernorts, wie in der gut erhaltenen slowakischen Stadtkirche St. Agidien in
Bardejov (Abb. 16), wurden die Nebenaltdare im 14./15. Jahrhundert unmittelbar
vor den Pfeilern aufgestellt. Justin Kroesen hat 2009 die kunsthistorischen
und historischen Befunde zu Seitenaltiren systematisch gesammelt” — grosse
Stadtkirchen konnten tber 50 solcher Altare haben, die freilich nirgends die
Reformation tiberdauert haben.

88 M. UnTERMANN, Chorschranken und Lettner in studwestdeutschen Stadtkirchen —

Beobachtungen zu einer Typologie mittelalterlicher Pfarrkirchen, in: U. Mainzer (Hrsg.),

Architektur Geschichten: Festschrift fiir Giinther Binding (K6ln 1996), S. 73-90.

M. UnteErRMANN, Stiftskirchenartige Bauformen an stidwestdeutschen Stadtkirchen des

13. und 14. Jahrhunderts, in: S. LorExz — P. KurmANN — O. Auce (Hrsg.), Funktion

und Form: Die mittelalterliche Stiftskirche im Spannungsfeld von Kunstgeschichte,

Landeskunde und Archéologie. Schriften zur sidwestdeutschen Landeskunde 59

(Ostfildern 2007), S. 223-234.

G. P. FEHRING — B. ScHOLKMANN — P. R. ANsTETT, Die Stadtkirche St. Dionysius in Esslingen

a. N. Forschungen und Berichte der Archaologie des Mittelalters in Baden-Wiirttemberg

13, 1-3 (Stuttgart 1995), S. 101 £,, 133 £, Taf. 13.

91 EBENDA, S. 136 f., Taf. 15.

92 J. E. A. KrOESEN, Seitenaltare im mittelalterlichen Kirchenraum: Architektur, Ausstattung,
Liturgie (Regensburg 2009). 55

89

90



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 17: Winterthur, Pfarrkirche St. Laurentius, Rekonstruktion der ersten
Steinkirche, mit Oblationstisch an der westlichen Quermauer, um 9./10. Jahrhundert
(JAcGr — MEIER — WINDLER — ILL1 1993, Abb. 141, vgl. Anm. 93).

Abb. 18: Winterthur, Stadtkirche St. Laurentius, Innenrekonstruktion um 1100
(JAcor — MEIER — WINDLER — ILL1 1993, Abb. 147, vgl. Anm. 93).

Der liturgische Wandel von der frihmittelalterlichen Kirche zur Stadtkirche
St. Laurentius ist auch in Winterthur archdologisch erschlossen®. Schon im
9./10. Jahrhundert (Abb. 17) gab es eine Abschrankung im Westen der Kirche
und tischartige Einbauten — vielleicht die geforderten Tische zur Ablage der

93

JAccr — MEIER — WINDLER — ILL1 1993, S. 148-150, 156-160, 164—174; zu den problematisch
interpretierten Minzfunden aus der Schmutzschicht unter dem spatmittelalterlichen
Bretterboden des Langhauses: H. voNn RoTeN, Miuinzen, in: Esenpa, S. 94-110; zum
Fundkontext: EBEnDA, S. 47, 178.

56



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

«unreinen» Opfergaben, die nicht an den Altar gelangen sollten. Um 1000
wurde die Kirche mit einer Abschrankung des Altarraums und zusatzlichen
Altaren ausgestattet. Um 1100 (Abb. I8) gab es noch mehr Altdre, einen Tisch im
Hauptschiff und einen bemerkenswerten Holzdielenfussboden fiir die Laien, zu
Seiten eines steinernen Mittelgangs.

Im spaten 13. Jahrhundert (Abb. 19) wurde dann der Chorbereich der Geist-
lichen ausgebaut und nun durch einem Lettner vom Laienraum geschieden, die
Zahl der Altare damals wohl reduziert. Indirekt zu erschliessen ist jeweils ein
Gestiihl fur den Klerus, der dort sein Stundengebet verrichtete und zumindest in
grosser Zahl an den Hauptgottesdiensten teilnahm. Insofern unterscheidet sich
die liturgische Ausstattung grosser Stadtkirchen nicht von den Stiftskirchen ihrer
Zeit. Das Langhaus erhielt beim Neubau um 1300 einen Holzdielenfussboden,
unter dem sich 120 Miinzen ansammelten - letztlich aber nur eine Miinze pro
Nutzungsjahr®*.

Abb. 19: Winterthur, Stadtkirche St. Laurentius, Innenrekonstruktion um 1300
(JAcer — MEIER — WINDLER — ILLr 1993, Abb. 169, vgl. Anm. 93).

Abschrankungen, Nebenaltire und Holzdielenfussboden im Laienraum sind
auch an vielen Dorfkirchen zu finden®. Eindrucksvoll erhaltene Beispiele finden
sich in Norddeutschland®, wahrend archidologische Befunde aus dem Schweizer

% Jour — WINDLER 1994, S. 74.

% Kroesen 2018; M. UnteErRMANN, Regel, nicht Ausnahme: Altarraum-Abschrankungen in
Dorfkirchen, in: RUBER-ScHUTTE 2018, S. 207-214.

9% KROESEN — STEENSMA 2011.

57



MATTHIAS UNTERMANN

Raum vollstindiger gegraben und besser publiziert sind, einschliesslich der
Munzfunde?’.

Fiir die Frage nach der Abschrankung des Altarraums in Dorfkirchen und damit
nach der Teilnahme der Laien am Vollzug des Opfers ist der Befund in Meiringen
von hochster Bedeutung (Abb. 20 und 21)%: Dort blieb eine Schrankenmauer
in voller Hohe erhalten, mit zwei Durchgangen und Sichtfenstern dazwischen.
Die Seitenaltire standen nicht unmittelbar davor, sondern in den Ecken des
Laienraums. Abschrankung und Nebenaltdre gab es in dieser Kirche schon vor
dem Neubau um 1200.

Abb. 20: Meiringen, Pfarrkirche, Ausgrabung des Altarbereichs
(Aufnahme: Archaologischer Dienst des Kantons Bern).

In Seeberg (Abb. 22)% wies schon die Kirche des 11./12. Jahrhundert eine
Schrankenanlage im Ostteil des Schiffs auf; auch im Spatmittelalter war der
Altarraum abgeschrankt und der Laienraum mit einem zweiteiligen Holzdielen-
fussboden versehen. In Steffisburg (Abb. 23)'"°° gab esim 11. Jahrhundert ebenfalls
einen grossen abgeschrankten Bereich zwischen Laienraum und Altarraum, vor
dem im 13. Jahrhundert zwei Nebenaltare aufgestellt werden, zusatzlich zu den
Altaren in Seitenschiffen und Nebenraumen; ebenfalls im 13. Jahrhundert erhielt
der Laienraum auch hier einen holzernen Dielenfussboden.

Vgl. Einleitung, S. 15-24, Anhang 1: Bibliographie zu Munzfunden in Kirchen in der
Schweiz.

R. Forrer, Zu den romanischen Chorentdeckungen und Kirchenfresken von Meiringen,
Anzeiger fir Schweizerische Altertumskunde N. F. 35, 1933, S. 187-204, 241-250; N. F.
36, 1934, S. 1-27; D. GutscHER, Die Michaelskirche von Meiringen als archdologischer
Zeuge fritherer Naturkatastrophen: Reste von acht Vorgangerbauten zuganglich ge-
macht, Archiologie Bern 2008, S. 133-148.

P. EGGENBERGER el al., Seeberg, Pfarrkirche: Die Ergebnisse der Bauforschungen von
1999,/2000 (Bern 2009), S. 34-46.

P. EGGENBERGER—S. ULRICH-BOCHSLER, Steffisburg, reformierte Pfarrkirche, [Bd.1]: Die Ergeb-
nisse der archdologischen Forschungen von 1980 und 1982 (Bern 1994), S. 43 f,, 56 f., 60 f.

58

98

99

100



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Abb. 21: Meiringen, Pfarrkirche, Rekonstruktion des Zustand um 1200
(Rekonstruktion: Archaologischer Dienst des Kantons Bern).

Die liturgische Komplexitat solcher Dorfkirchen steht nicht erkennbar in Relation
zur Grosse und Bedeutung des Dorfs — hier fehlen bislang die notwendigen,
interdisziplindren liturgiehistorischen Forschungen'”. Ob die Holzboden im
Laienraum lediglich das Stehen erleichtern sollten oder schon frith Kniebdanke
trugen, ist unklar. Sie sind jedenfalls deutlich alter als die Reformation.

Predigtkanzeln und grosse Laiengestiihle wurden nicht erst fir die evan-
gelischen Predigtgottesdienste geschaffen, sondern sind schon im spaten
15. Jahrhundert vielerorts nachzuweisen'”. Mehrere aufwindig beschnitzte
Laiengestiihle aus der Werkstatt der Erhart Falckener blieben im Umkreis von
Mainz erhalten'”® — in der Dorfkirche Bechtolsheim sind es 30 Banke, signiert
und auf das Jahr 1496 datiert (Abb. 24). Schlichte Kniebanke gibt es in St. Georg
(Sogn Gieri) in Rhazuns; sie stehen dort auf einem Kalkmortelestrich (Abb. 25)'
— hier konnen Miinzen nicht verloren gehen.

101 KrorseN 2018, S. 204 f.

192 K. HALBAUER, Predigstiil: Die spitgotischen Kanzeln im wiirttembergischen Neckargebiet
bis zur Einfithrung der Reformation. Veroéffentlichungen der Kommission fir Ge-
schichtliche Landeskunde in Baden-Wirttemberg B 132 (Stuttgart 1997).

193 H. SoseL, Die Kirchenmobel Erhart Falckeners und seiner Werkstatt mit besonderer Be-

rucksichtigung der Flachschnitzerei. Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen

Kirchengeschichte 36 (Mainz 1980); W. WiLHELM, Das Laiengestiihl: ein multifunktionales

Mobel zwischen vorreformatorischer Daseinsfiirsorge und Sozialdisziplinierung, in: W.

KreMER (Hrsg.), 500 Jahre Laiengestiihl 1510-2010 in der St. Valentinuskirche Kiedrich

im Rheingau, geschaffen von Erhart Falckener (Kiedrich 2010), S. 115-128.

A. Fontana, Die Kirchen in Rhaziins: Nossaduna, Sogn Paul, Sogn Gieri. Schweizerische

Kunstfithrer 755 (Bern 2004), S. 42; L. SerFerT-UHERKOVICH — L. DoscH, Kunstfuhrer

durch Graubtinden (Ziirich 2008), S. 140.

104

59



MATTHIAS UNTERMANN

Abb. 22: Seeberg, Rekonstruktion der Pfarrkirche des
11./12. Jahrhunderts (EGGENBERGER et al. 2009, S. 34, vgl. Anm. 99).

10m

Abb. 23: Steffisburg, Grabungsbefund mit Verteilung der Miinzfunde unter dem
ehemaligen Holzfussboden (Scumutz — KoEniG 2003, Abb. 6 mit Abb. 9).

Die nicht archaologisch erforschte, aber mit Altarbaldachinen und einem
prachtigen Wandmalereizyklus hervorragend erhaltene, 1380-85 erbaute Veits-
kapelle in Miahlhausen (Abb. 26)' macht auch von kunsthistorischer Seite
her deutlich, dass es notwendig ist, den liturgischen Reichtum hoch- und

' D. Jakoss, Eine ganz besondere «Baustelle»: Die Veitskapelle in Stuttgart-Miihlhausen,

Denkmalpflege in Baden-Wurttemberg 42, 2013, S. 145-152.
60



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

spatmittelalterlicher Dorfkirchen weiter zu erforschen, der sich erkennbar nicht
auf einfache Pfarrgottesdienste, Hochzeiten und Taufen beschrinkt hatte. Fur
Dorfkirchen in den Niederlanden und Ostfriesland hat Justin Kroesen seit 2004
viele wichtige Befunde zusammengetragen'’® — allerdings ohne archaologischen
Kontext und damit auch ohne Muinzfunde.

Abb. 24: Bechtolsheim, Pfarrkirche, Laiengestiihl von Erhart Falckener, 1496
(Aufnahme: Kandschwar, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

Nicht erkennbar mit unmittelbar geleistetem Geldopfer verbunden war die Taufe.
Wiéhrend im Spatmittelalter die Taufbecken an ganz unterschiedlichen Stellen in der
Kirche oder in einem Anbau stehen konnten'”’, gibt es wichtige hochmittelalterliche
Beispiele mit mehrstufigen, runden Podesten im Mittelschiff (Abb. 14). In Cappel bei
Lippstadt (Westfalen) ist ein solches Podest nach einer Grabung sichtbar erhalten
geblieben'®. Tote wurden inmitten der Kirche aufgebahrt'” und dort hat man auch
Opfergeld gesammelt (Abb. 3); feste Installationen dafiir fehlen.

Tische fiir Naturaliengaben sind in Winterthur archdologisch belegt (Abb. 17).
Fiir Osterreich hat Renate Kroos zahlreiche spitmittelalterliche Beispiele aussen
an der Kirchentir von dorflichen Pfarrkirchen zusammengetragen''’.

Geld wurde — zumindest in Norddeutschland und im Ostseeraum - seit dem
13. Jahrhundert auch mit Schalen gesammelt (dazu oben). Sie wurden auf Tische
am Altarraum, an der Ttur (Abb. 4)bzw. auf einen Sarg gestellt oder den Glaubigen
nahe der Altarschranke gereicht; es bleibt aber zu klaren, ob (und seit wann) die
sammelnden Kleriker und Laien mit diesen Tafeln auch durch den Laienraum

% J. E. A. Kroesex — R. Steensma, Het middeleeuwse dorpskerkinterieur (Louvain u. a.
2004); KroEseN — Steensma 2011; Kroesen 2012; J. E. A. Kroksen, Ciborios y baldaquinos
en iglesias medievales: Un panorama europeo, Codex aquilarensis 29, 2013, S. 189-222.

7 Knappe Hinweise: M. LanceL, Der Taufort im Kirchenbau unter besonderer Beriick-
sichtigung des Kirchenbaus im Erzbistum KéIn nach 1945 (Siegburg 1993), S. 66-76.

1% M. ScHNEDER, Die Stiftskirche zu Cappel. Denkmalpflege und Forschung in Westfalen
16 (Bonn 1988), S. 164-169.

199 Trer 1992, S. 84-88.

10 Kroos 1985, S. 513 mit Anm. 73.

61



MATTHIAS UNTERMANN

der Kirche zogen''. Die gesammelten Miinzen konnten anschliessend in einen

Opferstock eingefillt werden (Abb. 6).

Abb. 25: Rhaziins, Sogn Gieri, Kniebanke
(Aufnahme: Zairon, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).

Abb. 26: Mithlhausen, Kapelle St. Veit
(Aufnahme: Landesamt fir Denkmalpflege Esslingen).

"' Eine Opferschale tragt moglicherweise ein als Halbfigur dargestellter Laie an einer
Gewolbekonsole einer Kapelle des Miinsters in Freiburg/Uechtland (Museum fiir
Kunst und Geschichte, Inv.-Nr. 7387): REINLE 1988, S. 297,

62



GELD IN DER KIRCHE — LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

8. Opfersticke

Die bedeutendste numismatische Quellengattung im Kirchenraum sind die Opfer-
stocke und Sammelkisten!'?, die unmittelbar dem Einwurf von Miinzen dienten,
die Oblation anonymisierten und den Geldeingang kontrollierbar machten'".
Entsprechende Sammelkisten waren schon in den antiken Religionen tblich'*
und im Neuen Testament wird das yacopuAdkiov (Luther: «Gotteskasten») des
judischen Tempels in Jerusalem thematisiert (Mk 12,41). Solche Miinzbehalter
wurden planmadssig und meist sorgtaltig geleert, um das in ihnen gesammelte
Geld seinem Bestimmungszweck zuzufiihren.

Abb. 27: Marburg, Elisabethkirche, Grabmal der hl. Elisabeth im Nordquerarm,
eiserne Sammelbtichse am Gitter (Aufnahme: Viktoria Imhof, Marburg).

Miinzfundkomplexe, die aus Opferstocken und Kisten geborgen wurden, sind
deshalb selten — und dann um so bemerkenswerter'”. Im Kloster Saint-Denis
bei Paris legten die Glaubigen schon vor 1140 ihre Altaroblationen und ihre
Oblationen am Heiligengrab (de oblatione altaris et reliquiarum. .. devocione fidelium)
in einen gazofilatium genannten Kasten am Altarraum nieder; dieser Begriff
entstammt der Terminologie des Neuen Testaments fir die Almosensammlung

112 7ur nachreformatorischen Zeit: KLUSSENDORF 1993,

113 ScHOLLER 1989, 282 f., 286; Kroos 1985, S. 508 f.

" G. Kaminskl, Thesauros. Untersuchungen zum antiken Opferstock, Jahrbuch des Deut-
schen Archaologischen Instituts 106, 1991, S. 63-177.

15 7u einem bemerkenswerten Minzfund der nachreformatorischen Zeit: KLUSSENDORF 1993,
mit Diskussion der wenigen vergleichbaren Funde: S. 96-98. — J. ST. Jensen, Mgntfund
i danske kirkers pengeblokke, Nordisk Numismatisk Arsskrift 1972, S. 71-83; U. KLEIN —
R. ULMER, Der «Opferstock»-Fund von Schwibisch Gmiind, SM 42, 1992, S. 1-14.

63



MATTHIAS UNTERMANN

am Jerusalemer Tempel. Aus diesen Einnahmen konnte 1140 der Abt den hohen
Betrag von jahrlich 150 Pfund dem Neubau der Kirchenostteile zuordnen'".

1199 verfugte Papst Innozenz III. eine Sammlung von Kreuzzugsalmosen, fir
die in jeder Kirche ein Opferstock (truncum concavum) aufgestellt werden sollte,
zu dessen drei Schlossern der Bischof, der Priester und ein Laie einen Schliissel
haben sollten'”. Bei wiederholten pépstlichen Kreuzzugssammlungen 1213 und
1333 wurden ebenfalls Opferstocke gefordert; gute Belege gibt es auch fiir die
Turkenkriegssammlungen von 1467 und 15955,

Als Opferstocke wurden senkrechte, ausgehohlte Holzpfosten oder Holzkisten
aufgestellt; oft eisenbeschlagen und jeweils mit einem oder mehreren Schldssern
gesichert. Seltener sind kleinere, metallene Kdsten, wie am Grabmal der hl.
Elisabeth in Marburg (Abb. 27)' und neben dem Lettner der Marienkirche in
Liubeck (Abb. 5 und 6), oder steinerne, ausgehohlte Werksteine (Abb. 28). Als
Objekte der Kirchenausstattung waren Opferstocke bislang kein Forschungsthema
und werden meist nur beildufig erwihnt'?".

Abb. 28: Pappenheim, Pfarrkirche St. Marien, Opferstock mit Inschrift
(Aufnahme: Bayerisches Landesamt fiir Denkmalpflege).

116 Sucer, Ordinatio, cap. 42, De consecratione, cap. 54: SPEER — BINDING 2005, S. 194 f., 226 f.

17 Vgl. oben Anm. 49.

118 Kroos 1985, S. 509 f.

119 A. KOSTLER, Die Ausstattung der Marburger Elisabethkirche (Berlin 1995), S. 27, 43,
Abb. 31, Farbabb. 5.

120 Sehr knapp: REINLE 1988, S. 297. — M. LaNGENBERG, Opferstock und Sammeldose: Ein
erster Blick auf die Spendengefdss-Sammlung von Dr. Heinrich Loosen, Novaesium:
Neusser Jahrbuch fiir Kunst, Kultur und Geschichte 2014, S. 161-171; M. MARTIN
(Hrsg.), Wenn das Geld im Kasten klingt...: vom Opferstock zur Online-Spende:
Ausstellungskatalog (Kassel 2005).

64



GELD IN DER KIRCHE — LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Sie konnten an verschiedenen Stellen stehen; grosse Kirchen hatten in der
Regel mehrere Opferstocke oder Sammelkisten: Der traditionellen Messoblation
demonstrativ zugeordnet waren sie am Eingang zum Altarraum oder an einem
Nebenaltar; bei Aufstellung im Kirchenschiff, am Kircheneingang oder in der
Vorhalle konnten sie anderen Zwecken, z.B. der Baukasse, zugeordnet sein'*.
In Biberach standen nach einer Beschreibung um 1530 drei Opferstocke in der
Stadtpfarrkirche (an zwei Nebenaltiren und am Marienbild inmitten der Kirche),
einer aussen an der Haupttur, zwei weitere an den Eingangen zum Kirchhof'**,

Abb. 29: Nordlingen, Almosenkastenbild, Hans Schaufelin, ehemals oberhalb des
Armenkastens der Stadtpfarrkirche St. Georg befestigt; Nordlingen, Stadtmuseum/
Leihgabe der Evang.-Luther. Kirchengemeinde Nordlingen.

Renate Kroos hat zahlreiche Beispiele und Quellenbelege fiir Opferstocke an
Kruzifixen und Heiligenbildern zusammengetragen'®®. Ihr altester Beleg einer
arcula am Kreuz in medio ecclesie in der Stiftskirche St. Marien in Erfurt datiert
zwischen 1157 und 1194'**. Der Empfianger der Oblation wird nur selten auf dem
Opferstock selbst genannt. In der Pfarrkirche St. Marien in Pappenheim (Abb.
28) tragt der steinerne Opferstock von 1505 die Inschrift: «gebt vnserer fraven

121 ScnoLLEr 1989, S. 286.

122 A. ScHiLiNG (Hrsg.), Die religiosen und kirchlichen Verhiltnisse der ehemaligen
Reichsstadt Biberach unmittelbar vor Einfithrung der Reformation, geschildert von
einem Zeitgenossen, Freiburger Didzesan-Archiv 19, 1887, S. 1-191, hier S. 49; ILL
1995, S. 156.

125 Kroos 1985, S. 504-507.

124 Urkundenbuch der Erfurter Stifter und Kloster 1: 706-330. Geschichtsquellen der
Provinz Sachsen und des Freistaates Anhalt, Neue Reihe 5 (Magdeburg 1926), Nr. 118,
S.64 f.

65



MATTHIAS UNTERMANN

ein almosen das evch gott vergibt» — die Kirchenpatronin selbst gibt hier eine
Ablasszusage'®.

Abb. 30: ﬁberlingen, Franziskanerkirche, Opferstock
(Aufnahme: Frank Vincentz, wikimedia commons, GFDL).

In Nordlingen wurde nach Erlass einer stadtischen «Bettelordnung» 1522
am Eingang des Chorraums der Pfarrkirche St. Georg eine Sammelkiste als
«Armenkasten» aufgestellt'®. Der Rat gab zugleich bei Hans Schaufelin ein
Tafelbild in Auftrag, das am Rundpfeiler oberhalb der Kiste befestigt wurde (Abb.
29)"7. Es zeigt Christus als Schmerzensmann, zu beiden Seiten einen Burger, der
Miinzen in den gemalten, mit Schldssern versehenen Almosenkasten einwirft,
umgeben von den Hilfsbediirftigen. Die Inschrift paraphrasiert den Propheten
Daniel (Dan 4, 24): «Gebent ewr heilig almusen den armen, so wierdet sich Got
vber ewr sund erbarmen».

125 F. MADER — K. GrRABER, Die Kunstdenkmaler von Mittelfranken 5: Stadt und Bezirksamt
Weissenburg. Die Kunstdenkmaler von Bayern [V] 5 (Miinchen 1932), S. 316, Abb. 230;
Kroos 1985, S. 506; G. KiessLING, Landkreis Weissenburg-Gunzenhausen. Denkmaéler in
Bayern V.70,1 (Minchen 2000), S. 417.

126 H.-CH. RuBLAck, Eine biirgerliche Reformation: Nordlingen. Quellen und Forschungen
zur Reformationsgeschichte 51 (Gutersloh 1982), S. 53 f. — Der Vorgang gehort zum
frihen burgerlichen Kirchenregiment, noch nicht zur bald folgenden lutherischen
Reformation.

27 Stadtmuseum Nordlingen. — CH. METzGER, Hans Schaufelin als Maler (Berlin 2002),
S. 177-180, Kat. 66 S. 471-474, Dok. 24 S. 574.



GELD IN DER KIRCHE — LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

Fur die meisten der in eindrucksvoller Zahl tiiberkommenen Opferstdécke und
Sammelkisten sind die genaue Datierung und der urspriingliche Aufstellungsort
vorerst unbekannt. In der Franziskanerkirche von Uberlingen ist ein spétmittel-
alterlicher, holzerner Opferstock erhalten (Abb. 30) — wenngleich der Ordensgriinder
Franz von Assisi Geld und den Umgang damit nachdriicklich verdammt hatte'*®.

Uberzeugend beobachtete archiologische Befunde sind seltener: In Nottwil
(Abb. 31) haben Jurg Manser und Benedikt Zach gute Argumente dafur, dass
in Bauphasen III und IV jeweils ein Opferstock in einer Pfostengrube nahe
der Altarraum-Abschrankung verankert war — er hdtte hier unmittelbar die
Geldopfergaben wihrend der Messfeier aufgenommen'*’.

Geldspenden sollten auch deponiert werden kénnen, ohne den Kirchenraum
betreten zu mussen'™. Ein frihes, datiertes Beispiel fir einen Opferstock am
Aussenbau findet sich am Stidportal der Pfarrkirche von Kreuzwertheim am Main
(Abb. 32 und 33), versehen mit der Inschrift «1444 was du legst in den stock, das
ist des Gotshaus»"".

Abb. 31: Nottwil, Kapelle St. Margrethen, Grabungsplan Bauphase III, 9:
Standort des Opferstocks (MANSER e al. 1993, Abb. 23, vgl. Anm. 129).

128 ANGENENDT 2014, S. 327.
%9 J. MaNsER et al., Nottwil, Kapelle St. Margrethen: Ergebnisse der Bauforschung.
Archaeologische Schriften Luzern 2 (Luzern 1993), S. 35, 40; darin: B. ZAcH, Die

Fundmiinzen: Mit Bemerkungen zum Geldumlauf in der Luzerner Landschaft, S. 49—
56, hier S. 49.

130 Kroos 1985, S. 510.
B A, FEULNER, Die Kunstdenkmiler von Unterfranken und Aschaffenburg 7: Bezirksamtes

Marktheidenfeld. Die Kunstdenkmale des Konigsreiches Bayern [III] 7 (Miinchen
1913), S. 73.

67



MATTHIAS UNTERMANN

68

Abb. 32: Kreuzwertheim, Pfarrkirche, Stidportal mit Opferstock
(Aufname: Tilman2007, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0)

Abb. 33: Kreuzwertheim, Opferstock mit Inschrift
(Aufname: Tilman2007, wikimedia commons, CC-BY-SA-3.0).



GELD IN DER KIRCHE — LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

9. Schlussbetrachtungen

Fundmuinzen, die in unmittelbarer Nihe zu Opferstdcken und Altarstellen auf
dem Fussboden und in Laufhorizonten gefunden wurden, diurften Zeugnisse
beabsichtigter Oblationen sein. Vermutlich gingen auch bei der Entnahme der
Miinzen aus dem Opferstock und ihrem weiteren Handling, z. B. in der Sakristei,
Muinzen verloren'.

Es bleibt zu fragen, warum die Empfanger nicht versucht haben, diese
Verluste zu vermeiden — moglicherweise waren die geringen Nominalen zwar
aus dem Blickwinkel armer Kirchenbesucherinnen ein gultiges Opfer'®, aus
dem Blickwinkel von Wohlhabenden lediglich eine symbolische, wenngleich
ausreichende Gabe.

Minzfunde im Laiengestiihl, unter Holzfussboéden und sonst im Kirchenraum
wird man eher allgemein als Verlustfunde ansprechen miissen. Dass Schalen
oder Beutel zum Einsammeln der Oblationen durch den Kirchenraum gereicht
wurden, ist fir die vorreformatorische Zeit noch nicht belegt. Da im Laienraum
pro Jahr jeweils nur einzelne Munzen verloren gingen, scheint man auch mit

kleinen Nominalen grundsatzlich sorgfaltig umgegangen zu sein.

Zusammenfassung

Geld gelangte im Mittelalter bei verschiedenen Anldssen in die Kirche: als
Offertorium im Kontext der Messfeier, durch individuelle Devotion der Gliau-
bigen, bei dezidiert zur Geldeinwerbung genutzten Grossveranstaltungen wie
Heiltumsschauen und Wallfahrten sowie durch Prasenzzahlungen an Kleriker
und Bedienstete.

Minzen wurden auch als Bauopfer und Grabbeigaben in die Kirche einge-
bracht. Bildliche Darstellungen des — theologisch eher verponten — Geldgebrauchs
blieben selten. Sammelschalen und Opferstocke sind bislang wenig erforscht
und bedirften der Korrelation mit archdologischen Befunden zur liturgischen
Ausstattung sowie zur Lokalisierung von Minzfunden im Kirchenraum.

132 Fine Konzentration von Miunzen in der Stadtkirche Winterthur findet sich in einem
(nicht mehr vorhandenen) ersten Anbau Q (Bauphase V), der als Sakristei gedeutet
wird: JAccr — MEIER — WINDLER — L1 1993, S. 40, 42, 95 Abb. 94 (Fundkartierung), 164
f. (Interpretation). — In der Pfarrkirche St. Peter und Paul in Mauren (Farstentum
Liechtenstein) wurden 49 von 183 Miunzen in der Sakristei gefunden (Grabung und
Miinzfunde sind bisher unpubliziert).

Krussenporr 1993, S. 106 betont aus der vergleichenden Untersuchung von Kirchen-
rechnungen und tberlieferten Minzfunden in Rohr den Charakter der kleinen, aber
regelmassigen und auch sozialer Kontrolle unterliegenden Spenden. Im 17. Jahrhundert
machten sie noch durchschnittlich 20% des Kirchenhaushalts aus; bis Ende des 18.
Jahrhunderts sank der Anteil auf 1% der Einnahmen.

188

69



MATTHIAS UNTERMANN

Résumeé

Au Moyen Age, I'argent circule au sein de ’Eglise a diverses occasions: comme
offrande pendant la célébration de la messe, comme don individuel des fidéles,
ou encore lors des grands événements, tels que les présentations des reliques et
les pelerinages, destinés a récolter de 'argent via des émoluments au clergé et aux
serviteurs. Les pieces de monnaie peuvent également étre utiliséeslors des offrandes
de fondation et les dépots funéraires. Les représentations picturales de I'utilisation
de l'argent — théologiquement plutét mal vues — restent rares. Les récipients pour
la collecte et les troncs d’offrandes ont été peu étudiés jusqu’a présent et doivent
étre mis en corrélation avec les découvertes archéologiques de mobilier liturgique
et 'emplacement des monnaies recueillies a I'intérieur de 1’église.

Matthias Untermann

Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg

ZEGK - Institut fir Europaische Kunstgeschichte
Seminarstrasse 4

D-69117 Heidelberg
m.untermann@zegk.uni-heidelberg.de

Bibliographie

ANGENENDT 2009 A. ANGENENDT, Geschichte der Religiositat im Mittelalter
(Darmstadt 2009?).

ANGENENDT 2014 A. ANGENENDT, Offertorium: Das mittelalterliche Messopfer.
Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 101
(Munster 2014%).

Buonz 2017 E. BONz, Johann Tetzel und Annaberg, in: BONz — KUHNE —
WieGanD 2017, S. 195-214.

BUNz — KUHNE — E. Bonz — H. KUHNE — P. WikcanDp (Hrsg.), Johann Tetzel

Wiecanp 2017 und der Ablass: Begleitband zur Ausstellung «Tetzel —

Ablass — Fegefeuer» in Monchenkloster und Nikolaikirche
Juterbog (Berlin 2017).

CHRISTIANI 1983 F. J. CHristiaNg, Tetzels Ablasskiste. Stadtisches Museum
Braunschweig, Miszellen 37 (Braunschweig 1983).

Dusois — O. F. Dusors — S. Frev-Kupper (Hrsg.), Trouvailles moné-
Frey-KuppER 1993 taires d’églises: Actes du premier colloque international
du Groupe suisse pour I'étude des trouvailles monétaires

70



GELD IN DER KIRCHE - LITURGISCHE UND ARCHAOLOGISCHE KONTEXTE

T 1992

I 1995

It — WINDLER 1994

JAGGr — MEIER —

WINDLER — ILLI 1993

JuNGmANN 1962

KLUSSENDORF 1993

KROESEN 2012

KROESEN 2018

KROESEN —
StEENSMA 2011

Kroos 1985

LaAupace 2016

PeETRE 1994

(Lucerne, 19 novembre 1993). Etudes de numismatique et
d’histoire monétaire 1 (Lausanne 1995).

M. ILLi, Wohin die Toten gingen. Begrabnis und Kirchhof
in der vorindustriellen Stadt (Ziirich 1992).

M. ILLi, Minzen in der Kirche: Bild- und Schriftquellen,
in: DuBois — FRey-KuppeR 1993, S. 153-160.

M. IrL1 - R. WINDLER, Stadtkirche Winterthur. Archaologie
und Geschichte (Winterthur 1994).

C. Jicar — H. R. MgmER — R. WinpLEr — M. ILui, Die
Stadtkirche St. Laurentius in Winterthur: Ergebnisse der
archdologischen und historischen Forschungen. Ziircher
Denkmalpflege, Archiologische Monographien 14
(Zarich 1993).

J- A. Junemann, Missarum Sollemnia. Eine genetische
Erklarung der romischen Messe, 2: Opfermesse (Freiburg/
Basel 1962%).

N. KLUSSENDORF, «Gelt, so in Klingelsack gefalt»: Das
evangelische Kirchenopfer der Frithneuzeit im Lichte
des Opferstocks von Rohr (Thiringen). Mitteldeutsche
Forschungen 110 (Weimar/Koln/Wien 1993).

J. E. A. Kroesen, The interior of the medieval village
church (Leuven 2012).

J- E. A. KrokeseN, Ein Spiel des Ver- und Enthillens: Ro-
manische und frihgotische Chorschranken in Deutsch-
land und anderswo, in: RUBER-ScHUTTE 2018, S. 195-206.

J- E. A. KroEeseN — R. Steensma, Kirchen in Ostfriesland
und ihre mittelalterliche Ausstattung (Petersberg 2011).

R. Kroos, Opfer, Spende und Geld im mittelalterlichen
Gottesdienst, Fruhmittelalterliche Studien 19, 1985,
S. 502-519.

CH. Laupace, Das Geschaft mit der Suinde. Ablass und
Ablasswesen im Mittelalter (Freiburg/Basel/Wien 2016).

W. Perke, Oblationen, Stolgebithren und Pfarreinkianfte
vom Mittelalter bis ins Zeitalter der Reformation, in:
H. BoockmanN (Hrsg.), Kirche und Gesellschaft im

71



MATTHIAS UNTERMANN

REINLE 1988

RUBER-ScHUTTE 2018

ScHOLLER 1989

Scumutz — Koenic 2003

SPEER — BINDING 2005

WIEGAND 2017

72

Heiligen Rémischen Reich des 15. und 16. Jahrhunderts.
Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften zu
Gottingen, Philologisch-Historische Klasse, Folge 3, 206
(Gottingen 1994), S. 26-58.

A. REINLE, Die Ausstattung deutscher Kirchen im Mittel-
alter: Eine Einfithrung (Darmstadt 1988).

E. RUBER-ScHUTTE (Hrsg.), Romanische Stuckplastik aus
der Dorfkirche in Eilenstedt. Kleine Hefte zur Denkmal-
pflege 13 (Halle 2018).

W.ScHOLLER, Dierechtliche Organisation des Kirchenbaues
im Mittelalter, vornehmlich des Kathedralbaues: Baulast,
Bauherrenschaft, Baufinanzierung (Koln/Wien 1989).

D. Scamurz — F. E. KoeniG, Gespendet, verloren, wiederge-
funden: Die Fundmiinzen aus der reformierten Kirche
Steffisburg als Quelle zum spatmittelalterlichen Geldum-
lauf (Bern 2003).

A. SPEER — G. BINDING (Hrsg.), Abt Suger von Saint-Denis:
Ausgewahlte Schriften (Darmstadt 2005%).

P. WircanDp, Netzwerke eines «bertihmten Practicus»?
Was Johann Tetzel zum erfolgreichen Ablasskommissar
machte, in: BUnz — KOUHNE — WIEGanD 2017, S. 124-160.



	Geld in der Kirche : liturgische und archäologische Kontexte

