Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft
Band: 85 (2006)

Buchbesprechung: Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis zu Constantin I.
(193-337 n. Chr.) [Stephan Berrens]

Autor: Kellner, Wendelin

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stephan Berrens

Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis zu Constantin 1.
(193-337 n. Chr.)

Historia Einzelschriften Heft 185. Franz Steiner Verlag Stuttgart 2004.
282 S., mit 18 Abbildungen auf 2 Tafeln. ISBN 3-515-08575-0

Stephan Berrens (im Folgenden B.) veroftentlicht in diesem Band die erganzte
Version seiner 2002 eingereichten Promotionsschrift. Das Thema ist sehr griind-
lich bearbeitet, vor allem auf Grund der wichtigsten erhaltenen Quelle, der Miinz-
pragung. B. untersucht nach Vorwort und Einleitung die «politischen und religio-
sen Rahmenbedingungen» (S. 17-38), die «historische Entwicklung von Septimius
Severus bis Constantin I.» (S. 39-169), formuliert die Ergebnisse in einem Kapitel
uber «Kaisertum und Sonnenkult: Strukturen und Merkmale» (S. 171-228), gibt
noch einen kurzen «Ausblick: Sonnenkult und Imperium Christianum (4./5. Jh.)»
(S. 229-234) und eine «Zusammenfassung: Sonnenkult und Kaisertum im 3. und
frithen 4. Jh. n. Chr.» (S. 235-242). Am Ende findet sich eine Bibliographie, ein
Personenindex und ein Stellenregister fir antike Literatur, Inschriften und Papyri
sowle die erwahnten Munzen. Als Leser, der keine Seminarbibliothek zur Ver-
fiigung hat, vermisse ich allerdings ein Abkiirzungsverzeichnis. Der Autor verweist
nur auf die jeweiligen Bande der Année Philologique.

B. findet viele Anzeichen, dass es sich beim Sonnenkult um eine Form der «Herr-
schaftsideologie» beziehungsweise der «<Herrschaftslegitimierung» handelt (S. 172,
235, 242). Der Begriff Ideologie ist leider vorbelastet. Er driickt den Verdacht aus,
irgendwelche Ideen dienten bewusst oder unbewusst nur der Sicherung von Macht.
Ob es nicht besser ist, methodisch so vorzugehen, dass man in einem ersten Arbeit-
schritt den Handelnden das, was sie sagen, glaubt? Ftr Kaiser und Volk war das,
was sie auf Miinzen verkiindeten beziehungsweise gesagt bekamen, zuerst einmal
Wirklichkeit. Natiirlich kann man B. zustimmen, dass hinter vielen Behauptungen
die Absicht auf Erwerb und Erhaltung von Macht steht. Es ist einzusehen, dass es
in einer Krisenzeit wichtig war, die Herrschaft zu legitimieren. Die alte legitime
Form an die Herrschaft zu kommen, war der Beschluss des Senats, der eine Beru-
fung durch die Gotter feststellte. Im 3. und 4. Jahrhundert war der Senatsbeschluss
zu einer Formalitit herabgesunken. Die Herrscher wurden von einer Heeresver-
sammlung ausgerufen. Das Heer entschied sich fiir den, von dem es Siege erwar-
tete und hielt dann diesem als «Garanten der Sieghaftigkeit» (S. 236) die Treue.
Das Motiv der Victoria spiegelt dies wieder, aber auch die Victoria in der Hand des
Sol und der Gefangene zu dessen Fussen. Die Hilfe des Sonnengottes im Kampf
legitimierte so den Kaiser. Im Laufe der Zeit wurde die Geburt (oder Adoption) als
Kaisersohn immer wichtiger. Junge Kaiser wurden als Oriens, als am Horizont
erscheinende aufgehende Sonne begriaft und zugleich als Anfang eines neuen
«Goldenen Zeitalters» (S. 176-184). Auch die zweite Bedeutung des Wortes Oriens
= Osten diente der Legitimation kaiserlicher Politik. So wie die Sonne im Osten
und Westen scheint, soll auch der Kaiser von Osten bis Westen herrschen. Gerecht-

Schweizerische Numismatische Rundschau 85, 2006, S. 231-236 231



KOMMENTARE ZUR LITERATUR UBER ANTIKE NUMISMATIK

fertigt werden sollen die unglaublich hohe Opfer fordernden Feldziige gegen die
Perser.

Ein wichtiges Motiv, das mit dem Bild der Sonne verbunden wurde, war das der
Aeternitas, der Ewigkeit oder besser Bestiandigkeit der Herrschaft Roms und seiner
Kaiser. «Die rasche Abfolge teils sehr kurzlebiger Kaiser» (S. 34) weckte im Volk
den dringenden Wunsch nach einer dauernden Herrschaft, nach Kaisern, auf die
man sich so verlassen kann, wie darauf, dass Sonne und Mond regelmassig auf-
gehen. Darauf antwortete das Versprechen einer Herrschaft «solange Sonne und
Mond scheinen». Die Moglichkeit, mit einem Bild und Wort mehr als eine Bedeu-
tung zu verbinden, erwahnt B. nicht. Bei der Aeternitas ware es doch immerhin
moglich, dass auch an jenen Zeitengott (Aion oder Zrvan) zu denken ist, der noch
uber der Sonne steht, der die Bewegung aller Gestirne und den Ablauf der
Geschichte bestimmt. Das Motiv der Aeternitas, verbunden mit dem Bild von Sonne
und Mond weist der Autor schon fur die frithere Kaiserzeit nach. Seine Hinweise
auf die Munzpragung schon in der Republik tiberzeugen allerdings nicht ganz.
Der von ihm (S. 172 Anm. 12) zitierte Asvon Iguvium aus der Zeit um 220 v. Chr.
mit der zwolfstrahligen Sonne auf der einen, der Mondsichel und vier kleinen
Sternen auf der anderen Seite ist zwar wunderschon,! aber was soll er mit Aeternitas
zu tun haben? Die Sonne schenkt Licht und Wiarme, der Mond nach antikem
Glauben Tau und Fruchtbarkeit, damit sind sie ein Munzbild wert. Naturlich ge-
hort dazu, dass sie bestandig, also ewig, diese Gaben spenden, man kann in ihnen
sogar den Gedanken der bestindigen Weltordnung im steten Wechsel angedeutet
sehen, aber auf der betreffenden Munze weist nichts darauf hin. Far die S. 18, 121,
172 und 238 angeftihrte romische Uncia aus der Zeit 217 — 215 v. Chr.? mit der
frontalen Sonnenbuste und der Mondsichel zwischen zwei Sternen, bei der Ber-
rens (S. 172) eine Verbindung «liber die Dioskuren mit der Stadt Rom» findet,
gibt es eine andere Deutung, die noch dazu gut in die Motivwelt passt, die B. auf
S. 178 ff. beschreibt: «The astral constellation of the rebirth of the Golden Age, a
promise of unstinted luck after the terrible sufferings of the dreadful war»%: Diese
Deutung dirfte naher liegen als ein Hinweis auf die Roma aeterna.

Ein Fehler, der bei jemand, der sich schon einmal mit Miinzen der Romischen
Republik beschiftigt hat, nicht vorkommen dirfte, unterlauft B. auf der gleichen
Seite bei dem Denar des P. Nerva von 113/112,* wo er das Denarzeichen (X mit
Querstrich) fir einen Sonnen-Stern hélt, der zusammen mit der Mondsichel iber
dem Haupt der behelmten Gottin einen Bezug der Aeternitas-Symbole auf die
Roma zeigen soll. Da muss man schon sagen, dass er einen «sehr lockeren Umgang
mit den Quellenzeugnissen» hat und dass seine «Schlussfolgerungen auf einer
sehr dimnen Grundlage stehen», um jene Urteile zu verwenden, die B. (S. 171
Anm. 7) tiber F. Cumont fallt.

I Auktion Garrett I (Numismatic Fine Arts/Bank Leu, Mai 1984), 625; Haeberlin Taf. 78,

1-2.

RRC 39/4

* A, ArroLrpi, The Main Aspects of Political Propaganda on the Coinage of the Roman
Republic, in: Essays presented to H. Mattingly (Cambridge 1956), S. 70.

- RRC292/1.

re

232



KOMMENTARE ZUR LITERATUR UBER ANTIKE NUMISMATIK

B. stellt sowohl bei der Besprechung der Miinzprigung der einzelnen Kaiser
als auch bei der Zusammenfassung gut und tiberzeugend dar, dass es eine «An-
gleichung des Kaisers an den Sonnengott» (S. 213) gibt. Am Ende warnt er dann
allerdings zu Recht vor «der Postulierung einer in diesem Rahmen immer wieder
vorgenommenen Vergottung des Kaisers» (S. 242). Dann sollte er aber auch vor-
sichtiger sein bei Beispielen, wo ein Kaiser deutlich die Rolle einer Gottheit zu
tibernehmen scheint. Es ist doch zu fragen, ob die nach rechts eilende Gestalt mit
Strahlenkranz, langem Gewand und Globus in der Rechten auf den Antoninianen
des Valerian und Gallienus in Antiochia mit RESTITVT(or) GEN(eris) HVM(ani)®
und auf Aurei von Samosata mit AETERNITAS AVGG® mit B. (S. 75) als Valerian zu
interpretieren ist. B. meint dazu: «Wie die aufgehende Sonne symbolisiert die
Ankunft des Herrschers die Riickkehr friedlicher, sicherer Zeiten». Ob man darin
nicht besser mit Andreas Alfoldi «Sol ... mit seinem orientalischen Gewand» sehen
kann?’

Der Titel Conservator, Bewahrer stand in Rom urspriunglich Jupiter zu (S. 119
Anm. 301). Augustus konnte sich Bewahrer und Vater des Staates nennen lassen
(SPQR PARENTI CONS $vO,% also mit einer Spezifizierung des Titels. B. glaubt (S. 119)
auf einer Festmtinze Aurelians?, die Legende AVRELIANVS AVG CONS als AVRELIANVS
AVGVSTVS CONSERVATOR lesen zu konnen. Es ist eindeutig consvL gemeint. Es
stimmt, dass das Wort Consul meistens cos abgekiirzt wird. Das gilt aber nur fur
normale Kaisertitulaturen. Auf den Grossbronzen Aurelians steht die genannte
Umschrift neben dem Bild des Kaisers, der das Opfer zu Beginn des Konsulats
darbringt.!? Dieses Opfer, das dem Staat Glick fiir das kommende Jahr bringen
sollte, war fast die einzige Funktion, die das Konsulat noch hatte. Mit diesem Opfer
hat das cons der Inschrift zu tun. Jedenfalls prasentiert sich Aurelian hier nicht als
irdischer Jupiter.

Im Vorwort seines Buches bekundet B. die Absicht, «gegen den nunmehr 150 Jahre
praktizierenden Chor der <Orientalisten> eine neue Sichtweise aufzuzeigen» (S. 7,
ahnlich S. 236). Unter Orientalisten versteht er anscheinend alle Wissenschaftler,
die ostlichen Einfluss auf die romische Religion annehmen. Hinweise auf Mithras
haben ihn dabei wohl gestort. Er erwahnt den Stier auf den réomischen Antonini-
anen des Gallienus mit SOLI CONS AVG (S. 77), geht aber mit keinem Satz darauf
ein, dass es sich hier um jenen Stier handeln konnte, mit dem Mithras kampft. B.
mag recht haben, dass es sich bei der Mithrasverehrung um einen «exklusiven, fiir
die Umwelt nahezu unsichtbaren Kult» gehandelt hat (S. 186, auch schon S. 26);
er ubersieht aber, dass die geheimgehaltenen Mysterien von einer weitverbreitete
Stimmung in Heer und Volk begleitet gewesen sein konnten. (Man vergleiche aus

5 RICV/1, S. 55, 220 und S. 91, 296.

6 RICV/1,S.41, 3 undS. 73, 69.

7 A.ArroLpi, Die Hauptereignisse der Jahre 253 — 261 n. Chr., Neudruck in: Studien zur
Geschichte der Weltkrise des 3. Jahrhunderts nach Christus (Darmstadt 1967), S. 125.

8 RICI 2. Aufl. S. 48.

9 RICV/1,S. 301, 319.

10 Cf. R. GOBL, MIR 47, Aurelian, I, S. 49.

233



KOMMENTARE ZUR LITERATUR UBER ANTIKE NUMISMATIK

der Neuzeit die Geheimhaltung der Riten der Freimaurer, die einer weiten Ver-
breitung ihrer Aufklarungs-Ideen nicht im Wege stand.)

B. glaubt, das gehdufte Auftreten des Sonnenmotivs in der von ihm untersuchten
Zeit sei «<im Wesentlichen unter dem Gesichtspunkt offizieller Herrscherideologie
zu betrachten», «nicht als der Siegeszug bestimmter religioser Ideen oder einzel-
ner lokaler Kulte» (S. 242). Das mit den lokalen Kulten stimmt insofern, als der
Sonnenkult in Emesa nur kurzzeitig unter Elagabal von Bedeutung gewesen sein
durfte. Etwas anderes ist der Kult des Sol von Emesa. Wie schon bei Augustus der
Apoll von Actium in Rom lange verehrt wurde, weil fir die Romer eine Gottheit
immer mit dem Ortverbunden blieb, wo sie sich als hilfreich gezeigt hatte, so doch
wohl auch der Gott, der in der Schlacht vor Emesa durch den Brand (Zosimus I
52) seiner Strahlen die Panzerreiter der Palmyrener besiegt hatte. Zweifellos
stimmt, was B. (S. 125) ausfiihrt: «<Man darf Aurelian keinesfalls die gesetzlich fun-
dierte und von den staatlichen Organen gewaltsam durchgesetzte Etablierung
eines Sonnenkultes als einzige legitime Religion im Romischen Reich unter-
stellen». Allerdings ist unklar, wer das zu unterstellen versucht haben soll.

Kritisch zu beurteilen ist, was B. iiber «das Eindringen neuer philosophischer und
theologischer Ideen» sagt (S. 242). Sicher hat kein Theologe oder Philosoph so
viel Einfluss gehabt, dass er den Sol als Symbolfigur hatte durchsetzen konnen.
Aber Gedanken Einzelner sind auch Ausdruck des Zeitgeistes, und der bewirkt
viel. B. schreibt unter anderem: «Der Ruickgriff auf syrisch — orientalischen Einfluss
ist auch nicht erforderlich» (S. 172). Da ist eine grundsatzliche Frage zu stellen:
Wenn etwas ohne Einfluss von aussen zu erklaren ist, ist das schon ein Beweis daftr,
dass kein Einfluss stattgefunden hat? In der Geschichte (auch unserer Zeit) haben
doch alle wichtigen Ereignisse mehrere Ursprunge. Es gibt Giberall ein Geflecht
von Einfliissen. Warum soll es keine Ubernahme von Ideen zum Beispiel aus
Persien gegeben haben? B. selbst erwahnt die imitatio Alexandr: (S. 241); Alexander
der Grosse war auch in der Spatzeit Vorbild der Kaiser. Alexander hatte aber ganz
bewusst von Persien gelernt. Nach B. setzt die «Entwicklung des Leitmotivs der
Herrschaftslegitimation durch den Sonnengott» unter Gordian III. ein (S. 69). Ob
das nicht mit dem Persienfeldzug des jungen Kaisers zu tun hat? Dort gab es unter
Ardaschir 1. 224-241 eine Pragung auf die Investitur durch Ahura Mazda, den
Herrn des Lichtes.!! Die Feindschaft zwischen den beiden Reichen spricht nicht
dagegen. Es ist ein bekanntes Phianomen, dass Gegner im Lauf der Auseinander-
setzung einander ahnlich werden. Es wird kein Zufall sein, dass das Medaillon mit
VIRTVS AVGVSTI, auf dem der Kaiser vom Sonnengott den Globus, das Zeichen
der Weltherrschaft erhdlt (S. 68, abgebildet bei Cohen Nr. 396) in der Zeit 241 /242
nach Abschluss der Kimpfe im Osten gepragt wird.'?

Bei Constantin I. bringt B. dann eine religiose Idee ins Spiel, wo es nicht not-
wendig ware. In Thessalonica wurde 319 ein Nummus gepragt, der zur Umschrift
VIRT EXERC (virtus exercitus, Tapferkeit des Heeres), eine kleine Sol-Figur mit

I R. GOHBL, Antike Numismatik II (Miinchen 1978), Abb. 2118.
12 Datierung nach M. WEDER, Seltene Miinzen der Sammlung Dattari, NZ 96, 1982,
S. 62.

234



KOMMENTARE ZUR LITERATUR UBER ANTIKE NUMISMATIK

Globus und erhobener Rechten tliber einem Gebilde von sich kreuzenden Linien
zeigt. B. meint, es handle sich um einen Hinweis auf eine Apollo- beziehungsweise
Sonnen-Vision Constantins aus dem Jahr 310 (S. 156f.), von der Constantin be-
hauptete oder behaupten liess, dass sie ihn zur Herrschaft berufen habe. Die
Linien sollen ein Strahlenkreuz sein, genauer gesagt, eine in einem Sonnenhalo
sichtbar gewordene kreuzférmige Figur (S. 202). Die von oder fiir Constantin
erzahlte Vision ist doch zu weit weg vom Pragedatum 319. Es gibt eine einfachere
Erklarung. Thessalonica war um diese Zeit, wie B. schreibt, eine wichtige Garnisons-
stadt. Das erklart die Legende. Die Stadt war auch Kreuzungspunkt militarisch
wichtiger Strassen, der Via Egnatia von West nach Ost und einer Strasse von Nord
(iber Stobi) nach Std. In der Stadt selbst gab es einen berithmten Sol-Tempel,
der auch auf dem Galeriusbogen beim Bild der Stadt zu erkennen sei (S. 161
Anm. 183). Die Miinze ist einfach eine Ehrung der Stadt, eine Art Stadtplan mit
sich kreuzenden (doppelspurigen) Strassen und dem Heiligtum.

Die wichtigste Idee, die m.E. aus dem Osten eingedrungen ist, und zwar schon
in friher Zeit, ist die des Kampfes von Licht und Finsternis. Im Osten glaubte man
an zwei Gottheiten, Ahura Mazda, den Herrn des Lichtes und Ahriman, den Gott
der Finsternis. Gehilfen Ahura Mazdas waren Mithras, Gott des Lichtes und die
Sonne, die von ihm ihre Leuchtkraft erhalt. (Dass dem Verhaltnis Mithras — Sol
kein «streng logisches System» zugrunde gelegt werden soll, so M. Clauss, den B.
auf S. 26 Anm. 67 zitiert, stimmt natiirlich, - Mythen sind nicht logisch.) Im Westen
wusste man, dass Dunkel verschwindet, wenn Licht leuchtet. Im Osten sah man
zwei Realititen in stetigem Kampf. (Von dort beeinflusst glaubte man, wie wohl
bekannt sein diirfte, in einigen Richtungen des Judentums an den Kampf guter
und boser Geister.) Konnte die Bezeichnung invicTvs, unbesiegt, oder unbesieg-
bar, die zunachst fiir Mars und Hercules verwendet wurde (so B. auf S. 46), nicht
unter dem Einfluss dieses kampferischen Denkens «erst spat auf offiziellen Zeug-
nissen» (S. 198) zur Bezeichnung fir die Sonne geworden sein?

B. hat sicher Recht, dass der Sonnenkult auf den Minzen nichts mit «dem Stich-
wort der persénlichen Erlosung» (S. 242) zu tun hat, - wenn man unter Erlosung
die Befeiung von Stindenschuld versteht. Im Denken jener Zeit hofften aber viele
Menschen (warum nicht auch die Kaiser?) auf einen Weg aus dieser Welt in eine
hohere Region, wobei ihnen die Sternengotter helfen sollten. Sie hatten Angst vor
bosen Gestirngeistern und hofften auf Hilfe durch die Sonne. Ein Beleg dafir
durfte der bei B. (S. 29) beschriebene Goldring sein, der auf der Oberseite den
stehenden Sol zeigt, auf der Riickseite die Worte I1ESUS CHRISTUS, GABRIE(L),
ANANIA, AME(N). Das ist nicht, wie B. meint, eine christliche Weihinschrift, sondern
eine magische Schutzformel, fiir die man Worte aus allen moglichen Kulten zu
benititzen pflegte.

Es ist B. zuzustimmen, dass man den Sonnenkult der Kaiser insofern als Ideo-
logie bezeichnen kann, als er zur Rechtfertigung ihrer Herrschaft diente. Aber war
das nicht erst dadurch maoglich, dass das Bild des Sol ein Echo im Glauben des
Menschen fand, deren religiose Sehnsucht auf eine hohere Welt zielte? Bei
Constantin I. ist anzunehmen, dass die Struktur seines Glaubens immer gleich
blieb. Er scheint den Glauben an einen Kampf seines neuen Gottes als «Sonne der
Gerechtigkeit» gegen die Machte der Finsternis zur Rechtfertigung seiner Kriege

235



KOMMENTARE ZUR LITERATUR UBER ANTIKE NUMISMATIK

aber auch der Toétung seiner angeblich untreuen Frau und seines Sohnes benutzt
zu haben. (Das zeigt meines Erachtens die durchbohrte Schlange auf Nummi von
Constantinopel 327/328).13 B. schreibt von einer moglichen «Interpretation des
Sonnengottes als Kompromiss zwischen heidnischen und christlichen Religions-
vorstellungen» beiConstantin (S. 162). Obdie religiosen Vorstellungen Constantins
wirklich christlich waren, ist eine Frage, die tber die Grenzen der fleissigen Arbeit
von Stephan Berrens weit hinausgeht.

Wendelin Kellner
D-88048 Friedrichshafen

13 RIC VII S. 573, 26.

236



	Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis zu Constantin I. (193-337 n. Chr.) [Stephan Berrens]

