
Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 85 (2006)

Buchbesprechung: Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis zu Constantin I.
(193-337 n. Chr.) [Stephan Berrens]

Autor: Kellner, Wendelin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stephan Berrens

Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis zu Constantin I.
(193-337 n. Chr.)

Historia Einzelschriften Heft 185. Franz Steiner Verlag Stuttgart 2004.
282 S., mit 18 Abbildungen auf 2 Tafeln. ISBN 3-515-08575-0

Stephan Berrens (im Folgenden B.) veröffentlicht in diesem Band die ergänzte
Version seiner 2002 eingereichten Promotionsschrift. Das Thema ist sehr gründlich

bearbeitet, vor allem auf Grund der wichtigsten erhaltenen Quelle, der
Münzprägung. B. untersucht nach Vorwort und Einleitung die «politischen und religiösen

Rahmenbedingungen» (S. 17-38), die «historische Entwicklung von Septimius
Severus bis Constantin L» (S. 39-169), formuliert die Ergebnisse in einem Kapitel
über «Kaisertum und Sonnenkult: Strukturen und Merkmale» (S. 171-228), gibt
noch einen kurzen «Ausblick: Sonnenkult und Imperium Christianum (4./5. Jh.)»
(S. 229-234) und eine «Zusammenfassung: Sonnenkult und Kaisertum im 3. und
frühen 4. Jh. n. Chr.» (S. 235-242). Am Ende findet sich eine Bibliographie, ein
Personenindex und ein Stellenregister für antike Literatur, Inschriften und Papyri
sowie die erwähnten Münzen. Als Leser, der keine Seminarbibliothek zur
Verfügung hat, vermisse ich allerdings ein Abkürzungsverzeichnis. Der Autor verweist
nur auf die jeweiligen Bände der Année Philologique.

B. findet viele Anzeichen, dass es sich beim Sonnenkult um eine Form der
«Herrschaftsideologie» beziehungsweise der «Herrschaftslegitimierung» handelt (S. 172,
235, 242). Der Begriff Ideologie ist leider vorbelastet. Er drückt den Verdacht aus,
irgendwelche Ideen dienten bewusst oder unbewusst nur der Sicherung von Macht.
Ob es nicht besser ist, methodisch so vorzugehen, dass man in einem ersten Arbeitschritt

den Handelnden das, was sie sagen, glaubt? Für Kaiser und Volk war das,
was sie auf Münzen verkündeten beziehungsweise gesagt bekamen, zuerst einmal
Wirklichkeit. Natürlich kann man B. zustimmen, dass hinter vielen Behauptungen
die Absicht auf Erwerb und Erhaltung von Macht steht. Es ist einzusehen, dass es

in einer Krisenzeit wichtig war, die Herrschaft zu legitimieren. Die alte legitime
Form an die Herrschaft zu kommen, war der Beschluss des Senats, der eine Berufung

durch die Götter feststellte. Im 3. und 4. Jahrhundert war der Senatsbeschluss
zu einer Formalität herabgesunken. Die Herrscher wurden von einer Heeresversammlung

ausgerufen. Das Heer entschied sich für den, von dem es Siege erwartete

und hielt dann diesem als «Garanten der Sieghaftigkeit» (S. 236) die Treue.
Das Motiv der Victoria spiegelt dies wieder, aber auch die Victoria in der Hand des
Sol und der Gefangene zu dessen Füssen. Die Hilfe des Sonnengottes im Kampf
legitimierte so den Kaiser. Im Laufe der Zeit wurde die Geburt (oder Adoption) als

Kaisersohn immer wichtiger. Junge Kaiser wurden als Oriens, als am Horizont
erscheinende aufgehende Sonne begrüßt und zugleich als Anfang eines neuen
«Goldenen Zeitalters» (S. 176-184). Auch die zweite Bedeutung des Wortes Oriens

Osten diente der Legitimation kaiserlicher Politik. So wie die Sonne im Osten
und Westen scheint, soll auch der Kaiser von Osten bis Westen herrschen. Gerecht-

Schweizerische Numismatische Rundschau 85, 2006, S. 231-236 231



KOMMENTARE ZUR LITERATUR ÜBER ANTIKE NUMISMATIK

fertigt werden sollen die unglaublich hohe Opfer fordernden Feldzüge gegen die
Perser.

Ein wichtiges Motiv, das mit dem Bild der Sonne verbunden wurde, war das der
Aeternitas, der Ewigkeit oder besser Beständigkeit der Herrschaft Roms und seiner
Kaiser. «Die rasche Abfolge teils sehr kurzlebiger Kaiser» (S. 34) weckte im Volk
den dringenden Wunsch nach einer dauernden Herrschaft, nach Kaisern, auf die
man sich so verlassen kann, wie darauf, dass Sonne und Mond regelmässig
aufgehen. Darauf antwortete das Versprechen einer Herrschaft «solange Sonne und
Mond scheinen». Die Möglichkeit, mit einem Bild und Wort mehr als eine Bedeutung

zu verbinden, erwähnt B. nicht. Bei der Aeternitas wäre es doch immerhin
möglich, dass auch an jenen Zeitengott (Aiowoder Zrvan) zu denken ist, der noch
über der Sonne steht, der die Bewegung aller Gestirne und den Ablauf der
Geschichte bestimmt. Das Motiv der Aeternitas, verbunden mit dem Bild von Sonne
und Mond weist der Autor schon für die frühere Kaiserzeit nach. Seine Hinweise
auf die Münzprägung schon in der Republik überzeugen allerdings nicht ganz.
Der von ihm (S. 172 Anm. 12) zitierte Ai von Iguvium aus der Zeit um 220 v. Chr.
mit der zwölfstrahligen Sonne auf der einen, der Mondsichel und vier kleinen
Sternen auf der anderen Seite ist zwar wunderschön,1 aber was soll er mit Aeternitas

zu tun haben? Die Sonne schenkt Licht und Wärme, der Mond nach antikem
Glauben Tau und Fruchtbarkeit, damit sind sie ein Münzbild wert. Natürlich
gehört dazu, dass sie beständig, also ewig, diese Gaben spenden, man kann in ihnen
sogar den Gedanken der beständigen Weltordnung im steten Wechsel angedeutet
sehen, aber auf der betreffenden Münze weist nichts daraufhin. Für die S. 18,121,
172 und 238 angeführte römische Uncia aus der Zeit 217 - 215 v. Chr.2 mit der
frontalen Sonnenbüste und der Mondsichel zwischen zwei Sternen, bei der
Berrens (S. 172) eine Verbindung «über die Dioskuren mit der Stadt Rom» findet,
gibt es eine andere Deutung, die noch dazu gut in die Motivwelt passt, die B. auf
S. 178 ff. beschreibt: «The astral constellation of the rebirth of the Golden Age, a

promise of unstinted luck after the terrible sufferings of the dreadful war»3: Diese

Deutung dürfte näher liegen als ein Hinweis auf die Roma aeterna.
Ein Fehler, der bei jemand, der sich schon einmal mit Münzen der Römischen

Republik beschäftigt hat, nicht vorkommen dürfte, unterläuft B. auf der gleichen
Seite bei dem Denar des P. Nerva von 113/112,4 wo er das Denarzeichen (X mit
Querstrich) für einen Sonnen-Stern hält, der zusammen mit der Mondsichel über
dem Haupt der behelmten Göttin einen Bezug der Aeternitas-Symbole auf die
Roma zeigen soll. Da muss man schon sagen, dass er einen «sehr lockeren Umgang
mit den Quellenzeugnissen» hat und dass seine «Schlussfolgerungen auf einer
sehr dünnen Grundlage stehen», um jene Urteile zu verwenden, die B. (S. 171

Anm. 7) über F. Cumont fällt.

Auktion Garrett I (Numismatic Fine Arts/Bank Leu, Mai 1984), 625; Haeberlin Taf. 78,
1-2.

RRC 39/4
A. Alföldi, The Main Aspects of Political Propaganda on the Coinage of the Roman
Republic, in: Essays presented to H. Mattingly (Cambridge 1956), S. 70.
RRC 292/1.

232



KOMMENTARE ZUR LITERATUR ÜBER ANTIKE NUMISMATIK

B. stellt sowohl bei der Besprechung der Münzprägung der einzelnen Kaiser
als auch bei der Zusammenfassung gut und überzeugend dar, dass es eine «An-
gleichung des Kaisers an den Sonnengott» (S. 213) gibt. Am Ende warnt er dann
allerdings zu Recht vor «der Postulierung einer in diesem Rahmen immer wieder
vorgenommenen Vergottung des Kaisers» (S. 242). Dann sollte er aber auch
vorsichtiger sein bei Beispielen, wo ein Kaiser deutlich die Rolle einer Gottheit zu
übernehmen scheint. Es ist doch zu fragen, ob die nach rechts eilende Gestalt mit
Strahlenkranz, langem Gewand und Globus in der Rechten auf den Antoninianen
des Valerian und Gallienus in Antiochia mit RESTiTVT(or) GEN(eris) HVM(ani)5
und auf Aurei von Samosata mit aeternitas avgg6 mit B. (S. 75) als Valerian zu
interpretieren ist. B. meint dazu: «Wie die aufgehende Sonne symbolisiert die
Ankunft des Herrschers die Rückkehr friedlicher, sicherer Zeiten». Ob man darin
nicht besser mit Andreas Alföldi «Sol... mit seinem orientalischen Gewand» sehen
kann?"

Der Titel Conservator, Bewahrer stand in Rom ursprünglich Jupiter zu (S. 119
Anm. 301). Augustus konnte sich Bewahrer und Vater des Staates nennen lassen

(spqr parenti cons svo,8 also mit einer Spezifizierung des Titels. B. glaubt (S. 119)
auf einer Festmünze Aurelians9, die Legende avrelianvs avg cons als avrelianvs
avgvstvs conservator lesen zu können. Es ist eindeutig consvi. gemeint. Es

stimmt, dass das Wort Consul meistens cos abgekürzt wird. Das gilt aber nur für
normale Kaisertitulaturen. Auf den Grossbronzen Aurelians steht die genannte
Umschrift neben dem Bild des Kaisers, der das Opfer zu Beginn des Konsulats
darbringt.10 Dieses Opfer, das dem Staat Glück für das kommende Jahr bringen
sollte, war fast die einzige Funktion, die das Konsulat noch hatte. Mit diesem Opfer
hat das cons der Inschrift zu tun. Jedenfalls präsentiert sich Aurelian hier nicht als

irdischer Jupiter.

Im Vorwort seines Buches bekundet B. die Absicht, «gegen den nunmehr 150 Jahre
praktizierenden Chor der <Orientalisten> eine neue Sichtweise aufzuzeigen» (S. 7,

ähnlich S. 236). Unter Orientalisten versteht er anscheinend alle Wissenschaftler,
die östlichen Einfluss auf die römische Religion annehmen. Hinweise auf Mithras
haben ihn dabei wohl gestört. Er erwähnt den Stier auf den römischen Antoninianen

des Gallienus mit soli cons avg (S. 77), geht aber mit keinem Satz darauf
ein, dass es sich hier um jenen Stier handeln könnte, mit dem Mithras kämpft. B.

mag recht haben, dass es sich bei der Mithrasverehrung um einen «exklusiven, für
die Umwelt nahezu unsichtbaren Kult» gehandelt hat (S. 186, auch schon S. 26);
er übersieht aber, dass die geheimgehaltenen Mysterien von einer weitverbreitete
Stimmung in Heer und Volk begleitet gewesen sein konnten. (Man vergleiche aus

5 RIC V/1, S. 55, 220 und S. 91, 296.
6 RIC V/LS. 41, 3 und S. 73, 69.
7 A. Alföldi, Die Hauptereignisse derJahre 253 - 261 n. Chr., Neudruck in: Studien zur

Geschichte der Weltkrise des 3. Jahrhunderts nach Christus (Darmstadt 1967), S. 125.
8 RIC I, 2. Aufl. S. 48.
9 RIC V/1,S. 301,319.

Cf. R. Göbl, MIR 47, Aurelian, I, S. 49.

233

m



KOMMENTARE ZUR LITERATUR ÜBER ANTIKE NUMISMATIK

der Neuzeit die Geheimhaltung der Riten der Freimaurer, die einer weiten
Verbreitung ihrer Aufklärungs-Ideen nicht im Wege stand.)

B. glaubt, das gehäufte Auftreten des Sonnenmotivs in der von ihm untersuchten
Zeit sei «im Wesentlichen unter dem Gesichtspunkt offizieller Herrscherideologie
zu betrachten», «nicht als der Siegeszug bestimmter religiöser Ideen oder einzelner

lokaler Kulte» (S. 242). Das mit den lokalen Kulten stimmt insofern, als der
Sonnenkult in Emesa nur kurzzeitig unter Elagabal von Bedeutung gewesen sein
dürfte. Etwas anderes ist der Kult des Sol von Emesa. Wie schon bei Augustus der
Apoll von Actium in Rom lange verehrt wurde, weil für die Römer eine Gottheit
immer mit dem Ort verbunden blieb, wo sie sich als hilfreich gezeigt hatte, so doch
wohl auch der Gott, der in der Schlacht vor Emesa durch den Brand (Zosimus I
52) seiner Strahlen die Panzerreiter der Palmyrener besiegt hatte. Zweifellos
stimmt, was B. (S. 125) ausführt: «Man darfAurelian keinesfalls die gesetzlich
fundierte und von den staatlichen Organen gewaltsam durchgesetzte Etablierung
eines Sonnenkultes als einzige legitime Religion im Römischen Reich
unterstellen». Allerdings ist unklar, wer das zu unterstellen versucht haben soll.

Kritisch zu beurteilen ist, was B. über «das Eindringen neuer philosophischer und
theologischer Ideen» sagt (S. 242). Sicher hat kein Theologe oder Philosoph so
viel Einfluss gehabt, dass er den Sol als Symbolfigur hätte durchsetzen können.
Aber Gedanken Einzelner sind auch Ausdruck des Zeitgeistes, und der bewirkt
viel. B. schreibt unter anderem: «Der Rückgriff auf syrisch - orientalischen Einfluss
ist auch nicht erforderlich» (S. 172). Da ist eine grundsätzliche Frage zu stellen:
Wenn etwas ohne Einfluss von aussen zu erklären ist, ist das schon ein Beweis dafür,
dass kein Einfluss stattgefunden hat? In der Geschichte (auch unserer Zeit) haben
doch alle wichtigen Ereignisse mehrere Ursprünge. Es gibt überall ein Geflecht
von Einflüssen. Warum soll es keine Übernahme von Ideen zum Beispiel aus
Persien gegeben haben? B. selbst erwähnt die imitatio Alexandri (S. 241 ; Alexander
der Grosse war auch in der Spätzeit Vorbild der Kaiser. Alexander hatte aber ganz
bewusst von Persien gelernt. Nach B. setzt die «Entwicklung des Leitmotivs der
Herrschaftslegitimation durch den Sonnengott» unter Gordian III. ein (S. 69). Ob
das nicht mit dem Persienfeldzug des jungen Kaisers zu tun hat? Dort gab es unter
Ardaschir I. 224-241 eine Prägung auf die Investitur durch Ahura Mazda, den
Herrn des Lichtes.11 Die Feindschaft zwischen den beiden Reichen spricht nicht
dagegen. Es ist ein bekanntes Phänomen, dass Gegner im Lauf der Auseinandersetzung

einander ähnlich werden. Es wird kein Zufall sein, dass das Medaillon mit
VIRTVS AVGVSTI, auf dem der Kaiser vom Sonnengott den Globus, das Zeichen
der Weltherrschaft erhält (S. 68, abgebildet bei Cohen Nr. 396) in der Zeit 241/242
nach Abschluss der Kämpfe im Osten geprägt wird.12

Bei Constantin I. bringt B. dann eine religiöse Idee ins Spiel, wo es nicht
notwendig wäre. In Thessalonica wurde 319 ein Nummus geprägt, der zur Umschrift
VIRT EXERC (virtus exercitus, Tapferkeit des Heeres), eine kleine Sol-Figur mit

11 R. Göbl, Antike Numismatik II (München 1978), Abb. 2118.
12 Datierung nach M. Weder, Seltene Münzen der Sammlung Danari, NZ 96, 1982,

S. 62.

234



KOMMENTARE ZUR LITERATUR ÜBER ANTIKE NUMISMATIK

Globus und erhobener Rechten über einem Gebilde von sich kreuzenden Linien
zeigt. B. meint, es handle sich um einen Hinweis auf eine Apollo- beziehungsweise
Sonnen-Vision Constantins aus dem Jahr 310 (S. 156f), von der Constantin
behauptete oder behaupten liess, dass sie ihn zur Herrschaft berufen habe. Die
Linien sollen ein Strahlenkreuz sein, genauer gesagt, eine in einem Sonnenhalo
sichtbar gewordene kreuzförmige Figur (S. 202). Die von oder für Constantin
erzählte Vision ist doch zu weit weg vom Prägedatum 319. Es gibt eine einfachere
Erklärung. Thessalonica war um diese Zeit, wie B. schreibt, eine wichtige Garnisonsstadt.

Das erklärt die Legende. Die Stadt war auch Kreuzungspunkt militärisch
wichtiger Strassen, der Via Egnatia von West nach Ost und einer Strasse von Nord
(über Stobi) nach Süd. In der Stadt selbst gab es einen berühmten Sol-Tempel,
der auch auf dem Galeriusbogen beim Bild der Stadt zu erkennen sei (S. 161

Anm. 183). Die Münze ist einfach eine Ehrung der Stadt, eine Art Stadtplan mit
sich kreuzenden (doppelspurigen) Strassen und dem Heiligtum.

Die wichtigste Idee, die m.E. aus dem Osten eingedrungen ist, und zwar schon
in früher Zeit, ist die des Kampfes von Licht und Finsternis. Im Osten glaubte man
an zwei Gottheiten, Ahura Mazda, den Herrn des Lichtes und Ahriman, den Gott
der Finsternis. Gehilfen Ahura Mazdas waren Mithras, Gott des Lichtes und die
Sonne, die von ihm ihre Leuchtkraft erhält. (Dass dem Verhältnis Mithras - Sol
kein «streng logisches System» zugrunde gelegt werden soll, so M. Clauss, den B.

auf S. 26 Anm. 67 zitiert, stimmt natürlich,-Mythen sind nicht logisch.) Im Westen
wusste man, dass Dunkel verschwindet, wenn Licht leuchtet. Im Osten sah man
zwei Realitäten in stetigem Kampf. (Von dort beeinflusst glaubte man, wie wohl
bekannt sein dürfte, in einigen Richtungen des Judentums an den Kampf guter
und böser Geister.) Könnte die Bezeichnung invictvs, unbesiegt, oder unbesiegbar,

die zunächst für Mars und Hercules verwendet wurde (so B. auf S. 46), nicht
unter dem Einfluss dieses kämpferischen Denkens «erst spät auf offiziellen
Zeugnissen» (S. 198) zur Bezeichnung für die Sonne geworden sein?

B. hat sicher Recht, dass der Sonnenkult auf den Münzen nichts mit «dem Stichwort

der persönlichen Erlösung» (S. 242) zu tun hat, -wenn man unter Erlösung
die Befeiung von Sündenschuld versteht. Im Denken jener Zeit hofften aber viele
Menschen (warum nicht auch die Kaiser?) auf einen Weg aus dieser Welt in eine
höhere Region, wobei ihnen die Sternengötter helfen sollten. Sie hatten Angst vor
bösen Gestirngeistern und hofften auf Hilfe durch die Sonne. Ein Beleg dafür
dürfte der bei B. (S. 29) beschriebene Goldring sein, der auf der Oberseite den
stehenden Sol zeigt, auf der Rückseite die Worte iesus christus, gabrie(l),
anania, ame(n). Das ist nicht, wie B. meint, eine christliche Weihinschrift, sondern
eine magische Schutzformel, für die man Worte aus allen möglichen Kulten zu
benützen pflegte.

Es ist B. zuzustimmen, dass man den Sonnenkult der Kaiser insofern als Ideologie

bezeichnen kann, als er zur Rechtfertigung ihrer Herrschaft diente. Aber war
das nicht erst dadurch möglich, dass das Bild des Sol ein Echo im Glauben des

Menschen fand, deren religiöse Sehnsucht auf eine höhere Welt zielte? Bei
Constantin I. ist anzunehmen, dass die Struktur seines Glaubens immer gleich
blieb. Er scheint den Glauben an einen Kampf seines neuen Gottes als «Sonne der
Gerechtigkeit» gegen die Mächte der Finsternis zur Rechtfertigung seiner Kriege

2:i5



KOMMENTARE ZUR LITERATUR ÜBER ANTIKE NUMISMATIK

aber auch der Tötung seiner angeblich untreuen Frau und seines Sohnes benutzt
zu haben. (Das zeigt meines Erachtens die durchbohrte Schlange auf Nummi von
Constantinopel 327/328).13 B. schreibt von einer möglichen «Interpretation des

Sonnengottes als Kompromiss zwischen heidnischen und christlichen
Religionsvorstellungen» bei Constantin (S. 162). Ob die religiösen Vorstellungen Constantins
wirklich christlich waren, ist eine Frage, die über die Grenzen der fleissigen Arbeit
von Stephan Berrens weit hinausgeht.

Wendelin Kellner
D-88048 Friedrichshafen

13 RIC MI S. 573, 26.

236


	Sonnenkult und Kaisertum von den Severern bis zu Constantin I. (193-337 n. Chr.) [Stephan Berrens]

