
Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 74 (1995)

Artikel: Ein delphisches Rätsel? : Pythisches, Pythagoreisches und
Seleukidisches zu Bronzemünzen des Demetrios I. Soter, 163-150 v.
Chr.

Autor: Fischer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-175473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-175473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THOMAS FISCHER (f)

EIN DELPHISCHES RÄTSEL?

Pythisches, Pythagoreisches und Seleukidisches zu Bronzemünzen des Demetrios I. Soter,

163-150 v.Chr.*

Tafel 1

1. Einleitung

Der letzte Seleukide, der Rom noch ernsthaften Widerstand zu leisten vermochte -
Alfred Freiherr von Gutschmid nannte ihn «einen der begabtesten des

reichbegabten Seleukidengeschlechts»1 -, war Demetrios I., der von 162-150 v.Chr.
über Syrien, Palästina, das Zweistromland und westliche Teile des Iran regierte.2
Die häufigsten Bronzemünzen dieses Herrschers, die gewöhnlich eine Zahnung des

Randes aufweisen und der Prägegruppe bzw. -statte «Antiochia am Orontes», dem

* Dieser Artikel lag als Entwurf bei der SNR, als im Januar 1994 die Nachricht von
Thomas Fischers tragischem Tod eintraf. Die hier publizierte Fassung, die Fischers Text
entspricht, wurde von Dieter Salzmann und Silvia Hurter redigiert. Die Fussnoten
bestanden zum guten Teil erst aus handschriftlichen Stichworten und sind nicht im vollen
Umfang wiedergegeben. Ein besonderer Dank gilt Prof. W. Burkert, der sich hilfreich
pythagoreischer Probleme annahm.

Thomas Fischer hatte den Artikel Maria und Max Hegner gewidmet und sich bei
verschiedenen Mitarbeitern und Museumskollegen für Hilfe und Material bedankt.

Zusätzlich zitierte Literatur

Babelon E. Babelon, Les rois de Syrie, d'Arménie et de Commagène (Paris 1890).
CSE A. Houghton, Coins of the Seleucid Empire from the Collection of Arthur

Houghton (New York 1983).

1 A. von Gutschmid, Geschichte Irans (Tübingen 1888 Graz 1973), 43, zitiert bei
H. Volkmann, Klio 19, 1925, 4052. Zur Person von Gutschmids, dessen Grab in Tübingen
noch zu meiner Zeit bestand, siehe Th. Nöldeke in der Vorrede zu seiner Geschichte Irans
und H. Bengtson in: Neue Dt. Biographie 7 (1966), 348.

2 Zum geschichtlichen Rahmen vgl. etwa C. Préaux, Le monde hellénistique, 1 (Paris
1978), 172f.; E. Will, Histoire politique du monde hellénistique (323-30 av.J.- C), 2 (Nancy
1982) 365ff.. E. S. Gruen, The Hellenistic World and the Coming ofRome. (Berkeley 1984),
664ff. Habicht in: CAH2 8 (1989), 355ff. H.-J. Gehrke, Geschichte des Hellenismus
(München 1990), 127 u.a. P. Green, Alexander to Actium (Berkeley/Los Angeles 1990),
440ff. Zur Regierungszeit des Demetrios s. Verf., Seleukiden und Makkabäer (Bochum
1980), 201 f. Nach J. Oelsner, Materialien zur babylonischen Gesellschaft... (Budapest
1986), 274, endete die Herrschaft des Demetrios spätestens am 23. April 150 v.Chr.

25



heutigen Antakya im türkisch-syrischen Grenzgebiet, zugewiesen sind,3 bilden eine
Reihe von vier Wertstufen, die stilistisch stark variieren:4

Lepton (kaum Kollybos) oder Hemichalkon (?); etwa 2.5 g. Taf 1, 1.

Vs. Drapierte Büste der Artemis mit Haarknoten und Stephane vor Jagdgerät
(Bogen und Köcher).5 Perlkreis.

Rs. Nackter und kindlicher Apollon6 mit Pfeil und Bogen. BAZIAEQZ rechts,
AHMHTPIOY links.

Chalkus; etwa 4—5 g. Taf 1, 2.

Vs. Pferdeprotome mit Zügel. Perlkreis.
Rs. Elefantenkopf.7 BAZIAEQZ oben, AHMHTPIOY unten.

Dichalkon; etwa 7—9 g. Taf 1, 3.

Vs. Drapierte Büste der Artemis mit Haarknoten und Stephane vor Jagdgerät
(Bogen und Köcher). Perlkreis.

Rs. Jagdgerät (Bogen und Köcher). BAZIAEQZ rechts, AHMHTPIOY links.

Tetrachalkon; etwa 15—17 g. Taf. 1, 4.

Vs. Büste des Apollon mit langem Haar und Lorbeerkranz vor Jagdgerät.8
Perlkreis.

3 Die übliche Zuschreibung an namentliche «Prägestätten» kritisierte der Verf. in
SNR 65, 1986, 65ff. Eine grössere Studie zu diesem Thema fehlt. (In Vorbereitung ist ein
Typen-Corpus der seleukidischen Münzprägung durch A. Houghton und C. Lorber. Anm.
der Redaktoren).

4 BMC 49 Nr. 60f, S. 80, 1-4 (z.T. Demetrios II. zugeschrieben); Babelon 721-9, 732f.
(728 wiegt nur 6.46 g, zeigt eine entspannte Bogensehne und fällt auch sonst durch einen
eigenartigen Stil auf). SNGCop. 239-43; CSE, 169-72. In der ganzen Reihe ist die
Stempelstellung gewöhnlich J-; die Stücke tragen zumeist auf der Vs. und der Rs. je einen
Zentralpunkt. Hauptbestandteile sind Kupfer, Blei und Zinn; sie sind eher duodezimal
(12 : 6 : 1) als dezimal (10 : 5 : 1) gewichtet: nach Tab. 8 enthält der Grundwert M 1-5 einen
höheren Kupferanteil als das Dichalkos M 6-10, was aber bei jeweils fünf Proben ein
Zufallsergebnis sein kann (F. zitiert hier einen nie fertiggestellten Artikel, der in
Zusammenarbeit mit C. Frigge und E. Juckwerth entstehen sollte).

5 Auf den mir nach Gips oder Fotos bekannten Exemplaren sind Stephane und
Jagdgerät (oder nur der Haarknoten?) undeutlich zu sehen.

6 Er trägt auf dem Hinterkopf einen Haarknoten und über den Schultern zwei Zöpfe.
Es fehlt der Lorbeerkranz, den sich Apoll erst im Tempêtai nach der Tötung des
delphischen Ungeheuers aufsetzte.

7 Anscheinend ein indischer (asiatischer) Elefant, nicht ein afrikanischer.
8 Aufdem Exemplar CSE 169 ist das Nackenhaar eng und dicht gelockt. Ein bestimmter

Bildtypus, etwa der Apoll des Bryaxis in Daphne (siehe M. Flashar, Apollon Kitharodos
[Köln 1992], 72ff.) scheint daher nicht vorzuliegen.

26



Rs. Verstrebter Dreifuss von Delphi9 mit Kessel und Aufsatz (?): drei profilierte
Ringe oder Steck(?)ösen10 mit einer geflochtenen Binde, welche links und
rechts am Dreifuss herabhängt und beiderseits in zwei Enden ausläuft.11

BAZIAEQZ rechts, AHMHTPIOY links. Gelegendich mit Beizeichen.12

Im Rahmen der Serie überrascht für heutige Begriffe die Darstellung der beiden
Tiere, da sie keinen spezifischen Bezug aufApoll und Artemis aufweisen.13 An sich
sind Pferd und Elefant recht bekannte seleukidische Münzbilder,14 jedoch nicht,
wie es im vorliegenden Fall geschieht, im festen Kontext eines theophoren
Bildprogramms, das anthropomorphe Götter und deren Attribute umfasst.15 So

bedarf das Phänomen einer Erklärung, die der antiken Lebenswelt entspricht.
Im Altertum galt Demetrios I. Soter, dessen Jagdleidenschaft sein persönlicher

Freund, der Geschichtsschreiber Polybios, bezeugt,16 gegen Ende des Lebens als

Säufer, untätig, hochmütig und «beim Volk verhasst».17 Das Münzporträt zeigt
auf den jüngsten Emissionen pathetische, gerade barock anmutende Züge.18
Tatsächlich zog dieser Herrscher, der anscheinend dem Epikureismus und daher

9 Ch. Dubois, DS 5 (1896), 474ff., bes. 475ff.
10 Manchmal sind diese Ösen und Ringe stark vereinfacht: Babelon 721. 723 (nach Gips).
11 Ähnlich auf einer Prägung von Kroton: P. R. Franke/M. Hirmer, Die griechische

Münze2 (München 1972), 267. Da Apoll auf diesem Stater den Drachen Python erschiesst,
ist der Bezug des Bildes auf Delphi sicher.

12 Im Feld links aussen. Ich kenne vier Varianten: n/O SNG Fitzwilliam 5673; M in
Paris, SNG Delepierre 62; ZY nach Babelon 724 und SNGCop. 240 (dort irrtümlich
zu ZQTHPOZ ergänzt); AP nach Babelon 725.

13 Der Grundwert einer anderen Serie unter Demetrios zeigt die Protomen von Greifund
Hirsch, die tatsächlich für Apoll und Artemis stehen: BMC 57; CSE 556. Vgl. G. F. Hill,
NC 1917, 25.

14 Siehe das Tetradrachmon Seleukos' L, das auf der Vs. die Protome des gehörnten
Bukephalos trägt, aufder Rs. einen Elefanten, der ebenfalls nach rechts gerichtet ist, so CSE
633 oder E. T. Newell, The Coinage of the Western. Seleucid Mints (New York 1941),
1528f., Taf. 68, 9-10. Vgl. R. A. Hadley, JHS 94, 1974, 60-63 sowie die einschlägigen
Indices zur seleukidischen Münzprägung in Chiron 15, 1985, 383 und 21, 1991, 462.

15 Isoliert steht, soweit ich sehe, das Exemplar Babelon S. cxix,l. CSE 1269: Vs. Büste
Demetrios' L, Rs. Elefantenkopf und Legende BAZIAEQZ AHMHTPIOY ZQTHPOZ

16 Pol. 31,14,lf. Büttner-Wobst IV p. 332, vgl. Justin 34, 3, 8. Dazu etwa P. Pédech, La
méthode historique de Polybe (Paris 1964), 523. 525; F. W. Walbank, Polybius (Berkeley
1972), 9.33.166.170. Vgl. auch Préaux (Anm. 2), 196 (zur 'Königl. Jagd').

17Josephus, Ant.l3,35f. Pol. 33,19 Büttner-Wobst IV p. 400, mit Walbanks Komm,
zu St. Bd. 3 S. 561/2); Justin 35,1,8 Diod. 31,32a und 40a. Walton XI p. 394.404;
XII p. 677. Quelle dieser späten und eher fragmentarischen Überlieferung ist m.E.
Polybios: Verf., Untersuchungen zum Partherkrieg Antiochos' III. Diss. München
(Tübingen 1970), 20.

18 Siehe E. T. Newell, The Seleucid Mint of Antioch, AJN 51, 1917, 79ff; CSE 142-
64. 158. 167f. R. Fleischer, Studien zur seleukidischen Kunst 1, Herrscherbildnisse (Mainz
1991), 56ff. 140 und Taf. 29f. 58a.

27



wohl eher einem 'Leben im Verborgenen' zuneigte,19 gegen seinen Hauptgegner
Alexander Balas persönlich und mutig ins Feld; in einen Sumpf geraten, fand er
im Kampf den Tod.20 Vielleicht dürfen wir aus diesen verschiedenen Zeugnissen
auf eine Sensibilisierung der Zeitgenossen auf 'die Lüste und die Leidenschaften
der Mächtigen' schliessen, für deren 'Laster und Tugenden' sowie für eine 'der
Vernunft gemässe Staatsführung' durch den 'guten' Herrscher, das 'beseelte
Gesetz (vo|AOÇ elXAj/D^OC)', zumal ein solches Thema damals nicht nur Polybios,21
sondern auch andere Autoren sehr beschäftigte.22

Bekannüich ist die erhaltene literarische Überlieferung aus jener Epoche relativ
gering. So nehmen die primären Zeugnisse wie Bauten, Denkmäler oder Münzen
einen besonderen Rang in der Forschung ein. Versuchen wir daher, die Apollon-
Artemis-Serie des Demetrios in einem grösseren Rahmen zu erörtern, um weitere
Aussagen zur Ideologie und zum geistigen Hintergrund ihres Umfeldes zu
gewinnen. Denn diese Prägungen eines namhaften Herrschers der Zeit fand in der
Öffentlichkeit wohl eine breitere Beachtung und darf somit unsere Aufmerksamkeit
beanspruchen.

2. Apollon als seleukidischer Archeget

Im Altertum galt Apoll, der in der Serie dominiert (dazu weiter unten, S. 30), als
der mythische Ahnherr des Seleukidengeschlechtes und als Vater des
Dynastiegründers.23 Nach älteren Vorbildern hatte auch Antiochos der Grosse, der
Grossvater des Demetrios, diesen Gott auf seinen Münzen darstellen lassen und die
Apollon-Ideologie im engsten Zusammenhang mit dem Herrscherkult
propagiert.24 Dagegen favorisierte Antiochos IV., der jüngere Bruder und Nachfolger

19 Vgl. J.-L. Ferrary, Philhellénisme et impérialisme (Rom 1988), 355-619; Habicht
(Anm. 2), 361 mit Anm.138. Der Vorwurf gegen Demetrios, er habe sich in eine Burg bei
Antiochia «zurückgezogen» (Josephus, Ant. 13, 36) könnte daher eine polemische Reaktion
aufden Epikureismus des Königs sein. Zur Lehre Epikurs M. Hossenfelder, Die Philosophie
der Antike 3 (München 1985), lOOff. und Gehrke (Anm. 2), 85f., der S. 166 zu Recht
hervorhob, dass ein hellenistischer König «zu energischen Aktivitäten geradezu verurteilt
war».

20 1. Makk. 10,49f (nach der textkritischen Ausgabe Kapplers in der «Septuaginta Acad.
Gott.» 9, 1: Macc. liber I, ed. alt., 1967, S. 112); Josephus, Ant. 13,37 und 58-61; Justin
35,1,10.

21 R. von Scala, Die Studien des Polybios (Stuttgart 1890), 139ff. u.a. C. Wunderer,
Polybios (Leipzig 1927), 41ff.; K.-W. Welwei, Könige und Königtum im Urteil des Polybius
(Diss. Köln 1963). Pédech (Anm. 16), 204ff; T. Adam, Clementia Principis (Stuttgart 1970),
18-953; Préaux (Anm. 2), 181f.

22 Etwa M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion, 22 (München 1961), 134;
Préaux (Anm. 2), 183. 194. 21 Iff. 271; W. K. C. Guthrie, A History of Greek Philosophy,
1 (Cambridge 1961 1977), 325 (vgl. jedoch 3243); F. W. Walbank, CAH2 7, 1 (1984),
75ff.; W. Burkert in: Pseudepigraph I, Entretiens Hardt 18 (Vandoeuvres 1972), 48ff.

23 Nilsson (Anm. 22), 153f. 166f; Hadley (Anm. 14), 58; W. Orth, Königlicher
Machtanspruch (München 1977), 73. 75-6; Flashar (Anm. 8), 76.

24 Nilsson (Anm. 22), 1663. Orth (Anm. 23), 73. J. Fontenrose, Didyma (Berkeley 1988),
185.

28



Seleukos' IV., also der Onkel des Demetrios, eher Zeus, die Verkörperung des

Fürsten-tums im stoischen Sinn, auch nach dem Vorbild Alexanders des Grossen,
was aber seine Verehrung des Apoll keineswegs ausschloss.25 Da nun Demetrios
den Sohn und Nachfolger dieses Antiochos, den minderjährigen Antiochos V.
Eupator («vom edlen Vater»), wie er im dynastischen Herrscherkult hiess,
gewaltsam beseitigte und mit ihm die verstärkte Zeus-Ideologie, darf seine

Hinwendung zu Apoll und Artemis als eine Art Restitution angesehen werden. Eine
solche Abkehr von der Politik Antiochos' IV. ist freilich auch sonst noch erkennbar,
etwa im Abbruch des autonomen Gepräges mehrerer Gemeinden oder in der
Feindschaft der Antiochener gegen Demetrios sowie dessen gleichnamigen Sohn
und Nachfolger Demetrios II.

Der Dynastiegründer Seleukos I. galt als ein Nachkomme des Apoll. Die
Behauptung einer solchen Abstammung war seit Alexander dem Grossen, der in
Siwah als ein Sohn des Amon-Re, somit des Zeus, begrüsst wurde, und seit
Demetrios Poliorketes, welchen die Athener als den Spross des Poseidon und der
Aphrodite feierten, nicht ungewöhnlich.26 Was jedoch seit dem 3. Jh. v.Chr.
anscheinend zunahm, war die ideologische und vor allem dynastische
Legitimationsfunktion, die sich aus einer derartigen Herkunft ergab.27 Diese wurde zwar
auch weiterhin im physischen Sinn gesehen, aber der Symbolwert gewann jetzt
mehr und mehr an Gewicht. Dem entsprach die zunehmende Vergöttlichung des

Herrschers - selbst in Rom, wo Mars, Venus und weitere Gottheiten ja gleichfalls
immer stärker zu Familiengründern avancierten.

Andererseits geriet Antiochos IV., der sich nach Bild und Bezeichnung dem Zeus

anglich (als tìeòc è7U<pavr|Ç viKT|(pópoc), fast zwangsläufig in einen Konflikt mit
dem biblischen Gott. Ohne hier näher auf die umstrittenen Einzelheiten des

Makkabäeraufstandes einzugehen,28 sei bemerkt, dass die m.E. zunehmende und
durchaus vitale Identifikation eines Königs mit seinem Gott einen wesentlichen
Faktor in dieser Auseinandersetzung darstellte. Umgekehrt verschärfte sich im
Judentum fortan das Bewusstsein vom unsichtbaren und einzigartigen Gott, der
gerade nicht in der Gestalt eines Menschen, also «im Bild» konkret zu erfassen war.
Eine solche Distanz zum Göttlichen - auch wenn sie in der Epoche selbst nicht
voll zur Geltung kam - ist für das richtige Verständnis der späteren Religions-,
Geistes- und Bewusstseinsgeschichte nicht unwichtig.

25 L. Lacroix, BCH 73, 1949, 163ff.;J. Zahle in: Religion and Religious Practice, P. Bilde,
Hg. (Aarhus 1990), 130-1. 134.

26 Nilsson (Anm. 22), 146f. 151; Préaux (Anm. 2), 244ff; Gehrke (Anm. 2) 18. 146f. 191.
27 Vorreiter waren die Ptolemäer, die ihr Geschlecht aufDionysos zurückführten. Nilsson

(Anm. 22), 161f.; Walbank (Anm. 22), 86; Gehrke (Anm. 2), 167. 191.
28 Zu diesem komplexen Thema siehe jüngst etwa Gehrke (Anm. 2), 180; Hyldahl, Cohen

und Otzen in: Religion and Religious Practice (Anm. 25); Verf., Heliodor im Tempel zu
Jerusalem: ein «hellenistischer» Aspekt der «frommen Legende», in: Prophétie und
geschichtliche Wirklichkeit. Festschrift S. Herrmann (Stuttgart 1991), 122ff.

29



3. Der Mythos: dualistisches Prinzip und hellenische Bildung

Die Geschichte von Apoll und seiner Zwillingsschwester Artemis lässt sich wie folgt
nacherzählen:29
Sogleich bei ihrer Geburt half Artemis ihrer Mutter Leto bei der Geburt des

Bruders auf der Insel Delos, die daraufhin «fest wurde», also vom zeitlosen
Entstehen und Vergehen, den beiden Aspekten eines Lebens, gleichsam für immer
und ewig «erlöst» war. Mit Pfeil und Bogen bewaffnet, liebt sie, die «heilige» und
unnahbare Jungfrau, die Jagd in der freien Natur, erlegt und beschützt die Tiere,
steht den Gebärenden bei, hilft, heilt und tötet wie Apoll, der gleichfalls als ein
Kind des Zeus galt. Dieser nicht minder frühreife Spross des Göttervaters erschiesst
den chthonischen Python in Delphi, wo sich ausser dem Dreifuss der berühmte
Omphalos befand, den wir auf seleukidischen Münzen ebenfalls oft antreffen. Im
weiteren Leben erweist sich der Gott, der auch sonst auf dem Geld der
Seleukidendynastie häufig und in verschiedener Weise erscheint,30 als ein Meister
der Mantik, der Heilkunst — Asklepios galt als sein Sohn - sowie der Künste und
Wissenschaften, zumal der «exakten», als ein Feind aller Barbarei, Förderer der
(hellenischen) Kultur und Lebensweise sowie als ein Lehrer der Weisheit. In
Delphi, der Mitte der griechischen Welt, und am fernen Oxos stand die folgende
Maxime seiner Ideologie:31

ndclç cov KOa|iioç yivou
flßrav èyicpaxric
\ieaoq ôiicaioç
TtpeapSrcric d)ßoi)A,oc
xetewrov aÀ/ojtoç

Dieser Mythos lässt nun verschiedene Elemente erkennen, unter anderem das
dualistische Prinzip und das Ideal der griechischen Bildung (TtOClSeia). Die
göttlichen Zwillinge (ôiÔDllol) tragen zwar dasselbe Jagdgerät und sind daher
miteinander «urverwandt»,32 aber gleichzeitig bezeugen sie die unterschiedlichen
Aspekte ein- und desselben Phänomens: des Zweifachen und des Doppelten, aber

29 So H. Hunger, Lexikon der griechischen und römischen Mythologie (Wien 1988),
55ff., 95ff.

30 Lacroix (Anm. 25), 158. 169ff. 175; Hadley (Anm. 14), 57-8. 61-3.
31 L. Robert, CRAI 1968, 424; J. Defradas, Les thèmes de la propagande delphique2

(Paris 1972), 298f.
32 Natürlich nicht im historischen oder religionsgeschichtlichen Sinn, sondern im

Bewusstsein der hellenistischen Epoche!

30



auch des Zwiespältigen und Gegensätzlichen,33 entweder als Erweiterung (1 und
1 2) oder Ergänzung («Mann mit Frau; die beiden Augen, Arme oder Hoden
[otot^ot!]») sowie als ambivalente Alternative (positiv/negativ: Beschützer, aber
auch Vernichter).34 In dieser Auffassung der Zwei als eines Duals (tò Ô1)ÏKOV; vgl.
ôtGGOÇ und Sic), der gerade kein Plural ist, sind diese Vorstellungen ganzheitlich
und in sich widerspruchsfrei enthalten. Was im vorliegenden Mythos vielleicht
fehlt, ist die Kopulation 1 vereint mit 2 > 3, die jedoch bei Geschwistern dem
Inzest-Tabu unterliegt.

Deutlicher als bei Artemis, die im Zustand 'natürlicher' Jungfrauenschaft
verbleibt, wird bei Apoll eine Entwicklung und damit die Differenzierung zum
Alter hin in der Erzählung betont: Nach allerlei Abenteuern, auch erotischer Art,
wird der Gott zu einem Meister und Lehrer der Künste, der Weisheit und der
Bildung. Er erscheint als ein Inbegriffedler Abstammung (Eljyéveia), bester Anlage
(qyûoiç) sowie höchster Werte (àyorôd). Erkenntnis (yvGSotç), kluges Wissen
(GOCpioc) und Erziehung (Ttaiôeioc) sind die Stufen auf dem Weg der Vervollkommnung

im Sinne des hellenischen Ideals.35 Nach Plutarch, de E apud Delphos 1

(Moralia 384 E/F), ist es sogar Apoll selbst, der der Seele die Sehnsucht nach der
Wahrheit eingibt.

4. Ein Ziel altgriechischer Selbsterkenntnis: das rechte Mass durch die Herrschaft
des Verstandes über die Leidenschaften

Einen Vertreter fand diese apollinische Ideologie bekanntlich in den Sieben
Weisen, die sich - keineswegs in fester Namensfolge - um das Heiligtum von Delphi
scharten.36 Ihre Lehren waren nicht nur dort auf Stein zu lesen, sondern

33 Dieser zuletzt genannte Aspekt wird im Lauf der Zeit für den modernen Begriff
'Dualismus' massgeblich, so Mainzer in: Enzyklopädische Philosophie und Wissenschaftstheorie

1, hg. von J. Mittelstrass (Mannheim 1980), 503; Philosophisches Wörterbuch,
bearb. von G. Schischkoff,22 (Stuttgart 1991), 149-50. Siehe auch M.-L. von Franz, Zahl
und Zeit (Stuttgart 1970), 86ff. (90: «Die Zwei... besitzt... eine wichtige Beziehung zu
den sog. Schwellenphänomenen unseres Bewusstseins. Identische Zweiheiten... in
Mythen weisen darauf hin, dass dieser Inhalt gerade erst als ebenes Erkennbares die
Schwelle unseres Bewusstseins zu berühren beginnt, gleichsam als erste Stufe seiner sich
verdeutlichenden Entfaltung» u. 92-339).

34 Dies gilt ebenso für Artemis wie für Apoll; zu ihm siehe zuletzt etwa Flashar (Anm. 8),
8f.; H. S. Versnel, Transition and Reversal..., (Leiden 1993), 303 mit Anm. 47. Nicht nur
der Gott selbst, sondern auch sein Werkzeug «bringt Leben und Tod», nach Heraklit F 48
(D.- Kl, 161. 493; dazu J. P. Brown, BZ 37, 1993, 26. 42. Für ihre Zweideutigkeit schon
im Altertum bekannt waren einige Orakelsprüche des delphischen Apoll; siehe etwa
P. Amandry, La mantique apollinienne à Delphes. Essai sur le fonctionnement de l'Oracle,
(Paris 1950), 160. 167-8; dagegenJ. Fontenrose, The Delphic Oracle (Berkeley 1978), 233ff.

35 Zu Apoll als Weisheitslehrer, Erzieher und Vorbild siehe etwa Wernicke, RE 2, 1

(1895), Iff. bes. 10-1; H. W. Parke und D. E. W. Wormell, The Delphic Oracle, 1 (Oxford
1956), 378ff.; Robert (Anm. 31), 223-4; W. Burkert, Griechische Religion (Stuttgart 1977),
225ff. (die Fassung «Greek Religion», Oxford 1985, war mir nicht zugänglich).

36 Barkowski, RE 2 A2 (1923), 2242ff.; M. Delcourt, L'oracle de Delphes (Paris 1955),
207ff. 285; Fontenrose (Anm. 34), 293.

31



allgemeines Bildungsgut der Griechen: «Erkenne die selbst!» oder «Nichts
zuviel!»37 Andere Maximen wie «Beherrsche die Leidenschaft!» oder «Das Mass
ist das Beste!» lassen sich auf folgende Formel bringen: Besonnenheit und Triebe
fanden im pléxpOV, in der Norm, eine Art Ausgleich, der als «verständig sowie

vernünftig» auch unmittelbar eine praktische Bedeutung für das Leben gewann.

5. Pythagoras und die Pythagoreer38

Mit den Sieben Weisen, vor allem mit Delos, Delphi und Apoll, wurde auch der
historische Weisheitslehrer Pythagoras näher verbunden.39 Er stammte von der
Insel Samos, die er wahrscheinlich im Jahr 532/1 v.Chr. verliess, um in Kroton
in Unteritalien eine eigene, vielleicht schamanistisch geprägte Lebensgemeinschaft
mit hohem ethischem Anspruch zu begründen.40 Sie stiess in der dortigen
Bevölkerung allerdings nicht nur auf Zustimmung. Pythagoras starb wohl im Exil
in Metapont zu Beginn des 5. Jh.

Seine 'Lehre', die er schriftlich wahrscheinlich niemals festhielt, wurde erst
sekundär formuliert. Was der 'weise' Pythagoras über das 'reine Leben', die
'richtige Erkenntnis', die Musik und ihre Harmonie, über Mathematik, das Weltall
und den Kosmos tatsächlich geäussert hat, bleibt in der Sache heute heftig
umstritten.41 Grundzüge wie Seelenwanderung und eine intensive Beschäftigung
mit den Zahlen werden wohl noch deutlich. Gerade diese zuletzt genannten
Elemente beeinflussen die weitere Tradition erheblich42 und dürfen wahrscheinlich
als authentisch gelten.

In unserem Fall geht es auch nicht so sehr um den 'echten' Pythagoras und seine
frühesten Gefolgsleute, die Pythagoreer, sondern um deren späteres Bild in der
hellenistisch-römischen Zeit. Trotz einer weithin platonischen sowie aristotelischen
Brille, durch die wir heute den Pythagoreismus zwangsläufig sehen, lässt sich
nämlich eine Art System jener Lehre entwickeln, dem eine urtümliche, ganzheitliche

Betrachtungsweise zu eigen ist.

37 Siehe etwa Piaton, Protag. 343 a; Defradas (Anm. 31), 268ff. 282. 286. 297-8; Burkert
(Anm. 35), 232.

38 Zur Einführung in diese vielfaltige, umstrittene und problematische Thematik siehe
etwa Guthrie (Anm. 22), 146ff; von Fritz, RE 24 (1963), 172ff. 209ff; W. Röd, Die
Philosophie der Antike (München 1976), 50ff. 204ff; B. L. Van der Waerden,
Die Pythagoreer (Zürich/München 1979). Mattei, Dictionnaire des philosophes, hg. von
D. Huisman (Paris 1984), 216ff.

39 Zu ihm und Delphi siehe etwa Delcourt (Anm. 36), 235ff. 286; Defradas (Anm. 31),
176. 185.

40 Vom nwJayopeoÇTpOTtOÇ spricht Piaton, Staat 600 b; vgl. auch Diodor 10, 3, 1 zum
Ansehen des Pythagoras; Van der Waerden (Anm. 38), 163ff.

41 Vgl. Guthrie (Anm. 22), 246: «The history of Pythagoreism is perhaps the most
controversial subject in all Greek philosophy».

42 Dies gilt selbst dann, wenn man die pythagoreische Zahlenlehre auf Aristoteles
zurückführt: Huffmann, Phronesis 33, 1988, 4.5ff.; Zhmud, ibid. 34, 1989, 270ff., bes. 282f.

32



Bei aller Unvollständigkeit und den vielen Mängeln unserer Überlieferung -
gerade auch der hellenistischen Zeugnisse - wollen wir in dieser Abhandlung
versuchen, solche 'pythagoreische' Elemente für unsere vier Münzen nachzuweisen,

was jedenfalls auf den ersten Blick hin als paradox erscheint. Aber die Alten
kannten den Pythagoreismus recht genau und schätzten seine «praktische
Philosophie» sehr.43

6. Die Aneignung des Archetyps: Imitation, Auftrag und Legitimation

In hellenistischer Zeit galt der Mythos als eine Art Vorbild, das zur Nachahmung
dJ-i^TlClç) verpflichtete, namentlich einen Herrscher, der archetypisch, normativ
und symbolisch seinem Ahnherrn (ctpxnyoç) stets verbunden blieb. Tatsächlich
eiferten die Seleukiden nicht nur im Kult, sondern auch in den Stadtgründungen,
in der Pflege der Künste und Wissenschaften sowie in den allgemeinen Wohltaten
((piAxxvdpama) ihrem Stammvater Apollon nach. Dabei identifizierten sie sich
geradezu mit seinem 'Auftrag', hellenische Bildung, Kultur und Lebensart in der
Welt zu verbreiten! Zugleich legitimierte ein solches Selbstverständnis ihre
Herrschaft über die Makedonen, Griechen und Barbaren in den Augen jener
Epoche.

Wir kennen bis heute viele Zeugnisse für diese Gesinnung oder 7tpoodp£GlÇ der
«Makedonenkönige Syriens». Einen Mittelpunkt ihrer steten Aktivitäten bildete die
Kultstätte Daphne bei Antiochia; zu Delphi unterhielt Seleukos II. enge Beziehungen,

bis in die Spätzeit hinein waren Didyma und Delos bevorzugte Heiligtümer
der Dynastie.44 Am Hof versammelten sich Künstler, Dichter und Gelehrte, auch
Ärzte, die in Asklepios und seinem Vater Apoll ihr Vorbild erblickten. Erst im
Verlauf des 2. Jh. v.Chr. wurde Zeus, der Vater des Gottes, sein wirklich
ernstzunehmender Rivale, der zumindest auf den Münzen den Sohn immer mehr
verdrängte. Unter den letzten Seleukiden scheint dann das Bewusstsein der
'apollinischen' Herkunft, Gesinnung sowie Verpflichtungen etwas nachgelassen zu
haben.

43 Vgl. oben Anm. 40 und Dörrie, KP 4 (1972), 1266, 44ff.: «Das Wort (piA.ÓGO(pOC ist
in der Schule [des] P[ythag.] gebildet worden: Hier bedeutet es den, der um oocpioc in
solchem Sinn bemüht ist.»

44 Zu Daphne (und Antiochia): Wernicke, RE 2, 1 (1895), 46. 52ff; L. Lacroix, Les
reproductions de statues sur le monnaies grecques, (Liège 1949), 319f; ders. (Anm. 25), 1582.

173; G. Downey, A History of Antioch in Syria from Seleucus to the Arab Conquest,
(Princeton 1961), 54ff.; Zahle in: Religion and Religious Practice (Anm. 25), 131. Zu Delphi:
Parke und Wormell (Anm. 35), 371f, Bd. 2, 140. 223-4. Vgl. auch Robert (Anm. 31), 225
(Kult des Apollon Pythios in seleukidischen Stadtgründungen). Zu Delos:]. Marcadé, Au
musée de Délos (Paris 1969), 246. 70. 78; P. Bruneau, Recherches sur les cultes à Délos
à l'époque hellénistique et à l'époque impériale, BEFAR 218 (Paris 1970), 573ff. 582. Zu
Didyma: Nilsson (Anm. 22), 107. 169; Fontenrose (Anm. 34), 420. 422; weitere Literaturhinweise

bei K. Tuchelt, Branchidai-Didyma, Sondernummer Antike Welt 22 (1991), 54.

33



Bevor wir nun die Apollon-Artemis-Serien des Demetrios genauer betrachten,
müssen wir einige Prägungen der Zeit näher erörtern. Zu den häufigsten
Bronzemünzen seines Vaters Seleukos IV., der von 189 bzw. als Alleinherrscher
von 187 bis 175 v.Chr. regierte,45 gehören die folgenden Stücke:46

Drittel (?)-Chalkus.41 Taf 1, 5

Vs. Büste des Apollon mit Lorbeerkranz
Rs. Nackter Apollon mit Pfeil und Bogen sitzt auf dem Omphalos. BAZIAEQZ

rechts, ZEAEYKOY links.

Halber Chalkus; nicht ganz 4 g.48 Taf 1, 6

Vs. Drapierte Büste einer Frau mit Schleier;49 links A/B 50 oder ME.
Rs. Elefantenkopf. BAZIAEQZ oben, ZEAEYKOY unten. Beizeichen.

Chalkus; etwa 5g.51 Taf 1, 7

Vs. Drapierte Büste der Artemis mit Stephane und Köcher über der Schulter. Im
Feld links ist das eine Beizeichen A/B nachgewiesen.

Rs. Stehende Artemis mit Speer und, zu Füssen, einem Reh. BAZIAEQZ rechts,
ZEAEYKOY links. Beizeichen.

Dichalkon; etwa 7—8 g.52 Taf. 1, 8

Vs. Drapierte Büste des Dionysos mit Efeukranz und Thyrsos über der Schulter;
links A/B oder ME.

Rs. Schiffsbug. BAZIAEQZ oben, ZEAEYKOY unten. Beizeichen.

45 Daten nach Verf. (Anm. 2), 198. 200.
46 Die Zuweisungen sind m.W. unbestritten.
47 2 Belegexemplare: BMC 25; CSE 87. Nominal und Zugehörigkeit zur Serie bleiben

etwas unsicher, zumal Beizeichen vielleicht fehlen (vgl. unten Anm. 54).
48 Ermittelt nach den Stücken mit Monogramm A/B: BMC 29ff.; Babelon 505-8;

CSE 90. Dazu H. Seyrig, Syria 28, 1951, 191°= ders., Antiquités syriennes 4 (Paris 1953),
2121. G. Le Rider und H. Seyrig, Objets de la collection Louis De Clercq, RN 1967, 21.

49 So die herkömmliche Beschreibung. Eigentlich handelt es sich um das über den
Hinterkopf gezogenen Obergewand. Zur Benennung vgl. unten Anm. 58. Die Darstellung
gleicht der Königin, siehe CSE 91.

50 Zu diesem Monogramm O. Morkholm, NC 1957, 6-9 und G. Le Rider, RN 1992,
40-3. Es findet sich unter Antiochos VI. (CSE 252) und mehrfach auf Tetradrachmen
Antiochos' VIII. Daher erwäge ich - sehr hypothetisch - das BadlÄlKOv: T. Fischer,
Chanukka, Die jüdische Weihnacht' in historischer Sicht, 7. Info der Numismatischen Sig.
Bochum, 1993, 8.

51 7 Belege, u.a. BMC 27f; Babelon 501-4; SNGCop. 177. Vgl. auch G. K. Jenkins,
Iraq 20, 1958, Nr. 6399.

52Im Durchschnitt scheinen die Stücke mit A/B etwas leichter, die mit ME etwas
schwerer zu sein (vgl. unten Anm. 68). 13 Belege, u.a. BMC 26; Babelon 492-500;
CSE 88f. Ein weiteres Exemplar in Paris: Le Rider und Seyrig (Anm. 48), Nr. 74.

34



Trichalkon; über 9 bzw. nicht ganz 12 g.53 Taf 1, 9

Vs. Büste des Apollon mit Lorbeerkranz; links Beizeichen A/B oder ME.
Rs. Nackter Apollon mit Pfeil lehnt an den Dreifuss. BAZIAEQZ rechts, ZEAEY¬

KOY links. Beizeichen.

Wenn das System hier vollständig und zutreffend erfasst ist,54 ergibt sich folgende
Übersicht:

Nominale: Grundwert der Chalkus) mit jeweils zwei Teil- und Mehrfachstücken
nach dem Faktor 2 bzw. 3,55

y x\
7s

s 3

/
Vi

x 3

^\:
Bilder. Auf dem höchsten und dem niedrigsten Nominal findet sich Apollon,
während Artemis den Chalkus oder Grundwert bestimmt. Dionysos, der sich mit
der Seefahrt verbinden lässt,56 kennzeichnet das Doppelstück, hingegen eine Frau,
der ein Elefant zugeordnet ist,57 den Hälbling. Jedem Nominal entspricht daher
eine einzelne Gottheit, wobei der mythische Ahnherr der Dynastie anscheinend
zweimal erscheint. Seine beiden Rückseitenbilder verweisen deutlich auf Delphi,
wo Dionysos ebenfalls verehrt wurde. Insgesamt lässt sich nach Wert und Bild eine
gewisse Rangfolge feststellen: Apollon mit vier Ansichten, Artemis mit zwei,
Dionysos und die Frauengestalt jeweils mit nur einer Ansicht. Das System ist relativ
einfach strukturiert: auf der Vorderseite der Münzen erscheint eine Büste nach
rechts gerichtet, auf der Rückseite entweder gleichfalls ein Ausschnitt oder eine

53 Die Stücke mit A/B sind anscheinend etwas leichter, die mit ME etwas schwerer.
24 Belege, u.a. BMC 19-24; Babelon 479-91; CSE 84-6. Ein Stück wurde in Susa
gefunden: G. Le Rider, Suse sous les Séleucides et les Parthes. Les trouvailles monétaires
et l'histoire de la ville (Paris 1965), Nr. 532.

54 Siehe bereits Le Rider und Seyrig (Anm. 49), 214. Nur 4 Wertstufen kannte Morkholm
(Anm. 50), 7; vgl. oben Anm. 48.

55 Dies entspricht dem attischen System: Verf., MMB 17, 1977, 384.
56 Vgl. Fauth, KP 2 (1967), 84; Hunger (Anm. 29), 13Iff.
57 An sich ist er ein Hinweis auf Dionysos, daher wäre dessen Mutter Semele eine

naheliegende Erklärung. Zum 'mütterlichen' Charakter des Elefanten vgl. S. 40 mit
Anm. 88.

35



Gesamtansicht nach links.58 Das Schema hält sich an den traditionellen Rahmen
seleukidischer Münztypen; was vielleicht auffallt, ist die Zahnung.59

Anscheinend aus der Zeit Antiochos' IV. bzw. des Kleinen Antiochos und
Antiochos' V., die von 175 bis 164 v.Chr. regierten, stammt das folgende
Kleingeld, das hier als Vorläufer der Prägungen Demetrios' I. in Frage kommt:

Lepton oder Hemichalkion (?); etwa 2lh g.60 Taf. 1, 10

Vs. Büste des Antiochos IV. mit Diadem und Strahlenkrone. Beizeichen A/B.
Rs. Verschleierte Göttin mit Haube und Zepter (oder Fackel). BAZIAEQZ rechts,

ANTIOXOY links.

Drittel(?)chalkus; gut 2'/2 g.61 Taf. 1, 11

Vs. Büste des Apollon mit Lorbeerkranz; links A/B oder Monogramm.
Rs. Nackter Apollon mit Pfeil und Bogen sitzt auf dem Omphalos. BAZIAEQZ

rechts, ANTIOXOY links. Beizeichen.

Halber Chalkus; nicht ganz 4 g; nur zum Teil gezahnt.62 Taf. 1, 12

Vs. Drapierte Büste einer Frau mit Schleier.63 Beizeichen A/B.
Rs. Elefantenkopf. BAZIAEQZ oben, ANTIOXOY unten. Beizeichen.

Die beiden zuletzt genannten Typen folgen offensichdich der Prägung unter
Seleukos IV.; allerdings fehlen die drei höheren Wertstufen. Die Kleinmünze mit
dem Bildnis Antiochos' IV. fand unter «König Demetrios» eine Fortsetzung:

Lepton oder Hemichalkion mehr als 2 g.64 Taf. 1, 13

Vs. Büste eines Königs.65
Rs. Verschleierte Göttin mit Haube (?)66 und Zepter (oder Fackel). BAZIAEQZ

rechts, AHMHTPIOY links.

58 Weniger deutlich beim Chalkus (Artemis von vorn «blickt» nach links).
59 Zu ihrer Erklärung vgl. W. Moore, A Serrated Bronze, RN 1987, 24.
60 8 Belege, u.a.: BMC 41; Babelon 572ff. und p. xcix; CSE 791f. Vgl. A. Baldwin,

ANSMN 1, 1945, 32-5 Nr. 27f. und (Anm. 50), 718.
61 10 Belege, u.a.: BMC 5f. Babelon 401-4 (Antiochos III.); CSE 115f. Dazu

O. Morkholm, INJ 3, 1965/66, 9-11.
62 21 Belege, u.a.: BMC 43, 1-4; Babelon 425-35 (Antiochos III.: S. lxxxiv); CSE 112ff.

Vgl. Le Rider und Seyrig (Anm. 48), 41 sowie Morkholm (Anm. 61).
°3 Dazu oben Anm. 49.
64 BMC 61 Nr. 28; Babelon 945f.; SNGCop. 292 (Demetrios IL, 1. Regierungszeit). Vgl.

Baldwin (Anm. 60) 33 Nr. 28 (Demetrios L).
65 Eine Entscheidung zwischen Demetrios I. und II. ist nicht möglich.
66 Sehr unsicher!

36



Andererseits erfuhr die Apollon-Artemis-Serie Demetrios' I. unter seinem
gleichnamigen Sohn, der m.E. von 147/6 bis 139 und von 129 bis 126/5 v.Chr. regierte
(die üblichen Daten sind 145-139 bzw. 129-125 v.Chr.), eine etwas differenziertere

Nachwirkung.67 Auf dasJahr 167 oder 168 der Seleukidenära 146/45 und
145/44 v.Chr.) datiert ist ein im Gewicht leicht vermindertes Dichalkon ohne
die Zahnung, das sich im Bild an das Tetra(!)chalkon des Vaters anschliesst
(Taf 1, 14)-.™

Vs. Büste des Apollon mit Zöpfen und Lorbeerkranz.
Rs. Verstrebter Dreifuss mit Ösen, Zweigen und Binde, welche links und rechts

herabhängt. BAZIAEQZ / AHMHTPIOY rechts, OIAAAEAOOY / NIKATO-
POZ links.69 Datum und zumindest ein Beizeichen.

Ebenso im Gewicht ein wenig verringert ist die folgende Serie,70 die - ebenfalls
ohne Zahnung - die ältere Prägung Demetrios' I. im Chalkus noch deudich
weiterführt, aber auch im Tetrachalkon variiert sowie insgesamt anscheinend nur
drei Wertstufen aufweist:

Reduzierter Chalkus; etwas über 3g.71 Taf. 1,15
Vs. Büste der Artemis mit Haarknoten und Stephane vor Jagdgerät (Bogen und

Köcher).72
Rs. Jagdgerät (Bogen und Köcher). BAZIAEQZ rechts, AHMHTPIOY links.

Beizeichen.

Reduziertes Dichalkon; etwa 6 g.73 Taf 1,16
Vs. Büste des Apollon mit Lorbeerkranz und Locken.
Rs. Dreifuss mit rundem Gefäss74 und Binde, welche links und rechts herabhängt.

BAZIAEQZ / AHMHTPIOY rechts, 9EOY / OIAAAEAOOY / NIKATOPOZ
links. Beizeichen.

67 Vgl. ausserdem die Kleinwerte CSE 293 (wirklich Artemis auf der Vs.?) und 292;
Babelon 1193 (184 S.A. 129/8, tatsächlich Artemis mit Lorbeerkranz?).

68 BMC 62 Nr. 38f; Babelon 961; CSE 216. 222. Gewiss unterschätzte O. Morkholm,
Early Hellenistic Coinage (Cambridge 1991), 10, die Normierungen der hellenistischen
Bronzemünzen, wie die Massergebnisse zeigen (vgl. auch oben Anm. 53f.).

69 Also ohne 0EOY, wie Houghton, CSE S. Ì3, wohl versehentlich, schrieb.
70 So schon Newell (Anm. 18), 61.
71 Babelon 730f. Ein weiteres Exemplar in Privatbesitz. Die Bilder dieser Münzen

entsprechen genau dem Dichalkon des Vaters (dem sie Babelon tatsächlich zuwies), aber
Stil und die Beizeichen (zumindest ein Stern im Abschnitt bei Babelon, Taf. XVI, 6) sichern
die Zugehörigkeit zur vorliegenden Serie.

72 Anders als unter Demetrios I. ist die Büste hier nicht drapiert. Das weit geöffnete Auge
erinnert an das Porträt des jugendlichen Königs sowie an die l>ypÓTT|C ptolemäischer
Bildnisse.

73 BMC 62 Nr. 40; Babelon 962. 1241-4 (teilweise der 2. Regierungszeit zugeordnet);
CSE 228.

74 So Babelon. Das Gefäss ähnelt dem Omphalos.

37



Reduziertes Tetrachalkon; etwa 12 g. Taf. 1, 17

Vs. Büste des bärtigen Zeus mit Lorbeerkranz.
Rs. Nackter Apollon sitzt mit Pfeil und Bogen auf dem Omphalos. BAZIAEQZ /

AHMHTPIOY rechts, 0EOY / OIAAAEAOOY / NIKATOPOZ links.
Beizeichen.

Leider fehlt ein vollständiges Verzeichnis aller seleukidischen Münztypen, um
solche Serien, ihre Zusammengehörigkeit und ihre zeiüiche Abfolge wirklich
zuverlässig abzuklären und wissenschaftlich auszuwerten.76 Aber die Vielfalt und
Vielschichtigkeit der Bezüge, der Bilder sowie der Systeme, auch im Gewicht und
in der optischen Entsprechung oder Abweichung mit einer feinen Nuancierung,
Akzentuierung oder Variation des allgemeinen Topos über die blosse Zuweisung
an Prägestätten hinaus, lehrt vielleicht unser Beispiel.77 Eine genaue Fundanalyse,
zumal aus gesicherten Schatzfunden, könnte uns weitere und entscheidende
Hinweise geben: zur Datierung, zur Zuschreibung an die verschiedenen Herrscher,
zur Währung sowie zur Geldgeschichte, was religions-, kunst- und ideengeschichtliche

Aspekte nicht ausschliesst.
Wegen der ungünstigen Forschungslage, die ja noch immer weitgehend von der

Kompilation einzelner Sammlungskataloge abhängt (siehe jedoch Anm. 3), kann
meine Abhandlung nicht mehr als ein vorläufiger Versuch sein, die verschiedenen
Möglichkeiten der Auswertung kritisch, unmittelbar und der Epoche angemessen
vorzulegen.

7. Demetrios I. und das Programm seiner Apollon-Artemis-Serie

Unter den genannten Voraussetzungen und Einschränkungen können wir jetzt die
Apollon-Artemis-Stücke des Demetrios exakter betrachten (Taf 1, 1—4).78

75 BMC 61 Nrn. 29-32; Babelon 1228-34 (der 2. Regierungszeit zugewiesen); CSE 225ff.
76 So reicht der seleukidische Bronzetypus Apollonbüste/Dreifuss über Antiochos III. bis

in die Frühzeit der Dynastie hinauf, siehe etwa den Chalkus CSE 16. Relativ bekannt und
augenfällig ist die Serie Antiochos' IV. mit Zeus, Sarapis, Isis und dem König auf der Vs.
Dazu M. Amandry, Revue de la Bibliothèque Nationale 44, 1992, 61, der zu Recht auf
die zunehmende Bedeutung der Bronzeprägung in hellenistischer Zeit hinweist.

77 Anscheinend isoliert steht demnach der gezahnte Chalkus, den Moore (Anm. 59),
20-4, näher erörterte: Vs. Büste Demetrios' L, Rs. nackter Apoll mit Pfeil und Bogen auf
dem Omphalos, BAZIAEQZ AHMHTPIOY ZQTHPOZ Beizeichen.

78 Offensichtlich bilden sie eine geschlossene und gesicherte Serie. Die Metallanalyse
(F. verweist hier auf den nie erschienenen Aufsatz, siehe Anm. 4) könnte vielleicht gegen
die Zugehörigkeit des Chalkus sprechen, den Eckhel und Cavedoni (bei Babelon, S. cxviii/
cxix) auf eine Heeresreform des Königs bezogen; allerdings wäre ein System '/2 - 2 - 4, d.h.
ohne den Grundwert 1, nur schwer vorstellbar. Einen anderen Typus, der hier eintreten
könnte, gibt es m.W. nicht.

38



Im System der vier Werte ist die Zwei der allein massgebliche Faktor:79 Der
Chalkus, das grundlegende Nominal, wird entweder «geteilt» oder «verdoppelt»,
im Tetrachalkon sozusagen «potenziert». Eine solche Stückelung entspricht zwar
der duodezimalen Währung der Seleukiden nach dem attischen Münzfuss, aber
auch der 'pythagoreischen Lehre' über die Eins und die Monas, die das gleichsam
konstitutive |J.éxpOV abgibt, während die sekundäre Dyas für die materielle
Teilbarkeit (ëÀAei\|/lç) bzw. für die Multiplikation (U7t£pßoÄ,r|) steht: «Eins und
Zwei» galten als «der Ursprung der Zahl» (f| xoû àpfo|XOÎJ àpxiî).80 Eine solche
Ansicht, die wohl spätestens im 3. Jh. v.Chr. den Pythagoreern zugeschrieben
wurde,81 äussert sich in gewisser Weise auch in unseren Münzen: nach einem
(apokryphen?) Wort des Meisters selbst82 «beginnt das Ganze mit der Hälfte»;83
unsere Reihe betont zudem im Vierer und durch die vier Wertstufen vielleicht
sogar die Vierheit oder die bekannte xexpocKXTJÇ der Pythagoreer.84 Eine solche

Arithmologie, Zahlenmystik oder -Spielerei, die uns heute eher befremdet, war in
hellenistisch(-römischer) Zeit durchaus üblich.85

Die Münzbilder selbst lassen sich unter den drei folgenden Aspekten differenzieren,

nämlich dem des Geschlechts, dem der Theophanie und dem der
Ikonologie. Tatsächlich ist der kleine sowie der eiförmige Hälbling (Taf. 1, 1) eher
weiblich bestimmt, da Artemis auf der Vorderseite erscheint und ausserdem als ein
fokussierter Ausschnitt gegenüber der Gesamtansicht Apolls auf der Rückseite

79 Wie später unter Demetrios IL, aber anders als unter Seleukos IV. (siehe S. 34)! Ob
ein bewusster Archaismus vorliegt («Das ältere Zählsystem ist wohl das Quartalsystem, weil
es, auf fortgesetzter Halbierung beruhend, höchst einfach und praktisch ist», F. von
Schrötter, Wörterbuch zur Münzkunde [Berlin/Leipzig 1930], 752), bleibe dahingestellt.
Zur heutigen Wertung der Zwei in psychol. Sicht, siehe von Franz (Anm. 33), ein Buch,
das aufhohem intellektuellem Niveau gleichsam 'pythagoreische' Gedanken in unsere Tage
führt.

80 Dazu Phot. Bibl. 438b/439a Henry VIII p. 127. Siehe auch Nilsson (Anm. 22) [4] 15ff;
W. Burkert, Weisheit und Wissenschaft (Nürnberg 1962), 47. 51ff. 70. 214f. 408-9 (bes. 53
«Was die hellenistische Tradition als die Philosophie des Pythagoras darbietet, ist nach der
bestimmten Passage des Aristoteles Piatonismus und nicht Pythagoreismus» (die überarbeitete

Fassung «Lore and Science in Ancient Pythagoreanism», [Cambridge, Mass. 1972],
wurde mir erst nachträglich bekannt).

81 Burkert, Weisheit (Anm. 80), 70, denkt an Speuisipp (gest. 340/39 v.Chr.).
82Jamb., Pythag. 162: «àp^q oé TOD fjp.icu TtOVTÔç». Siehe dazu A. Delatte, Études sur

la letterature Pythagoricienne, (Paris 1915), 17. 22. 36; L. Van der Waerden, RE Suppl.
10 (1965), 850f.; ders., Pythagoreer (Anm. 38), 161.

83 Vielleicht deshalb, weil alle Zahlen addiert werden können, 'geteilt' aber immer nur
'die Geraden'; der 'Bruch' geschieht also stets durch die Halbierung einer 'Eins'; vgl. die
V|/Tj(pot-Figuren bei Burkert, Weisheit (Anm. 80), 41150.

g4 Allerdings nur bedingt, da die pyramidenförmige 'Tetraktys' aus 10 Einheiten besteht
(=1+2+3+4) und ausserdem der dreidimensionalen Sphäre des Körperlichen sowie der
Musik und deren Harmonie angehört. Zur Tetraktys siehe u.a. Burkert, Weisheit
(Anm. 80), 63ff; Guthrie (Anm. 22), 225; G. Roux, Delphi (München 1971), 170. 214331;
Van der Waerden, Pythagoreer (Anm. 38) 73 und bes. 103ff.

85 Vlg. Burkert, Weisheit (Anm. 80), 441-2. Zum Begriff 'Arithmologie' siehe Delatte
(Anm. 82), 139: «Les anciens Pythagoriciens sont des créateurs de Parithmologie». Material
und Auswertung bei F. Dornseiff, Das Alphabeth in Mystik und Magie2, (Leipzig/Berlin
1925).

39



bildlich betont wird (dazu weiter unten S. 41). Eindeutiger weiblichen bzw.
männlichen Charakters sind das Dichalkon (Taf 1, 3) sowie das Tetrachalkon
(Taf. 1, 4), während sich der Grundwert in dieser Hinsicht auf den ersten Blick hin
einer solchen Zuordnung anscheinend entzieht - und dies um so mehr, als dass er
ein Menschenbild gar nicht trägt.

Nun fällt auf, dass keines der beiden Tiere, die im Altertum als besonders
vornehm galten, einen spezifischen Bezug zu Apollon oder Artemis aufweist86 - im
Gegenteil: Das Pferd lässt den unbefangenen Betrachter eher an Poseidon, der
Elefant an Dionysos denken. Jedoch ist dies vielleicht der springende Punkt
überhaupt, d.h. die Abweichung vom Topos! Der physiologische Gedanke, ein Tier
zu vermenschlichen - und die Gottheit dazu —, entspricht einer allgemeinen
Vorstellung der Antike, namentlich der hellenistisch-römischen Zeit.87 Erst
damals, d.h. seit dem 4. Jh. v.Chr., lernte man den Elefanten näher kennen, der
als fromm, klug, gelehrig, treu, und liebevoll angesehen wurde - zumal die
Elefantenkuh derart positive Werte wie Fürsorge, Besonnenheit, und Scham-
haftigkeit verkörperte, die sich mit der Ideologie der 'züchtigen' Artemis ohne
weiteres identifizieren Hessen.88 Andererseits war bei einer solchen Sicht das

gezügelte Pferd, das sich aufbäumt,89 durchaus ein Symbol für den Trieb ("ÖDfioc),
der durch die Disziplin «gezähmt» wird. Das Bild erinnert an den Wagenlenker
und die zwei unterschiedlichen Pferde im «Phaidros» des Piaton,90 ist aber auch
pythagoreisch gut bezeugt.91 Im vorliegenden Fall geht es also gerade nicht um die
üblichen (Götter-)Attribute, sondern um zwei Seelenkräfte, die positiver Natur
sind, d.h. um den vorwärts drängenden Mut sowie die fromme, umsichtige,
vernünftige Scheu oder GuMppOGTJvri,92 welche sich im rechten Mass (|J.éxpov),
in der rechten Mischung (eÔKpocGia) und in der Beherrschung (èyicpàxEia)
'ergänzen'.93 Eine solche Darstellung wäre vielleicht sogar ein authentisches und

86 Nach Juba II. von Mauretanien verehrten die Elefanten angeblich mit erhobenem
Rüssel die Sonne (die spätestens seit hellenistischer Zeit oft mit Apoll identifiziert wurde)
und den Mond Artemis) (FGrHist. Nr. 275 F 53, mitJacobys Komm.); vgl. Plin. maior,
n. h. 8, 7f; Plut. De soll. An. 17 (Mar. 972 B). Allerdings meinte Juba zweifellos die
afrikanischen Elefanten, und der Bezug auf Apoll und Artemis fehlt in diesen Zeugnissen.

87 Vgl. etwa den (christlichen) 'Physiologus', dessen Quellen in die hellenistische Zeit
zurückreichen: Hiltbrunner, KP 4, 1971, 840f; Seel in: Hauptwerke der antiken
Literaturen, hg. von S. Schmalzriedt (München 1976), 436ff.

88 Siehe etwa Aristot., hist. an. 9, 46 (630b 19ff); Athen., Deipn. 13, 606f.-607a
Phylarch F 36 FGrHist No. 81, mit Jacobys Komm.); Plin. Maior, n. h. 8, 1-15 und 23

sowie 27 und 33 und oben Anm. 86.
89 Gesichert durch die Stempelstellung: Verf. u.a. (Anm. 4).
90 246a ff. Den Hinweis verdanke ich Karin Metzler.
91 Vgl. Delatte (Anm. 82), 72ff.
92 Tatsächlich nützen die Elefanten den Rüssel zur Witterung und zur Arbeit, nicht zum

Angriff, zu dem sie den Kopf senken (Grzimeks Tierleben, Bd. 12, 506). In der
Ikonographie wird jedoch der angreifende Elefant oft mit erhobenem Rüssel dargestellt (dazu
Philostrat., v. Apoll. Tyan. 2, 12), was er in Wirklichkeit gerade nicht tut!

93 Natürlich konnten auch die Elefanten nach Ansicht der Alten in Rage geraten; siehe
Ael., nat. an. 14, 6, nach einer mauretanischen Quelle (wohl Juba). Insgesamt überwiegt
aber auch bei Ael. das Bild vom zahmen und gelehrigen Elefanten, namentlich dem
indischen, und seiner ococppOGÛvq, zumal der weiblichen (siehe auch Anm. 88).

40



spezifisch pythagoreisches Bild (COfißoÄ,ov)94 für die Mässigung:95 Der Chalkus,
das grundlegende, einzige 'ungerade', daher positive Nominal der Reihe, stünde
dann für das èv, also für das Wesen (ovaia), den Verstand (voüc) und die Seele
(V^JCn);96 nämlich für das 'Eine', das zugleich Ungerades den Basiswert Eins)
und Gerades zwei Bildseiten), Rechts und Links (wie sie eben auf dieser einen
Münze deutlich akzentuiert sind), Männliches sowie Weibliches umfasste!97

Die Zuordnung nach dem Geschlecht ergibt sich aus der Reihe selbst: Dem
überwiegend weiblichen Hälbling folgt der eher männliche Chalkus, der im
eindeutig weiblichen Dichalkon und im zweifellos männlichen Viererstück mit
seiner 'Potenz' alternierend fortgesetzt wird.98 Dabei erweist sich im ganzen System
die massgebliche und teilbare Zwei als der entscheidende Faktor, den die Göttin
verkörpert, also gerade das 'weibliche' Wesen im pythagoreischen Sinn.99

Tatsächlich lehrten die Pythagoreer eine solche enge Seelenverwandtschaft
(Gt)yyév£ia) zwischen Gott, Mensch und Tier.100 Ihr Meister galt bisweilen als ein
Sohn, je als eine Inkarnation des Apoll.101 Der Dreifuss auf der Münze,102 die
pythische Mantik, die delphischen Maximen, die Weisheitsliebe ((piA-OGO(pioc) ihres
'Urverwandten' Pythagoras, der einer (erst späteren?) Tradition zufolge sogar in

94 Vgl. Porph., Pythag. 41f; dazu Burkert, Weisheit (Anm. 81), 150ff 159f. 163; Guthrie
(Anm. 22), 183; Burkert (Anm. 35), 449; Van der Waerden (Anm. 38), 78ff.

95 Zu dieser Eigenschaft des Pythagoras siehe Porph., Pythag. 35; Guthrie (Anm. 22),
205.

96 Vgl. Delatte (Anm. 82), 167 (aus einem 0£ü)pq^ia n\)#(xy.) und Burkert, Weisheit
(Anm. 80), 442 mit Anm. 8.

97 Burkert, Weisheit (Anm. 80), 33-4 («... muss man Aristoteles glauben, dass das ëv
nach pythagoreischer Auffassung aus Ttépaçund COTElpOV zusammen entstanden ist... Das
ëv hat aus beiden Gegenmächten Anteil, ist 'gerade' und 'ungerade' zugleich...; dass es

zweigeschlechtig ist, apoevO'ÔTlA.t), wie späte Quellen angeben, entspricht dem genau»).
21891. 404. 412. 433; ders., LAW 2085 (Das «Eine» der Neupythagoreer). Vgl. auch Guthrie
(Anm. 22), 240ff; von Franz (Anm. 33), 63 mit Anm. 7.

98 Zum Primat des Männlichen in der altgriechischen Gesellschaft und seiner Zeugungskraft
siehe Burkert, Weisheit (Anm. 80), 411. 413f. An sich ist die Vier eine gerade, also

weibliche und teilbare, d.h. unbegrenzte Zahl. Als bes.'männlich galt den Pythagoreern die
(ungerade) Drei, auch im Hinblick auf den yocpoç: 3+2 (die kleinste gerade Zahl) 5.
Sowohl die Drei als auch die Fünf fehlen im Wertgefüge unserer Münzen. Andererseits
entspricht der 'männliche' und 'potente' Vierer der 'weiblichen' und sozusagen 'abstrakten'
Vierheit oder Tetraktys.

99 Plut., quaest. Rom. 102 (Mor. 288 D), vgl. 2 (Mor. 264 A). De E ap. Delph. 9 (Mor.
387 F-388 C) und unten Anm. 109. Später wurde dann die Zwei mit Eva (einer Frau!) und
dem Teufel verbunden: von Franz (Anm. 33), 88-918.

100 Vgl. Diog. Laërt. 8, 4.13f. 27. 30. 36. 44.Jamb., Pythag. 108. 169. 203. 229; dazu etwa
Nilsson (Anm. 22), 417 und Guthrie (ibid), 200.

101 Ael. Var. Hist. 2, 26 (nach Diels-Kranz 1, 99); Diog. Laërt. 8, 11; Dazu etwa Delatte
(Anm. 82), 279f; Burkert, Weisheit (Anm. 80), 80. 101. 117ff. 122. 126. 134. 148. 153. 162.
186ff; Van der Waerden (Anm. 38), 58f. 90. 92 und die feinsinnige Würdigung durch
Mattei (Anm. 38), 2167, 33ff.

102 Vgl. Burkert, Weisheit (Anm. 80), 171. Der Dreifuss verweist auf die Mantik in Delphi:
Fontenrose (Anm. 24), 83; die Binde sichert den Bezug auf Delphi: vgl. oben Anm. 11.

41



Syrien geboren war,103 das Demetrios damals beherrschte, schliesslich das

apollonische Selbstverständnis der Seleukiden überhaupt sprechen für eine derart
synkretistische, platonisch philosophierende und psychologisierende Auslegung104
unserer beiden Münzbilder, auch wenn der echte Beweis für einen derartigen
Neupythagoreismus105 anscheinend fehlt. Und ein Bezug auf den dorischen 'Iepoç
A,Oyoç oder (X,Oyoç) 7tepl $£€3V des Lehrers selbst bleibt vollends unsicher.106

Seine eigentliche Entfaltung erfährt das Bildprogramm der vier Geldstücke
jedenfalls im religiösen Bereich, der uns heute naturgemäss eher ferne steht.107 Wir
können 'das Göttliche' auf jenen Münzen noch in dreierlei Gestalt erkennen: im
Gerät oder Merkmal, im Tier als einem Ausdruck des mentalen Befindens und im
Menschen mit der Möglichkeit einer individuellen Benennung. Auch diese

ganzheitliche Betrachtung des Religiösen entspricht einer alten pythagoreischen
Tradition.108

Apollon und Artemis tragen den Pfeil und den Bogen. Beide Attribute lassen sich
im sexuellen Sinn verstehen.109 Soweit ich sehe, hält nur der nackte Gott den Pfeil
(auf dem kleinsten Nominal),110 während seine 'züchtige' Schwester—jedenfalls auf
der Rückseite des Dichalkon — dasselbe Merkmal in der Serie nirgends aufweist.
Dies könnte, muss aber nicht den sexuellen Bezug unterstreichen, da ja beide
Gottheiten ihre Waffen oder Werkzeuge zwar andeuten, aber die Jungfrau 'den
Pfeil in den Köcher steckt', geradezu verbirgt.111 Dominant scheint der sexuelle
Aspekt der Waffen bzw. der Begierden hier also nicht zu sein.112

103Jamb., Pythag. 7, 13; anders Porph., Pythag. 1; dazu Burkert (Anm. 80), 9124.17714.
Die Frage nach der Historizität und dem Alter dieser Tradition ist für unseren
Zusammenhang belanglos.

104 Die ursprüngliche 'Verschwiegenheit der Pythagoreer provozierte später solche'
Auslegungen; vgl. Guthrie (Anm. 22), 150ff.

105 Diese Bewegung trat spätestens im 1. Jh. v.Chr. hervor: Nilsson (Anm. 22) [4] 15ff.;
Burkert (Anm. 81), 2. 10. 85; ders., LAW, 2084f. 2467; Van der Waerden (Anm. 38), 31

u.a., bes. 270ff. Vgl. auch Van der Waerden, RE Suppl. 10 (1965), 861,1 Iff., wonach viele
Schriften des Pythagoras bereits im 3. und 2. Jh. v.Chr. entstanden seien.

106 Nach Pythagoras soll Apollon (pseudo-ethymologisch) als h-noXv das Eine oder die
Monade, Artemis als Tipepoç (und 'zahme'!?) die Dyade sein (was unserem primär
männlichen Chalkus und dem weiblichen Dochalkus bestens entspräche):Jamb., in Nicom.
Arith. Introd. 15; Plot. Enn. 5,5, 6; Plut, de Isis et Os. 10 (Mor. 354 F); 75 (Mor. 381 F);
de E ap. Delph. 20 (Mor 393 A-D). Dazu etwa Delatte (Anm. 82), 144f. 163; 194;
196-9; 201 f.; 216; 222. Der (dor.) Hieros Logos des Pythagoras (oder seines Sohnes
Telauges) bleibt nach Inhalt und Datierung umstritten; dazu etwa Van der Waerden, RE
Suppl. 10 (1965), 853; ders. (Anm. 38), 291ff; Burkert (Anm. 22), 48

'"7 Zur Religion in hellenistischer Zeit siehe etwa die Überblicke in KWH 588ff; Gehrke
(Anm. 2), 75ff. 185ff.

108 für die Literatur vgl. oben Anm. 38.
109 Etwa bei Apul., Metam. 2, 16, 4; dazu Brown (Anm. 34), 26. 40ff; vgl. Delcourt

(Anm. 36), 163.
110 Zu Apoll, dem seleukidischen Ahnherrn, bemerkte 1949 Lacroix (Anm. 25), 174:

«ancêtre et patron d'une ligne de conquérants, il assure à ses descendants la toute puissance
protection de ses armes redoutables».

111 Vgl. Brown (Anm. 34), 40f.
112 Auch die Pythagoreer wiesen der Sexualität eine eher untergeordnete Rolle zu.

42



Schliesslich lässt sich auf unseren Münzen eine differenzierte und raffinierte
Bildtechnik nachweisen. Von der frontalen Gesamtansicht unterscheiden sich die
Protome und die Büste, die beide im Profil erscheinen. Sie akzentuieren den
Ausschnitt und fokussieren wie schon das Objekt selbst, das Münzrund, die
Zahnung und der Zentralpunkt, den Blick des Betrachters auf ein als wesentlich
erachtetes Detail. Beim Grundwert, dem Chalkus, ist das übliche Schema der
seleukidischen Geldstücke, das die drei anderen Nominale aufweisen - also auf der
Vorderseite eine nach rechts gerichtete Büste, auf der Rückseite eine Gesamtansicht

nach links auffallig durchbrochen: Die beiden Bilder entsprechen sich
harmonisch113 und stehen sich gleichwertig gegenüber.114 Auch die Legende, die
nur bei diesem einen Nominal der Serie in der Horizontalen erscheint,115 und
daher optisch an das Joch oder an den geraden Waagebalken (xo Çuyov) erinnert,
zielt auf eine solche Ausgewogenheit.116 Das klingt an sich recht pythagoreisch -
KaxaÄ,OCHßOV£l 8' cf yvcOGXlKOÇ hätte ein Clemens Alexandrinus vielleicht gesagt,
und ihm hätte die Pythia erwidert: XOCÜxä XOI 6K xpÎTtoSoç XOÜ AeAxpiKOÜ ë(pp0CG£

<I>Oißoc,117 da ja der Meister selbst, der den Griechen Mass und Gewicht gebracht
haben soll,118 angeblich vom Waagebalken119 sprach «den man nicht überschreiten
darf».120 So ist das bekannte Bild von der Waage als einer ausgeglichenen
Gerechtigkeit, welche sich mit der Münze, dem Gewicht, der Zahl und dem
(rechten) Mass eng verbindet, in der Tat spezifisch für Pythagoras bezeugt.121
Wenn im vorliegenden Fall die Elefantenkuh - als eine Darstellung für die freie
sowie überlegene Vernunft (VOÜC) - nach rechts, also nach der positiven Richtung
hin ausgerichtet wird, entspricht dies gleichfalls der pythagoreischen Symbolik.122

113 Vielleicht als eine pythagoreische G\)|X<ppóvT|GlC &i%0- <ppovEÓVT(OV und, auf die
Münzen bezogen, als eineEV(!)cootç 7tOÄ.t>utyecov im Sinne des Philolaos F 10 (D.-K. 1,410)
zu verstehen. - Zur pythag. Harmonie vgl. auch noch Röd (Anm. 38), 70.

114 Dabei könnte die natürliche Scheu der Pferde vor Elefanten hereinspielen (Arr.
Anab. 5, 10, 1 und 11, 4; Zonar. 8, 3, 10 [= Cass. Dio ed. Boissevain I, p.124]; vgl.
P. Vigneron, Le cheval..., 1 [Nancy 1968], 237), d.h. auf die Darstellung eines
Gegensatzes.

1^ Nicht so sehr das Phänomen an sich als vielmehr der Kontrast scheint daher
methodisch für das richtige Verhältnis massgeblich zu sein - wie schon zuvor bei Pferd und
Elefant.

116 Zur antiken Waage allgemein siehe etwa A. Wallace-Hadrill, NC 141, 1981, 20ff.
117 Vgl. Roux (Anm. 84), 115. 119-20. 208208. 209221 f.
118 Diog. Laërt., Pythag. 8, 14 D.-K. 1, 102. 489); dazu Burkert, Weisheit (Anm. 80),

96. 389-90 (etwas missverständlich). Für unseren Zusammenhang ist die Frage der
Historizität der Aussage irrelevant. Behauptet wurde sie bereits von Aristoxenos im späten
4. Jh. v.Chr.: Guthrie (Anm. 22), 177 mit Anm. 3; Verf., SM 171,43/1993, 55.

119 „Besen, Kehricht (cdpov)" nach einer m.E. korrupten Nebenüberlieferung.
120 Siehe dazu Verf. (Anm. 118).
121 Verf. (Anm. 118), 54f. Vgl. Auch ManiL, Astron. 4, 547-51: die Waage als ein Symbol

für den 'gerechten' Herrscher (Augustus).
122 Vgl. Porph., Pythag. 38;Jamb., Pythag. 156. Ganz allgemein gilt Rechts als die positive

Seite, auch als die männliche und überlegene: Burkert (Anm. 80), 26131, vgl. 35122; dazu
Dörrie, KP 4, 1972, 1268, 18ff. Da das Vs.-Bild seleukidischer Münzen gewöhnlich nach
rechts, die Rs. nach links orientiert wird, fallt der Wechsel bei unseren Chalkus jedenfalls auf:
Vielleicht sollte das Weibliche also bewusst positiv, das Männliche negativ konnotiert werden.

43



Die Darstellung der Geräte als Attribute und eigene Bildtypen, auch die etwas
differenzierte des Apoll als eines kindlichen Schützen123 sowie erwachsenen
Jünglings und Sehers,124 sind graduelle, nicht qualitative Unterschiede. Dass aber
der Prägeherr Demetrios als eigener Bildtypus überhaupt nicht erscheint, ist
vielleicht bemerkenswert.125 Semantisch wirkt die Legende der Münzen
eigenständig, denn sie erklärt die figürlichen Abbildungen nicht. Nach allgemeiner
Ansicht gelten Buchstaben und Schrift als eine Art Synonym für Bindung und
(Geheim-)Wissenschaft, auch im Altertum.126 Mit anderen Worten: «König
Demetrios» ist als ein Nachkomme des Apoll mit dessen Ideologie KCXXa xtjv
GDyyéveiav127 - d.h. nicht nach unserem Verständnis, jedoch dem seiner
Zeitgenossen - «unauflöslich verbunden». Und dazu zählen gerade die apollinische
|J.(XVÌa,128 die delphische Mantik, die pythische Weisheit und die pythagoreische
Philosophie, die es 'vernünftig' zu entdecken129 und 'erzieherisch' zu befolgen
galt!130 Freilich bestreite ich ein spekulatives Element in dieser Erörterung nicht.131

Insgesamt lässt sich - dem Geldwert entsprechend - eine Steigerung des

Bildprogramms und seiner Botschaft feststellen. Rational, differenzierend und
psychagogisch wird es entfaltet:132 Wie zwei Attribute, die ihn physiologisch mit
Göttern und königlichen Tieren verbinden, «begleiten» ein gezähmter Mut und ein
umsichtiger Wille133 den 'tüchtigen Herrscher' im Kampf,134 einem wesenüichen

123 Ganz so harmlos war sein frühreifes Spiel mit Pfeil und Bogen allerdings nicht, wie
der Kampf gegen Python zeigt.

124 Man beachte den Wechsel der Frisur im Unterschied zu Artemis. Zu Lorbeer und
Dreifuss als besondere Merkmale der apollinischen Mantik siehe u.a. Amandry (Anm. 34),
126. 140; Roux (Anm. 84), 112ff.

125 Durch das komplementäre Silber könnte diese Beobachtung allerding vollständig
relativiert werden. Ausserdem fehlt bereits unter Seleukos IV. (siehe oben S. 34-5) das
Herrscherbild auf den gängigsten Bronzemünzen.

126 Vgl. W. V. Karris, Ancient Literacy (Cambridge, Mass./London 1989), 5ff.;
H. Blanck, Das Buch in der Antike (München 1992), 22ff., bes. 25.

127 Zur schillernden Vielfalt dieses Begriffs in der Antike siehe etwa L. Robert, BCH 101,
1977, 120ff, ders., BCH 102, 1978, 477ff; O. Curty, Historia 41, 1992, 246.

128 Vgl. Roux (Anm. 84), 139ff.
129 Vgl. Plut., de Isis et Os. If. (Mor. 351 C ff.) De E ap. Delph. If. (Mor. 384 E/F und

385 C) - allerdings ein kaiserzeitlicher Zeuge.
130 Dieser praktische Aspekt des Pythagoreismus war dem Altertum stets bewusst.
131 Schon die antike Terminologie selbst war multivalent; siehe etwa Burkert (Anm. 80),

245ff zum Begriff der Zahl (àpvd|AÓc). Das Rätselhafte galt jedoch gerade als eine
Eigentümlichkeit der Pythagoreer, die ihrerseits - zumindest als Akusmatiker - am
Praxisbezug festhielten. Zur Ambivalenz 'an sich' vgl. Anm. 34.

132 Die Urheber dieses Programms kennen wir nicht; der König selbst muss es nicht
gewesen sein.

133 Nach pythagoreischer Lehre (u.a. Burkert, Anm. 80, 65f.) finden sich der ¦Ôujloç im
Herzen, der voüc und die (ppéveç (bzw. die èrciSnuia und das XoytKÓV, das dem Tier fehlt)
jedoch im Haupt. Die Protome und der Kopf (ohne den Hals und das Brustteil) aufunserem
Chalkus entsprechen also diesem Bild recht genau.

134 In der Tat folgten Pferde und Elefanten den Seleukidenkönigen jener Zeit alltäglich
in die Schlacht: 1. Makk. 6, 35; vgl. 2. Makk. 15, 20. Dazu etwa Gariger, KWH, 459f.

44



Element der hellenistischen Monarchie überhaupt,135 vergleichbar den beiden
Dai'tten, wie Apoll und Artemis zusammen hiessen.136 Vom £7101) $£G5137 hätte da
paränetisch ein Pythagoras redivivus gesprochen! '38 Und der Grundwert, der ja bereits
optisch auffallt, gewinnt so tatsächlich seinen zentralen und rundum positiven
Sinn, wobei die 'ungerade', 'männliche' und 'gute Eins'139 auch den 'echten'
Pythagoreern sehr am Herzen lag.140

Im Hinblick auf den idealen Fürsten und seine ctvopctyocoioc schrieb Traute
Adam: «... der Herrscher [ist nach neupythagoreischer Sicht] auf Grund
seiner Nähe zu den Göttern den Untertanen gegenüber... die Seele oder
der Kopf... Diese Ausdrücke entsprachen sinngemäss dem KV£Ü(J.(X bei
Ecphantos sowie der V|ru%r| bei Archytas, wo der König sich zu den Untertanen wie
die yu%r| zum &A,oyov verhält... Ähnlich wird bei Diotogenes der König dem
àyov\i£vov |xépoç der Seele zugeordnet über dem i!h)(A0£l8éç ((piXoxiJlia) und der
(plÄ,aSovia im èjaduumiKÓv. Der König gleicht dem Àóyoc wie das Volk dem
lïh)HG£l8éç und der èjiu!h)|lia».141 Einen entscheidenden Hinweis auf diese

pythagoreische Herrscherideologie gab 1928 Erwin Goodenough: «It is clear that
Diotogenes has taken Platonic instances of the power of voûç, and applied
them to the king. But in doing so he has added the figure of the charioteer guiding
his horses».142 Im gezügelten Pferd, noch mehr im Bild der Waage «verkörpert sich
Demetrios», um in der Sprache der Zeit zu reden, erscheint er also ganz konkret
als der vó|0,oc i^.\|/t)%oc, als ein gerechter und selbstbeherrschter Fürst, den es

'pythagoreisch' wie auch 'pythisch zu entdecken galt':143 Ó àvâi;, ov XÒ |0.avX£ÌÓV
èGxi xò èv Aetapoïç, ome Xéyei oftxe Kptmxei aXXa GT^aivei.144

135 Siehe etwa Préaux (Anm. 2), 183ff. 192. 195ff. 239f. 295ff. 339ff.; Gehrke (ibid.), 46ff.
165.

136 Für das frühe 2. Jh. in Daphne und Susa inschriftlich bezeugt - also vielleicht sogar
spezifisch seleukidisch; Nilsson (Anm. 22), 1663. 1692; Le Rider (Anm. 53), 289.

137 «formule brève et imagée d'un précepte particulièrement cher aux Pythagoriciens»:
Delatte (Anm. 82), 60. 75-76. 119. 296.

138 Und zwar - wie im Hellenismus nicht anders zu erwarten - gemäss der platonischen
outticootç 1ÎEG51 KOCtà tò Suvaxóv (Guthrie, Anm. 22, 198-99 mit Anm. 1). Speziell der
Pythagoreer Ekphantos vertrat eine solche imitatio dei: Adam (Anm. 21), 40f. Vgl. auch Van
der Waerden (Anm. 38), 87ff. Das Zeugnis des Aristoxenos ist problematisch: Guthrie 199
mit Anm. 2.

139 Denn der Chalkus ist das einzige ungerade Nominal des Systems und fällt schon aus
diesem Grund aus der Reihe, siehe Anm. 97.

140 Vgl. oben Anm. 97 und Burkert, Weisheit (Anm. 80), 30-1. 413.
141 Adam (Anm. 21) 42 (mit Belegen).
142 E. R. Goodenough, The Political Philosophy, Yale Classical Studies 1 (1928), 67.
143 Vgl. Parke und Wormell (Anm. 35) Bd. 2, xxiv, zur «partiality of the Deiphic oracles

for animal metaphors»: «The animal encountered are types of untamed ferocity: the
lion, the bull, the snake, and the boar». Um so auffalliger sind daher in diesem
delphischapollinischen Kontext das gezähmte und das (von Natur aus) zahme Tier auf unserem
Grundwert!

144 Heraklit F 93 D.-K. 1,172.494. Gegen eine herkömmliche Deutung richtet sich
Fontenrose (Anm. 34), 238, m.E. ohne zwingende Argumente.

45



So können unsere vier Münzen (zur pythagoreischen Tetraktys s.o. Anm. 85) im
kleinen wie auch recht unmittelbar das Urteil Goodenoughs vielleicht bestätigen,
«that under Pythagorean colors a great philosophy of royalty was devel-
opped this philosophy of royalty will, I think, prove to have been the official
political philosophy of the Hellenistic age».145

Abbildungsnachweis Tafel 1

1. CSE 171
2. CSE 171

3. CSE 170
4. CSE 169
5. CSE 87
6. CSE 90
7. Babelon Taf. XI.
8. CSE 88
9. CSE 84

18

10. CSE 791
11. CSE 115
12. CSE 113
13. Babelon Taf. XIX, 1

14. CSE 222
15. Babelon Taf. XVI, 6

16. CSE 228
17. CSE 226

145 Goodenough (Anm. 142), 101-2. Vgl. auch Welwei (Anm. 21), 151f. 161. 162141. 171f.
186. - Von direkten Beziehungen des Demetrios zu Pythagoreern wissen wir nichts (zu
seiner epikureischen Neigung siehe S. 28 mit Anm. 19). Er könnte, wie auch sein
persönlicher Freund Polybios, bis 162 v.Chr. auf dem Forum in Rom tagtäglich eine Statue
des Pythagoras, also gerade seines 'Urverwandten', gesehen haben (dazu etwa Fontenrose,
Anrii. 34, 342). Siehe Burkert in: Pseudepigraph (Anm. 22), 40ff. (47: «Etwa 180 v.Chr....
als obere Grenze»); vgl. die in Anm. 106 genannte Literatur.

46



TAFEL 1

# #
¦£

SWi

ZÊ.JtW

11

Ä

12

H

Sto

13

hJw

z,-

«Sor

\

14

M*??

*%&

«I

l̂o

II

16

Thomas Fischer (f), Zu den Bronzemünzen des Demetrios I

mfps.

m




	Ein delphisches Rätsel? : Pythisches, Pythagoreisches und Seleukidisches zu Bronzemünzen des Demetrios I. Soter, 163-150 v. Chr.

