
Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 49 (1970)

Artikel: Aphrodite Pandemos auf attischen Münzen : für Dorothy B. Thompson

Autor: Simon, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-173961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-173961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERIKA SIMON

APHRODITE PANDEMOS AUF ATTISCHEN MÜNZEN

Für Dorothy B. Thompson

Unter den spätarchaischen Münzen Athens gibt es zwei Reihen von Teilwerten,
nämlich Halbdrachmen (Hemidrachmen oder Triobole) und Vierteldrachmen (Tri-
hemiobolien), die sich im Typus von den anderen attischen Prägungen ihrer Zeit
auffallend unterscheiden1. Die übrigen großen und kleinen Münzen (Tetradrachmen,
Drachmen, Obole und Halbobole als Hauptnominale) haben nämlich, wenn man von
den vieldiskutierten «Wappenmünzen» absieht2, schon in archaischer Zeit die beiden
für Athen kanonischen Bilder: vorn den behelmten Athenakopf und hinten die Eule
und den Ölzweig im inkusen Quadrat. Dagegen zeigt die Reihe der Halbdrachmen-
stücke zwar auf der Vorderseite ebenfalls einen Athenakopf mit attischem Helm, im
Incusum jedoch einen nach rechts oder nach links gewandten Mädchenkopf
(Taf. i, i). An seine Stelle tritt vereinzelt auch der Kopf eines Negers, dessen

Zugehörigkeit zu dieser Reihe durch den gleichen Vorderseitenstempel gesichert ist
(Taf. 2, i). Noch seltsamer sind die Vierteldrachmenstücke. Auf ihnen ist dem
behelmten Athenakopf die inkuse Seite gegeben, während auf der anderen ein
weiblicher Doppelkopf erscheint (Taf. 2,4).

Über die Datierung dieser beiden eigenartigen Serien ist man sich seit den

Untersuchungen von Ch. T. Seltman im allgemeinen einig3. Sie beginnen, auch nach

unserer heutigen Stilkenntnis, in der Zeit des Kleisthenes und reichen in das frühe

1 Sie sind zusammengestellt von Ch. T. Seltman, Athens, its History and Coinage before the
Persian Invasion (1924) S. 200, Taf. XXII. Im folgenden: Seltman. Die meisten Exemplare
abgebildet bei J. N. Svoronos, Trésor des Monnaies d'Athènes (1926) Taf. 7, 26-35; 37 (Mädchenkopf);
Taf. 7, 36 (Negerkopf Berlin); Taf. 7, 38-43 (Doppelkopf). Im folgenden: Svoronos. Wegen dieser

beiden übersichtlichen Vorlagen möchte ich hier auf die genauere numismatische Beschreibung der

einzelnen Stücke verzichten, da es mir auf die Reihen als Ganzes ankommt. Zu den Halbdrachmen
kam inzwischen ein sehr schönes Exemplar hinzu, das in Athen erworben und dem dortigen
Nationalmuseum geschenkt wurde: G.P.Stevens, Archaeology 4, 1951, S. 104f. Dasselbe Exemplar bei

C.M. Kraay - M. Hirmer, Greek Coins (1966) Taf. 116 Nr. 354; H. A. Cahn, Knidos. Die Münzen
des 6. und 5. Jhs. v. Chr. (1970) S. 98 Taf. 19, 8 (unsere Taf. 1, 2). Die englische Hirmer-Ausgabe
im folgenden: Kraay-Hirmer, während die 1964 erschienene deutsche Ausgabe Franke-Hirmer zitiert
wird. Bei Kraay-Hirmer ist a. O. die Literatur zu den attischen Münzen zusammengestellt, wobei der

Aufsatz von H. A.Cahn, Mus. Helv. 3, 1946, S. 133-143 nachzutragen ist.

Der vorliegende Beitrag geht auf eine Anregung zurück, die ich durch einen Vortrag von H. A.
Cahn über die Datierung der archaischen Münzen Athens im Archäologischen Institut der Universität

Würzburg erhielt. H. A. Cahn und L. Mildenberg lasen auch das Manuskript und gaben
zahlreiche Anregungen; sie bewahrten mich ferner vor numismatischen und anderen Irrtümern. Ihnen
sei für all diese Mühe vielmals gedankt.

2 Zu den Wappenmünzen: Seltman passim. Kraay-Hirmer S. 324.
3 Seltman S. 97. Kraay-Hirmer Taf. 116 Nr. 354: «c. 510/500».



5- Jahrhundert. Dagegen herrscht in bezug auf die Deutung der drei vom attischen
Kanon abweichenden Münzbilder keine Einigkeit. Der weibliche Doppelkopf der

Vierteldrachmen sowie der Kopf des Mädchens und des Negers auf den Halbdrachmen

wurden verschieden benannt, oder man ließ ihre Benennung offen4. Wie es

scheint, sind die Münzforscher dabei oft zu punktuell vorgegangen. Keiner hat die

Typen der beiden Teilwertreihen, was ihre inhaltliche Deutung betrifft, bisher
gemeinsam behandelt. Das soll hier versucht werden.

Der weibliche Doppelkopf auf den Vierteldrachmen (Taf. 2, 4)

Die rund ein Gramm wiegenden Kleinmünzen zeigen auf der Vorderseite einen

«janusförmigen» Doppelkopf mit zwei weiblichen Profilen, die einander sehr ähnlich

sind5. Das große Auge sitzt tief, die Nase springt weit vor, der Mund lächelt;
jeder Kopf ist von einem Diadem bekrönt. Seltman nahm an, die drei Köpfe auf dieser

Münze (der doppelte zusammen mit dem Athenakopf) «possibly indicated the
three half-obol denomination». Diese Annahme läßt sich jedoch mit Hilfe der Münzen

der Stadt Lampsakos widerlegen, die seit dem späteren 6. Jahrhundert v. Chr. bis

ins 4. Jahrhundert Münzen mit einem ähnlichen weiblichen Doppelkopf prägte6. Er
sitzt, wie in Athen, auf der Vorderseite, während im Incusum ebenfalls ein Athenakopf,

nur mit einem korinthischen Helm, erscheint7. In Lampsakos begegnet uns
dieser Typus aber nicht nur bei Teilwerten, sondern auch bei Drachmen. Eine der
schönsten Silberdrachmen dieser Art, aus der Zeit um 500 v. Chr., sei hier abgebildet
(Taf. 1, 4)8. Zwar kann man von dem lampsakenischen Doppelkopf her, da er
selbst ungedeutet ist, die Benennung des attischen nicht finden. Aber soviel ist
sicher: Die drei Köpfe auf dem attischen Trihemiobolion dürfen nicht als

Wertangabe zusammengezählt werden. Dies zu betonen ist wichtig, da für Seltman eine

solche Zählung auch für seine inhaltliche Deutung den Ausschlag gab. Er sah hier
dreimal dieselbe Göttin, Pallas Athena. Der Doppelkopf repräsentiere «the conception

of a twofold goddess — most probably Pallas Athena, who combined two
separate divine entities».

Dagegen ist zu sagen: Die meisten griechischen Gottheiten, und allen voran Pallas

Athena, waren zwar komplexe Wesen. Daß diese Eigenschaft jedoch durch Doppel-
köpfigkeit angedeutet worden wäre, läßt sich in keiner Gattung der griechischen

4 Siehe, abgesehen von der unten diskutierten Deutung von Seltman, auch G. P. Stevens, Archaeology

4, 1951, S. 104: «Athena Ergane». Kraay-Hirmer Taf. 116 Nr. 354: «Artemis (?)». Franke-

Hirmer a. O.: «Athena Ergane».
s Seltman S. 97 f. Taf. XXII 88 ze. Svoronos Taf. 7, 38-43.
6 A. Baldwin, Lampsakos, the Gold Staters, Silver and Bronze Coinages. AJN. 53, 1924, S. 54,

57-65 Taf. 5, 8-27; Taf. 6, 1-32 (Silber); S. 74 Taf. 9, 1-3 (Bronze).
7 Auf den Bronzemünzen aus dem 4. Jh. ist mit dem Doppelkopf eine Pegasos-Protome verbunden.
8 London. Baldwin a. O. Taf. 5, 9. Kraay-Hirmer Taf. 202 Nr. 728.



sJî *f

2§fzÈ

ïiß
Abbildung i Abbildung 4

Kunst nachweisen. Im Gegenteil: An zwei durch den Bildzusammenhang sicher
benennbaren Gestalten, dem Windgott Boreas9 und dem von Hermes bedrohten
Argos10, ist diese Bildung eindeutig anders zu verstehen. Argos Panoptes, der
Allseher, der auf einer rotfigurigen böotischen Schale mit einem Doppelkopf (ein
bärtiges und ein unbärtiges Profil) abgebildet ist, erscheint so als der Vieläugige; andere
Maler übersäten seinen ganzen Körper mit Augen11. Bei Boreas, der auf einer
frühklassischen attischen Vase mit einem bärtigen «Januskopf» auftritt - es handelt sich

um eine Ausnahme von zahlreichen «normalen» Darstellungen des Windgottes12 -
ist entsprechend eine Intensivierung der Blasekraft seiner Backen angedeutet13.
Schwerer ist das Zepter mit «janusförmigem» Knauf zu erklären, das Zeus bei der
Athenageburt auf der Würzburger Hydria des Antimenes-Malers trägt (Abb. 1)14.

« Beim Raub der Oreithyia auf einem Stamnos des Berliner Malers in Berlin. Beazley, ARV. 208,
150.

10 Rotfigurige böotische Schale in Athen. F. Brommer, Satyrspiele (1959 2) S. 22, 81 Abb. 13.
11 H. Hoffmann, Jb. der Hamburger Kunstsammlungen 12, 1967, S. 18 f.
12 Dazu E. Simon, Antike und Abendland 13, 1967, S. 107-123.
13 Maske des Boreas, mit vollen Backen blasend, zum Beispiel auf einem Kabirennapf in Oxford.

M. Bieber, The History of the Greek and Roman Theater (1961 2) S. 49 Abb. 206.
14 ELanglotz, Griech. Vasen in Würzburg (1932) Taf. 91 Nr. 309. Beazley, ABV. 268, 28. Die

verschiedenen Interpretationen dieses Zepters sind gesammelt in der (ungedruckten) Würzburger
Staatsexamensarbeit von H. J. Schelp, Das griechische Szepter (1965).



Der Stab endet in einen Oberkörper mit zwei Armen und einem Doppelkopf, an dem
das rechte Profil bärtig und das linke unbärtig ist. Da die soeben erwähnte Darstellung

des Argos Panoptes ebenfalls diese Bildung aufweist, könnte hier auf jenen viel-
äugigen Wächter angespielt sein, zumal er ein Abkömmling des Zeus war.

Mit dieser Aufzählung sind die Beispiele aus der griechischen Kunst, in denen der

Doppelkopf wegen des gemeinsamen Körpers sicher zu einem einzigen Wesen gehört,
bereits erschöpft. Für keine der großen griechischen Gottheiten ist also in vorrömischer

Zeit die für den römischen Gott Janus bezeichnende Doppelköpfigkeit bezeugt.
Die janusförmigen körperlosen Köpfe auf griechischen Münzen, die Seltman zur
Deutung der attischen Trihemiobolien anführt15, stellen nämlich in keinem Fall sicher

eine einzige «zweifaltige» Gottheit, geschweige denn Athena, dar. Nur ein Beispiel
sei hier behandelt, der Doppelkopf auf den Münzen der Insel Tenedos16. Deren
charakteristische, in archaische Zeit hinaufreichende Prägungen haben im Incusum
die Doppelaxt und vorn einen Doppelkopf aus männlichem und weiblichem Profil.
Unsere Tafel bringt einen klassischen Stater mit diesem Typus (Taf. i, 5)17. Er zeigt

eindeutig ein göttliches Paar, links das Profil des bärtigen, bekränzten Gottes, rechts
das der Göttin mit Stephane und Ohrring. Wahrscheinlich ist die Deutung auf Zeus

und Hera den anderen Erklärungen vorzuziehen. Denn aus Fragmenten von
Gedichten der Sappho und des Alkaios wissen wir, daß auf Lesbos, der großen Nachbarinsel

von Tenedos, eine göttliche Trias verehrt wurde, die aus Zeus, Hera und

Dionysos bestand18. Nun können der Doppelaxt im Quadratum incusum dieser Münzen

dionysische Symbole beigegeben sein, ein Weingefäß oder, wie in unserem Beispiel,
eine Traube. Die Münzen von Tenedos scheinen sich also auf dieselbe Trias zu
beziehen, deren Kult uns für das archaische Lesbos bezeugt ist.

Man ist zunächst versucht, die Doppelköpfe auf griechischen Münzen aus dem

heraldischen yévoç dieser Gattung zu erklären. Aber solche Köpfe waren in der
griechischen Kunst, zumal in der Zeit unserer attischen Vierteldrachmenstücke, nicht auf
die Münzprägung beschränkt. Man kann sogar sagen, daß manche attischen Töpfer
jener Zeit von einer Art Doppelkopfmanie ergriffen waren. Denn sie formten damals

Kopfgefäße (Abb. 2)19 und vor allem Doppelkopfgefäße (Abb. 3)20 in großen

15 Seltman S. 98 Anm. 3-7.
16 E. Babelon, Traité des Monnaies Grecques et Romaines I Taf. 16, 2-8. Ebendort Taf. 16, 9 ist

zwar auch ein weiblicher Doppelkopf von Tenedos abgebildet, der den Prägungen von Lampsakos

entspricht (oben Anm. 6), aber diese Münze ist für Tenedos nicht charakteristisch.
17 Berlin. Kraay-Hirmer Taf. 197 Nr. 697. Dort ist der Doppelkopf unbenannt. Bei Franke-

Hirmer heißt es «Zeus und Hera?». Andere Deutungen a. O. S. 144 oben. - Während der Drucklegung

erreicht mich der Beitrag von H. Hommel in der Festschrift: für F. Altheim (1969) S. 261-272
über das Doppelgesicht auf den Münzen von Istros; ebendort Abb. 17 auch ein Triobol von Thasos

mit einem Doppelkopf in «Janusform».
18 Fragment 17 und 129 Lobel-Page, Poetarum Lesbiorum Fragmenta (1955).
19 Das abgebildete Exemplar: Oxford, Ashmolean Museum. Beazley, ARV. 1546, 3.
2» Das abgebildete Exemplar: Princeton, The Arr Museum Princeton University 33. 45. Beazley,

ARV. 1536, 2.

8



/£

i
' • WMA

„

Abbildung 2 Abbildung 3

Mengen als Kannen, Trinkbecher und Salbölbehälter. Von dieser merkwürdigen
keramischen Gattung her, die von Beazley übersichtlich vorgelegt wurde21, fällt
manches Licht auf die uns hier interessierenden Münzbilder. Denn die häufigsten
«janusförmigen» Verbindungen in der Gruppe der Doppelkopfvasen sind zwei
Mädchenköpfe, die einander, wie auf den Trihemiobolien, im Aussehen entsprechen. Daß
die Töpfer aber mit ihnen kein kompliziertes Doppelwesen, sondern jeweils ein
Paar von Partnern darstellen wollten, zeigen die Gefäße, bei denen Köpfe verschiedenen

Geschlechts oder verschiedener Herkunft vereint sind. Der eine Bestandteil ist
zwar meist ein Mädchenkopf. Zu ihm kann aber der Kopf eines Negers, einer Negerin,

eines Silens oder des Herakles treten22. Oder der Kopf des Dionysos kann mit
dem eines Silens vereint sein23. Den Anstoß zur massenweisen Herstellung solcher
Gefäße gab, wie Beazley annimmt, gewiß der Export nach Etrurien. Da aber eine

große Anzahl von ihnen auch im griechischen Mutterland ans Licht gekommen ist24,

21 J. D. Beazley, Charinos. JHS. 49, 1929, S. 38-78. Im folgenden: Beazley, Charinos. Ders.,
ARV. 1529-1552. Dazu: Kunstwerke der Antike, Auktion 34, Basel 1967, Nr. 114-116.

22 Beazley, Charinos S. 39 und passim.
23 Beazley, Charinos S. 39. Das Bild hat sich gegenüber dieser Abhandlung in der Zwischenzeit

etwas verschoben. Es gibt, wie Beazley, ARV. 1529 ff. zeigt, nun mehr Dionysos-Darstellungen an

Kopfgefäßen.
24 Siehe die Herkunftsangaben bei Beazley, Charinos und ARV. 1529 ff.



können sie nicht, wie etwa die nikosthenischen Amphoren, reine Exportartikel
gewesen sein. Die gemeinsame Wurzel für diese im griechischen und italisch-etruski-
schen Bereich so beliebte Gefäßgattung liegt letztlich wohl in der Sphäre des

Volkstümlichen. Nicht zufällig tauchen vergleichbare Bildungen bis heute in der Volkskunst

verschiedener Gegenden auf25. Zwar läßt sich ein Begriff wie Volkskunst im
allgemeinen nicht auf Athens Töpferkunst anwenden. Aber die Gruppe der Kopf-
und Doppelkopfvasen verrät Tendenzen dieser Art, wenn auch in attischer Brechung.
Typisch attisch an ihnen ist der unverkennbar dionysische Einschlag, das Spiel mit
der Maske. Denn die beiden Gesichter ohne Hinterkopf, die da verbunden sind,

gleichen weniger Köpfen als Masken26. Zudem stellen sie ohnehin häufig Wesen

aus dem Bereich des Maskengottes Dionysos oder gar ihn selber dar. Auch fällt der

Beginn dieser Gefäßgattung in die Frühzeit des attischen Dramas. Akzeptiert man
ihren Zusammenhang mit dem Maskenspiel, so vermag sie zu unserer Kenntnis der

Masken in der Zeit des Phrynichos und des Aischylos manches beizutragen. Dann
wäre beispielsweise das Diadem des Silen an einer Kopfkanne in Oxford (Abb. 2)
nicht «a senseless transference from female heads» 27, sondern aus dem Einfall eines

Satyrspiel-Dichters zu erklären. Trägt doch die Maske des Papposilens auf dem

Pronomos-Krater in Neapel (sicher ein Theater-Requisit) ein sehr ähnliches Diadem
(Abb. 4)28. Hat man das Maskenhafte der attischen Kopf- und Doppelkopfgefäße
einmal erkannt, so verlieren sie auch manches von ihrer ästhetischen Bedenklichkeit29.

Doch zurück zu dem Doppelkopf auf den attischen Münzen. Der Umweg über
die Keramik ergab, daß mit ihm keine «zweifaltige Göttin», sondern ein Paar von
Partnerinnen gemeint ist. An den Kopfvasen nennt Beazley die Mädchenköpfe mit
dem allgemeinen Namen xóoai. In Verbindung mit Silensköpfen mögen sie Nymphen

oder Mänaden sein, zumal in der archaischen Tragödie die Chöre, auf die wir
die Köpfe als Masken beziehen möchten, häufig aus jenen Kultdienerinnen des

Dionysos bestanden. Der Würde und dem yÉvoç archaischer Münzbilder entsprechend,

gehört der Doppelkopf auf denVierteldrachmen sicher in den göttlichen oder

dämonischen Bereich. Wegen der volkstümlichen Züge, die sich von den
Doppelkopfvasen ableiten lassen, müssen zwei in Athen zu jener Zeit sehr populäre, dazu

nah verwandte Göttinnen dargestellt sein. Wanderten doch die Vierteldrachmen-

25 Dazu jetzt: Ilona Richter, Das Kopfgefäß. Zur Typologie einer Gefäßform. (Magister-Arbeit
Köln 1967).

26 Die mit Diademen geschmückten Masken der Choreuten auf dem Kolonnettenkrater in Basel

(gut sichtbar: Antike Kunst 10, 1967, Taf. 21, 1) könnten, spiegelbildlich verdoppelt, ein
Doppelkopfgefäß oder ein Gebilde wie auf unseren Münzen ergeben.

27 So Beazley, Charinos S. 68 zu Abb. 20. ARV. 1546, 3.
28 Arias-Shefton-Hirmer, A History of Greek Vase Painting (1962) Taf. 218. Beazley, ARV.

1336, 1.
29 Zu dieser: Beazley, Charinos S. 39 f. - Zu dem marmornen Doppelkopf archaischen Stils im

Getty-Museum (Malibu) kann ich mich mangels Autopsie leider nicht äußern; vgl. H. Stothart, A
Handbook of the Sculpture in the J. Paul Getty Museum (1965) S. 17 f. Taf. 9.

IO



stücke, auf denen sie erscheinen, als gängiges Kleingeld im täglichen Leben des Volkes

von Hand zu Hand.
Die wichtigste Göttin Athens war selbstverständlich Athena. Ihr Kopf erscheint

auf den attischen Münzen bis hinab zum Oboi, auch auf unseren Trihemiobolien.
Aber an dem Doppelkopf findet sich, wie wir sahen, kein Hinweis auf diese Göttin.
Nun standen dem einfachen Volk oft andere göttliche Wesen näher als Athena. So

war der Fels der Akropolis, auf dem sich der Tempel der Stadtgöttin erhob, wie
durchlöchert von Höhlen, Grotten und Bezirken verschiedener populärer Gottheiten.
Manche Heiligtümer dieser Art wurden noch in der Zeit des Pausanias dort gezeigt,
andere kamen durch die Ausgrabungen für unsere Kenntnis neu hinzu30. Unter
diesen Verehrungsstätten nehmen die von mütterlichen oder aphrodisischen Göttinnen

die erste Stelle ein — auch die drei Chariten vom Eingang der Akropolis sind
solche Wesen (Pausanias i, 22, 8). Manche Göttinnen dieser Art wurden nur von
privater Seite verehrt. Sie kommen für eine offizielle Darstellung, wie sie auf Münzen

zu erwarten ist, daher kaum in Frage. Anders steht es mit Aphrodite, die an den

Hängen der Akropolis zwei wichtige, durch staatliche Kulte ausgezeichnete Heiligtümer

besaß. Am Nordhang hatte sie zusammen mit Eros einen heiligen Bezirk, der

mit dem uralten Fest der Arrephoria verbunden war31. Am Südwesthang gehörte ihr
als Pandemos zusammen mit Peitho ein Heiligtum, dessen Kult einer frühhellenistischen

Inschrift zufolge von der Polis «nach Vätersitte» ausgerichtet wurde32. Dabei
führte man die alten Kultbilder der Aphrodite Pandemos und der Peitho in einer
Prozession zur rituellen Waschung. In der Zeit des Pausanias waren jene Bilder
nicht mehr vorhanden, sondern durch spätere «nicht von den unbekanntesten
Künstlern» stammende Statuen ersetzt (1, 22, 3). Wie mir scheint, liegt es am nächsten,

die Göttinnen Pandemos und Peitho vom Fuß der Akropolis auf den attischen

Vierteldrachmen dargestellt zu sehen, und zwar aus folgenden Überlegungen:
Bei der historischen Betrachtung des Kultes der Aphrodite Pandemos in Athen

darf man nicht vom Symposion des Piaton ausgehen33. Dort sind in einer sophistischen

Rede die beiden Liebesgöttinnen mit den Namen Urania und Pandemos als

ethische Gegensätze hingestellt. Unser Kronzeuge für das Verständnis des Bei-

30 Pausanias 1, 22, 3. Grabungen: O. Broneer, Hesperia 1, 1932, S. 31—35. G. Dontas, Ergon 1957,
S. 8-12; i960, S. 10-13. L. Beschi, Annuario Scuola Atene 45/46, 1967/68, S. 517 ff. (Hinweis
T. Hölscher).

31 Broneer in der vorigen Anm. Zu den Arrephoria: L. Deubner, Attische Feste (1932) S. 9-17.
Burkerr, Hermes 94, 1966, S. 1-25. E. Simon - M. Hirmer, Die Götter der Griechen (1969) S. 181 f.,

240.
32 L. Deubner, Attische Feste S. 215 f. F. W. Hamdorf, Griechische Kulturpersonifikationen der

vorhellenistischen Zeit (1964) S. 63 f. T 466. Das Heiligrum lag aber nicht, wie a. O. angegeben, am

Nordosthang (dies ist eine Verwechslung mit dem von Broneer ausgegrabenen), sondern am
Südwesthang. Das legen die Beschreibung des Pausanias 1, 22, 3 und die Grabungen von G. Dontas

nahe, der, wie es scheinr, Teile des Heiligtums gefunden hat: Ergon i960, S. 10—13.
33 Zum folgenden vgl. mein oben in Anm. 31 genanntes Buch S. 250—253.

II



namens Pandemos ist vielmehr der Historiker Apollodor von Athen34. In seinem

wichtigen, leider fast ganz verlorenen Werk «Über die Götter» hatte er geschrieben,
das Heiligtum der Aphrodite Pandemos sei in der Nähe der alten Agora errichtet

gewesen, weil dort das ganze Volk (nâvxa ròv òr\\iov) seit alters zur Volksversammlung

zusammengekommen sei. Diese Nachricht läßt sich mit der oben zitierten
Stelle bei Pausanias, der auf die Gründungsgeschichte des Heiligtums eingeht,
kombinieren. Es heißt dort: «Den Kult der Aphrodite Pandemos und der Peitho richtete
Theseus ein, als er die Athener von den Demen (aitò twv Ôï)jxcûv) zu einer einzigen
Stadt zusammenführte». Die Verehrung der Pandemos wurde also mit dem Synoikis-

mos von Attika in Zusammenhang gebracht, und deshalb hatte die Göttin ein Fest

von staatlicher Seite. Aus den verschiedenen Demen war durch die dem Theseus

zugeschriebene Tat der Demos von Athen geworden. Die kultische Besiegelung dieser

Tat war nach attischem Glauben durch das Fest der Panathenäen (Plutarch, Theseus

24) und durch die gemeinsame Verehrung der Pandemos erfolgt. Der Beiname
bedeutet also «die dem ganzen (attischen) Volk gemeinsame» Aphrodite. Er ist nicht
ethisch, sondern politisch aufzufassen.

Daß die Einigung von Attika durch Theseus nicht mit Waffengewalt, sondern auf
friedlichem Wege, durch Überredung und Überzeugung, zustande gekommen war,
bewies Peitho35, die Kultgenossin der Aphrodite Pandemos am Südwesthang der

Akropolis. Ohne die Göttin der Überredungskunst konnte Aphrodite, wie andere

archaische Kulte zeigen, auch kriegerische Züge haben36. Im Verein mit Peitho

dagegen siegte sie durch die Macht der Argumente oder den Zauber der Rede. Attika
ohne Bürgerkrieg geeint oder geordnet zu haben, wurde in der Antike nicht nur
dem Theseus, sondern auch dem Solon nachgerühmt. Bei Nikander von Kolophon
ist dem Solon sogar die Gründung des attischen Pandemos-Kultes zugeschrieben 3\
Die Geschichte, die er aus diesem Anlaß erzählte, zeigt aber, daß Nikander in der

Pandemos bereits die Hetärengöttin aus dem Symposion des Piaton sah. Solon mag,
wie viele Kulte in Attika, auch den Kult der Pandemos neu geordnet haben, im
allgemeinen aber galt Theseus als der Gründer. Dies läßt sich nicht nur aus dem oben

zitierten Apollodor-Fragment erschließen, in dem der altehrwürdige Kult mit den

frühesten Einrichtungen der durch Theseus eingeführten Demokratie verbunden

wird, sondern auch aus der Lebensbeschreibung des Theseus bei Plutarch. Auf sie

kommen wir später zurück38.

34 Bei Harpocr. s.v. II<xv87][xoç 'AçpoSÎTT). Jacoby, Fr. Gr. Hist. Nr. 244 F 113 (Hinweis H.A.
Cahn).

35 Zur Verbindung von Aphrodite mit Peitho, die vielerorts in Griechenland bezeugt ist: Ham-
dorf a. O. (oben Anm. 32) S. 63 f. Enc. Arte Ant. VI (1965) Sp. 5-8 s. v. Peitho (E. Simon).

36 Ch. Karusos, Jdl. 52, 1937, S. 166-197.
37 Sie ist bei Harpocr. an derselben Stelle überliefert wie die oben Anm. 34 wiedergegebene

Apollodor-Stelle und bei Jacoby ebendort abgedruckt. Ebenso: Athen. 13, 569 d. Nikand'er berichtete,
Solon habe das Pandemos-Heiligtum aus Geldern errichtet, die er durch das Vermieten von Hetären

an junge Leute eingenommen habe.
38 Unten S. 18.

12



Wie Schefold ausgeführt hat, erhielt die Gestalt des Theseus in der Zeit des

Kleisthenes eine große Aktualität39. In der Bildkunst tauchen nun Zyklen von
Theseus-Taten auf. Man darf daraus schließen, daß Kleisthenes, der Attika völlig neu
ordnete (sein Phylensystem blieb während der ganzen Antike in Geltung), inTheseus

sein mythisches Vorbild sah. Möglicherweise geht auf Kleisthenes, den aus altem
Adel stammenden Begründer der demokratischen Verfassung Athens, auch die

Interpretation des Theseus als eines Mannes zurück, der als Angehöriger des Königshauses

die attische Demokratie ins Leben rief. Als demokratischen König, gleichsam
schon im Amt des aQ/wv ßaadeüc, zeichneten den Heros dann die Tragiker des

5. Jahrhunderts. Da von allen Taten des Theseus die Zusammenführung des attischen
Volkes im Zeichen der Aphrodite Pandemos und der Peitho die am meisten
«demokratische» war, könnte sie im kleisthenischen Athen besondere Bedeutung erlangt
haben. So wäre es nicht zu verwundern, wenn die zum Umlauf beim Demos
bestimmten Kleinmünzen neben der Stadtgöttin Pallas Athena die Volksgöttin Aphrodite

Pandemos mit ihrer Beisitzerin Peitho zeigten.
Zwar kennen wir aus dem Mythos die Göttinnen Athena und Aphrodite als

Gegnerinnen, man denke an die Ilias, an das Urteil des Paris. In bestimmten alten

Kulten aber, so beim attischen Fest der Arrephoria oder auf der archaischen Akropolis

von Gortyn in Kreta, waren Aphrodite und Athena vereint40. Der Grund dafür

liegt letztlich darin, daß die Göttinnen beide von der orientalischen Kriegs- und

Liebesgöttin abstammten, die in ihren östlichen Ursprungsländern Inanna, Anat,
Ischtar, Astarte oder Allât hieß, aber überall dieselbe große Göttin war41. Aus

jener gemeinsamen Herkunft lassen sich manche Eigenheiten der beiden griechischen

Göttinnen erklären, so die Bewaffnung der Aphrodite an alten Kultorten, die

gemeinsame Beziehung von Athena und Aphrodite zum Ölbaum oder die Mutterrolle

der Athena auf der Akropolis von Athen, wo sie in ihrem Tempel den Erichtho-
nios großzog. Denn dieser war ein Sohn des Hephaistos, eines Gottes also, der sonst

nicht mit Athena, sondern mit Aphrodite oder der ihr nahestehenden Charis
vermählt war. Den Athenern der archaischen und frühklassischen Zeit, die Athena und

Aphrodite aus den homerischen Epen und Hymnen als fest umrissene, gegensätzliche
Göttinnen kannten, war jener gemeinsame Ursprung sicher nicht bewußt. Sie

interpretierten die Verbindung von Athena und Aphrodite in den Kulten der Stadt auf
ihre Art: Die beiden Göttinnen taten sich zusammen zum Gedeihen des attischen

Volkes. Den schönsten Beweis für dieses Denken liefern die «Eumeniden» des

Aischylos. Dort bezieht sich Athena kurz vor der für Athen entscheidenden Wende
des Stückes, vor der Verwandlung der Erinyen in Eumeniden, auf Peitho, die Kult-

39 K. Schefold, Mus. Helv. 3, 1946, S. 65 ff. S. 89 f. Anhang III.
40 Dazu R. Hampe, Kretische Löwenschale des 7. Jhs. v. Chr. Sitzungsber. der Heidelberger Akad.

1969, S. 37 mit Anm. 104.
41 H.W. Haussig, Wörterbuch der Mythologie I, Götter und Mythen im Vorderen Orient (1965)

S. 81 ff. s.v. Inanna. S. 179 f. s.v. Istar. S. 235 ff. s.v. Anat. S. 250 ff. s.v. Attart, Astart, Astarte.

S. 422 ff. s. v. Allât.

13



genossin der Pandemos (885 ff.). Sie sagt zum Erinyenchor: «Wenn dir heilig die
Scheu vor Peitho ist, die Besänftigung und Bezauberung meiner Zunge, so dürftest du
bleiben» 42.

all' el (X6V dyvóv sau aoi nei/ftoüc aeßac,

yXcoacrnç è|xfjç ^slAiY^a xaì ¦ôeA.xtriQiov,

av ò' oiiv [iévoiç av.

Und das Wunder geschieht, die Erinyen verhandeln daraufhin mit Athena über
ihren Verbleib in Athen, werden mit ihr einig und beginnen, von ihr angeleitet,
Segenslieder für das attische Land zu singen. Athena aber vergißt nicht, wem ihre
Stadt dieses Wunder verdankt. Nachdem sich der völlig besänftigte und verwandelte
Chor an die Moiren um Stiftung glücklicher Ehen in Athen gewandt hat, spricht sie

zu dem Volk, das zur feierlichen Schlußprozession die Orchestra betritt (970 ff.):
«Ich liebe die Augen der Peitho, da sie mir wachte über Zunge und Mund bei der

Verhandlung mit diesen, die sich wild widersetzt hatten».

axegyw
ô= ondata nei/öoüc, ou [xoi yXàoaav
xaì oxò\i ëjtoojtài jiqòc tâaô' àyQimç

ânavr\va[iévaç.

Athena schreibt also ihren Erfolg dem Wirken der Peitho zu, die sie vor und
nach der Krisis ausdrücklich nennt. Durch Peitho ist es ihr gelungen, die Erinyen
nicht nur zu besänftigen, sondern sogar in Segnende zu verwandeln. Seit dem ersten
Gedicht der Sappho (1,18 ff.) gibt es dichterische und bildliche Zeugnisse dafür, daß

Peitho und Aphrodite nicht nur einen Zustand in sein Gegenteil wenden, sondern
darüber hinaus noch sehr viel mehr bewirken können43. Diese Beispiele beziehen

sich zwar meist auf den eigentlichen Bereich der Aphrodite als Liebesgöttin. Aber
Peitho war — nicht nur in Athen — auch mächtig im politischen Bereich44. Deshalb
wäre ihr Erscheinen auf Münzen, also in staatlichem Zusammenhang, durchaus zu
verstehen. Wenn unsere Deutungder attischen Trihemiobolien stimmt, so waren dem

Aischylos die beiden Göttinnen Athena und Peitho, die in seinen «Eumeniden» zum
Wohle Athens zusammenwirken, in gemeinsamer Darstellung schon seit seiner

Jugend von den Münzen her vertraut.

42 Zur Haltung der Athena an dieser Stelle: Beazley, Antike Kunst 4, 1961, S. 51.
43 E. Simon, Antike Kunst 7, 1964, S. 92 ff.
44 Zur politischen Bedeutung von Peitho: Hamdorf und Simon an den oben Anm. 32 und 35

genannten Stellen.

14



Der Mädchenkopf und der Negerkopf auf den Halbdrachmen (Taf. i, i; 2, 1)

Die etwas über zwei Gramm wiegenden silbernen Halbdrachmenstücke haben auf
der Rückseite den eingangs erwähnten, sehr reizvollen Mädchenkopf45. Er ist mit
einer Perlenkette geschmückt, trägt ein Diadem im Haar und hat als Beizeichen

kleine Ölbaumblätter - Reste des Ölzweigs neben der Eule, die sonst auf dieser

inkusen Seite der attischen Münzen sitzt. Von besonderer Feinheit ist das Nackenhaar.

Seine langen, geperlten Strähnen sind zu einem Schopf gebunden, aus dem vier

Spitzen zierlich herausflattern. Seltman nannte das Mädchen Athena Ergane46.
Diese göttliche Schützerin des Handwerks wurde jedoch in Athen und anderenorts

gewöhnlich behelmt dargestellt47. Die Beziehung der Athena zu kunstvoller Arbeit
konnte also in dem kanonischen Athenakopf der attischen Münzen durchaus

mitrepräsentiert sein. Dagegen hat der Mädchenkopf zwei nahe Parallelen in Münzen
anderer Städte, die sicher zu deuten sind. Sehr ähnlich ist der schöne, lächelnde

Aphroditekopf auf archaischen Münzen von Knidos (Taf. 1, 2)48, vergleichbar auch

der Aphroditekopf auf korinthischen Drachmen (Taf. 1, 3)49. Korinth hat zwar als

Haupttypus auf seinen Münzen den Kopf der Athena mit korinthischem Helm im
Incusum, zu dem auf der anderen Seite der Pegasos gehört. Aber das Flügelpferd
kann auf Drachmen vom 6. bis zum 4. Jahrhundert auch mit einem Mädchenkopf
kombiniert sein, in dem man mit Recht die in Korinth hochverehrte Aphrodite
erkannte. Die korinthischen Münzen sind in unserem Zusammenhang auch deshalb

wichtig, weil auf ihnen die Bereiche der Athena und der Aphrodite verbunden sind,

ähnlich wie auf den oben gedeuteten attischen Vierteldrachmen. Zeigen etwa auch

die attischen Halbdrachmen Aphrodite Pandemos? Daß wir die beiden Serien inhaltlich

zusammensehen dürfen, legt ihr gemeinsames Auftauchen in der Zeit des

Kleisthenes und ihre Sonderstellung innerhalb der spätarchaischen attischen

Münzprägung nahe. Aber wie kommt es, daß der Kopf der Aphrodite, wenn wir ihn richtig

interpretieren, durch den eines Negers «ersetzt» sein kann?

Der Negerkopf mit kurzem, lockigem Haar, Stupsnase und wulstigen Lippen
gehört schon der Stempelverbindung wegen eindeutig zu unseren attischen Triobo-
lien50. Selbst die Olivenblätter, die bei der Eule und bei dem Mädchenkopf im
Incusum stehen, fehlen nicht. Er ist bisher nur in einem Unicum in Berlin bekannt

geworden (Taf. 2, 1), aber das muß nicht bedeuten, daß die Emission klein war. Neue
Funde können das Bild verändern. Die attischen Kleinmünzen sind uns ohnehin

45 Seltman S. 200 Taf. XXII aa. ßß yy- Auf den zuletzt zitierten Münzen, den spätesten der

Reihe, aus dem frühen 5. Jh., erscheint der Ölzweig nicht, wie bei den früheren Münzen, vor dem

Kinn des Mädchenkopfes, sondern hinter seinem Scheitel. Svoronos Taf. 7, 26—36.
46 Seltman S. 96 f.
47 S. Stucchi, RM. 63, 1956, S. 122-128, mit Lit. Zur Statue der (behelmten) Athena Hephaisteia

des Alkamenes: Heibig, Führer I (1963) Nr. 377; II (1966) Nr. 1991 (W. Fuchs).
4» London. Kraay-Hirmer Taf. 186 Nr. 630. Dazu H. A. Cahn, Knidos (1970) S. 48 f. Nr. 77, 10.
49 BMC. Corinth (1889) Taf. 2, 8; 9.
5* Seltman S. 200 Taf. XXII aa. Svoronos Taf. 7, 36.

15



nicht zahlreich überliefert. Der Neger wird in der Numismatik bis heute Delphos

genannt. Man hält ihn also für den eponymen Heros von Delphi, und zwar aus den

folgenden Gründen: Auf kleinen delphischen Silbermünzen der spätarchaischen Zeit
erscheint ein ähnlicher Negerkopf wie auf dem Berliner Unicum (Taf. 2, 2 und
Taf. 2, 3)51. Nun heißt die Mutter des Delphos in unseren Quellen Thyia, Melaina,
Melantho oder Kelaino52. Da in einigen dieser Namen das Wort «schwarz» enthalten

ist, erklärte Th. Panofka den Delphos als Sohn der schwarzen Mutter und damit
als Neger53, obwohl als sein Vater Apollon oder Poseidon überliefert ist. Zwar folgten

Münzforscher wie Babelon und Seltman dieser Deutung, aber sie läßt sich nicht
aufrecht halten, da es keine griechischen Heroen oder Heroinen mit negroiden Zügen
gibt. Selbst Memnon, der König der Äthiopen, oder Andromeda, die östliche Königstochter,

haben in der Bildkunst und in der Literatur nur ein Gefolge von Negern
oder Negerinnen, sie selbst sind Weiße54. So stand neben Memnon im Wandbild
des Polygnotos in Delphi ein Negerknabe, «weil Memnon König des Äthiopenge-
schlechtes war» (Pausanias 10, 31, 7). Wir sprechen überhaupt bei den negroiden
Menschen in der griechischen Kunst besser von Äthiopen, wie sie seit Homer
genannt wurden. Äthiopen ohne bestimmte Eigennamen waren für die Griechen
sicher auch die Negerköpfe auf den Kleinmünzen in Delphi und Athen. Wie kam es

zu ihrer Darstellung?
Wieder helfen uns, wie im Falle des Doppelkopfes, die attischen Kopfgefäße weiter.

Denn in dieser Gattung spielten die Köpfe von Äthiopen und Äthiopinnen eine

wichtige Rolle (Abb. 3). Beazley schrieb darüber55: «It seemed a crime not to
make negroes when you had that magnificent black glaze.» Die Negerköpfe auf

unseren spätarchaischen Silbermünzen oder in der klassischen Toreutik56 zeigen

jedoch, daß die schwarzen Menschen nicht nur ihrer Farbe wegen und nicht nur bei
den Töpfern beliebt waren. Herodot (3, 114) nannte diese «sehr großen, sehr schönen

und sehr langlebigen Menschen», die aus dem Eingang der Odyssee als vorbildliche

Verehrer der Götter bekannt sind, Nachbarn des Landes der Araber, in dem
der Weihrauch und die kostbaren Zutaten zum Salböl gediehen. Es scheint, daß in
der volkstümlichen Vorstellung die Araber mit den Äthiopen gleichgesetzt wurden,
da sie beide den Rand der Erde bewohnten, und da der Name der Araber erst bei
Herodot auftaucht, während der Name der Äthiopen durch die Epen Homers bereits

51 Seltman S. 97 Abb. 61.
s2 Röscher, ML. I Sp. 985 s. v. Delphos (Stoll).
53 Th. Panofka, Delphos und Melaine. Berliner Winckelmanns-Programm 1849. Ebenso: Babelon,

Traité des Monnaies Grecques et Romaines II 1, S. 995 f. Seltman S. 97.
54 Selbst die äthiopische Königstochter Charikleia in dem späten Roman «Aithiopika» des Helio-

dor ist ausdrücklich als «Weiße» beschrieben. Zu den Negerdienerinnen der Andromeda und zu

Negerdarstellungen im 5. Jh. allgemein: K. Schauenburg, Antike und Abendland 13, 1967, S. 2 f.,
mit Literatur.

55 Charinos S. 39. - Vgl. Kunstwerke der Antike, Auktion 40, Basel 1969, zu Nr. 50.
58 So an der Phiale der Nemesis von Rhamnus und den Nachbildungen. Dazu E. Simon, Antike

Kunst 3, i960, S. 8 Taf. 3, 1-3.



mythische Würde besaß. Denn wie könnte es sonst kommen, daß nicht nur auf den

archaischen Doppelkopf-Aryballen, sondern auch in der klassischen Keramik immer
wieder Äthiopen mit Salbölgefäßen verbunden sind57? Karusu schreibt mit Rechtäa:

«Éthiopiens c'était pour les Athéniens le monde oriental avec ses jardins fabuleux
d'où provenaient les parfums de prix». Von den «Äthiopen» Arabiens kamen aber

nicht nur die begehrten, teuren Zusätze zum Salböl. Aus jenen Gegenden stammte
auch die Göttin, in deren Kult und Dienst man kostbare Salben und Öle vor allem
verwendete: Aphrodite. Dessen waren sich die Griechen, wofür Herodot (i, 105)
unser Zeuge ist, bewußt. Er überliefert uns auch ihren arabischen Namen, Alilat
(1, 131; 3, 8). Für die Wanderung des Aphroditekultes aus dem Orient nach

Griechenland, zusammen mit der Sitte des Salbölgebrauchs, sei auf die neue
Untersuchung von R. Hampe verwiesen59. Dort ist auch gezeigt, wie das wichtigste Attribut

der orientalischen Göttin, der Löwe, auf den archaischen Salbölgefäßen weiterlebte.

Ähnlich wie die Löwen, so dürfen auch die Äthiopen als Trabanten der aus
dem Orient zugewanderten Aphrodite gelten. Dieser Gedanke liegt um so näher,
als sie auf den Doppelkopfgefäßen mit den Silenen, den Begleitern des Dionysos,
abwechseln können. Wie die Silène auf Dionysos, ihren Herrn, so beziehen sich die

Äthiopen auf ihre Herrin Aphrodite. Sie sind, überspitzt ausgedrückt, Silène der

Aphrodite, zumal sie seit Homer mythische Wesen waren. Ja die Äthiopen, stups-
näsig (ai^iot) wie die Silène, können mit diesen an den Kopfgefäßen sogar zu einem

einzigen «Mischwesen» verschmelzen. Beazley schreibt zu einem Doppelkopfbecher
in San Simeon60: «The satyr's flesh is painted black, turning him into a kind of

negro».
Nun wieder zurück zu unseren delphisch-attischen Kleinmünzen. Eine Eigenschaft,

die bei dieser Münzgattung besonders nötig war, nämlich Beliebtheit beim Volk,
hatte der Äthiope in spätarchaischer Zeit offensichtlich, wie sein häufiges
Vorkommen in der Gruppe der Kopfgefäße zeigt (Abb. 3). Wie dort, so läßt er sich auch

hier mit dem Bereich der Aphrodite verbinden, denn er «vertritt» auf dem attischen

Exemplar den Mädchenkopf, den wir unabhängig davon Aphrodite nannten. Der

Kopf oder die ganze Gestalt des Silens war auf griechischen Münzen seit dem 6.

Jahrhundert verbreitet61. In Delphi und Athen kommen nun die äthiopischen «Silène

der Aphrodite» hinzu. Das gemeinsame Auftreten des Negerkopfes hier und dort
wurde von Seltman so interpretiert62: «The Alcmaeonid Cleisthenes as the new
founder of Delphi's temple placed upon the Athenian money the head of the first

57 So in der Gruppe der Neger-Alabastren, Beazley, ARV. 267-269, die stilistisch mit den

Negerkopfgefäßen zusammenhängen. Ein weiteres Exemplar: Kunstwerke der Antike, Auktion 26, Basel

1963, Nr. 121.
58 BCH. 86,1962, S. 442 ff. Anm. 5.
69 Siehe oben Anm. 40.
60 Beazley, ARV. 1537 (unten).
61 Vgl. Kraay-Hirmer Taf. 2-4, n, 15,21 f., 140-142.
62 Seltman S. 97.

I'/



founder of Delphi itself». Zwar muß die Deutung des Äthiopen als Delphos
aufgegeben werden. Aber die Anwesenheit der Alkmeoniden, des attischen Geschlechtes,
dem Kleisthenes angehörte, in Delphi und seine Verdienste um den Neubau des

Apollontempels63 lassen sich auch für die historische Bewertung der Negermünzen
heranziehen. Denn kein anderer als der Gott von Delphi hatte den Athenern die

Verehrung der Aphrodite Pandemos nahegelegt, die auf den kleisthenischen Münzen
erscheint. Plutarch schreibt im «Leben des Theseus» (18): «Ferner heißt es, daß der

delphische Apollon selbst ihm geraten habe, Aphrodite zur Führerin zu nehmen und
sie anzurufen, daß sie seine Geleiterin sei, und daß, als ihr Theseus am Strande

opferte, die Ziege von selbst zum Bock geworden sei; daher habe die Göttin den

Beinamen Epitragia». Zwar handelte es sich bei diesem Opfer nicht um die Einigung
Attikas, sondern um die Abfahrt des Theseus nach Kreta, die jedoch die Voraussetzung

für den Synoikismos bildete (vgl. Plutarch, Theseus 24). Der Bock als

Opfertier aber verrät, welche Aphrodite vom delphischen Orakel den Athenern

empfohlen worden war, denn er war das bekannteste Opfer und Attribut der Aphrodite

Pandemos. Als Bocksreiterin (Epitragia) stellte sie im 4. Jahrhundert Skopas

dar (Pausanias 6, 25, 1). Die delphischen Kleinmünzen mit dem Negerkopf haben

auf der inkusen Seite nun eben dieses Tier, den Kopf eines Ziegenbockes von vorn
(Taf. 2; 3). Damit bezieht sich der Äthiope auf den kleinen delphischen Münzen nicht
auf Aphrodite allgemein, sondern speziell auf die Pandemos. Dasselbe gilt für den

attischen Negerkopf auf dem Unicum in Berlin (Taf. 2, 1). Er steht an Stelle des

sonst auf den Halbdrachmen abgebildeten Aphroditekopfes, den wir oben ebenfalls
Pandemos nannten. Damit rundet sich der Kreis.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die drei einzigen bisher bekannten

Abweichungen von den kanonischen Typen der attischen Münzen spätarchaischer Zeit
untereinander inhaltlich nahe zusammenhängen. In ihnen ist der Stadtgöttin Athena,
deren Kopf jeweils auf der einen Münzseite erscheint, nach unserer Hypothese der

Bereich der Volksgöttin Aphrodite Pandemos gegenübergestellt. Die Vierteldrachmenstücke

zeigen sie in der damals beliebten Doppelkopfform mit ihrer Kultgenossin

Peitho vereint (Taf. 2,4). Auf den Halbdrachmen kann ihr Kopf (Taf. 1,1) mit
dem eines Äthiopen abwechseln (Taf. 2, 1), der in Delphi und Athen als ihr
Begleiter zu deuten ist. Wie die Gattung der Kopfgefäße nahelegt (Abb. 3), waren
Äthiopenbilder in spätarchaischer Zeit populär, und volkstümliche Embleme sind

bei den Kleinmünzen zu erwarten. Diese Embleme stimmen in unserem Fall
zugleich mit den delphischen Verbindungen und der demokratischen Politik des

Alkmeoniden Kleisthenes überein, aus dessen Zeit die Münzen stammen. Denn Aphrodite

Pandemos und Peitho, in deren Dienst Theseus Attika auf ein delphisches Orakel
hin geeinigt hatte, standen im Bewußtsein der Athener am Beginn ihrer Demokratie.

63 Dazu jetzt: W. Gauer, Weihgeschenke aus den Perserkriegen, Ist. Mitt. Beiheft 2, 1968,
S. 130 ff.



TAFEL-NACHWEIS

Tafel i
i Athen Triobol 510-500. Vs.: Kopf der Athena. Rs.: vermutlich Kopf der Aphrodite Pan¬

demos. Hirmer 354 (ohne Gewichtsangabe). Athen.
2 Knidos Drachme 465-449. Rs.: Kopf der Aphrodite. 6,26 g. Cahn 77, 10. London.

3 Korinth Drachme um 490. Kopf der Aphrodite. 2,65 g. BMC 79. London.

4 Lampsakos Drachme um 480. Vs.: Weiblicher Doppelkopf. Rs.: Kopf der Athena. 5,31 g.
BMC 10. London.

5 Tenedos Tetradrachmon um 375. Doppelkopf, vermutlich Zeus und Hera. Rs.: Doppelaxt
zwischen Fliege und Traube. 14,67 g. Hirmer 697. Berlin.

Tafel 2

1 Athen Triobol 510-500. Vs.: Kopf der Athena. Rs.: Äthiope. 2,09 g. Seltman S. 200. Uni¬

cum. Berlin.
2 Delphi Oboi um 490. Vs.: Äthiope. Rs.: Bockskopf von vorn. Gipssammlung Winterthur

(nach Du Chastel, 0,70 g).
3 Delphi Oboi wie vorher 2. 0,66 g. BMC 9. London.

4 Athen Triobol 510-500. Weiblicher Doppelkopf, vermutlich Aphrodite Pandemos und
Peitho. Rs.: Kopf der Athena. 1,09 g. BMC 29. London.

VERZEICHNIS DER ABBILDUNGEN IM TEXT

1 Zepter des Zeus mit «janusförmigem» Knauf. Detail aus einer Hydria des Antimenes-Malers.
Martin von Wagner-Museum, Würzburg.

2 Maske eines Silens mit Diadem. Kanne in Oxford.
3 Äthiope und Mädchen. Doppelkopfbecher. The Art Museum, Princeton University.
4 Maske des Papposilens vom Pronomos-Krater. Neapel.

Aufnahmen

Tafel 1, 1-2-4-5 Hirmer (nach Originalen). Tafel 1, 3 und Tafel 2, 1-2 Bloesch (nach Gipsen
in Winterthur). Tafel 2, 3-4 Hurter (nach BMC).
Abbildungen im Text: 1, 2, 3 Museumsaufnahmen. Abb. 4 nach FR. Tafel 143.

19





TAFEL 1

jJltV. V* * <*h":- P

&&£&**&%
**, %

X -y ì

k.





TAFEL 2

fâ.

W




	Aphrodite Pandemos auf attischen Münzen : für Dorothy B. Thompson

