Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 49 (1970)

Artikel: Aphrodite Pandemos auf attischen Miinzen : fr Dorothy B. Thompson
Autor: Simon, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-173961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-173961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERIKA SIMON

APHRODITE PANDEMOS AUF ATTISCHEN MUNZEN
Fiir Dorothy B.Thompson

Unter den spitarchaischen Miinzen Athens gibt es zwei Reihen von Teilwerten,
nimlich Halbdrachmen (Hemidrachmen oder Triobole) und Vierteldrachmen (Tri-
hemiobolien), die sich im Typus von den anderen attischen Pragungen ihrer Zeit auf-
fallend unterscheiden®. Die iibrigen groBlen und kleinen Miinzen (Tetradrachmen,
Drachmen, Obole und Halbobole als Hauptnominale) haben nimlich, wenn man von
den vieldiskutierten « Wappenmiinzen» absieht 2, schon in archaischer Zeit die beiden
fir Athen kanonischen Bilder: vorn den behelmten Athenakopf und hinten die Eule
und den Olzweig im inkusen Quadrat. Dagegen zeigt die Reihe der Halbdrachmen-
stiicke zwar auf der Vorderseite ebenfalls einen Athenakopf mit attischem Helm, im
Incusum jedoch einen nach rechts oder nach links gewandten Miadchenkopf
(Taf. 1,1). An seine Stelle tritt vereinzelt auch der Kopf eines Negers, dessen Zuge-
horigkeit zu dieser Reihe durch den gleichen Vorderseitenstempel gesichert ist
(Taf. 2, 1). Noch seltsamer sind die Vierteldrachmenstiicke. Auf ihnen ist dem be-
helmten Athenakopf die inkuse Seite gegeben, wihrend auf der anderen ein weib-
licher Doppelkopf erscheint (Taf. 2, 4).

Uber die Datierung dieser beiden eigenartigen Serien ist man sich seit den Unter-
suchungen von Ch.T.Seltman im allgemeinen einig® Sie beginnen, auch nach
unserer heutigen Stilkenntnis, in der Zeit des Kleisthenes und reichen in das frithe

1 Sie sind zusammengestellt von Ch.T. Seltman, Athens, its History and Coinage before the
Persian Invasion (1924) S. 200, Taf. XXII. Im folgenden: Seltman. Die meisten Exemplare abge-
bildet bei J. N. Svoronos, Trésor des Monnaies d’Athénes (1926) Taf. 7, 26—35; 37 (Madchenkopf);
Taf. 7, 36 (Negerkopf Berlin); Taf. 7, 38—43 (Doppelkopf). Im folgenden: Svoronos. Wegen dieser
beiden iibersichtlichen Vorlagen mochte ich hier auf die genauere numismatische Beschreibung der
einzelnen Stiicke verzichten, da es mir auf die Reihen als Ganzes ankommt. Zu den Halbdrachmen
kam inzwischen ein sehr schones Exemplar hinzu, das in Athen erworben und dem dortigen Natio-
nalmuseum geschenkt wurde: G.P.Stevens, Archaeology 4, 1951, S.104f. Dasselbe Exemplar bei
C.M. Kraay - M. Hirmer, Greek Coins (1966) Taf. 116 Nr.354; H. A.Cahn, Knidos. Die Miinzen
des 6. und s. Jhs. v. Chr. (1970) S. 98 Taf. 19, 8 (unsere Taf. 1, 2). Die englische Hirmer-Ausgabe
im folgenden: Kraay-Hirmer, wihrend die 1964 erschienene deutsche Ausgabe Franke-Hirmer zitiert
wird. Bei Kraay-Hirmer ist a. O. die Literatur zu den attischen Miinzen zusammengestellt, wobei der
Aufsatz von H. A.Cahn, Mus. Helv. 3, 1946, S. 133—143 nachzutragen ist.

Der vorliegende Beitrag geht auf eine Anregung zuriick, die ich durch einen Vortrag von H. A.
Cahn uber die Datierung der archaischen Miinzen Athens im Archdologischen Institut der Univer-
sitit Wiirzburg erhielt. H. A. Cahn und L. Mildenberg lasen auch das Manuskript und gaben zahl-
reiche Anregungen; sie bewahrten mich ferner vor numismatischen und anderen Irrtiimern. Ihnen
sei fiir all diese Miihe vielmals gedankt.

2 Zu den Wappenmiinzen: Seltman passim. Kraay-Hirmer S. 324.

3 Seltman S. 97. Kraay-Hirmer Taf. 116 Nr. 354: «c. 510/500>.



5. Jahrhundert. Dagegen herrscht in bezug auf die Deutung der drei vom attischen
Kanon abweichenden Miinzbilder keine Einigkeit. Der weibliche Doppelkopf der
Vierteldrachmen sowie der Kopf des Midchens und des Negers auf den Halbdrach-
men wurden verschieden benannt, oder man lie} ihre Benennung offen*. Wie es
scheint, sind die Miinzforscher dabei oft zu punktuell vorgegangen. Keiner hat die
Typen der beiden Teilwertreihen, was ihre inhaltliche Deutung betrifft, bisher ge-
meinsam behandelt. Das soll hier versucht werden.

Der weibliche Doppelkopf auf den Vierteldrachmen (Taf. 2, 4)

Die rund ein Gramm wiegenden Kleinmiinzen zeigen auf der Vorderseite einen
«janusformigen» Doppelkopf mit zwei weiblichen Profilen, die einander sehr @hn-
lich sind 5. Das grofle Auge sitzt tief, die Nase springt weit vor, der Mund léchelt;
jeder Kopf ist von einem Diadem bekrént. Seltman nahm an, die drei Kopfe auf die-
ser Miinze (der doppelte zusammen mit dem Athenakopf) «possibly indicated the
three half-obol denomination». Diese Annahme 146t sich jedoch mit Hilfe der Miin-
zen der Stadt Lampsakos widerlegen, die seit dem spiteren 6. Jahrhundert v. Chr. bis
ins 4. Jahrhundert Miinzen mit einem #hnlichen weiblichen Doppelkopf prigte ®. Er
sitzt, wie in Athen, auf der Vorderseite, wahrend im Incusum ebenfalls ein Athena-
kopf, nur mit einem korinthischen Helm, erscheint’. In Lampsakos begegnet uns
dieser Typus aber nicht nur bei Teilwerten, sondern auch bei Drachmen. Eine der
schonsten Silberdrachmen dieser Art, aus der Zeit um 500 v. Chr., sei hier abgebildet
(Taf. 1, 4)8 Zwar kann man von dem lampsakenischen Doppelkopf her, da er
selbst ungedeutet ist, die Benennung des attischen nicht finden. Aber soviel ist
sicher: Die drei Kopfe auf dem attischen Trihemiobolion diirfen nicht als Wert-
angabe zusammengezihlt werden. Dies zu betonen ist wichtig, da fir Seltman eine
solche Zahlung auch fiir seine inhaltliche Deutung den Ausschlag gab. Er sah hier
dreimal dieselbe Gottin, Pallas Athena. Der Doppelkopf reprisentiere «the concep-
tion of a twofold goddess — most probably Pallas Athena, who combined two
separate divine entities».

Dagegen ist zu sagen: Die meisten griechischen Gottheiten, und allen voran Pallas
Athena, waren zwar komplexe Wesen. Dal} diese Eigenschaft jedoch durch Doppel-
kopfigkeit angedeutet worden wire, 1463t sich in keiner Gattung der griechischen

4 Siche, abgesehen von der unten diskutierten Deutung von Seltman, auch G.P. Stevens, Archaeo-
logy 4, 1951, S.104: «Athena Ergane». Kraay-Hirmer Taf. 116 Nr. 354: «Artemis (?)». Franke-
Hirmer a. O.: «<Athena Ergane».

5 Seltman S. 97 f. Taf. XXII 83 . e¢. Svoronos Taf. 7, 38—43.

6 A.Baldwin, Lampsakos, the Gold Staters, Silver and Bronze Coinages. AJN. 53, 1924, S. 54,
57—-65 Taf. 5, 8—27; Taf. 6, 1—32 (Silber); S. 74 Taf. 9, 1—3 (Bronze).

7 Auf den Bronzemiinzen aus dem 4. Jh. ist mit dem Doppelkopf eine Pegasos-Protome verbunden.

8 London. Baldwin a. O. Taf. 5, 9. Kraay-Hirmer Taf. 202 Nr. 728.



K

Abbildung 1 Abbildung 4

Kunst nachweisen. Im Gegenteil: An zwei durch den Bildzusammenhang sicher be-
nennbaren Gestalten, dem Windgott Boreas? und dem von Hermes bedrohten
Argos ', ist diese Bildung eindeutig anders zu verstehen. Argos Panoptes, der All-
seher, der auf einer rotfigurigen bootischen Schale mit einem Doppelkopf (ein bir-
tiges und ein unbirtiges Profil) abgebildet ist, erscheint so als der Vieldugige; andere
Maler iibersiten seinen ganzen Korper mit Augen'!. Bei Boreas, der auf einer friih-
klassischen attischen Vase mit einem birtigen « Januskopf» auftritt — es handelt sich
um eine Ausnahme von zahlreichen «normalen» Darstellungen des Windgottes 12 —
ist entsprechend eine Intensivierung der Blasekraft seiner Backen angedeutet '
Schwerer ist das Zepter mit «janusformigem» Knauf zu erkliren, das Zeus bei der
Athenageburt auf der Wiirzburger Hydria des Antimenes-Malers trigt (Abb. 1) ™.

9 Beim Raub der Oreithyia auf einem Stamnos des Berliner Malers in Berlin. Beazley, ARV. 208,
I150.

10 Rotfigurige bootische Schale in Athen. F. Brommer, Satyrspiele (19592) S. 22, 81 Abb. 13.

11 H. Hoffmann, Jb. der Hamburger Kunstsammlungen 12, 1967, S. 18 f.

12 Dazu E. Simon, Antike und Abendland 13, 1967, S. 107—123.

13 Maske des Boreas, mit vollen Backen blasend, zum Beispiel auf einem Kabirennapf in Oxford.
M. Bieber, The History of the Greek and Roman Theater (1961 2) S. 49 Abb. 206.

14 E. Langlotz, Griech. Vasen in Wiirzburg (1932) Taf. 91 Nr. 309. Beazley, ABV. 268, 28. Die
verschiedenen Interpretationen dieses Zepters sind gesammelt in der (ungedruckten) Wiirzburger
Staatsexamensarbeit von H. J. Schelp, Das griechische Szepter (1965).



Der Stab endet in einen Oberkorper mit zwei Armen und einem Doppelkopf, an dem
das rechte Profil birtig und das linke unbirtig ist. Da die soeben erwihnte Darstel-
lung des Argos Panoptes ebenfalls diese Bildung aufweist, konnte hier auf jenen viel-
augigen Wichter angespielt sein, zumal er ein Abkommling des Zeus war.

Mit dieser Aufzihlung sind die Beispiele aus der griechischen Kunst, in denen der
Doppelkopf wegen des gemeinsamen Korpers sicher zu einem einzigen Wesen gehért,
bereits erschopft. Fiir keine der groBlen griechischen Gottheiten ist also in vorromi-
scher Zeit die fiir den romischen Gott Janus bezeichnende Doppelkopfigkeit bezeugt.
Die janusformigen korperlosen Kopfe auf griechischen Miinzen, die Seltman zur
Deutungder attischen Trihemiobolien anfiihrt®® stellen namlichinkeinem Fall sicher
eine einzige «zweifaltige» Gottheit, geschweige denn Athena, dar. Nur ein Beispiel
sei hier behandelt, der Doppelkopf auf den Miinzen der Insel Tenedos . Deren
charakteristische, in archaische Zeit hinaufreichende Prigungen haben im Incusum
die Doppelaxt und vorn einen Doppelkopf aus minnlichem und weiblichem Profil.
Unsere Tafel bringt einen klassischen Stater mit diesem Typus (Taf. 1, 5) V. Er zeigt
eindeutig ein gottliches Paar, links das Profil des birtigen, bekrinzten Gottes, rechts
das der Gottin mit Stephane und Ohrring. Wahrscheinlich ist die Deutung auf Zeus
und Hera den anderen Erklirungen vorzuziehen. Denn aus Fragmenten von Ge-
dichten der Sappho und des Alkaios wissen wir, da3 auf Lesbos, der groBen Nachbar-
insel von Tenedos, eine gottliche Trias verehrt wurde, die aus Zeus, Hera und Dio-
nysos bestand *®, Nun konnen der Doppelaxt im Quadratum incusum dieser Miinzen
dionysische Symbole beigegeben sein, ein Weingefill oder, wie in unserem Beispiel,
eine Traube. Die Miinzen von Tenedos scheinen sich also auf dieselbe Trias zu be-
ziehen, deren Kult uns fiir das archaische Lesbos bezeugt ist.

Man ist zunichst versucht, die Doppelkopfe auf griechischen Miinzen aus dem
heraldischen vyévog dieser Gattung zu erkliren. Aber solche Kopfe waren in der grie-
chischen Kunst, zumal in der Zeit unserer attischen Vierteldrachmenstiicke, nicht auf
die Miinzprigung beschrinkt. Man kann sogar sagen, dal manche attischen Topfer
jener Zeit von einer Art Doppelkopfmanie ergriffen waren. Denn sie formten damals
Kopfgefifle (Abb.2)* und vor allem DoppelkopfgefiBe (Abb.3)?* in grofen

15 Seltman S. 98 Anm. 3—7.

16 E. Babelon, Traité des Monnaies Grecques et Romaines I Taf. 16, 2—8. Ebendort Taf. 16, o ist
zwar auch ein weiblicher Doppelkopf von Tenedos abgebildet, der den Prigungen von Lampsakos
entspricht (oben Anm. 6), aber diese Miinze ist fiir Tenedos nicht charakteristisch.

17 Berlin. Kraay-Hirmer Taf. 197 Nr.697. Dort ist der Doppelkopf unbenannt. Bei Franke-
Hirmer heiBt es «Zeus und Hera?». Andere Deutungen a. O, S. 144 oben. — Wihrend der Druck-
legung erreicht mich der Beitrag von H. Hommel in der Festschrift fiir F. Altheim (1969) S.261-272
iiber das Doppelgesicht auf den Miinzen von Istros; ebendort Abb. 17 auch ein Triobol von Thasos
mit einem Doppelkopf in «Janusform».

18 Fragment 17 und 129 Lobel-Page, Poetarum Lesbiorum Fragmenta (1955).

19 Das abgebildete Exemplar: Oxford, Ashmolean Museum. Beazley, ARV. 1540, 3.

20 Das abgebildete Exemplar: Princeton, The Art Museum Princeton University 33.45. Beazley,
ARYV. 1536, 2.

8



Abbildung 2 Abbildung 3

Mengen als Kannen, Trinkbecher und Salbolbehilter. Von dieser merkwiirdigen
keramischen Gattung her, die von Beazley iibersichtlich vorgelegt wurde !, fillt
manches Licht auf die uns hier interessierenden Miinzbilder. Denn die hdufigsten
«janusférmigen» Verbindungen in der Gruppe der Doppelkopfvasen sind zwei Mid-
chenkopfe, die einander, wie auf den Trihemiobolien, im Aussehen entsprechen. Daf3
die Topfer aber mit ihnen kein kompliziertes Doppelwesen, sondern jeweils ein
Paar von Partnern darstellen wollten, zeigen die Gefille, bei denen Kopfe verschie-
denen Geschlechts oder verschiedener Herkunft vereint sind. Der eine Bestandteil ist
zwar meist ein Madchenkopf. Zu ihm kann aber der Kopf eines Negers, einer Nege-
rin, eines Silens oder des Herakles treten 22, Oder der Kopf des Dionysos kann mit
dem eines Silens vereint sein . Den Anstofl zur massenweisen Herstellung solcher
Gefille gab, wie Beazley annimmt, gewil3 der Export nach Etrurien. Da aber eine
groBe Anzahl von ihnen auch im griechischen Mutterland ans Licht gekommen ist *,

21 J.D.Beazley, Charinos. JHS. 49, 1929, S.38—78. Im folgenden: Beazley, Charinos. Ders.,
ARV. 1529-1552, Dazu: Kunstwerke der Antike, Auktion 34, Basel 1967, Nr. 114-116.

22 Beazley, Charinos S. 39 und passim.

23 Beazley, Charinos S. 39. Das Bild hat sich gegeniiber dieser Abhandlung in der Zwischenzeit
etwas verschoben. Es gibt, wie Beazley, ARV. 1529 ff. zeigt, nun mehr Dionysos-Darstellungen an
Kopfgefilen.

24 Siehe die Herkunftsangaben bei Beazley, Charinos und ARV. 1529 ff.



konnen sie nicht, wie etwa die nikosthenischen Amphoren, reine Exportartikel ge-
wesen sein. Die gemeinsame Wurzel fiir diese im griechischen und italisch-etruski-
schen Bereich so beliebte Gefillgattung liegt letztlich wohl in der Sphire des Volks-
timlichen. Nicht zufillig tauchen vergleichbare Bildungen bis heute in der Volks-
kunst verschiedener Gegenden auf 25. Zwar i3t sich ein Begriff wie Volkskunst im
allgemeinen nicht auf Athens Topferkunst anwenden. Aber die Gruppe der Kopf-
und Doppelkopfvasen verrit Tendenzen dieser Art, wenn auch in attischer Brechung.
Typisch attisch an ihnen ist der unverkennbar dionysische Einschlag, das Spiel mit
der Maske. Denn die beiden Gesichter ohne Hinterkopf, die da verbunden sind,
gleichen weniger Kopfen als Masken 2, Zudem stellen sie ohnehin hiufig Wesen
aus dem Bereich des Maskengottes Dionysos oder gar ihn selber dar. Auch fillt der
Beginn dieser Gefillgattung in die Frithzeit des attischen Dramas. Akzeptiert man
ihren Zusammenhang mit dem Maskenspiel, so vermag sie zu unserer Kenntnis der
Masken in der Zeit des Phrynichos und des Aischylos manches beizutragen. Dann
wire beispielsweise das Diadem des Silen an einer Kopfkanne in Oxford (Abb. 2)
nicht «a senseless transference from female heads» ¥, sondern aus dem Einfall eines
Satyrspiel-Dichters zu erkliren. Trigt doch die Maske des Papposilens auf dem
Pronomos-Krater in Neapel (sicher ein Theater-Requisit) ein sehr dhnliches Diadem
(Abb. 4) . Hat man das Maskenhafte der attischen Kopf- und Doppelkopfgefille
einmal erkannt, so verlieren sie auch manches von ihrer isthetischen Bedenklichkeit 2.

Doch zuriick zu dem Doppelkopf auf den attischen Miinzen. Der Umweg iiber
die Keramik ergab, daBl mit ihm keine «zweifaltige Gottin», sondern ein Paar von
Partnerinnen gemeint ist. An den Kopfvasen nennt Beazley die Madchenkopfe mit
dem allgemeinen Namen xdgon. In Verbindung mit Silenskopfen mogen sie Nym-
phen oder Minaden sein, zumal in der archaischen Tragédie die Chore, auf die wir
die Kopfe als Masken beziehen mochten, haufig aus jenen Kultdienerinnen des
Dionysos bestanden. Der Wiirde und dem vyévog archaischer Miinzbilder entspre-
chend, gehort der Doppelkopf auf den Vierteldrachmen sicher in den géttlichen oder
dimonischen Bereich. Wegen der volkstiimlichen Ziige, die sich von den Doppel-
kopfvasen ableiten lassen, miissen zwei in Athen zu jener Zeit sehr populire, dazu
nah verwandte Gottinnen dargestellt sein. Wanderten doch die Vierteldrachmen-

25 Dazu jetzt: Ilona Richter, Das KopfgefiB. Zur Typologie einer Gefalform. (Magister-Arbeit
Koln 1967).

26 Die mit Diademen geschmiickten Masken der Choreuten auf dem Kolonnettenkrater in Basel
(gut sichtbar: Antike Kunst 10, 1967, Taf. 21, 1) konnten, spiegelbildlich verdoppelt, ein Doppel-
kopfgefill oder ein Gebilde wie auf unseren Miinzen ergeben.

27 So Beazley, Charinos S. 68 zu Abb. 20. ARV. 1546, 3.

28 Arias-Shefton-Hirmer, A History of Greek Vase Painting (1962) Taf.218. Beazley, ARV.
1330, I.

20 Zu dieser: Beazley, Charinos S.39f. — Zu dem marmornen Doppelkopf archaischen Stils im
Getty-Museum (Malibu) kann ich mich mangels Autopsie leider nicht duflern; vgl. H. Stothart, A
Handbook of the Sculpture in the J. Paul Getty Museum (196s) S. 17 f. Taf. 9.

I0



stiicke, auf denen sie erscheinen, als gingiges Kleingeld im tiglichenLeben des Volkes
von Hand zu Hand.

Die wichtigste Gottin Athens war selbstverstindlich Athena. Ihr Kopf erscheint
auf den attischen Miinzen bis hinab zum Obol, auch auf unseren Trihemiobolien.
Aber an dem Doppelkopf findet sich, wie wir sahen, kein Hinweis auf diese Gottin.
Nun standen dem einfachen Volk oft andere gottliche Wesen niher als Athena. So
war der Fels der Akropolis, auf dem sich der Tempel der Stadtgéttin erhob, wie
durchlochert von Hohlen, Grotten und Bezirken verschiedener populirer Gottheiten.
Manche Heiligtiimer dieser Art wurden noch in der Zeit des Pausanias dort gezeigt,
andere kamen durch die Ausgrabungen fiir unsere Kenntnis neu hinzu®. Unter
diesen Verehrungsstitten nehmen die von miitterlichen oder aphrodisischen Gottin-
nen die erste Stelle ein — auch die drei Chariten vom Eingang der Akropolis sind
solche Wesen (Pausanias 1, 22, 8). Manche Géttinnen dieser Art wurden nur von
privater Seite verehrt. Sie kommen fiir eine offizielle Darstellung, wie sie auf Miin-
zen zu erwarten ist, daher kaum in Frage. Anders steht es mit Aphrodite, die an den
Hingen der Akropolis zwei wichtige, durch staatliche Kulte ausgezeichnete Heilig-
timer besa3. Am Nordhang hatte sie zusammen mit Eros einen heiligen Bezirk, der
mit dem uralten Fest der Arrephoria verbunden war 3!, Am Siidwesthang gehorte ihr
als Pandemos zusammen mit Peitho ein Heiligtum, dessen Kult einer frithhellenisti-
schen Inschrift zufolge von der Polis «nach Vitersitte» ausgerichtet wurde *. Dabei
filhrte man die alten Kultbilder der Aphrodite Pandemos und der Peitho in einer
Prozession zur rituellen Waschung. In der Zeit des Pausanias waren jene Bilder
nicht mehr vorhanden, sondern durch spitere «nicht von den unbekanntesten
Kiinstlern» stammende Statuen ersetzt (1, 22, 3). Wie mir scheint, liegt es am nich-
sten, die Gottinnen Pandemos und Peitho vom Ful3 der Akropolis auf den attischen
Vierteldrachmen dargestellt zu sehen, und zwar aus folgenden Uberlegungen:

Bei der historischen Betrachtung des Kultes der Aphrodite Pandemos in Athen
darf man nicht vom Symposion des Platon ausgehen *. Dort sind in einer sophisti-
schen Rede die beiden Liebesgottinnen mit den Namen Urania und Pandemos als
ethische Gegensitze hingestellt. Unser Kronzeuge fiir das Verstindnis des Bei-

30 Pausanias 1, 22, 3. Grabungen: O. Broneer, Hesperia 1, 1932, S. 31—35. G. Dontas, Ergon 1957,
S.8-12; 1960, S.10-13. L.Beschi, Annuario Scuola Atene 45/46, 1967/68, S.s17 ff. (Hinweis
T. Holscher).

31 Broneer in der vorigen Anm. Zu den Arrephoria: L. Deubner, Attische Feste (1932) S.9-17.
Burkert, Hermes 94, 1966, S. 1—25. E. Simon - M. Hirmer, Die Gotter der Griechen (1969) S.181f,
240.

82 L. Deubner, Attische Feste S. 215 f. F. W.Hamdorf, Griechische Kulturpersonifikationen der vor-
hellenistischen Zeit (1964) S.63f. T 466. Das Heiligtum lag aber nicht, wie a. O. angegeben, am
Nordosthang (dies ist eine Verwechslung mit dem von Broneer ausgegrabenen), sondern am Siid-
westhang. Das legen die Beschreibung des Pausanias 1, 22, 3 und die Grabungen von G. Dontas
nahe, der, wie es scheint, Teile des Heiligtums gefunden hat: Ergon 1960, S. 10-13.

33 Zum folgenden vgl. mein oben in Anm. 31 genanntes Buch S. 250-253.

II



namens Pandemos ist vielmehr der Historiker Apollodor von Athen?. In seinem
wichtigen, leider fast ganz verlorenen Werk «Uber die Gétter» hatte er geschrieben,
das Heiligtum der Aphrodite Pandemos sei in der Nihe der alten Agora errichtet
gewesen, weil dort das ganze Volk (wévra tov dfjuov) seit alters zur Volksversamm-
lung zusammengekommen sei. Diese Nachricht it sich mit der oben zitierten
Stelle bei Pausanias, der auf die Griindungsgeschichte des Heiligtums eingeht, kom-
binieren. Es heiBt dort: «Den Kult der Aphrodite Pandemos und der Peitho richtete
Theseus ein, als er die Athener von den Demen (Gmd t@v dnuwv) zu einer einzigen
Stadt zusammenfihrte». Die Verehrung der Pandemos wurde also mit dem Synoikis-
mos von Attika in Zusammenhang gebracht, und deshalb hatte die Gottin ein Fest
von staatlicher Seite. Aus den verschiedenen Demen war durch die dem Theseus zu-
geschriebene Tat der Demos von Athen geworden. Die kultische Besiegelung dieser
Tat war nach attischem Glauben durch das Fest der Panathenien (Plutarch, Theseus
24) und durch die gemeinsame Verehrung der Pandemos erfolgt. Der Beiname be-
deutet also «die dem ganzen (attischen) Volk gemeinsame» Aphrodite. Er ist nicht
ethisch, sondern politisch aufzufassen.

Daf die Einigung von Attika durch Theseus nicht mit Waffengewalt, sondern auf
friedlichem Wege, durch Uberredung und Uberzeugung, zustande gekommen war,
bewies Peitho %, die Kultgenossin der Aphrodite Pandemos am Siidwesthang der
Akropolis. Ohne die Goéttin der Uberredungskunst konnte Aphrodite, wie andere
archaische Kulte zeigen, auch kriegerische Ziige haben *. Im Verein mit Peitho da-
gegen siegte sie durch die Macht der Argumente oder den Zauber der Rede. Attika
ohne Biirgerkrieg geeint oder geordnet zu haben, wurde in der Antike nicht nur
dem Theseus, sondern auch dem Solon nachgeriihmt. Bei Nikander von Kolophon
ist dem Solon sogar die Griindung des attischen Pandemos-Kultes zugeschrieben *,
Die Geschichte, die er aus diesem Anlal} erzihlte, zeigt aber, da3 Nikander in der
Pandemos bereits die Hetdrengottin aus dem Symposion des Platon sah. Solon mag,
wie viele Kulte in Attika, auch den Kult der Pandemos neu geordnet haben, im all-
gemeinen aber galt Theseus als der Griinder. Dies 146t sich nicht nur aus dem oben
zitierten Apollodor-Fragment erschliefen, in dem der altehrwiirdige Kult mit den
friithesten Einrichtungen der durch Theseus eingefithrten Demokratie verbunden
wird, sondern auch aus der Lebensbeschreibung des Theseus bei Plutarch. Auf sie
kommen wir spiter zuriick .

34 Bei Harpocr. s.v. ITavdnuos *Agpodity. Jacoby, Fr. Gr. Hist. Nr. 244 F 113 (Hinweis H. A.
Cahn).

35 Zur Verbindung von Aphrodite mit Peitho, die vielerorts in Griechenland bezeugt ist: Ham-
dorf a. 0. (oben Anm. 32) S. 63 f. Enc. Arte Ant. VI (1965) Sp. 5-8 s. v. Peitho (E. Simon).

36 Ch. Karusos, JdI. 52, 1937, S. 166—-197.

37 Sie ist bei Harpocr. an derselben Stelle iiberliefert wie die oben Anm. 34 wiedergegebene
Apollodor-Stelle und bei Jacoby ebendort abgedruckt. Ebenso: Athen. 13, 569 d.Nikander berichtete,
Solon habe das Pandemos-Heiligtum aus Geldern errichtet, die er durch das Vermieten von Hetiren
an junge Leute eingenommen habe.

38 Unten S. 18.

I2



Wie Schefold ausgefiihrt hat, erhielt die Gestalt des Theseus in der Zeit des
Kleisthenes eine groBe Aktualitit®. In der Bildkunst tauchen nun Zyklen von
Theseus-Taten auf. Man darf daraus schlieBen, dafl Kleisthenes, der Attika vollig neu
ordnete (sein Phylensystem blieb wihrend der ganzen Antike in Geltung),in Theseus
sein mythisches Vorbild sah. Méglicherweise geht auf Kleisthenes, den aus altem
Adel stammenden Begriinder der demokratischen Verfassung Athens, auch die
Interpretation des Theseus als eines Mannes zuriick, der als Angehoriger des Konigs-
hauses die attische Demokratie ins Leben rief. Als demokratischen Konig, gleichsam
schon im Amt des doywv Pooidetc, zeichneten den Heros dann die Tragiker des
5. Jahrhunderts. Da von allen Taten des Theseus die Zusammenfiihrung des attischen
Volkes im Zeichen der Aphrodite Pandemos und der Peitho die am meisten «demo-
kratische» war, konnte sie im kleisthenischen Athen besondere Bedeutung erlangt
haben. So wire es nicht zu verwundern, wenn die zum Umlauf beim Demos be-
stimmten Kleinmiinzen neben der Stadtgéttin Pallas Athena die Volksgottin Aphro-
dite Pandemos mit ihrer Beisitzerin Peitho zeigten.

Zwar kennen wir aus dem Mythos die Gottinnen Athena und Aphrodite als
Gegnerinnen, man denke an die Ilias, an das Urteil des Paris. In bestimmten alten
Kulten aber, so beim attischen Fest der Arrephoria oder auf der archaischen Akro-
polis von Gortyn in Kreta, waren Aphrodite und Athena vereint . Der Grund da-
fiir liegt letztlich darin, daB3 die Gottinnen beide von der orientalischen Kriegs- und
Liebesgottin abstammten, die in ihren ostlichen Ursprungslindern Inanna, Anat,
Ischtar, Astarte oder Allat hie3, aber iiberall dieselbe grofle Gottin war *. Aus
jener gemeinsamen Herkunft lassen sich manche Eigenheiten der beiden griechi-
schen Gottinnen erkliren, so die Bewaffnung der Aphrodite an alten Kultorten, die
gemeinsame Beziehung von Athena und Aphrodite zum Olbaum oder die Mutter-
rolle der Athena auf der Akropolis von Athen, wo sie in ihrem Tempel den Erichtho-
nios groBzog. Denn dieser war ein Sohn des Hephaistos, eines Gottes also, der sonst
nicht mit Athena, sondern mit Aphrodite oder der ihr nahestehenden Charis ver-
mihlt war. Den Athenern der archaischen und friithklassischen Zeit, die Athena und
Aphrodite aus den homerischen Epen und Hymnen als fest umrissene, gegensitzliche
Gottinnen kannten, war jener gemeinsame Ursprung sicher nicht bewubBt. Sie inter-
pretierten die Verbindung von Athena und Aphrodite in den Kulten der Stadt auf
ihre Art: Die beiden Gottinnen taten sich zusammen zum Gedeihen des attischen
Volkes. Den schonsten Beweis fiir dieses Denken liefern die «Eumeniden» des
Aischylos. Dort bezieht sich Athena kurz vor der fiir Athen entscheidenden Wende
des Stiickes, vor der Verwandlung der Erinyen in Eumeniden, auf Peitho, die Kult-

39 K. Schefold, Mus. Helv. 3, 1946, S. 65 ff. S. 89 f. Anhang IIIL

40 Dazu R. Hampe, Kretische Lowenschale des 7. Jhs. v. Chr. Sitzungsber. der Heidelberger Akad.
1969, S. 37 mit Anm. 104.

41 H, W. Haussig, Worterbuch der Mythologie I, Gotter und Mythen im Vorderen Orient (1965)
S.81 ff. s.v. Inanna. S.179f. s.v. IStar. S. 235 ff. s.v. Anat. S. 250 ff. s.v. Attart, Astart, Astarte.
S. 422 ff. s. v. Allat.

I3



genossin der Pandemos (885 ff.). Sie sagt zum Erinyenchor: «Wenn dir heilig die

Scheu vor Peitho ist, die Besanftigung und Bezauberung meiner Zunge, so diirftest du
bleiben» %2,

AL’ €l uév ayvov éoti ool Ilerdoig oéfag,
vAwoons Eutic petdypa xat dedrntnguov,
oV & olv pévols av.

Und das Wunder geschieht, die Erinyen verhandeln daraufhin mit Athena iiber
ithren Verbleib in Athen, werden mit ihr einig und beginnen, von ihr angeleitet,
Segenslieder fiir das attische Land zu singen. Athena aber vergiBt nicht, wem ihre
Stadt dieses Wunder verdankt. Nachdem sich der vollig besinftigte und verwandelte
Chor an die Moiren um Stiftung gliicklicher Ehen in Athen gewandt hat, spricht sie
zu dem Volk, das zur feierlichen SchluBprozession die Orchestra betritt (970 ff.):
«Ich liebe die Augen der Peitho, da sie mir wachte iiber Zunge und Mund bei der
Verhandlung mit diesen, die sich wild widersetzt hatten».

OTEQYW
8" duuata Iewdots, 6w pot yAdooav
wol 6ToW’ Emwmdn 7tog TGod’ dyolwg
amovnvouevac.

Athena schreibt also ihren Erfolg dem Wirken der Peitho zu, die sie vor und
nach der Krisis ausdriicklich nennt. Durch Peitho ist es ihr gelungen, die Erinyen
nicht nur zu besanftigen, sondern sogar in Segnende zu verwandeln. Seit dem ersten
Gedicht der Sappho (1, 18 ff.) gibt es dichterische und bildliche Zeugnisse dafiir, daB3
Peitho und Aphrodite nicht nur einen Zustand in sein Gegenteil wenden, sondern
dariiber hinaus noch sehr viel mehr bewirken konnen 3, Diese Beispiele beziehen
sich zwar meist auf den eigentlichen Bereich der Aphrodite als Liebesgottin. Aber
Peitho war — nicht nur in Athen — auch michtig im politischen Bereich *. Deshalb
wire ihr Erscheinen auf Miinzen, also in staatlichem Zusammenhang, durchaus zu
verstehen. Wenn unsere Deutungder attischen Trihemiobolien stimmt, so waren dem
Aischylos die beiden Gottinnen Athena und Peitho, die in seinen «Eumeniden» zum
Wohle Athens zusammenwirken, in gemeinsamer Darstellung schon seit seiner
Jugend von den Miinzen her vertraut.

42 Zur Haltung der Athena an dieser Stelle: Beazley, Antike Kunst 4, 1961, S. 51.

43 E. Simon, Antike Kunst 7, 1964, S. 92 ff.

44 Zur politischen Bedeutung von Peitho: Hamdotf und Simon an den oben Anm. 32 und 35 ge-
nannten Stellen.

14



Der Méidchenkopf und der Negerkopf auf den Halbdrachmen (Taf. 1, 1; 2, 1)

Die etwas iiber zwei Gramm wiegenden silbernen Halbdrachmenstiicke haben auf
der Riickseite den eingangs erwihnten, sehr reizvollen Madchenkopf **. Er ist mit
einer Perlenkette geschmiickt, tragt ein Diadem im Haar und hat als Beizeichen
kleine Olbaumblitter — Reste des Olzweigs neben der Eule, die sonst auf dieser
inkusen Seite der attischen Miinzen sitzt. Von besonderer Feinheit ist das Nacken-
haar. Seine langen, geperlten Strihnen sind zu einem Schopf gebunden, aus dem vier
Spitzen zierlich herausflattern. Seltman nannte das Midchen Athena Ergane *S.
Diese gottliche Schiitzerin des Handwerks wurde jedoch in Athen und anderenorts
gewohnlich behelmt dargestellt 7, Die Beziehung der Athena zu kunstvoller Arbeit
konnte also in dem kanonischen Athenakopf der attischen Miinzen durchaus mit-
reprasentiert sein. Dagegen hat der Midchenkopf zwei nahe Parallelen in Miinzen
anderer Stiadte, die sicher zu deuten sind. Sehr dhnlich ist der schone, lichelnde
Aphroditekopf auf archaischen Miinzen von Knidos (Taf. 1, 2) %8, vergleichbar auch
der Aphroditekopf auf korinthischen Drachmen (Taf. 1, 3) *. Korinth hat zwar als
Haupttypus auf seinen Miinzen den Kopf der Athena mit korinthischem Helm im
Incusum, zu dem auf der anderen Seite der Pegasos gehort. Aber das Fliigelpferd
kann auf Drachmen vom 6. bis zum 4. Jahrhundert auch mit einem Miadchenkopf
kombiniert sein, in dem man mit Recht die in Korinth hochverehrte Aphrodite et-
kannte. Die korinthischen Miinzen sind in unserem Zusammenhang auch deshalb
wichtig, weil auf ihnen die Bereiche der Athena und der Aphrodite verbunden sind,
ahnlich wie auf den oben gedeuteten attischen Vierteldrachmen. Zeigen etwa auch
die attischen Halbdrachmen Aphrodite Pandemos? Daf3 wir die beiden Serien inhalt-
lich zusammensehen diirfen, legt ihr gemeinsames Auftauchen in der Zeit des
Kleisthenes und ihre Sonderstellung innerhalb der spdtarchaischen attischen Miinz-
prigung nahe. Aber wie kommt es, dafl der Kopf der Aphrodite, wenn wir ihn rich-
tig interpretieren, durch den eines Negers «ersetzt» sein kann?

Der Negerkopf mit kurzem, lockigem Haar, Stupsnase und wulstigen Lippen
gehort schon der Stempelverbindung wegen eindeutig zu unseren attischen Triobo-
lien . Selbst die Olivenblitter, die bei der Eule und bei dem Midchenkopf im In-
cusum stehen, fehlen nicht. Er ist bisher nur in einem Unicum in Berlin bekannt
geworden (Taf. 2, 1), aber das muB nicht bedeuten, daB die Emission klein war. Neue
Funde konnen das Bild verindern. Die attischen Kleinmiinzen sind uns ohnehin

45 Seltman S.200 Taf. XXII oo, BB . vy. Auf den zuletzt zitierten Miinzen, den spitesten der
Reihe, aus dem friihen 5. Jh., erscheint der Olzweig nicht, wie bei den fritheren Miinzen, vor dem
Kinn des Midchenkopfes, sondern hinter seinem Scheitel. Svoronos Taf. 7, 26—36.

46 Seltman S. 96 f.

47 S, Stucchi, RM. 63, 1956, S. 122-128, mit Lit. Zur Statue der (behelmten) Athena Hephaisteia
des Alkamenes: Helbig, Fiithrer I (1963) Nr. 377; II (1966) Nr. 1991 (W. Fuchs).

48 London. Kraay-Hirmer Taf. 186 Nr. 630. Dazu H. A, Cahn, Knidos (1970) S. 48 f. Nr. 77, 10.

49 BMC. Corinth (1889) Taf. 2, 8; o.

50 Seltman S. 200 Taf. XXII ao. Svoronos Taf. 7, 36.

I5



nicht zahlreich tberliefert. Der Neger wird in der Numismatik bis heute Delphos
genannt. Man hidlt ihn also fiir den eponymen Heros von Delphi, und zwar aus den
folgenden Griinden: Auf kleinen delphischen Silbermiinzen der spitarchaischenZeit
erscheint ein dhnlicher Negerkopf wie auf dem Berliner Unicum (Taf.2, 2 und
Taf. 2, 3) 5., Nun heilt die Mutter des Delphos in unseren Quellen Thyia, Melaina,
Melantho oder Kelaino %%. Da in einigen dieser Namen das Wort «schwarz» enthal-
ten ist, erklarte Th. Panofka den Delphos als Sohn der schwarzen Mutter und damit
als Neger 5%, obwohl als sein Vater Apollon oder Poseidon iiberliefert ist. Zwar folg-
ten Miinzforscher wie Babelon und Seltman dieser Deutung, aber sie 148t sich nicht
aufrecht halten, da es keine griechischen Heroen oder Heroinen mit negroiden Ziigen
gibt. Selbst Memnon, der Konig der Athiopen, oder Andromeda, die 6stliche Konigs-
tochter, haben in der Bildkunst und in der Literatur nur ein Gefolge von Negern
oder Negerinnen, sie selbst sind Weille *. So stand neben Memnon im Wandbild
des Polygnotos in Delphi ein Negerknabe, «weil Memnon Konig des Athiopenge-
schlechtes war» (Pausanias 10, 31, 7). Wir sprechen iiberhaupt bei den negroiden
Menschen in der griechischen Kunst besser von Athiopen, wie sie seit Homer ge-
nannt wutden. Athiopen ohne bestimmte Eigennamen waren fiir die Griechen
sicher auch die Negerkopfe auf den Kleinmiinzen in Delphi und Athen. Wie kam es
zu ihrer Darstellung?

Wieder helfen uns, wie im Falle des Doppelkopfes, die attischen Kopfgefille wei-
ter. Denn in dieser Gattung spielten die Kopfe von Athiopen und Athiopinnen eine
wichtige Rolle (Abb. 3). Beazley schrieb dariiber®: «It seemed a crime not to
make negroes when you had that magnificent black glaze.» Die Negerkopfe auf
unseren spitarchaischen Silbermiinzen oder in der klassischen Toreutik *¢ zeigen
jedoch, daB3 die schwarzen Menschen nicht nur ihrer Farbe wegen und nicht nur bei
den Topfern beliebt waren. Herodot (3, 114) nannte diese «sehr grofen, sehr scho-
nen und sehr langlebigen Menschen», die aus dem Eingang der Odyssee als vorbild-
liche Verehrer der Gotter bekannt sind, Nachbarn des Landes der Araber, in dem
der Weihrauch und die kostbaren Zutaten zum Salbol gediehen. Es scheint, daf} in
der volkstiimlichen Vorstellung die Araber mit den Athiopen gleichgesetzt wurden,
da sie beide den Rand der Erde bewohnten, und da der Name der Araber erst bei
Herodot auftaucht, wihrend der Name der Athiopen durch die Epen Homers bereits

51 Seltman S. 97 Abb. 61.

52 Roscher, ML. I Sp. 985 s. v, Delphos (Stoll).

53 ‘Th. Panofka, Delphos und Melaine. Berliner Winckelmanns-Programm 1849. Ebenso: Babelon,
Traité des Monnaies Grecques et Romaines II 1, S. 995 f. Seltman S. 97.

54 Selbst die dthiopische Konigstochter Charikleia in dem spiten Roman «Aithiopika» des Helio-
dor ist ausdriicklich als «WeiBle» beschrieben. Zu den Negerdienerinnen der Andromeda und zu
Negerdarstellungen im 5. Jh. allgemein: K. Schauenburg, Antike und Abendland 13, 1967, S.2f,
mit Literatur. '

55 Charinos S. 39. — Vgl. Kunstwerke der Antike, Auktion 40, Basel 1969, zu Nt. 50.

56 So an der Phiale der Nemesis von Rhamnus und den Nachbildungen. Dazu E. Simon, Antike
Kunst 3, 1960, S. 8 Taf. 3, 1—3.

16



mythische Wiirde besall. Denn wie konnte es sonst kommen, da3 nicht nur auf den
archaischen Doppelkopf-Aryballen, sondern auch in der klassischen Keramik immer
wieder Athiopen mit SalbdlgefiBen verbunden sind 37? Karusu schreibt mit Recht ®:
«Ethiopiens . .. c’était pour les Athéniens le monde oriental avec ses jardins fabuleux
d’ol provenaient les parfums de prix». Von den «Athiopen» Arabiens kamen aber
nicht nur die begehrten, teuren Zusitze zum Salbol. Aus jenen Gegenden stammte
auch die Gottin, in deren Kult und Dienst man kostbare Salben und Ole vor allem
verwendete: Aphrodite. Dessen waren sich die Griechen, wofiir Herodot (1, 105)
unser Zeuge ist, bewuBBt. Er iiberliefert uns auch ihren arabischen Namen, Alilat
(1, 131; 3, 8). Fiir die Wanderung des Aphroditekultes aus dem Orient nach Grie-
chenland, zusammen mit der Sitte des Salbdlgebrauchs, sei auf die neue Unter-
suchung von R. Hampe verwiesen *°. Dort ist auch gezeigt, wie das wichtigste Attri-
but der orientalischen Goéttin, der Lowe, auf den archaischen SalbolgefiBen weiter-
lebte. Ahnlich wie die Lowen, so diirfen auch die Athiopen als Trabanten der aus
dem Orient zugewanderten Aphrodite gelten. Dieser Gedanke liegt um so niher,
als sie auf den Doppelkopfgefilen mit den Silenen, den Begleitern des Dionysos,
abwechseln konnen. Wie die Silene auf Dionysos, ihren Herrn, so beziehen sich die
Athiopen auf ihre Herrin Aphrodite. Sie sind, iiberspitzt ausgedriickt, Silene der
Aphrodite, zumal sie seit Homer mythische Wesen waren. Ja die Athiopen, stups-
nisig (owol) wie die Silene, konnen mit diesen an den KopfgefiBlen sogar zu einem
einzigen «Mischwesen» verschmelzen. Beazley schreibt zu einem Doppelkopfbecher
in San Simeon %: «The satyr’s flesh is painted black, turning him into a kind of
negro».

Nun wieder zuriick zu unseren delphisch-attischen Kleinmiinzen. Eine Eigenschaft,
die bei dieser Miinzgattung besonders nétig war, nimlich Beliebtheit beim Volk,
hatte der Athiope in spitarchaischer Zeit offensichtlich, wie sein hiufiges Vor-
kommen in der Gruppe der KopfgefiBle zeigt (Abb. 3). Wie dort, so 1Bt er sich auch
hier mit dem Bereich der Aphrodite verbinden, denn er «vertritt» auf dem attischen
Exemplar den Midchenkopf, den wir unabhingig davon Aphrodite nannten. Der
Kopf oder die ganze Gestalt des Silens war auf griechischen Miinzen seit dem 6. Jahr-
hundert verbreitet ¢'. In Delphi und Athen kommen nun die #thiopischen «Silene
der Aphrodite» hinzu. Das gemeinsame Auftreten des Negerkopfes hier und dort
wurde von Seltman so interpretiert ®2: «The Alcmaeonid Cleisthenes as the new
founder of Delphi’s temple placed upon the Athenian money the head of the first

57 So in der Gruppe der Neger-Alabastren, Beazley, ARV. 267—269, die stilistisch mit den Neger-
kopfgefiBen zusammenhingen. Ein weiteres Exemplar: Kunstwerke der Antike, Auktion 26, Basel
1963, Nr. 121.

58 BCH. 86, 1962, S. 442 ff. Anm. 5.

59 Siehe oben Anm. 40.

60 Beazley, ARV. 1537 (unten).

61 Vgl. Kraay-Hirmer Taf. 2—4, 11, 15, 21 f., 140-142.

62 Seltman S. 97.

Iy



founder of Delphi itself». Zwar muf} die Deutung des Athiopen als Delphos auf-
gegeben werden. Aber die Anwesenheit der Alkmeoniden, des attischen Geschlechtes,
dem Kleisthenes angehorte, in Delphi und seine Verdienste um den Neubau des
Apollontempels ® lassen sich auch fiir die historische Bewertung der Negermiinzen
heranziehen. Denn kein anderer als der Gott von Delphi hatte den Athenern die
Verehrung der Aphrodite Pandemos nahegelegt, die auf den kleisthenischen Miinzen
erscheint. Plutarch schreibt im «Leben des Theseus» (18): «Ferner heillt es, dal3 der
delphische Apollon selbst ihm geraten habe, Aphrodite zur Fihrerin zu nehmen und
sie anzurufen, dal} sie seine Geleiterin sei, und dal}, als ihr Theseus am Strande
opferte, die Ziege von selbst zum Bock geworden sei; daher habe die Géttin den
Beinamen Epitragia». Zwar handelte es sich bei diesem Opfer nicht um die Einigung
Attikas, sondern um die Abfahrt des Theseus nach Kreta, die jedoch die Voraus-
setzung fiir den Synoikismos bildete (vgl. Plutarch, Theseus 24). Der Bock als
Opfertier aber verrit, welche Aphrodite vom delphischen Orakel den Athenern
empfohlen worden war, denn er war das bekannteste Opfer und Attribut der Aphro-
dite Pandemos. Als Bocksreiterin (Epitragia) stellte sie im 4. Jahrhundert Skopas
dar (Pausanias 6, 25, 1). Die delphischen Kleinmiinzen mit dem Negerkopf haben
auf der inkusen Seite nun eben dieses Tier, den Kopf eines Ziegenbockes von vorn
(Taf.2; 3). Damit bezieht sich der Athiope auf den kleinen delphischen Miinzen nicht
auf Aphrodite allgemein, sondern speziell auf die Pandemos. Dasselbe gilt fiir den
attischen Negerkopf auf dem Unicum in Berlin (Taf.2, 1). Er steht an Stelle des
sonst auf den Halbdrachmen abgebildeten Aphroditekopfes, den wir oben ebenfalls
Pandemos nannten. Damit rundet sich der Kreis.

Zusammenfassend 48t sich sagen, daf} die drei einzigen bisher bekannten Ab-
weichungen von den kanonischen Typen der attischen Miinzen spatarchaischer Zeit
untereinander inhaltlich nahe zusammenhingen. In ihnen ist der Stadtgtttin Athena,
deren Kopf jeweils auf der einen Miinzseite erscheint, nach unserer Hypothese der
Bereich der Volksgottin Aphrodite Pandemos gegentibergestellt. Die Vierteldrach-
menstiicke zeigen sie in der damals beliebten Doppelkopfform mit ihrer Kultgenos-
sin Peitho vereint (Taf. 2, 4). Auf den Halbdrachmen kann ihr Kopf (Taf. 1, 1) mit
dem eines Athiopen abwechseln (Taf.2, 1), der in Delphi und Athen als ihr Be-
gleiter zu deuten ist. Wie die Gattung der Kopfgefille nahelegt (Abb. 3), waren
Athiopenbilder in spitarchaischer Zeit populir, und volkstiimliche Embleme sind
bei den Kleinmiinzen zu erwarten. Diese Embleme stimmen in unserem Fall zu-
gleich mit den delphischen Verbindungen und der demokratischen Politik des Alk-
meoniden Kleisthenes iiberein, aus dessen Zeit die Miinzen stammen. Denn Aphro-
dite Pandemos und Peitho, in deren Dienst Theseus Attika auf ein delphisches Orakel
hin geeinigt hatte, standen im BewuBtsein der Athener am Beginn ihrer Demokratie.

63 Dazu jetzt: W.Gauer, Weihgeschenke aus den Perserkriegen, Ist. Mitt. Beiheft 2, 1968,
S. 130 ff.

18



1 Athen

Knidos
Korinth
4 Lampsakos

wWN

s Tenedos

1 Athen
2 Delphi

3 Delphi
4 Athen

TAFEL-NACHWEIS

Tafel 1

Triobol s10-500. Vs.: Kopf der Athena. Rs.: vermutlich Kopf der Aphrodite Pan-
demos. Hirmer 354 (ohne Gewichtsangabe). Athen.

Drachme 465—449. Rs.: Kopf der Aphrodite. 6,26 g. Cahn 77, 10. London.

Drachme um 490. Kopf der Aphrodite. 2,65 g. BMC 79. London.

Drachme um 480. Vs.: Weiblicher Doppelkopf. Rs.: Kopf der Athena. 5,31 g.
BMC 10. London.

Tetradrachmon um 375. Doppelkopf, vermutlich Zeus und Hera. Rs.: Doppelaxt
zwischen Fliege und Traube. 14,67 g. Hirmer 697. Berlin.

Tafel 2

Triobol s1o—s00. Vs.: Kopf der Athena, Rs.: Athiope. 2,09 g. Seltman S. 200. Uni-
cum. Berlin.

Obol um 490. Vs.: Athiope. Rs.: Bockskopf von vorn. Gipssammlung Winterthur
(nach Du Chastel, 0,70 g).

Obol wie vorher 2. 0,66 g. BMC 9. London.

Triobol s1o—500. Weiblicher Doppelkopf, vermutlich Aphrodite Pandemos und
Peitho. Rs.: Kopf der Athena. 1,09 g. BMC 29. London.

VERZEICHNIS DER ABBILDUNGEN IM TEXT

1 Zepter des Zeus mit <janusformigem» Knauf. Detail aus einer Hydria des Antimenes-Malers.
Martin von Wagner-Museum, Wiirzburg.

2 Maske eines Silens mit Diadem. Kanne in Oxford.

3 Athiope und Midchen. Doppelkopfbecher. The Art Museum, Princeton University.

4 Maske des Papposilens vom Pronomos-Krater. Neapel.

Aufnahmen

Tafel 1, 1—2—4—5 Hirmer (nach Originalen). Tafel 1, 3 und Tafel 2, 1—2 Bloesch (nach Gipsen
in Winterthur). Tafel 2, 3—4 Hurter (nach BMC).
Abbildungen im Text: 1, 2, 3 Museumsaufnahmen. Abb. 4 nach FR. Tafel 143.

19






TAFEL 1







TAFEL 2







	Aphrodite Pandemos auf attischen Münzen : für Dorothy B. Thompson

