Zeitschrift: Schweizerische numismatische Rundschau = Revue suisse de
numismatique = Rivista svizzera di numismatica

Herausgeber: Schweizerische Numismatische Gesellschaft

Band: 25 (1930)

Heft: 3

Artikel: Der Sonnengott auf griechischen und rémischen Minzen
Autor: Bernhard, Oscar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-173135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-173135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ruinen des Sonnentempels von Baalbek (lleliopolis Coelesyriae).

Im Hintergrund der Antilibanon.



Der Sonnengott auf griechischen
und romischen Miinzen.

Von Oscar Bernhard, Dr. med. Dr. phil. h. c.

Mit I Titelbild, 16 Abbildungen im Text und 108 Miinzbildern
auf 5 Tafeln nebst Register.

Die wohltatigen Eigenschaften des Sonnenlichtes, die durch das-
selbe hervorgerufene Forderung des Wohlgefiihles, der belebende
Finfluss auf Korper und Psyche, sind den Bewohnern unserer
Erde seit den dltesten Zeiten instinktiv bekannt gewesen.

Der Anblick der Sonne weckte bei allen Volkern auch
religiose Kmpfindungen. Aus solchen entwickelte sich dann natur-
gemiss der Sonnenkultus. Er war wohl die erste Religion. Noch
zu Platons') Zeiten ehrten Hellenen und Barbaren Sonne und
Mond beim Auf- und Untergehen durch fussfalliges Flehen
(mgoxviicere) und Kusshande (7rgogxvvijgecs).

Zuerst wurden Sonne, Mond und Sterne als solche verehrt
und bildlich dargestellt, z. B. die Sonnenscheibe mit Fligeln bei
den Bahyloniern (Abb. 12) und den Aegyptern:

Abb. 1. Geflugelte Sonnenscheibe. Bruchstick eines Reliefs aus
Koptos, in Berlin, zirka 2100—2000 v. Chr.

Von den Paionen, einem Nachbarvolke der Makedonen, er-
zahlt Maximus v. Tyros, VIII, 8: ,Sie verehren den Helios; das
paionische Gotterbild des Helios ist eine kleine Scheibe oberhalb
einer langen Stange, dioxos poayvs vrreo naxpod Svlov®. Auf diese

") Platon. leg. X, pag. 887 K.



— 246 —

Friihzeit greifen, offenbar archaisierend, Silber- und Kupfermiin-
zen der Stadt Uranopolis zuriick, welche um 300 v. Chr. von
dem Sonnenverehrer und Sonderling Alexarchos?), dem Bruder
des Konigs Kassandros, auf der Halbinsel Akte, wahrscheinlich
auf dem Berge Athos gegriindet wurde.

Die Einwohner nannten sich, ebenf. archaisierend, Ovoavida.
Silberminzen dieser , Himmelstadt“ stellen auf der Vs. die strahlen-
umgebene Sonnenscheibe?®) dar, auf der Rs. die auf dem Himmels-
globus thronende Aphrodite Urania®), einen Stern tber dem
geschmiickten Haupte, in der Rechten die Stange mit dem
Sonnendiskos haltend, welche durch Téanienschmuck als heiliges
Gerat charakterisiert wird (T. 1, 1)7).

Spater erwuchs dann bei den Menschen die Vorstellung
eines persinlichen Sonnengottes, den man im Altertum, und zwar
noch weit in die klassische Zeit hinein, unter verschiedenen
Gestalten und Namen anbetete. '

) avrov xereoynudriiev eis Hiwov Clemens Alexandrinus,
Protrept. 54; iiber diesen wunderlichen Heiligen vgl. auch Athenaus III,
98, d-f.

%) Regling erwihnt die Sonnenscheibe als Beizeichen auf einer
archaischen Silbermiinze von Dikaiopolis, Anfang 5. Jahrh. v. Chr. (Kurt
Regling: Die antike Miinze als Kunstwerk, Berlin 1924, S. 12, Abb. 103).
Ich sehe aber in der betreffenden Darstellung nicht den Sonnenball
mit ausgesandten Strahlen, wie hier, sondern einen vielstrah-
ligen Stern, von einem Kreise eingerahmt. Die Strahlen gehen vom
Mittelpunkt desselben aus.

*) Die Aphrodite Oﬁgav[a vertritt vorzugsweise die reine, edle
Liebe; die Aphrodite Ha"v&?mo_c den allgemeinen rein sinnlichen Trieb.
— Pausanias (IX, 16, 3) erwihnt alte Schnitzbilder der Aphrodite in
Theben, welche von den Thebanern als Weihgeschenke ihrer Konigin
Harmonia, einer Tochter des Ares und der Aphrodite, angesehen wurden.
,Die eine nennen sie Urania, die andere Pandemos (die gemeine), die
dritte Apostrophia (die abwendende). Diese Beinamen hat die Harmonia
der Aphrodite gegeben und zwar den der Urania von der reinen, von
sinnlicher Lust freien Liebe, den der Pandemos von der sinnlichen Lust,
drittens gab sie den Namen Apostrophia, damit sie das Menschen-
geschlecht von unnatirlichen Begierden und gottlosen Handlungen
abwende.”

%) Vgl. Ph. Lederer: Symbole der Aphrodite Urania (Zeitschrift
fur Numismatik, Bd. XLI, Heft 1/2, Berlin 1931).



Die Aegypter verehrten die Sonnengodtter Atum und Ra.
Letzterer wurde auch mit dem Gotte Horos identifiziert und
war als Rd-Harmachéis ihre hochste Gottheit. In der Stadt Anu,
hebr. On, d. h. Sonnenstadt, in Unteragypten etwas ostlich vom
Nil an dem grossen Kanal gelegen, der den Fluss mit dem
arabischen Meerbusen verband, stand der beriihmte Sonnentempel
,das Haus des Ra%“. Die Griechen setzten Ra ihrem Helios
gleich, daher der Stadtname Heliopolis, ‘HAiov molc. Neben
dem Ra-Harmachis wurden im Sonnentempel von Heliopolis auch
noch verehrt der Stier Mnevis, sein heiliges Tier, wie der Apis
der heilige Stier des Sonnengottes Ptah von Memphis war, ferner
der mythische Vogel Phonix, welcher nur alle 500 Jahre erschien.

Unter Konig Amenophis IV., um 1375—1358 v. Chr., der als
einzige Gottheit nur die Sonne anerkennen wollte, durfte in
Heliopolis nur diese und zwar unter dem Namen Aton als
Sonnenscheibe angebetet werden. Er selbst nannte sich Echnaton
»Glanz der Sonnenscheibe“. Nach seinem Tode verlor sich aber
seine monotheistische Lehre rasch, und der frithere agyptische
Polytheismus mit seinem Tierkultus trat wieder hervor. T.I, 2,
eine unter M. Aurelius (161—180) gepragte Kupfermiinze des
Gaues Heliopolis, zeigt uns den Ra-Harmachis in der Gestalt
des griechischen Helios mit Strahlenkranz und Chiton %), den
Stier Mnevis auf der ausgestreckten linken Hand und ein Scepter
in der Rechten haltend.

Die den agyptischen Hauptgottern geheiligten Tiere, der
Widder von Theben (Ammon) — Abb. 2 —, der Apisstier von
Memphis (Ptah), der Falke (Horos) und die Uraeusschlange (Isis
-und Sarapis) wurden zum Zeichen ihrer Gottlichkeit meistens
mit der gefliigelten Sonnenscheibe, um welche sich gewodhnlich
zwei Urausschlangen winden (vgl. Abb. 1), auf dem Kopfe ab-

%) Solche Anlehnungen an griechische Auffassung auf dgyptischen
Minzen erkldren sich dadurch, dass Aegypten erst seit der Eroberung
durch Alexander den Grossen, 332 v. Chr., Miinzen pragte.



Abb. 2. Alexandrinische Grossbronze des Antoninus [ius.

gebildet 7). Fir dieselbe wird wohl der Falke, der heilige Vogel
des Ra und Horos, als Vorbild gedient haben. Spéater wurde
die Sonnenscheibe auch durch einen wirklichen Vogelkorper,
einen Geiler ersetzt, der den Aegyptern ebenfalls ecin heiliges
Tier war. Die gefliigelte Sonnenscheibe war als Symbol der Gitt-
lichkeit auch der Kopfschmuck der Pharaonen. Es liegt nun die
Annahme nahe, dass die griechischen Konige in Aegypten,
die Ptoleméer, das Zeichen der Sonne zur Erhohung ihrer Wiirde
beibehalten wollten, nur ersetzten sie nach griechischer Weise
die gefligelte Sonnenscheibe durch den Strallenkranz des Helios.
Auf einer Goldmimeze des Plolemaios III. Fuergetes I., 247 bis
222 v. Chr., erscheint zum ersten Male die Strahlenkrone als Kinigs-
schimuck ®)

Abb. 3. Plolemaios lll. Goldmiinze.

) Vgl. O. Bernhard: Ueber Tiere Afrikas auf griechischen und
romischen Miinzen, Schweiz. Numismal. Rundschau, Bern 1930, S. 13/14
u. 17, T. I, Nr. 11 u. 16, T. IV, Nr. 7/8.

%) Alexander der Grosse hatte 1n dahnlicher Weise nach der Er-
oberung Aegvptens zu seiner Vergittlichung sein Portrit mit dem
Ammonshorn schmicken lassen, wie uns Miinzen des lysimachos
iibermitteln,



o4

Nach den Ptolemédern haben bhald auch syrische Herrscher
die Strahlenkrone als Sinnbild der Géttlichkeit iibernommen,
zuerst Antiochos 1V., 175—164 v. Chr.:

Abb. 4. Antiochos IV. Tetradrachmon.

Baal — Jupiter Heliopolitanus,

Die Phoenizier verehrten als Lichtgott den Baal. Seine Haupt-
kultstatte war Baalbek, ,Stadt des Baal“, am Fusse des Anti-
libanon, 1150 m. ii. M. gelegen. Dort war in uralten Zeiten dem
Baal ein ungeheurer Tempel aus cyklopischen Steinen erbaut
worden. Auch diese Stadt wurde, gleich jener &gyptischen,
spater von den Griechen, welche den Baal bald mit Zeus (Zeve
“Hiwomokirys), bald mit Helios identifizieren, Heliopolis genannt.
Die Romer bezeichneten sie als ., Heliopolis Coelesyriae“ und
den Baal als ,Jupiter. Heliopolitanus“, Auf den riesigen Grund-
mauern des alten Baaltempels baute Antoninus Pius. 138—161,
der ein grosser Verehrer solarer Gottheiten war und sich selbst
als Sonnengott darstellen liess (siehe spater S.268), um die Mitte des
zweiten Jahrhunderts ,den grossen Gottern von Heliopolis“ ein
prachtvolles Heiligtum, zu dem eine hohe I'reitreppe hinauf-
filhrte. Heute noch zeugen sechs schlanke, zirka 25 m hohe
korinthische Saulen, die einen zerbrochenen Fries tragen, von der
alten Herrlichkeit (siehe Titelbild). Zwei Grossbronzen der Stadt
zeigen den Tempel des Pius mit seinen Saulen von der Seite, Vs.
Septimius Severus, 193—211 (T.I, 3), und ebenso mit Hinzufiigung
des grossen Treppenaufgangs, Vs. Philippus Arabs, 244—249
(T.1, 4). T.1, 3 weist die bezeichnende Umschrift auf: I O M H COI.,
HEL = lovi Optimo Maximo Heliopolitano Colonia Heliopolitana.




— 200 —

Auf den Helioskult dieses coelesyrischen Heliopolis weist auch
das Beizeichen einer dort geprigten Billonmiinze der romischen
Provinz Syria hin: Biuste des Helios mit Strahlenkranz unter
einem stehenden Adler mit ausgebreiteten Fligeln und einem
Kranz im Schnabel (das Hauptmiinzbild der Provinz); Vs. Julia
Domna, Gattin des Septimius Severus, 193-—211 (T. II, 8).

In der spéten Antike spielten zwel urspriinglich orientalische
Sonnengitter, der babvlonische Sarapis und der iranische Mithras,
eine grosse Rolle.

Sarapis.

Der babylonische Gott Sarapis, der fiir Alexander wahrend
seiner letzten Krankheit in Babylon befragt worden war, wurde
von Ptolemaios I. Soter I., 311—305 v. Chr., in Aegypten ein-
gefithrt. Ptolemaios setzte so die schon von Alexander inaugurierte
Religionspolitik, die Aufnahme und Glaubensmengung fremder
Gottheiten fort. In der neuen Hauptstadt Alexandreia wurde dem
Sarapis ein herrlicher Tempel errichtet, das Sarapeion. Ein
zweites grosses Heiligtum war ihm in Memphis geweiht. Be-
riihmt war auch die alexandrinische Kult-Statue, welche Ptole-
maios aus der einst assyrischen Stadt Sinope am Pontus hatte
kommen lassen. Dieselbe erwies sich als eine griechische, dem
Bryaxis zugeschriebene Kolossal-Statue des Hades mit dem
Kerberos?), und musste erst durch Zugabe der Attribute des Sara-
pis (Kalathos und Scepter) in eine solche des babylonischen Gottes
umgewandelt werden. Statuarisch wird Sarapis als reifer Mann
mit starkem Haupthaar und vollem, krausem Barte dargestellt,
wodurch er an den majestéitischen Typus des Zeus erinnert, nur
ist sein Ausdruck milder, fast etwas wehmiitig. So sehen wir
ihn u. a. auf der beriihmten Sarapisbiiste des Vatikan, und mit
einem Strahlenkranz auf der thronenden Statue im Louvre als
Heliosarapis.

Auf dem Umwege tiber Aegypten und von Alexandreia, der
internationalsten Stadt der Antike, aus, hat der Sarapis-Kultus
sich in Griechenland und Rom eingebiirgert und allméhlich die

°) Plut. Alex. 28: 700 Iioviwvoc xologgov¥,



— 251 —

ganze antike Welt erobert. Pausanias zéhlt in seiner Periegesis
sechs Heiligtiimer des Sarapis in Griechenland auf, u. a. einen
Tempel in Athen, ,geht man in die unteren Teile der Stadt, so
ist ein Tempel des Sarapis, dessen gottliche Verehrung die Athener
vom Ptolemaios annahmen (Paus. I, 18, 4), und einen in Sparta
«es 1ist daselbst auch und zwar das mneueste in Sparta, ein
Heiligtum des Sarapis® (Paus. III, 14, 5). Auf der Pariser
Statue sehen wir, wie erwahnt, den Sarapis und Helios syn-
kretistisch verschmolzen.

Enge Beziehungen des Sarapis zu Helios belegen ebenfalls
antike DMiinzen, so namentlich alexandrinische des Domitianus,
81—96, und des Antoninus Pius und auch FEkleinasiatische des
Severus Alexander (222—235). Eine Mittelbronze des Domitianus
zeigt stehenden Sarapis mit Kalathos und Strahlenkranz, die
Rechte ausgestreckt, in der Linken Scepter, Umschrift “Hicoc
Sdoamec %) (Brit. Mus. Catal. Alexandria and the Nomes, S. 35,
Nr. 284, T. XV, 284); und eine Grossbronze des Pius: Sarapis-
Biiste mit Kalathos und Strahlenkranz (Helios-Sarapis), rechts-
hin iber einem Adler mit ausgebreiteten Fligeln (Dattari, Num.
Aug. Alex. S. 185, Nr. 2866, T. XXIV, 2866 ).

Eine Mittelbronze des Severus Alexander aus Magnesia ad
Maeandrum zeigt Sarapis mit Chiton und Himation bekleidet
von vorne, stehend, mit Kalathos und Strahlenkranz, die Rechte
erhoben, in der Linken Scepter — Helios-Sarapis — (Brit. Mus.
Catal. Jonia S. 167, 67, T. XX, 2).

Auf einer Grossbronze ebenfalls des Severus Alexander von
Aspendos in Pamphylien sehen wir den Sarapis in einem Vier-
gespanne in der beliebten Auffassung des mit seiner Quadriga
aus dem Meere aufsteigenden Sonnengottes (siehe spater S. 271
und Tafel 1II, 6; ferner T.II, 20, 21 u. 22, T. V, 4, 6, 7).
Auch alexandrinische Miinzen aus dem 2. Jahrhundert,  der
Kaiser Hadrianus, Antoninus Pius, M. Aurelius und L. Verus,
zeigen den Sarapis in einem Viergespanne. Man ist versucht in

1) Auch Steininschriften, wie “HAto¢ Ea'gam,g u. Zeve < Hhtoc
neyas Ea’ganeg weisen auf einen solchen Synkretismus hin.



solchen Darstellungen ebenfalls einen Synkretismus des Sarapis
und IHelhos zu sehen. Eine Grossbronze des Hadrianus, Rs.
stehender Sarapis von vorne in einer Quadriga, mit auseinander
springenden Pferden, die Rechte erhoben, Scepter in der Linken,
(Mionnet VI, 194, 1279; Brit. Mus, Catal. 87, 740), erinnert
sehr an das obige Minzbild, welches zweifellos den Sarapis als
Lichtgott (Heliosarapis) darstellt. Andere sehen darin Sarapis
als Triumphator: 1x¢ o Sdoesrec und eine Verherrlichung des
Sieges der agyptisch-griechischen Religion iberhaupt 1),

Kultlich interessant und ebenfalls fiir die nahen Beziehungen
von Sarapis und Helios sprechend ist eine Billonmiinze aus
Alexandreia des Maximianus Herculius, 286—305 (T. I, 6).
Hier sehen wir, wie der jugendliche Sonnengott seinen zuriick-
gebeugten Kopf dem Mund des Sarapis zum Kusse nihert,
Diese Darstellung weist auf das grosse Sarapisfest hin, wo das
Antlitz und der Mund der Kultstatue von den durch ein IFenster
in der Tempelfassade eindringenden Sonnenstrahlen gekiisst
wurden, ein schlau berechnetes Priesterkunststiick zur Erhohung
des Gehemmnisvollen ita ut inspectante populo osculo salutatus
Serapis videretur a Sole“, wie der Schriftsteller Rufinus (2. Halfte
des 4. Jahrhunderts) erzdhlt. Auf einer Grossbronze des L.ucius
Verus, 161—169, ist der Sarapistempel von Alexandreia mit
jener Oeffnung der Iassade, in welcher der Kopf des Gottes er-
scheint, abgebildet '*):

Abb. . Fassade des Sarapis-Tempels in Alexandreia
(Alexandr. Grossbronze)

') Joseph Vogt: Die alexandrinischen Miinzen, Stutlgart 1924, S.104.
12

) Vel. W. Weber: Drei Untersuchungen zur dgvptisch-griechischen
Religion, Habilitationsschrilt, Heidelberg, J. Horning 1911.



— 253 —

Dass Sarapis auch auf reichsromischen Miinzen svnkretistisch
mit dem Gotte Sol dargestellt wird, werden wir noch spiter
sehen (S. 282, T. IV, 17).

Ausser mit Helios wurde Sarapis auch mit andern Gott-
heiten synkretistisch vereinigt. So sehen wir auf einer alexan-
drinischen Grossbronze des Antoninus Pius, 138—161 (Dattari,
S. 185, Nr. 2868, 'T. NXIV, 2868), und ebenso auf einer
Billonmiinze des M. Aurelius, 161—180, den Sarapis (Kalathos)
mit Zeus Ammon (Widderhorn), Helios (Strahlenkranz), Poseidon
(Dreizack) und Asklepios (Schlangenstab) zu einem pantheistischen
Gotterbilde vereinigt (T. I, 5).

Von diesen Gottern wurde neben Helios Asklepios am hau-
figsten mit Sarapis 1dentifiziert '¥), Wie Asklepios wurde auch
Sarapis um Heilung angerufen, So zeigen denn auch die
Idealtypen der beiden Gotter, wie sie Statuen und Miinzbilder
wiedergeben, der dem Zeus #dhnliche Kopf, aber mit ins Mildere
gestimmiem, giitigerem Ausdrucke, grosse Verwandtschalt.

Auf den Minzen der griechischen Konige von Aegypten,
der Ptoleméer, 316—30 v. Chr., deren Pragungen allerdings
recht einformig sind und in ihren Typen sich meistens nur auf
das Herrscherhaus beziehen, finden wir den Sarapis selten und
verhéltnisméassig spit, und dann zusammen mit der Isis, so die
heiden Biisten auf einem Tetradrachmon des Ptolemaios 1V.
Philopator, 221--204 v. Chr. (Brit. Mus. Catal. the Ptolemies,
T. XVIII, 8). Kurz nachher erscheint der Sarapis auch auf
Miinzen einiger sizilischer Stidte, Katana, Syrakus und Me-
nainon, unter der Romerherrschaft d. h. nach 212 v. Chr.
Seinen grossen Aufschwung nahm der Sarapis-Kultus erst mit
der Eroberung Aegyptens durch die Romer, 30 v. Chr. Auf den
alexandrinischen Kaisermiinzen ist der Sarapis der hiufigste
Typus. Erstmalig erscheint er als Biiste auf einer Bronze-Miinze

'®) 0. Bernhard: Griechische und rémische Miinzbilder in ihren Be-
ziehungen zur Geschichte der Medizin. Zirich, Orell Fissli, 1926, S. 28,
T. IV, 83.



— 2h4 —

~des Claudius, 41—>54'*) (Brit. Mus. Catal. Alexandria, 5.10, Nr.78),
nachher dann ununterbrochen, fast 300 Jahre lang, auf den
alexandrinischen Kaisermiinzen bis zu Diocletianus, Maximianus
und Domitius Domitianus, 296. Ferner finden wir ithn auf Kaiser-
miinzen einiger thrakischer Stadte, wie Dionysopolis, Mesembria
und Augusta Traiana, und dann auf solchen zahlreicher Ziein-
asiatischer Stadte, von Trapezus bis Kaisareia (Palistina). Auf
diesen Kaisermiinzen konnen wir den raschen Gang des Sarapis-
kultes durch die Léander des romischen Imperiums verfolgen.

Auf reichsromischen Miinzen begegnen wir dem Sarapis
oder Serapis zuerst auf einem Aureus des Commodus, 180 —192,
Rs. stehender Serapis mit Modius auf dem Haupte und mit
Scepter in der Linken, Umschrift: Serapidi Conserv. Aug. (CohenIII,
S. 821, Nr. 703); dann auf einer Gross-Bronze des Gallienus,
253—268, Serapis stehend, die Rechte erhoben, Scepter in der
Linken, zu Fissen ein Ibis, Umschrift: Serapidi Comiti Aug. (Cohen
V, S. 435, Nr. 975). Sehr héaufig erscheint er, worauf ich noch
spater niher eingehen will, auf Gepriigen des Julianus Apostata.
Fiir die chronologische und geographische Ausdehnung des Sarapis-
kultes und fir den Enwicklungsgang des Sarapistypus, wie er
sich in der bildenden Kunst gibt, bietet uns die antike Numismatik
ein reiches und zuverlassiges Material. Dasselbe umspannt, an-
gefangen mit Miinzen des Ptolemaios IV. von etwa 200 v. Chr.,
bis zu solchen des Maximianus Herculius von etwa 300 n. Chr.,
ein halbes Jahrtausend.

Mithras,

Mithras war der Sonnengott der Iranier, wie Mitra der-
jenige der stammverwandten Inder. Die Perser stellten sich

) Augustus und Tiberius haben sich bei ihren alexandrinischen
Miinzen mit Bildnis und Legende noch hauptsichlich an den rémischen
Brauch gehalten. Von Caligula kennen wir nur einige wenige Klein-
bronzen, womit er sich von den Alexandrinern als Helios verehren
liess (vgl. S. 272, Fussnote 41). Mit Claudius beginnt dann die Dar-
stellung der Gétter der alexandrinischen Religion. Der die Ernte spen-
dende personifizierte Nilus (Biiste) findet sich schon auf einer
Pragung des Augustus (Dattari, Op. cit. S. 8, Nr. 32/33).



— B —

Mithras auf der Hara Berezaiti, ,Hoher Berg®, thronend vor,
von wo er tdglich den Menschen das Licht bringt. Wie Helios
fahrt er auf einem mit weissen Rossen bespannten Sonnenwagen
daher. Auf Reliefen und Miinzen wird er als ein Jingling in
orientalischer Tracht mit phrygischer Miitze und zur Bezeichnung
als Lichtgott auch mit Strahlenkranz oder mit Mondsichel dar-
gestellt; ofters auch neben einem Pferde oder zu Pferde. Der
persische Mithras - Kult verbreitete sich mit der Zeit nicht nur
tiber ganz Vorderasien, sondern auch iiber den Okzident, wo
man ihn dann mit dem des Helios und des Sol vermengte. Als
neuer Helios eroberte er unter dem Namen “Hitoc Midoas, “ HAvoc
Mi9gas dvixmroc oder als Sol Invictus allmahlich das ganze
romische Reich. Sein Weg nach dem Westen ging wahrschein-
lich iber das schwarze Meer, wofiir Miinzen pontischer und
propontischer Kiistenstadte, wie Trapezus, jetzt Trapezunt,
Amastris, Pantikapaion, Istros und Kios zu sprechen scheinen ).
Ganz einwandfrei stellen aber nur einige Kupfermiinzen von
Trapezus den Mithras dar, welche Stadt wohl schon frih eine
seiner Kultstitten war!®). Kine Mittelbronze des Elagabalus,
218—222, aus Trapezus zeigt das Brustbild des Gottes mit
phrygischer Miitze, Strahlenkranz und Gewand rechtshin neben
einem Pferde, von welchem bloss Kopf und Brust sichtbar sind,
Umschrift: TPATTEZ OVN|TIQN (T.I, Abb. 7). Auf einer Gross-
bronze des Severus Alexander, 222—235, ebenfalls aus Trapezus,
erscheint der Gott mit phrygischer Miitze und Mondsichel um den

Abb. 6. Mithras zu Pferde (Grossbronze aus Trapezus).

") Head, Historia Numorum, 2. Auflage, Oxford 1911.

‘61 Ueber das Mithraeum von Trapezus siehe Waddington, Babelon
& Reinach: Recueil général, S. 107.




— 256 —

Hals rechishin zu Pferde'?). Abb. 6. Auffallend ist diese Selten-
heit der Darstellung des fypéischen Mithras auf antiken Miinzen ;
auf reichsromischen Miinzen fehlt er trotz seiner grossen Ver-
hreitung ganz. Doch erscheint er aufl solchen des Soldaten-
Kaisers Gallienus, 253—268, erstmalig als ,Sol Invietus®, aber
in der gewohnlichen Darstellung des Sol (Cohen, Bd. V, S, 437,
Nr. 986—990). |

Der Mithras-Kult mit seinen Mysterien hatte seine Glaubigen
meistens in den untern Volksschichten, und war vor allem die
Religion der Soldaten, da er sich vorzugsweise an die mannliche
Kraft und an die kriegerischen Tugenden wandte. Wegen seiner
Volkstiimlichkeit und dem aunf die Phantasie abgestellten Kultus,
der die Glaubigen durch innere Anschauung dem gotilichen
Wesen néher bringen sollte, war er lange Zeit auch ein starker
Konkurrent des jungen Christentums. Mit den rémischen Sol-
daten wanderte er bis an die #ussersten Grenzen des ICaiser-
reiches. Sehr verbreitet war der Mithras-Kultus in Germanien.
In Deutschland und Oesterreich hat man die meisten seiner
Heiligtiimer, Mithraen, gefunden'®). Reliefe aus solchen — ich
mdichte besonders die von IHeddernheim, Klagenfurt und Haim-
burg (Carnuntum) erwiahnen — stellen héufig die nahen Be-
ziehungen des Mithras zum Sol dar, Auf dem berihmten Mar-
mor-Relief von Klagenfurt sehen wir die beiden Gotter zusammen
im Sonnenwagen durch den Weltenraum fahren Abb. 7.

") Vgl. Imhoof-Blumer: Griechische Miinzen, Miinchen, 1890, S. 59,
T. V, Nr. 8.

') Die Ausbreitung des Mithraskultes, und namentlich nach Norden,
hat ein Analogon in der Verbreitung des Aesculapiuskultus, welcher
ebenfalls durch die Legionen nach den noérdlichen Landern verpflanzt
wurde. Das Kulttier des Gottes, die sonst nur in siidlichen Gegenden
einheimische Aesculapschlange (Coluber Aesculapii), welche die Soldaten
als. Heilsymbol namentlich nach Badeorten mitzanehmen pflegten, hat
sich dann ausnahmsweise selbst in nordlichen Gegenden angesiedelt, so
z. B. in Schlangenbad, Bad Ems und in Baden bei-Wien, wo sie noch
heute zu finden ist. (Vgl. O. Bernhard: Griechische und romische Miinz-
bilder in ihren Beziehungen zur Geschichte der Medizin, Zirich, Orell
Fiissli, 1926, S. 23 und 24.)



Tafel 1

€, T
-

ES

I/.’.fj/\ - . :




) |

El
1) $ -
t!, - s o L \
4 1A H 1 : ]
' g f ] i : Q&\\\\\.
\ r . @ s \
- i DA
Wi s 13
'i’l\ ¢ . {\ oy, &
I!l i"_ ! f/ . .3
‘ "‘i " / o
il i Ly
i 1.4 g f, v /{\\.

Abb. 7. Mithras und Sol im Sonnenwagen.
Teil eines Marmor-Reliefs in Klagenfurt.

Im Gegensatz zum Entwicklungsgange des Sarapis-Kultus,
fir welchen uns die Numismatik die Hauptaufschlisse gibt, dienen
zur Erforschung des Mithras-Kultes in chronologischer, wie in
topographischer Hinsicht, hauptsichlich architektonisches, statu-
arisches und epigraphisches Material, worunter namentlich die
in den Mithraen gefundenen Reliefe zu nennen sind

Zeus und Apollon.

Bei den Grieclen schloss urspriinglich Zeus als der Gott des
Himmelslichtes auch den Sonnengott in sich, wie der schon oben
erwiahnte Zeus Heliopolites. Die Alten nannten die Sonne das
Auge des Zeus, .,solem Jovis oculum appellat antiquitas® (Macrob.
sat. I, 21, 12). Spater nahm Apollon, @oifoc, der Strahlende,
Reine, die Stelle des griechischen Sonnengottes ein. Erst als sich
sein erweiterter gottlicher Wirkungsbereich iiber den engeren

5. N. R, Bd. XXV. 17



— 258 —

Begriff eines Sonnengottes erhob — Apollon ist einer der gorssten
und vielseitigsten Gotter Griechenlands, gleichsam der Gott der
hellenischen Kultur — trat Helios an seine Stelle. Die Erinnerung
an die urspriingliche Wesensgleichheit von Apollon und Helios
macht sich in der ganzen griechischen Literatur und Kunst
immer wieder geltend. In kleinasiatischen Kulten sind die beiden
Gotter noch bis weit in die romische Kaiserzeit hinein vollkom-
men identisch. Dementsprechend ist auf der Vs. einer Kupfer-
minze von Tralleis in Lydien (1. Jahrhundert n. Chr.) die Biiste
des Apollon-Helios mit Strahienkranz, Gewand und umgehéngtem
Kocher mit der Umschrift: ATTOAAQN HAIOC bezeichnet
(T.1,8). Apollon-Helios wurde auch mit lokalen kleinasiatischen
Gottheiten vermischt. So wird z. B. der Apollon Lairbenos,
welcher ebenfalls den Namen Helios-Apollon fihrte, auf klein-
asiatischen Miinzen als Sonnengott dargestellt, z. B. sein Brust-
bild mit Strahlenkranz und der Umschrift: AAIP|BHNOC auf
einer Kupfermiinze aus Hierapolis in Phrygien, 3. Jahrhundert
n. Chr. (Taf. I, 9).

Zweil Grossbronzen des Severus Alexander aus Thyateira
zeigen den stadtischen Gott Tyrimnos, den “HAwos Ivroc ° Amoh-
Awv Tvoruvaioc, als Helios mit Strahlenkranz im Sonnenwagen
(Taf. 1I, 20 und 22). Auf einer Kupfermiinze von Miletos sehen
wir die stehende nackte Figur des Apollon-Helios mit Strahlen-
kranz neben Asklepios mit Himation und Schlangenstab, Vs.
Pupienus 238 (Taf. I, 10). Eine andere aus der dem Apollon °
geweihten Stadt Apollonia Salbake in Karien zeigt uns den
Apollon-Helios mit Strahlenkranz und langem Gewande, in der
Mitte einer viersauligen Tempelfront stehend, links von ihm
Artemis mit Kocher und Bogen, rechts eine Gottin mit Scepter
oder Fackel, Vs, Septimius Severus, 198—211 (T. I, 11).

Helios.

1. Kultstitten.
Helios war den Griechen der Gott, der alles sieht und hort,
206 TavT Egopd xai mavy émaxovert (Hom, J1. III, 277), und
inshesondere der Gott des Augenlichtes ,oculus mundi per quem



— 259 —

videt omnia tellus* (Ovid. met. IV, 227). Die bedeutendsten Kult-
statten des griechischen Helios finden wir im Peloponnes und
auf Rhodos. In Korinth, das daher den Beinamen Heliopolis
(‘HAvov7roldec) hatte, wurde Helios als Hauptgott verehrt. Pau-
sanias (II, 8, 2) berichtet: ;Geht man vom Markte die Strasse
nach Lechaion, so sind da Propylaen und auf ihnen vergoldete
Wagen, deren einer den Phaeton, Sohn des Helios, der andere
den Helios selbst tragt“. Nach demselben Schriftsteller stand
eine Bildsaule des Helios auf der Burg Akrokorinth (T.III, 3).
»Ist man oben auf Akrokorinthos angekommen, so ist ein Tempel
der Aphrodite da, und Bildsaulen, sie selbst gewaffnet, und
Helios und Eros mit dem Bogen* (Paus. II, 5, 1). Kupfermiinzen
von Korinth aus der Kaiserzeit zeigen den Kopf des Helios,
sowie den Golit stehend im langen Gewand des Wagenlenkers
mit Peitsche, in der Quadriga (T.III, 1) und auch im Vier-
gespann auf den Propylaen ) (T. III, 2).

Pausanias erwéhnt in seiner Periegese noch andere Orte
mit dem Kulte des Helios im Peloponnes, so Altare in Sikyon
(1I, 11, 1), in Argos (II, 18, 3), in Troizen — hier dem Helios
Eleutherios, d. h. dem befreilenden Sonnengotte gestiftet — (11,
31, 5) und in Mantineia, Arkadien (VIII, 9, 4); ferner einen
Tempel in Hermione (II, 34, 10), Erzbilder des Helios und der
Selene in Thalamai (III, 26, 1), einen dem Helios geweihten
Berg, Taleton (III, 20, 4), Marmorsiatuen des Helios und der
Selene — ,,bei dieser ragen Horner aus dem Haupte, bei jenem
Strahlen* — in Elis (VI, 24, 6), und eine Herme des Helios
,der den Beinamen Soter und Herakles“ *?) hat, in Megalopolis
(VIII, 31, 7). Eine alte Kultstatte des Helios war auch Kleitor,
von welcher Stadt wir eine Heliosmiinze aus dem 4. Jahrbundert
v. Chr. besitzen (T.I, 25).

Die beriihmteste Statte des griechischen Helioskults war die
Insel Rhodos mit ihrer gleichnamigen Hauptstadt. Erstere hiess:
die Insel des Helios (‘HAlov wvijoos), letztere: die Heliosstadt

%) Vgl. F. Imhoof-Blumer und Percy Gardner: Numismatic Commen-
tary on Pausanias, London 1885—87, S. 22 und 26.

20y Sowohl Soter als Herakles waren Beinamen des Helios.



— 260 —

( Hitee ‘Podoc). Der Bildhauer Chares von Lindos verfertigte im
Jahre 283 v. Chr. den 70 Ellen, d. h. iber 30 m hohen IKoloss
des Sonnengottes, der in der Nihe des Hafens und nicht iiber
dem Eingange desselben, wie gefabelt wird, aufgestellt war.
Nachdem er nur ungefihr ein halbes Jahrhundert gestanden,
zerbrach er infolge des Erdbebens von 222 v, Chr.in Sticke.
Der Kopf des Helios und die Rose®'), von welcher die Insel ihren
Namen hat, beherrschen die rhodische Miinzprigung (vergleiche
Taf. I, 18).

Von Rhodos aus wurde der Helioskult in seine klein-
asiatischen Colonien verpflanzt, wie wir es aus den Minzen der
Tochterstadte ersehen konnen (siehe spater S. 262). Ueberbaupt
spielte der Helioskult bei den kleinasiatischen Griechen, was uns
wiederum die Numismatik deutlich lehrt, einc grosse Rolle.

2. Bildliche Darstellungen des Sonnengottes.

In der Kunst wurde Helios zuerst durch die iiber seinem
Haupte schwebende Sonnenscheibe gekennzeichnet. Spéter, d. h.
im Laufe des 5, Jahrhunderts, umgab man sein Haupt mit wallendcn
Locken oder einem Strahlenkranz, In fritherer Zeit wurde er
gleich den andern Gottern bartig dargestellt, wie uns archaische
Vasenbilder und Reliefe zeigen, spater ausnahmslos als jugend-
lich-frischer Gott, dem Apollon &hnlich, nur von kraftigerem
Korperbau und mit vollerem Gesichte. Auf griechischen Miinzen
kennen wir ihn nur in letzterer Form, also unbartig, was sich
daraus erkliart, dass Helios erst im 5. Jahrhundert als Minzbild
vorkommt **), am friihesten wohl auf einem kyzikenischen Elek-
tronstater (zweite Hélfte des 5. Jahrhunderts, Taf, 1I, 18) und
einem Goldstater von Lampsakos (um 400 v. Chr., Taf, I, 12),
bald nachher erscheint er auch auf Gold- und Silbermiinzen von
Rhodos.

#1) Vgl. 0. Bernhard: Pflanzenbilder auf griechischen und rémischen
Miinzen. Zirich, Orell Fissli, 1925, S. 12.

22) Um die Jahrhundertwende erfolgte in der griechischen Kunst
eine Abkehr vom béartigen zum unbartigen Typus und so verschwand
auch die Bartigkeit vieler Gottheiten.



— 261 —

Was die Art der Darstellung betrifft, so bieten die Miinzen
entweder, und zwar vorwiegend, den Kopf des Helios, oder den
Gott én ganzer Figur, letzteres erst in der Kaiserzeit. Ferner sehen
wir ithn in seinem ,goldenen“ Sonnenwagen, wie er seine weissen
.feuerschnaubenden“ Rosse — gewohnlich ein Vier-, seltener
ein Zweigespann — lenkt, und ausnahmsweise auch hoch zu Ross.

Auch sein Gewand vergegenwirtigt den strahlenden Gott, vgl.
hom. Hymnen 31, 13: ,das schone, feingewobene Gewand leuch-
fet ihm um den Koérper, im Wehen des Windes“. So zeigen
thn Denkmiler und Miinzen ofters in lichtem Gewande, das im
Winde flattert, namentlich wenn er als Wagenlenker dargestellt
wird (siehe Abb. 11 und Minzenbilder T. II, 22 und T. IV,
15—17).

3. Kopf (oder Biiste) des Helios.

Der Kopf des Helios wird auf griechischen Minzen meist
im Profil dargestellt, seltener von vorn, wohl deshalb, weil an
letztere Aufgabe sich nur die tichtigsten Stempelschneider wagten.
Friithe rhodische Gold- und Silbermiinzen, zirka 400—333 v. Chr.,
zeigen den Kopf des Helios von vorn mit wallenden Locken
ohne Strahlenkranz (T. 1, 13, 14, 15; Goldstater, Didrachmon,
Tetradrachmon). Der Langgelockte (dvegoexouns) und glanzend
mit goldenen Haaren (yoveéawory dyailowevoc xouars) wird er
genannt. Spater, von 300 v, Chr. an, erscheint dort der Helios-
kopf mit Strahlenkranz, von vorn und im Profil (T. I, 16 —20).
Der auf der Riickseite von T. I, 20, einer Kupfermiinze der
Kaiserzeit, dargestellte Asklepios diirfte auf die rhodische Aerzte-
schule hinweisen 23).

Den Strahlenkranz wird wohl auch der Kopf des oben er-
wahnten Kolosses getragen haben.

Den Helioskopf, vorzugsweise den strahlenbekrinzten, fin-
den wir Ofters als Minzbild griechischer Stadte (Korinth und
Lampsakos wurden schon oben erwéahnt) und naturgeméass

%) vgl. O. Bernhard: Griechische und rémische Minzbilder in
thren Beziehungen zur Geschichte der Medizin. Zirich, Orell Fissli,
1926. S. 60/61.



— 262 —

namentlich von solchen, die in nidheren Beziehungen zu Rhodos
standen,

Kupfermiinzen von Soloi in Kilikien, einer Tochterstadt von
Rhodos, aus dem 2. Jahrhundert v. Chr., lehnen sich mit der
Vs, und Rs. genau an die Miinzen der Mutterstadt an: Vs,
Helioskopf mit Strahlenkranz rechtshin, Rs. Rose, Umschrift:
SOAEQN (T. I, 21).

Silber- und Kupfermiinzen aus dem Rhodos benachbarten
Knidos in Karien, welches nach dem Siege der Romer iiber
den syrischen Konig Antiochos III. bei Magnesia, 190 v. Chr.,
Rhodos zugefallen war, zeigen, wie die frithen rhodischen Miin-
zen, auf der Vs. den Helioskopf von vorn mit flatterndem Haare
olmwe Strahlen, Rs,: Vorderteil eines Lowen, den Miinztypus
von Knidos (T. I, 22).

Silbermiinzen einer andern karischen Stadt, Halikarnassos,
welche auch damals unter rhodische Herrschaft gekommen war,
zeigen ebenfalls nach rhodischem Muster: Vs. Kopf des Helios
mit Locken und Strahlenkranz rechtshin (T. I, 23).

Auf einer Kupfermiinze von Erythrai in Jonien, einer mit
Rhodos verbiindeten Stadt, aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. sehen
wir: Vs. Helioskopf mit Strahlenkranz von vorn, Rs. EPY und
Magistratsname (T. I, 24).

Die Biiste des Heliosist, wieschon erwahnt, auch Miinzbild von
Kleitor in Arkadien, Vs. einer Silbermiinze, zirka 400 v. Chr.
(T. I, 25). Den Helioskopf mit Strahlenkranz zeigt auch eine
Kupfermiinze Philipps V. von Makedonien, 220—179 v. Chr,,
ferner begegnen wir ihm ofters auf Minzen von Alexandreia
in Aegypten, so z. B. auf einer Billonmiinze des Gallienus,
253268 (T. 1, 20).

Eingehender erwihnen mochte ich, hauptséachlich wegen
der Riickseite, eine Kupfermiinze von Hierapolis in Phrygien,
der heiligen Stadt des Apollon-Helios und des Helios-Lairbenos
(siche oben S. 258), aus dem 2. Jahrhundert n. Chr,

Vs. Brustbild des Heliocs mit Strahlenkranz und Gewand rechis-
hin, Rs. Mondsichel mit zwei Sternen dariiber, und unter



ihr ein Stierkopf, welcher zweifellos den Stier des Tierkreises
andeutet (T.II, 1)24).

Eine Grossbronze aus Perinthos in Thrakien des Severus Alex-
ander, 222—235 (T. III, 4), zeigt uns den ganzen Tierkreis (Zodiakos)

und innerhalb desselben unter anderem Helios links in seiner Quadriga,
ihm gegeniiber die Selene rechts in einer Stierbiga (siehe spiter S. 270).

Ueberhaupt finden wir ofters auf Miinzen den Helios neben der
Selene dargestellt; in der griechischen Mythologie sind sie ehelich ver-
bunden. Auf einer Kupfermiinze des Antoninus Pius, 138—161, von
Tralleis in Lydien sehen wir rechts den stehenden nackten Helios mit
Strahlenkranz und ihm gegentber die ebenfalls stehende bekleidete
Selene, Mondsichel um den Hals. Umschrift: HAIOZ ZEAHNH
TPAAAIANQIN (T. 11, 2).

Auf alexandrinischen Billonminzen des Elagabalus (T. II, 3)
und des Severus Alexander (T. II, 4) sind die Biisten der beiden
Gottheiten nebeneinander dargestellt. Helios und Selene sind ein
haufiger Minz-Typus von Alexandreia. Nach ihnen waren die
Stadttore genannt. Antoninus Pius hatte dieselben erneuern lassen.
Dieser Kaiser hegte, wie schon friher erwihnt worden ist
(S. 249), eine grosse Verehrung fiir astrale Gottheiten, was haufig
in seinen und seiner Nachfolger, der Antonine, Miinzpragungen
niedergelegt ist. Auf einer Grossbronze von Alexandreia hat sich
Antoninus Pius mit Strahlenkranz als Helios und seine Gemahlin
Faustina mit der Mondsichel als Selene nebeneinander darstellen

lassen (T. 1I, 5).

Von Severus Alexander gibt es eine adhnliche Grossbronze
aus Smyrna, mit seiner Biiste als Helios und der seiner Gattin
Orbiana als Selene, einander gegeniiber gestellt. Abb. 8.

Auch auf Miinzen der romischen Republik (siehe spiter
S. 278/79 und T. IV, 1—3) sind kombinierte Darstellungen des
Sol mit der Luna oder mit andern Gestirnen beliebht gewesen.

Als Beizeichen finden wir den strahlenbekranzten Helios-
kopf u. a. auf Tetradrachmen Philipps II. von Makedonien

) Sterne und Mondsichel auf Miinzen haben nicht immer, wie
hier, eine siderische Bedeutung. Sehr haufig sind sie nur eine dekora-
tive Ausschmiicknng des mehr oder weniger leeren Miinzfeldes durch
den Stempelschneider.



Abb. 8. Severus Alexander und Orbiana (Grossbronze).

(859—3836 v. Chr.), T. II, 6 und Alexanders des Grossen
(336—322 v. Chr.), dann auf einem athenischen Tetradrachmon
um 200 v. Chr. (T.H, 7), ferner auf einem Telradrachmon
des oben S. 249 genannten Syrerkonigs Antiochos IV. und auf der
bereits S. 250 erwahnten Billonmiinze der rémischen Provinz
Syria (T. II, 8); sodann auf Cistophoren (2. Jahrhundert
v. Chr.) z. B. auf einem von Ephesos (meine Sammlung), und
auf einem der wiederholt genannten Stadt Tralleis, woselbst
neben dem des Zeus der Kult des Apollon, des Helios und der
Selene eine grosse Rolle spielle, was sich auf den Miinzen der
Stadt abspiegelt. ,

Auch als Gegenstempel findet sich der Helioskopf auf Min-
zen, so z. B. auf einem Tetradrachmon von Sinope, 3. Jahr-
hundert v. Chr., Vs. Kopf der Sinope mit Mauerkrone linkshin,
rechts als Gegenstempel Helioskopf mit Strahlenkranz von vorn
(T. 11, 9) ?*), und ebenso im Profil aul einer Kupfermiinze des
Nero von Hierapolis in Phrygien (T. I, 10).

4. Helios. Ganze Figur.

Eine griechische Marmorstatue mit der Inschrift Zeve “Hhwos
in Berlin stellt den stehenden Helios als krafistrotzenden Jing-
ling mit Lockenhaupt, den Blick nach oben, himmelwéarts ge-

%) Diese Miinze zeichnet sich durch 2 Conlremarken aus. Rs.
Thronender Poseidon 1. mit Dreizack und Delphin. Gegenstempel:
Zeuskopf linkshin.



Tafel 11




Abb. 9. Kolossalstatue des Helios (2,735 Meter hoch) aus Alexandreia,
in Berlin. 2. Jahrhundert n. Chr.

richtet, dar. Abb. 9. Ein pompejanisches Wandgemalde zeigt uns
den stelienden Gott ebenfalls in seiner vollen jugendlichen Kraft,
das Haupt mit einem Nimbus und sieben goldenen Strahlen ge-
schmiickt, in der rechten Hand eine Peitsche, in der linken die
Weltkugel haltend. Abb. 10. Aehnlich wird Helios auch auf antiken
Miinzen dargestellt. Ganz selten finden wir den Gott sitzend ab-
gebildet (siehe T. 1I, 17).

Die Peitsche bezeichnet 1thn als Wagenlenker, die Weltkugel
als den Beherrscher des Weltalls. Ovid (met. I, 770) nennt ihn:
,qui temperat orbem", der die Welt regiert durch angemessenen
Wechsel der Zeiten. Andere Attribute des Helios sind die Fackel,
wie der Strahlenkranz ein Symbol des l.euchtens, und das Fiill-
horn, das ihn als den I'ruchtbaren (yorevs), kennzeichnet.



Abb. 10. Helios, nach einem pompejanischen Wandgemailde.

Auf einer unter Nerva (96—98) geprigten Grossbronze von
Rhodos sehen wir den linkshin stehenden Helios mit Strahlen-
kranz und Gewand, die Peitsche in der Linken, einer weiblichen
bekleideten Gestalt die rechte Hand reichend (T.II, 11). Auf
dieser Miinze des Nerva erscheint zum ersten Mal der Helios in
ganzer Figur)*®®). Auf Kupfermiinzen hauptsichlich kleinasiatischer
Stadte, wo der Helioskult damals blihte, sind ferner folgende
Varianten des stehenden Helios mit Strahlenkranz zu verzeichnen:
der Gott hat in der Rechten eine Fackel und in der Linken die
Weltkugel, Kolossai in Phrygien, zirka 200 nach Chr. (T.II,
12), oder er halt, die freie Rechte erhebend, in der Linken die
Weltkugel, Nysa in Lydien, Vs, Gallienus, 258 —268 (T. II, 18),

%) Interessant ist hier die Beischriit POAIQN AIAPAXMON,

was bedeuten soll, dass diese Kupfermiinze dem Werte eines Zwei-
drachmenstiickes entspreche.




s PO

oder ein Fillhorn, Lyrbe in Kilikien, Vs. Gordianus III., 238
bis 244 (T.II, 14), oder eine Fackel, Hadrianopolis in Thrakien,
Vs. Gordianus III. (T.II, 15).

Eine unter Macrinus (217—218) gepragte Silbermiinze aus
Kaisareia in Kappadokien stellt den nackten Helios von vorn mit
Strahlenkranz, Weltkugel in der ausgestreckten Rechten und
aufgestiitztem Stab in der Linken auf dem Gipfel des zerkliifteten
Berges Argaios dar (T.II, 16), eine andere Silbermiinze der-
selben Stadt zeigt den Gott mit Strahlenkranz und Gewand,
einen Zweig in der ausgestreckten Rechten, auf der Kuppe des
Berges linkshin sitzend, Vs. Caracalla, 211—217 (T. II, 17).
Manche Autoren sehen in dieser Gestalt mit Strahlenkranz eine
Personifikation des als Gott verehrten 3840 m hohen Berges
Argaios, der hochsten Erhebung Kleinasiens. Andere deuten sie
als einen deifizierten Kaiser. B. Pick %7) erklart sie als eine Statue
des Divus Augustus, unter Tiberius errichtet. Vielleicht thront
hier der deifizierte Kaiser als Sonnengott auf dem hohen Berg-
gipfel. Dafiir spricht auch die zweite, sitzende Figur mit Strahlen-
kranz, Es ist auch natiirlich, dass dem Gott der Sonne, welche
beim Aufgange zuerst die Berggipfel vergoldet und beim Unter-
gange sie zuletzt noch erglihen lasst, Berge geweiht waren,
so schreibt Pausanias (II[, 20, 4) von dem oben erwiihnten
(S. 259) Berge Taleton, einem Gipfel des Taygetos, des hochsten
Gebirges des Peloponnes: ,er soll dem Helios geheiligt sein, und
sie opfern dem Helios daselbst unter anderem auch Pferde“ 2%).

5. Helios im Sonnenwagen. Quadriga und Biga.

Auf zahlreichen Vasenbildern und auf Reliefen, speziell auf
einer wundervollen Metope von Ilion in Berlin, Abb. 11, finden
wir den Helios mit Strahlenkranz ums Haupt, eine Peitsche, die
Weltkugel oder eine Fackel in der Hand, sein stolz daherspren-
gendes Viergespann nach oben, himmelwérts lenkend. Diese

*7) Briefliche Mitteilung."

) Diese Plerdeopfer stehen jedenfalls mit dem Pferdegespann
des Helios in Zusammenhang, wie das Stieropfer der Selene mit der
Stierbiga (siehe Fussnote 35).



Abb. 11. Helios-Metope vom Athena-Tempel zu Jlion, in Berlin.
Um 300 v. Chr.

Darstellung soll den Sonnenaufgang symbolisieren. Morgens ver-
lasst Helios den Okeanos ,aus des tiefergossenen Okeanos ruhiger
Stromung steigend am Himmel empor® (Hom. JI. VII, 422). Sie
begegnet uns ebenso auf Miinzen. Bald sieht man das Gespann
von der Seite, wie es die Himmelsbhahn durchzieht, bald von
vorne heranstiirmend, einmal auch mit Léwen statt mit Pferden
bespannt,

Tafel II, 18 reproduziert die schon oben (S. 260) erwihnte
alteste Heliosdarstellung auf einer kyzikenischen Elektronmiinze :
Knieender Helios mit Strahlenkranz zwischen zwei nach aussen
gerichteten, springenden Rossen (nur die Vorderkérper sichtbar),
die er mit je einer Hand am Zigel halt, unten Thunfisch (das
Wappentier von Kyzikos); Rs. vertieftes Quadrat. Ohne Zweifel
hat hier der Stempelschneider mit seiner dem kleinen Rund der
Miinze vortrefflich angepassten, den Gott in moglichster Grosse



269 —

zum Mittelpunkt machenden Komposition ein Zweigespann an-
deuten wollen. In einer Biga ist Helios auch dargestellt auf
einer Kupfermiinze des Marcus Aurelius, ebenfalls aus Kyzikos *?);
desgleichen auf einer Kupfermiinze des Elagabalus aus Nikopolis
am Istros (T. II, 19).

Haufiger steht der Goltt in einer Quadriga, so auf einer Gross-
bronze des Commodus, 180—192, von Mostene in Lydien (T.1I,21).
Imhoof-Blumer beschreibt die Miinze wie folgt: ,Nackter Helios
mit Strahlenkrone rechtshin in einer Quadriga stehend, die Ziigel
in der Linken, in der erhobenen Rechten eine flammende Fackel.
Vor den galoppierenden Pferden nackter Hermes (mit Petasos)
rechtshin schreitend, den Kopf zuriick gewendet und mit der
Rechten den Pferden in die Ziigel fallend, in der Linken. un-
deutlich, sein Stab (Kerykeion)“39).

Ich mochte hier Hermes als Wegegott, ‘Eoufjc 0deoc, auf-
fassen, der dem Viergespann den Weg weisen will. Die ganze
Stellung des Goltes, wie er, dem Gespann vorausschreitend, sich
umblickt und mit der Rechten die Ziigel ergreift, spricht fir
diese Annahme?®'). Auf einer Grosshronze des Severus Alexander
aus Thyateira in Lydien sehen wir in ciner Quadriga, von der
zwel Pferde rechtshin, zwei linkshin springen, den Tyrim-
nos als Apollon-Helios mit Strahlenkranz, stehend, von vorn,
einen Lorbeerzweig in der Rechten, in der Linken das Doppel-
beil, das Miinzbild der Stadt (T. II, 20) 3.

Auf einer andern Grossbronze des Severus Alexander aus
Thyateira steht Helios mit Strahlenkrone und fliegendem Gewand,
ebenfalls von vorn, die Rechte erhoben, in der ausgestreckten

#) Imhoof-Blumer: Kleinasiatische Minzen, Wien 1902, Bd. I,
S. 26, 14.

%) Imhoof-Blumer: Lydische Stadtmiinzen, Genl 1897, S. 102, 9.

) In genau derselben zurickblickenden Haltung sehen wir den
Hermes einer Quadriga, deren Zugel er mit der Rechten fihrt, voran-
schreiten: Alexandrinische Grossbronze des Traianus, Rs. Hades in einer
galoppierenden Quadriga rechtshin, trigt in der Rechten die sich zu-
riicklehnende, halbnackte Persephone, Scepter in der Linken, Hermes
mit Kervkeion vorauseilend (Brit.-l\f‘lus. Catal. Alexandria S. 49, 407 u.
T. 11, 407)-

%) Vgl. B. Pick, Num. Zeitschr. XXIII, 1891, S. 80—84.



270 —

Linken die Weltkugel, in einem Wagen, der von drei springenden
Lowen, zwei linkshin und einer rechtshin, gezogen wird. Links
und rechts neben den Rédern je ein Stierkopf (T. II, 22).

Das Lowengespann auf diesen Miinzen symbolisiert wohl
die Bedeutung des Lowen in der Ekliptik oder dem Zodiakos, d. h.
im Tierkreise. In Aegypten war der Lowe der Sonne geheiligt,
und Seneca sagt ,im Lowen gliht die Sonne“. Wenn die Sonne
in das Zeichen des Lowen tritt, in der Sommerwende, haben
wir die grosste Hitze des ganzen Jahres. Auch Imhoof-Blumer
deutet das Lowengespann in diesem Sinne, indem er schreibt:
wDie Lowen, die hier statt der Sonnenrosse den Wagen ziehen,
sind ein Symbol der Hitze und der heissesten Jahreszeit und da
die Stierkopfe jedenfalls in symbolischer Beziehung zu den himm-
lischen Erscheinungen stehen, so darf vielleicht Lajards?3) An-
sicht, auf diesem Bilde trete der siegreiche Helios beim Friihjahrs-
aquinoctium in das Zeichen des Stieres, als eine mehr denn
bloss ansprechende bezeichnet werden“ 34).

Tafel III, 1—3 zeigt uns die schon frither erwahnten Minzen
von Korinth: 1, nackter Helios mit Strahlenkranz in galoppie-
render Quadriga linkshin, die Rechte erhoben, in der Linken
die Zigel, im Felde links COR, Mittelbronze des L. Verus.
2. Propylae, dariiber Helios in rechtshin galoppierender Quadriga,
im Felde rechts COR, Kleinbronze des Commodus. 3, der Burg-
fels mit dem Tempel, Mittelbronze des Marcus Aurelius.

Tafel I1I, 4 zeigt die auch schon erwahnte (S. 263) Gross-
bronze des Severus Alexander aus Perinthos mit ihrer figuren-
reichen Komposition: Sitzender Zeus von vorn mit Adler zu
Fiissen, oben links Helios in seiner Quadriga und rechts Selene
in einer Stierbiga 3%), einander zugekehrt, und iber ihnen Mond-

*) Lajard: Le culte de Vénus, S.161/62.

) Imhoof-Blumer: Lydische Stadtmiinzen, Genf 1897, S. 160.

%) In der Stierbiga erscheint Selene auch hiufig auf Vasen
und Gemmen. Im Zusammenhange damit steht das der Gottin dar-
gebrachte Stieropfer. ,Lunae taurus mactatur, quia similiter habet
cornua.” Auch auf reichsrémischen Miinzen kommt die Luna mit
einer Stierbiga vor, so z. B. auf Gold-, Silber- und Bronzemiinzen des
Caracalla (Cohen, Bd. IV, S. 181/182, Nr. 361—365).



— 271 —

sichel und Stern; unten, einander gegeniiberliegend, links Ge
mit Filllhorn und rechts Thalassa mit Ruder, das Ganze ein-
gerahmt von den 12 Sternbildern des Tierkreises.

Wie schon frither, Seite 251/2, erwahnt, wird gelegentlich
auch Sarapis als Lichigott, wie Helios, in einem Pferdegespanne
dargestellt, so auf der ebenfalls schon oben erwihnten Gross-
bronze von Aspendos des Severus Alexander, auf die ich hier
naher eingehen will, T. III, Abb. 6, Rs.: Stehender Sarapis mit
Kalathos, die Rechte erhoben, in der Linken Scepter, von vorn
in einer aus dem Meere aufsteigenden Quadriga, deren Pferde
paarweise nach links und rechts springen. Unter dem Gespann
der nackte Oberkorper eines bértigen Mannes, den Kopf rechts-
hin gewandt, mit beiden Héanden einen gewolbten Gegenstand,
wohl ein ausgespanntes Tuch, haltend. In der ménnlichen Figur
im untern Teil des Bildes sah Imhoof-Blumer zuerst ,den aus
der Meerestiefe auftauchenden, die Arme bis an die Grenzen
von Erde und Ozean ausbreitenden Okeanos“ 3%); spater deutete
er sie als ,den aus dem Meere auftauchenden mit erhobenen
Hénden das bogenformig tiber den Kopf ausgebreitete Gewand
haltenden Uranos*37),

Gleichsam als Seitenstiick zu diesem Miinzbilde, mochte
ich auf ein ahnliches auf Medaillons des Antoninus Pius und des
Commodus hinweisen, wo der in seiner Quadriga aus den Meeres-
fluten aufsteigende Sol tber die personifizierte gelagerte Tellus
hinfahrt (vgl. S. 26 und T. V, 7).

Als Beizeichen finden wir Helios in der Quadriga auf einem
athenischen Tetradrachmon aus der Zeit um 200 v. Chr. (T. III, 5).

Zwel alexandrinische Grossbronzen des Traianus, 98—117,
geben uns die seltene Darstellung des Helios zu Pferde: Helios
mit Strahlenkranz, Chiton und flatternder Chlamys rechtshin
galoppierend (T.III, 7), sowie: Helios mit Strahlenkranz, die
Rechte erhoben, in der Linken Scepter, auf linkshin schreitendem

%) Imhoof-Blumer: Antike griechische Miinzen. Genf 1913, Verlag
der Schweiz. Numismatischen Gesells¢haft, S. 78, Nr. 294.

¥7) Numismatische Zeitschrift, Bd. XLVIII, Wien 1915, S. 107.



Pferde (Brit. Mus. Catal. Alexandria and the Nomes, S, 50, T. 111,
413 und Dattari, Op. cit, S. 58, Nr. 911, T. XIII, 911).

Auch der Lichtgott Mithras wird auf Minzen aus Trapezus,
wie schon frither S. 255 erwithnt worden ist, zu Pferde ab-
gebildet **) und ebenso als jugendlicher Reiter mit Stralilenkranz
und Doppelbeil der kleinasiatische Sonnengott Tyrimnos auf
Miinzen von Mostene; mitunter fithrt Hermes als (Eglu.ﬁg 0d10¢

(vgl. S. 269) das Ross am Ziigel 3%).

Helios als Beiname romischer Kaiser.

Anschliessend mochte ich noch auf den Beinamen Helios
mit welchem romische Kaiser auf Minzen griechischer Stadte
beehrt wurden, kurz zu sprechen kommen. So feierte die Stadt
Tralleis den Augustus zum Danke fiir seine Hilfe heim Wieder-
aufbau nach ihrer durch ein grosses Erdbeben im Jahre 26 v. Chr.
erfolgten Zerstorung dadurch, dass sie ihren Namen in Kaisereia
umwandelte und dem Kaiser eine bronzene Gedenkmiinze mit
dem Kopf des Helios und der Umschrift HAIQOC CEBACTOC
(oefaoroc — Uebersetzung des lateinischen Augustus) stiftete 1°).
Ebenfalls griechische Schmeichelei nannte Caligula und Nero
+NEOZ HAIOZ“*'") und das Briiderpaar Caracalla und Geta ,NEOI
HAIOI® (Inschrift auf einer Kupfermiinze von Ephesos unter
ihren Biisten) %)

) Imhoof-Blumer: Griechische Miinzen, Miinchen 1890, Verlag
der K. Akademie, S. 59, Nr. 76, T. V, Nr. 8.

#) Imhoof-Blumer: Lydische Stadtmiinzen, Genf 1897, S. 102, Nr. 8.

1) Imhoof-Blumer: Kleinasiatische Miinzen, Wien 1902, Bd. 1,

S. 187, 2. :
) Vgl. Dittenberger's Sylloge inscr. Graec., 2. Aufl.,, Nr. 365 und
376. — Wie im Osten wurde Caligula auch von den Alexandrinern gott-
liche Verehrung zuteil; die gaben ihm u.a. den Beinamen ®¢&oyévaios
und auf Kleinbronzen erscheint er als Helios: Vs. Biiste mit Strahlen-
krone rechtshin, Rs. TAlIOY Halbmond (Dattari, S. 7, Nr. 108, T. I,
108). Dass Helios und Selene in Alexandreia hochverehrt waren, ist
schon frither, S. 263, erwihnt worden (vgl. Joseph Vogt: Die Alex-
andrinischen Miinzen, Stuttgart 1924, S. 22).

4%) Vgl. Head, Historia Num. 2. Aufl., S. 577 und Brit. Mus. Cat.
Jonia, S. 89, Nr. 292, :



Tafel 111




— 278 —

ANHANG.

Ahura Mazda — Ormuzd.

Hier mochte ich noch aufl einige Pragungen von griechi-
schen Stiadten Kleinasiens aus dem 5. und 4. Jahrhundert v. Chr.
unter der Perserherrschaft zu sprechen kommen.

Miinzen mit griechischen und araméaischen Aufschriften der
kilikischen Kiistenstide Soloi, Tarsos und Mallos, T. I1I, Abb.
8—10, weisen auf den hochsten iranischen Gott Ahura Mazda
oder Ormuzd hin. Ebenso wie Zeus den Griechen war dieser
den Iranern der Gott des lichten Himmels. Ormuzd galt auch
als Vater des friher ausfiihrlicher beschriebenen besonderen Licht-
qgottes Mithras. Wir finden hier zwischen diesen beiden Gottern
ein #Ahnliches Verhaltnis wie in der griechischen Mythologie
zwischen Zeus und Apollon-Helios (vgl. oben S. 257),

Ormuzd wird mit dem Symbol des Sonnenvogels ,dem
Mihr# dargestellt, welches aus der Sonnenscheibe mit zwei aus-
gebreiteten Fligeln und ecinem kraftigen, leicht abgerundeten
Schwanze besteht. Der Mihr war das Gotler- und Konigs-
symbol der alten Perser, wie die frither S. 245/47 erwiihnte ihm
dhnliche gefliigelte Sonnenscheibe das der Aegypter.

Die Miinze T, III, Abb. 8 zeigt Ahura Mazda mit nacktem
Oberkérper von vorn dargestellt, das bartige Haupt mit
zackiger IKrone rechtshin gewandt, in der erhobenen Rechten
Kranz, in der lLinken Blume, am Abschnitt des Korpers der
Milw. Rs. eines Silberstaters von Soloi des Satrapen (persischer
Statthalter) Tiribazos, 386 —3880 v. Chr.

T. 1II, Abb. 9 zeigt einen auf einem Stuhle sitzenden,
seinen Pfeil priifenden Satrapen rechtshin, mit der Namensauf-
schrift Datames, 1m Felde oben rechts der M. Rs. eines
Silberstaters von Tarsos des Satrapen Datames, 378—3872 v. Chr.

Taf. III, Abb. 10: Jugendlicher Gott mit nacktem Ober-
korper und I‘ligeln, rechtshin eilend, mit beiden Handen einen
Diskos mit Stern haltend, Vs. eines Silberstaters von Mallos,
zirka 425 bis 885 v. Chr. Diese Fligelfigur mit Diskos und Stern
weist wohl auch symbolisch auf den persischen Astralkultus hin,

S. N. R, Bd. XXV. 18



— 274 —

Mit dem Siege Alexanders des Grossen tiber Dareios III. in der
Schlacht von Issos, 333 v. Chr., nahmen mit der persischen
Herrschaft in Kleinasien auch diese Minzpragungen ein Ende.

Ausgrabungen des deutschen Archiiologen M. v. Oppen-
heim #3) im Tell Halaf in Nordmesopotamien in den Jahren 1927
bis 1929 forderten gewaltige Steinbilder zu Tage, wohl die él-
testen Grossplastiken der Welt, Zeilgenossen der ersten Dynastie
in Aegypten, um 3300 v. Chr. Auf diesen Reliefplatiten kommt
ofters die gefliigelte Sonnenscheibe vor. Damit scheint auch die
Frage, ob dieses Emblem aus Aegypten nach Vorderasien gelangt
ist oder umgekehrt, gelost zu sein. In Aegypten erscheint nim-
lich die gefliigelte Sonnenscheibe erst unter der finften Dynastie,
um 2600 v. Chr. Die gefligelte Sonnenscheibe sehen wir iiber-
haupt héufig auf babylonischen Skulpturen und vor allem
auf zahlreichen Steinzylindern. Ich gebe hier (Abb. 12) einen
Ausschnitt aus einer der Steinplatten (Oppenheim T. 37, a).
Die von zwei Stiermenschen getragene, gefliigelte Sonnenscheibe
entspricht fast genau der Darstellung des Mihr auf dem Silber-
stater des Tiribazos. Die kraftigen abgerundeten Fligel, der
gerade abgeschnittene, breite Schwanz und die Flugstellung weisen
auf einen Raubvogel hin und zwar mit ziemlicher Sicherheit
auf einen Adler. Auf einem anderen Relief (Oppenheim T. 8, b)
sind unter den Schwingen des Mihr, wie auf wunseren Miinz-
bildern, noch roh dargestellte Beine mit einer Krimmung (Klaue)
angebracht. Die zur Gottheit gewordene Sonne wurde in Babylon
als Adler gedacht. Ein anderes Relief (Oppenheim T. 39, b) zeigt,
der Natur gut abgelauscht, den Sonnenadler im Auffluge begriffen.

Auf einzelnen Siegelzylindern wird die Scheibe mit den
Fligeln durch einen wirklichen Vogelkorper, wie es auch
bei der agyptischen Sonnenscheibe geschah (siehe S. 248), er-
setzt. So sehen wir auf einem Siegelzylinder des Dareios 1.4%),
Mitte des 6. Jahrhunderts v. Chr., mit der Darstellung einer

43) Max Freiherr von Oppenheim: Der Tell Halaf. ,Eine neue Kultur
im altesten Mesopotamien®. F. A. Brockhaus, Leipzig, 1931.

) Delitzsch, Babel — Bibel I, Figur 7.



— 275 —

Lowenjagd den Mihr in Gestalt eines Adlers*®) iiber dem Konige
in seinem Jagdwagen schweben. Der konigliche Vogel ist hier
wohl als Schutzgeist gedacht.

Abb. 12. Gefligelte Sonnenscheibe, von zwel Mischweseq getragen.
Teil eines Reliefs des Tell Halaf, zirka 3000 v. Chr., in Berlin.

Auf einem assyrischen Siegelzylinder des Britischen Museums
sehen wir Ahura Mazda in Verbindung mit dem Mihr fast genau
so dargestellt wie auf dem Stater des Tiribazos aus Soloi und
auf ahnlichen von Jssos, Mallos und Tarsos (vgl. Perrot et
Chipiez, Histoire de l'art dans I'antiquité. Vol. II, Chaldée et
Assyrie, pag. 685, Illust. 343).

45) Keller beschreibt den Vogel, wohl irrtimlich, als Geier. (Otto
Keller: Die antike Tierwelt, Bd. II, S. 36, Leipzig, Verlag v. Wilhelm
Engelmann, 1909). Den Adlerkultus der Babylonier und Perser be-
leuchtet auch Herodot I, 195. Auf einem assyrischen Relief im Britischen
Museum sehen wir zwei Gottheiten in Menschengestalt mit typischen
Adlerkopfen (abgebildet in Karl Woermann, Geschichte der Kunst,
Bd. I, S. 133).



Sol.

Allgemeines.

Wie bei den Griechen Ielios, verkorperte bei den Romern
Sol den Sonnengott. Seinen Kult haben sie von den Griechen
und zwar verhaltnismaéssig spat tibernommen. Es lasst sich nim-
lich in Italien nirgends ein alter Sonnenkultus nachweisen und
alles, nicht zum Mindesten die antike Numismatik, spricht fiir
seine Entlehnung aus Griechenland.

Die Darstellungsformen des romischen Sol sind namlich
absolut identisch mit denen des Helios der griechischen Kunst.
Dem Sol waren in Rom zwel Tempel geweiht, einer neben oder
im Circus Maximus #6) mit dem Gotte in der Quadriga auf dem
Dache, ein anderer auf dem Quirinal.

In ersterem befand sich auch ein Altar der Mondgottin., Der
Tempel hiess deshalb auch aedes Solis et lLunae. Wie in der
griechischen Helios und Selene, so stehen in der rdomischen
Mythologie Sol und Luna in enger Verbindung miteinander.
Ersterer fahrt auf dem mit vier Rossen bespannten Sonnen-
wagen, letztere in einer Biga. Sol galt bei den Romern als
Schutzgott der Quadriga und Luna als Schulzgoitin der Biga.
Diese Beziehungen der beiden Gottheiten zu den Circusspielen finden
in der Verehrung im Tempel des Circus Maximus ihren Aus-
druck.

Wihrend der Tempel im Circus nicht vor dem Beginne des
zweiten punischen Krieges dem griechischen Sonnengolte eine
Kultstatte gewesen sein kann, da ein griechischer Gottesdienst
intra pomerium bis dahin, d. h. bis zum Jahre 217 v. Chr,,
verboten war, so ist die Datierung des Soltempels auf dem
Quirinal noch umstritten. Manche Autoren fithren i1hn auf den
Anfang des 3. Jahrhunderts v. Chr., in die Zeit der samnitischen
Kriege zuriick. Nach den Siegen der Romer iiber die Samniten,
321 und 293 v. Chr., und mit der zunechmenden Grosse Roms
begann auch das Hellenentum in Italien vorzudringen und mit
ihm biirgerten sich auch die hellenischen Gottheiten ein. ks

*%) Tacit. ann. 15, 74.



kam dann zu einer romisch-griechischen Gitlerangleichung. So
brachte zum Beispiel im Jahre 293 v. Chr. eine anlisslich einer
Pest-Epidemie nach Epidauros gesandte romische Deputation den
Asklepios in Gestalt einer heiligen Schlange, als Inkarnation
des Gottes, nach Rom, worauf derselbe dann als Aesculapius
der Heilgott der Romer geworden ist. In diese Zeit scheint auch
die Uebernahme des griechischen Helios als des Sonnengottes Sol
der Romer zu fallen. Fir diese Annahme diirfte die Numismatik
sprechen. Anfangs des 3. Jalwhunderts v. Chr. erscheint der Sol
erstmalig auf Miinzen der rimischen Republik, so aufl einer friih-
romischen Unze (T. 1V, 1) und auf einer Kleinhronze (Babelon 1,
S. 31, Nr. 48).

Bildliche Darstellungen des Sol.

Ganz wie auf den griechischen Miinzen der Helios, so wird
auf den romischen entweder der Kopf des Sol oder die ganze
Figur mit ihren Attributen (Peitsche, Weltkugel usw.) oder der
Gott im Sonnenwagen dargestellt.

Als typisches Kennzeichen des Sol sehen wir auf reichs-
romischen Miinzen mit einer einzigen Ausnahme (Taf. V, 13)
immer nur den Strahlenkranz und nicht das Lockenhaupt allein,
wie z. B. auf den frilheren Miinzen von Rhodos, was mit der
relativ spaten Uebernahme des Gottes durch die Romer zu er-
klaren ist.

Die Strahlenkrone wurde als Symbol gottlicher Wiirde und
kaiserlicher Macht, analog dem oben S. 248/9 von agyptischen und
syrischen Konigen Gesagten, auch zum beliebten Kopfschmuck
romischer Kaiser, besonders solcher, welche glaubten, in spezieller
Beziehung zum Sonnengotte zu stehen. Anfangs wurde der
Strahlenkranz nur dem consecrierten Kaiser (Divus Aug.) zuteil.
Schon Augustus wurde auf einer unter Tiberius geprigten
Mittelbronze mit der Strahlenkrone abgebildet und durch die
Umschrift: Divus Augustus Pater unter die Gotter versetzt*7),

) Vgl. Imhoof - Blumer: Portratkopfe auf rémischen Miinzen,
2. Auflage, Verlag B. G. Teubner, lLeipzig 1922, S.5 und T.1, 7.



— 278 —

Mit dem romischen Kaiserreich entstand auch eine neugeschaffene
Religion, der Kaiserkult.

Zum ersten Male sehen wir den Strahlenkranz als kaiser-
lichen Schmuck bei einem lebenden Kaiser auf Gepragen, Gold-,
Silber- und Kupfermiinzen, des Nero, 54— 68 48). Nero hatte dem
Sol in Rom eine Kolossal-Statue mit seinen eigenen Zigen
errichtet 49).

Romische Kaiser liessen sich mit Vorliebe mit der Strahlen-
krone als Sol und die Kaiserin durch Beigabe der Mondsichel
als Luna darstellen, wofiir schon oben Beispiele gegeben wurden
(siehe Seite 263, Taf. II, 5, sowie Seite 283, T. V, 8).

Auf der von Caracalla eingefiilhrten unschonen Silbermiinze
von schlechtem Gehalt, nach ihm Anfoninian genannt, welche
von den nachfolgenden Soldatenkaisern noch mehr verschlechtert
wurde, erscheinen der Kaiserkopf mit Strahlenkrang wund das
Brustbild der Kaiserin mit der Mondsichel als Regel.

1. Kopf (oder Biiste) des Sol.

Die alteste Darstellung des Sol finden wir, wie schon erwéahnt,
auf einer romisch-campanischen Unze aus dem Anfang des
3. Jahrhunderts v. Chr., Vs.: Kopf mit Strahlenkranz von vorne,
Rs.: Mondsichel, dariiber zwei Sterne (T. IV, 1). Der Kopf des Sol
aufder Vorderseite und Darstellungen der Luna und anderer Gestirne
auf der Riickseite kommen héaufig auf Minzen der »rimischen
Republik vor, so der Gens Antonia, Aquilia, Claudia, Lucretia,
Mussidia und Valeria. %) Sie zeugen fir die Verehrung der
Gestirne durch die alten Romer. Ich lasse hier einige einschlagige
Miinzen folgen.

) Vgl. P. Lederer: Beitrige zur romischen Minzkunde IV. Zeit-
schrift fir Numismatik Bd. XL, Heft 1/2, S. 52, Berlin 1930 und Cohen
Bd. I, S. 281, Nr. 44, S. 288, Nr. 126, 127 u. a.

49) Vgl. F. Préchac: Le colosse de Néron, Revue Numism. Paris 1921
S. 1—22 und 105—152.

%) E. Babelon, Monnaies de la République Romaine, Bd. I und II,
Paris 1885.



— 279 -—

Ein Denar des Miinzmeisters L. Lucretius Trio (um 74 v,
Chr.) zeigt auf der Vs. den Kopf des Gottes mit Strahlenkranz
nach rechts, auf der Rs. Mondsichel und sieben Sterne (T. IV,
2), nle croissant lunaire entouré des sept étoiles de la constellation
de la Grande Ourse“ (Babelon II, S. 153 u. Rev. Numism. 1890,
S. 382). Mit den sieben Sternen, der Sterngruppe des Grossen
Baren, septem triones genannt, wollte L. Lucretius Trio auf
seinen Namen hinweisen Einen analogen Denar, Vs. Kopf
des Sol mit Strahlenkranz rechtshin, Rs. Mondsichel und fiinf
Sterne kennen wir von P. Clodius Turrinus, 43 v. Chr. (Babelon I,
S. 850, Nr. 16, u. Rev. Numism. 1890, S. 382).

Auf einem Denar des L. Valerius Acisculus (46—45 v. Chr.)
sehen wir auf der Vs.den Kopf des Sol nach rechts, auf der
Rs. Luna, eine Biga rechtshin lenkend (T. 1V, 3).

Ein Denar des L. Mussidius Longus (zirka 39 v. Chr.) zeigt
auf der Vs. die Solbiiste mit Strahlenkranz von vorne, auf der
Rs. das sacrum Cloacinae mit zwel Statuen und Inschrift Cloacina
auf dem Gebaude®") (T. IV, 4).

Unter dem Triumvirat des Octavianus, Lepidus und Marcus
Antonius spielen Sol und Sterne als Miinztypen eine bedeutende
Rolle. Die Triumviri reipublicae constituendae, 43 v. Chr,,
fithiten sich als participes siderum, — eine Vorstufe der Ver-
gottlichung der réomischen Kaiser. Wir finden den Kopf des Sol
mit Strahlenkranz rechishin auf einem Aureus und auf Denaren
mit dem Bildnis — Biiste oder opfernd — des Marcus Antonius,
(Babelon I, S. 168, 31 und S. 188, 79—80), ebenso auf einem
Denar die Solbiiste von vorne in einem zweisiiuligen Tempel
(T. 1V, 5).

Eine eigentiimliche Darstellung des Sonnengottes mit panthe-
istischen Ankldngen sehen wir auf einem Aureus: Vs. Kopf des
Marcus Antonius rechtshin, Rs. Gefliigelter Genius mit Strahlenkranz
(Sol) linkshin stehend, den rechten Fuss auf einen Globus gestiitzt, um
den Hals Bogen und Kécher (Apollon), an den Schultern Fliigel (Victoria),

in der ausgestreckten Rechten Heroldstab (Mercurius), in der Linken
Fillhorn (Fortuna), vor ihm links am Boden ein Adler auf einem

51) Vgl. O. Bernhard: Griechische und rémische Miinzbilder in ihren
Beziehungen zur Geschichte der Medizin, S, 71, Nr. 222,



— 280 —

Piedestal (Jupiter), hinter ihm rechts aul dem Boden ein aufrechter
Schild (Mars). — T.1V, 6.

Diese Minze erscheint wie ein Vorlaufer jener friither, siehe S. 253,
beschriebenen alexandrinischen Kaisermiinzen mit pantheistischen
Motiven.

Ich lasse hjer noch einige rimische Kaisermiinzen mit der
Biiste des Sol folgen.

Eine Goldmiinze des Hadrianus zeigt uns die Biiste des Sol
mit Strahlenkranz rechtshin, darunter: Oriens (T, IV, 8)%);
ein Aureus des Probus (276—282) die Biiste des Sol mit
Strahlenkranz rechtshin, Umschrift: Soli Invieto Comiti Aug.
(T. IV, 9).

Nachdem Sol durch Aurelian, um 270, zum Staatsgotte
erklart wurde, liessen auch romische Kaiser i¢lire Biiste neben der des
Sonnengottes auf ihren Miinzen pragen. So sehen wir z. B. auf
einer Kleinbronze des Carus, 282 —283. links die Biiste des Sol
mit Strahlenkranz, rechts die des Kaisers mit Strahlenkranz und
Panzer einander gegeniiber, mit Umschrift: Deo et Domino Caro
Aug. (T. 1V, 10); ebenso auf einer Kleinbronze des Diocletianus,
284—305, die Biiste des Sol mit einer Peitsche und die des
Kaisers mit Lanze und Schild nebeneinander, Umschrift: Dio-
cletianus Aug. (T. 1V, 11).

Wie auf griechischen Miinzen der Helioskopf, so kommt
auf romischen Miinzen der Kopf des Sol auch als Beizeichen vor,

Auf einem Aureus des Kaisers Vespasianus, 69—79, sehen
wir die linkshin stehende Aeternitas mit den Kopfen des Sol
und der Luna in den ausgestreckten Handen, zu ihren Fissen
ein brennender Altar, Umschrift: Aeternitas °3) (Cohen, Band I,
S. 369, Nr. 21). Sol und Luna figurieren hier wohl als die
Schutzgottheiten der ewigen Stadt. Vespasian hatte im Jahre 75
den oben erwihnten Koloss des Nero in eine wirkliche Statue

) Oriens erscheint hier zum ersten Mal in Verbindung mit dem
Sol aufl einer romischen Miinze, h&aufig dann auf Miinzen spaterer ro-
mischer Kaiser, von Gordianus lIl. Pius an (siehe auch S. 284).

") Aeternitas bedeulet hier noch die Ewigkeit des Imperiums. In
der spiatern Kaiserzeit, seit Gordianus IIl. gilt Aeternilas auch als einer
der vielen Beinamen des Sol.



Tafel IV




e PHl =

des Sonnengottes umwandeln lassen, worauf dann der Sol der
Schutzgeist des flavischen Rom wurde.

Eine ahnliche Darstellung von Sol und Luna vereint finden
wir auf einem Aureus des Hadrian, 117-—138. Roma linkshin
sitzend, mit der Linken sich auf eine Lanze stitzend, auf der
ausgestreckten Rechten die Kopfe des Sol mit Strahlenkranz und
der L.una mit Mondsichel. Umschrift: Roma aeterna (T. IV, 7).

2. Sol. Ganze Figur.

Die Darstellung des stehenden Sol auf reichsromischen
Miinzen finden wir, wie friher S. 263 schon gesagt, erst in der
Kaiserzeit und zwar erst in der spditeren, d. h. von Caracalla,
215 %), bis zu Constantin II., 335—340. Ich lasse hier eine
Auswahl folgen: Stehender nackter Sol mit Strahlenkranz, die
Rechte erhoben, iiber dem linken Arm Chlamys, Weltkugel in
der Linken. Umschrift: Aeternitati Aug., Aureus des Gordianus III.,
238—244 (T.1V, 12). Sol linkshin stehend mit Strahlenkranz,
“die Rechte erhoben, in der Linken Chlamvs und Peitsche. Um-
schrift: Sol. Aug. ??). Denar des Claudius Gothicus, 268—270
(T. 1V, 13). Linkshin schreitender Sol mit Strahlenkranz und
Chlamys, die Rechte erhoben, in der Linken Peitsche. Umschrift:
Oriens Aug., Aureus des Diocletianus, 284—305 (T.1V, 14).

Stehender Sol mit Strahlenkranz und langem Mantel rechts-
hin, die Rechte erhoben, in der Linken Weltkugel und Peitsche,
Umschrift: Soli Invicto, Aureus des Maximinus II. Daza, 308 —313
(T. IV, 15). Wahrscheinlich hat sich hier und auf den heiden
folgenden Miinzen der Kaiser in feierlichem Gewande selbst als
Sonnengott darstellen lassen. LEin anderer Aureus desselben
Kaisers zeigt den linkshin stehenden Sol mit Strahlenkranz in
langem Gewande, die Rechte erhoben, in der ausgestreckten
Linken eine Victoria haltend. Umschrift: Soli Invicto. Auf dieser
Miinze bekraftigt die Siegesgottin noch die Umschrift (T. IV, 16).
Linkshin stehender Sol mit Strahlenkranz und langem Gewande,
die Rechte erhoben, in der ausgestreckten Linken Kopf des

) Vgl. Cohen Bd. 1V, S. 173, Nr. 285.
») Vgl. S, 272 die Umschrift: HAIOC CEBACTOC.



— 282 —

Sarapis. Umschrift: Sole invicto, Mittelbronze des Maximinus II.
Daza (T. 1V, 17).

Der Sarapiskopf in der Hand des Helios weist auf die schon
S. 251/52 erwahnte synkretistische Vereinigung des Sarapis
und Helios hin. Genau dieselbe Darstellung zeigt auch eine Mittel-
bronze Constantins des Grossen (Cohen Bd. VII, S. 188, Nr. 507)-

3. Sol im Sonnenwagen. Quadriga.

Die erste Darstellung des Sonnenwagens auf romischen
Miinzen finden wir auf einem Denar des Miinzmeisters A. Manlius
Sergia, aus dem Jahre 135 v. Chr. Rs. Sol von vorne, im Ge-
wande des Wagenlenkers in seiner Quadriga tiber Wolken hin-
fahrend, im Felde Mondsichel und Sterne (T. V, 1). Wahr-
scheinlich iibermittelt uns diese Miinze das Bild der Quadriga
auf dem Giebel des oben (S. 276) erwihnten Tempels des Sol im
Circus Maximus.

Manche Archiologen, die sich speziell mit dem Sonnengott
beschéftigten, deuten dieses Miinzbild als den mit seinem Vier-
gespann aus den Wogen des Oceanus aufsteigenden Sol. Die
runden Gebilde mochte ich aber nicht als Wellen, sondern als
geballte Wolken ansehen und gehe darin mit Babelon einig.
welcher die Miinze beschreibt: ,Le soleil dans une quadrigue
de face, au dessus des nuages“ °%),

Ein Denar des Miinzmeisters M. Aburius Geminus,
129 v. Chr., zeigt uns den Sol im Sonnenwagen, die Peitsche
in der Rechten, rechtshin fahrend (T. V, 2). Eine Goldmiinze
des Hadrianus, 117 — 188, stellt den Sol, die Rechte ausgestreckt, |
in der Linken die Peitsche, wie er die linkshin gerichtete Qua-
driga besteigt, dar (T. V, 3). Gold- und Kupfermiinzen des Kaisers
Probus, 276—282, zeigen uns den Sol mit Strahlenkranz von
vorne in der Quadriga, die Rechte ausgestreckt, in der Linken
Peitsche, Umschrift: Soli Invicto (T. V, 4, Kleinbronze).

Auf einem Denar des Cn, Cornelius Sisenna (135 v. Chr.)
sehen wir Jupiter in einer Quadriga rechtshin tber den schlangen-

**) Babelon Bd. 11, S. 175.



— 283 —

fissigen Giganten Typhon hinstirmend; Kopf des Sol und Mond-
sichel als Beizeichen (T. V, b). |

Auf einem Bronze Medaillon des Aelius, des Adoptivsohnes
Hadrians, 138, sehen wir den Sol in die nach rechts gerichtete
Quadriga einsteigen (T. V, 6) *"). Ein Bronze-Medaillon des Com-
modus, 180—192, zeigt den nackten Sol in der Quadriga, welche
sich aus den Meeresfluten erhebt, so wie Vergil (Aen. 12, 114)
die Scene beschreibt ,cum primum alto de gurgite tollunt Solis
equi lucemque elatis naribus efflant“; oben rechts tber einer
Wolke schwebend ein ménnlicher Genius mit Fackel, im Felde
rechts unter dem Gewdlke die liegende Tellus, ein Fillhorn
in der Linken (T.V, 7)%)). Der Genius mit der Fackel?®?)
ist die Personification des vor der Sonne ausweichenden Mor-
gensterns, des Phosphoros, romisch Lucifer. Er ist der Stern
Aphrodites, die Venus, der vor Anbruch der Morgenrote am
Himmel in unvergleichlicher Helle strahlt, und der einzige Stern,
welcher Schatten wirft, was schon Plinius beschreibt: est clari-
tatis tantae, ut unius huius stellae radiis umbrae reddantur
(Plin. N. II. 2,8). Fiir unser Miinzbild waren wohl Vasenbilder
die Vorlage, auf welchen der Phosphoros mit seiner Fackel
Ofters erscheint, dem Tag bringenden Sol voraneilend.

Ein weiteres schones Bronze-Medaillon des Commodus
(T. V, 8) zeigt uns seine Biiste mit Lorbeer- und Strahlenkranz
als Sol neben der Roma mit Helm und Pelta als Amazone. Es
handelt sich hier wieder um eine Deifikation eines rdmischen
Kaisers als Sol (siehe S. 263 und 264).

") In neuerer Zeit sind 2 Bronzemedaillons des Hadrianus zum
Vorschein gekommen, mit ziemlich genau derselben Riickseite (vgl.
Lederer ,Zu dem neuen Medaillon des Hadrianus“ Zeitschrift fiir Numis-
matik Bd. XL, Heft 1/2, Berlin 1930).

) (Genau dieselbe Darstellung gibt ein Bronzemedaillon des An-
toninus Pius (Gnecchi: Medaglioni Romani, Bd. IL, S. 6, Nr. 67, T. 50,
Nr. 6). _

) Max Bernhart (Handbuch zur Miinzkunde der Romischen Kaiser-
zeit, Textband S. 65, Halle 1926) beschreibt die Szene: ,Phosphorus liegt
am Boden und blickt auf zu der tiber ihm galoppierenden Quadriga des
Sol”“. Die am Boden liegende Figur mit Fiillhorn personifiziert aber
die Tellus.



— 284 —

Mit solchen Deifikationen hangen auch die haufigen Beinamen
des Sol zusammen, die auf Minzen der romischen Kaiser, haupt-
sachlich von Elagabalus an bis zu Constantinus II. vorkommen.
Diese Benennungen sind:

Sol Aug. (Claudius II. Gothicus, T. 1V, 13).

Sol Comes Aug. N. (Constantinus 1., T. V, 18).

Sol Comes Probi Aug. (Cohen Bd. 1V, 8. 299, Nr.459).

Sol Conservator (Aurelianus, T. V, 15).

Deus Sol Elagab. (Elagabalus, T. V, 12).

Deo et Domino Caro Aug. (Carus, T. 1V, 10).

Sanct. Deus Sol Elagabal. (Elagabalus, T. V, 9).

Sol Dominus Imperi Romani (Aurelianus, T. V, 13).

Soli Invictae! (Maximianus Herculius, Cohen Bd. VI, S 548,
Nr. 535).

Sol Invictus (Maximinus II. Daza, T. IV, 15, 16 und 17).

Sol Invictus Aeternus Aug. (Constantinus 1., Cohen Bd. VII,
S. 289, Nr. 510).

Sol Invictus Comes Aug. (Probus, T. IV, 9 und Constan-
tinus I, T. V, 19 und 20).

Oriens (Hadrianus, T. IV, §).

Oriens Aug. (Aurelianus, T. V, 14 und Diocletianus,
T. IV, 14) %),

Sol Propugnator (Elagabalus, T. V, 10).

Seltener finden wir im Zusammenhange mit dem Sol die
Legenden Aeternitas®') und Claritas. Die Beischrift Aeternitas
Aug. kommt zuerst bei Gordianus III. vor (T. IV, 12), dann als
Aeternitas Imperii bei Carus (Cohen Bd. IV, S. 352, Nr. 10).
Den Zunamen Claritas Aug. oder Augg. sehen wir auf Miinzen des
Postumus, Diocletianus und anderer Kaiser bis zu Constantinus 11.;

®) Oriens bedeulet den Sonnenaufgang: ,ex oriente lux“. — In der
[Literatur findet sich Gberhaupt die Bezeichnung Oriens fir Sol haufig,
so z. B. in der Aeneis 5,739: et me saevus equis Oriens alflavit anhelis:

“) Die Aufschrifl ,Aeternitlas® auf der [riher, Seite 280, beschrie-
benen Miinze des Vespasianus steht nichl in Beziehung mit dem Sol,
wie schon oben in der Fussnote 53 ausgefiihrt worden ist.



— 280 —

bei Letzterem Claritas Reipublicac. Als Claritas Carausi Aug.
erscheint der Sol aul eciner Miinze des Carausius, 287—293
(Riv. ital. 1899, S. 13). '

lch méchte nun noch naher aufl die Sol-Miinzen dreier
romischer Kaiser, welche besonders mit dem Sonnenkultus ver-
kniipft sind — es sind dies Elagabalus, Aurelianus und Constan-
tinus I. — eingehen und daran anschliessend auch die Sarapis-
Miinzen des Julianus Apostala, welcher ebenfalls, d. h. in dieser
letzteren Form, dem Sonnengotte huldigte, erwahnen.

Im Jahre 218 brachte der junge Kaiser Marcus Aurelius Anto-
ninus ein als syrischer Sonnengott verehrtes Meteor, den schwar-
zen Steinkegel von Emesa, nach Rom und stellte diesen Gotzen
als Invictus Sol Elagabalus® an die Spitze der romischen
Staatsgotter. KEr selbst nannte sich oberster Priester dieser,
seiner Gotthelt, was ihm den Namen FElagabal (Heliogabalus)
eintrug, unter welchem wir ihn als Kaiser kennen. Er ist in
der Geschichte berichtigt wegen der schamlosen mit dem Kult
seines Gottes verbundenen aséatischen Orgien, die er in Rom
gewaltsam eingelithrt hatte, was die Rémer emporen musste.
Schon nach kaum vierjahriger Regierung, anno 222, wurde der
21jahrige Wiistling auf dem Throne mit seiner ehrgeizigen Mutter
Julia Soaemias in einem Aufstande getotet. Der schwarze Fetisch
wurde nach Emesa zurickgeschickt, und so fand auch die neue
Religion Elagabals, iiber welchen die damnatio memoriae ver-
hiangt wurde, ein frithes Ende.

Ein Aureus des Elagabal zeigt auf der Vs. die Biiste des
jugendlichen Kaisers mit Lorbeerkranz und Gewand linkshin,
auf der Rs. den mit einem Adler geschmiickten Stein von Kmesa
in einer Quadriga 1m Schritt, umgeben von vier Sonnen-
schirmen, Umschrift: Sanct Deo Soli, im Abschnitt: Elagabal
(T. V, 9)%); ecin anderer Aureus den Sol rechtshin ausschreitend
mit Strahlenkranz, Peitsche in der Rechten, Chlamys iber den

“) Diese Miinze aus dem Jahre 221 slelll eine Prozession des
Gottes Elagabal dar, wahrscheinlich die feierliche Ueberfiihrung des
heiligen Steines von seinem Tempel auf dem Palatin in sein neues
Heiligtum bei der Porta Praenestina (Herodian.V, 6, 6 If.).



— 286 -—

ausgestreckten linken Arm hingend, Umschrift: Soli Propugna-
tori (T. V, 10); eine Grossbronze, Vs. die Biiste des Elagabal
rechtshin mit Umschrift: Imp. Caes. M. Aur. Antoninus Pius Aug,
Rs. linkshin schreitenden Sol mit Strahlenkranz und Chlamys, die
Rechte erhoben, in der Linken Peitsche, im Felde links Stern
(T. V, 11). FEine andere Grosshronze zeigt den iber einem
Altar opfernden Kaiser, links im Felde ein Stern, Umschrift:
Sacerd. Dei Solis Elagab. S. C. (T.V, 12). Von Elagabals
Minzen beziehen sich 45 Geprage auf den Sonnenkult, entweder
auf den Sol selbst oder auf den geheiligten Stein.

50 Jahre spater, in der zweilen Halfte des 3. Jahrhunderts,
verschaffte der Kaiser Aurelianus (270—275) dem Sonnenkultus,
aber in einer niichterneren und dem Wesen der Romer besser
angepassten Form, wieder von Emesa aus, neue Geltung. Noch
ein Jahr vor seinem Tode, 274, erbaute er dem ,Deus Sol
Invictus“ auf dem Campus Agrippae in Rom einen gewaltigen
Tempel. Aurelianus hat den Sol zum Staatsgotte des ganzen
Reiches, zum ,Dominus Imperii Romani“ gemacht und sich
selbst auf einer Miinze als solchen darstellen lassen (siehe spéter).
Dass er dabei Erfolg hatte, beweist die uns in den Miinzen der
folgenden Zeit sichtbare Verehrung, welche der Sol bei den
folgenden romischen Kaisern, mit Ausnahme von Tacitus (275
bis 276) und Maxentius (306—312) bis zu Constantin I. und
seinen Sohnen genoss. Auf Miinzen Aurelians erscheint der
Sol in der in Anbetracht seiner kurzen Regierungszeit grossen
Zahl von 45 Emissionen (mit verschiedenen Beinamen, wie
Oriens, Invictus und Conservator). Uebertroffen hat ithn noch
Probus (276 —282), mit genau 100 dem Sol geltenden Geprigen.

Von Diocletian (284—305) und Maximianus Herculius (286
bis 306) gibt es, obwohl sie auch dem Reichsgotte Aurelians
huldigten, im Hinblick auf ihre lange Regierungszeit nur wenige
Miinzen mit dem Sol-Typus, 10 Emissionen des Diocletian, 5 des
Maximianus Herculius.

Diocletian schlug némlich auch andere Pfade ein. Er nannte
sich ,Jovius“ und seinen Mitregenten Maximian ,Herculius®,
womit zugleich das Verhaltnis des letzteren, seines Gehiilfen in



== BH] ==

der Regierung, zu ihm, dem obersten Herrscher, ausgedriickt
war, Jupiter und Hercules sind daher das haufigste Minzbild
dieser beiden Kaiser, von welchen sie als deren Abkommlinge
ihre Macht herleiteten.

Auch auf den Miinzen des Constantius Chlorus (305—306),
des Vaters Constantins 1., welcher als Adoptivsohn Maximians
der herculischen Dynastie eingefiigt gewesen war, ist der Sol
selten. Ueber die Consecrationsmiinze mit dem Sonnengotte in
der Quadriga siehe spéter.

Héaufiger erscheint der Sol dann wieder auf Minzen des
Galerius Maximianus (305—311), in 13 Emissionen (mit den
Aufschriften Oriens oder Claritas Aug.), und des Maximinus II.
Daza (305—313), in 28 Emissionen. Bei Maxentius, dem Mit-
regenten des Constantius Chlorus, fehlt wie schon erwihnt der
Sol als Minztypus génzlich. Hingegen finden wir thn wieder
bei Licinius (307—323), dem Schwager und Rivalen des Con-
stantinus 1., in 9 Emissionen, und dann speziell haufig bei
letzterem, siehe spater, :

Ungefiahr ein halbes Jahrhundert ist der Sol des Aurelianus
an der.Spitze der romischen Staatsreligion gestanden. Von den
Sol-Miinzen dieses Kaisers lasse ich hier einige Beispiele folgen.

Eine Bronzemiinze des Aurelianus zeigt uns: Vs. das gelockte
Haupt des Kaisers mit Lorbeerkranz als Sol rechtshin, Umschrift:
Sol Dominus Imperi Romani, Rs. den Kaiser vor einem Altare
opfernd, Umschrift: Aurelianus Aug. Cons. (T. V, 13), eine
andere: Rs. stehenden Sol mit Strahlenkranz von vorne, die
Rechte erhoben, in der Linken Weltkugel, links von ithm am
Boden ein sitzender behelmter Gefangener, dem die Hénde tiber
dem Riicken zusammengebunden sind, Umschrift: Oriens Aug.
(T.V, 14) und eine weitere: Rs. Sol mit Strahlenkranz und
Peitsche, dem in Kriegsausristung gegeniiberstehenden Kaiser
die Weltkugel darbietend, unten im Abschnitt zwei Gefangene,
Umschrift: Soli Conservatori (T. V, 15). Diese Miinze bezieht
sich auf den Sieg Aurelians iiber die Konigin Zenobia bei Emesa
und Antiochia mit der Wiedereroberung des Orients, 272. Im
Kulthild von Emesa erkannte Aurelian den Helfer zum Sieg,



— 288 —

den Sonnengott, der ihm nun als Siegespreis symbolisch die
Wellkugel iiberreicht. T. V, 16, ebenfalls cine Mittelbronze,
zeigt uns: Rs. die Biiste der Gattin Aurelians, der Kaiserin Se-
verina, mit Beigabe der Mondsichel als l.una, Umschrift: Se-
verina Aug., Vs. Biiste des Aurelianus mit Strahlenkranz als Sol.

Auch unter Constantin I., dem Grossen, (306—337) spielte
der Sonnengott eine bedeutende Rolle und wir finden noch viele
Jahre nach seinem beriihmten Siege tiber Maxentius an der
Milvischen Briicke vor den Toren Roms (312) und {rotz seiner
darauf folgenden Anerkennung des Christentums durch das
Toleranz-Edikt von Mailand (313), welches den Uebertritt zum
Christentum unbedingt freistellte, mit Vorliebe den Sol, nebst
anderen romischen Gottern, wie Jupiter, Mars und Hercules,
auf seinen Miinzen, im Ganzen in zirka 100 Emissionen in Gold
und Bronze.

Dem Andenken seines Vaters, Constantius Chlorus, 305—
306, halte er eine goldene Consecrations-Miinze gestiftet, welche
eine Apotheosis des Vaters als Sonnengott bedeuten sollte.

Auch sich selbst liess er als Sonnengott verehren und sogar
noch in seiner spateren Regierungszeit. So errichtete er, nachdem
er den Sitz des romischen Reiches nach dem alten Byzantion
verlegt und dort die neue, nach ithm Constantinopolis genannte,
Reichshauptstadt gegriindet hatte, 330 auf dem Forum die be-
rihmte Sonnenséule. Auf einer romischen Porphyrsiule erhob
sich eine riesige vergoldete Bronzestatue des Sonnengottes, die
er aus dem coelesyrischen Heliopolis hatte herbeischaffen lassen.
Dieselbe wurde zur Darstellung seiner eigenen Person hergerichtet.
Unter der Strahlenkrone, die das Haupt der Statue schmiickte,
prangten in grossen Lettern die Worte: Constantino solis instar
fulgenti. In einem Krlasse befahl er, dass seine Nachkommen
jeweilen am Jahrestage der Kinweihung der Saule derselben
durch Verbeugung ihre Ehrfurcht bezeugen sollen. Nur allméhlich
verzichtete er in den letzten Jahren seiner Regierung aufl die
gottlichen Ehren und liess christliche Wahrzeichen auf Schilde
und Banner seiner Truppen setzen, was auch seine gleichzeitigen
Miinzen illustrieren, Von Constantins I. Miinzen, welche sich






— 289 —

auf den Sol beziehen, gebe ich auf Tafel V eine kleine Auswahl.
Aureus: Vs. Kopf des Constantius C‘hlorus rechtshin, Umschrift:
Divus Constantius, Rs. vierstockiger reichverzierter Scheiterhaufen,
dariiber Sol in Quadriga, die Rechte erhoben, Peitsche in der
Linken, Umschrift: Consecratio (T. V, 17). Ein anderer Aureus
zeigt: Vs. Kopf des Constantin I. mit Lorbeerkranz rechtshin,
Umschrift: Constantinus P. F. Aug., Rs. Sol mit Strahlenkranz,
halbnackt, rechtshin stehend, dem ihm gegentiber stehenden mit
der Toga bekleideten Kaiser die Erdkugel, iber welcher eine
Victoria schwebt, darreichend, zwischen beiden ein knieender Ge-
fangener, seine Hénde gegen den Kaiser erhebend, Umschrift:
Soli Comiti Aug. N. (T. V, 18). Diese Gold-Miinze lehnt sich
sehr an die oben beschriebene Mittelbronze Aurelians an. Auch
hier iiberreicht Sol, der Begleiter (Comes) und Helfer in der
Schlacht, dem siegreichen Kaiser als Preis die Weltkugel.

Es folgen die Rss. dreier Bronzemiinzen: Sol mit Strahlen-
kranz, die Rechte erhoben, in der Linken die Weltkugel, Umschrift :
Soli Invieto Comiti (Mittelbronze, T. V, 19); Sol mit Strahlen-
kranz rechtshin gewendet in einer Quadriga, die Rechte erhoben,
in der Linken Globus und Peitsche, Umschrift: Soli Invieto
Comiti (Kleinbronze, T.V, 20); Plan eines Lagers, dariber
stehender Sol mit Strahlenkranz linkshin, die Rechte erhoben,
in der Linken Weltkugel, Umschrift: Virt. Exerc. (Kleinbronze,
T.V, 21). — Diese seltene Darstellung des Sol iiber einem
Militdrlager weist mit der Umschrift wohl auf einen Sieg hin.
Mit dem Jahre 324 werden die heidnischen Miinzbilder allméhlich
seltener, und es kommen immer mehr christliche Embleme auf|
wie das Kreuz, das Monogramm Christi und das Labarum,
welches mit der Inschrift ,in hoc signo vinces dem Kaiser in
der Schlacht gegen Maxentius als Wunder am Himmel erschienen
sein soll. Das Kreuz wird schon 813, nach dem Siege iiber Maxentius
ganz schiichtern im Felde einiger Bronze-Miinzen neben dem stehen-
- den Sol angebracht. Abb.13. Aufdiesen Minzen spielt das Christen-
tum noch eine untergeordnete Rolle. Kinige Jahre spater sehen
wir das Monogramm Christi auf dem Helm des Kaisers (Kupfer-

.S N. R., Bd. XXV, 19



Abb. 13. Stehender Sol linkshin. Das Kreuz im Felde links.
Kleinbronze des Constantinus 1.

Abb. 14. Das Monogramm Christi \X( auf dem Helm des Kaisers.
Kleinbronze des Constantinus 1.

Abb. 15. Das vom Monogramm Christi tiberragte «labarum”.
Kleinbronze des Constantinus 1.

miinze vom Jahre 317) %) (Abb. 14) und 7 Jahre spater, 324, eben-
falls auf einer Kupfermiinze Constantins I., das vom Monogramm
Christi iiberragte Labarum, die Fahnenstange einen Drachen durch-
bohrend ). Abb. 15. Diese Miinzen sind die frithesten numismatischen
Denkmdler des Christentums. Neben diesen christlichen Motiven wur-
den unter Constantin aber immer noch heidnische Gotter auf Miinzen
dargestellt. Constantin selbst scheint im tiefsten Grunde das Chri-
stentum nur als Mittel seiner staatlichen Politik benutzt zu haben.
Dem entspricht auch die Tatsache, dass er sich erst an seinem
Sterbetage durch den Bischof Eusebios von Constantinopel, der
spater auch sein Biograph geworden ist, hat taufen lassen.

%) (Gepragt in Siscia, Pannonien.) Staatl. Miinzkabinett Wien.
) Christlich-Archaeologische Sammlung der Universitit Berlin.



— 291 —

Den Sol finden wir auch noch auf Miinzen (Gold und Kupfer)
seiner Sohne, so des Crispus, 317 zum Caesar ernannt%®), den
der Vater, wie es sich nachher herausstellte, unschuldig hatte
toten lassen (326), und dann seines zweiten Sohnes und
Nachfolgers, Constantins II., 335—340 ). Eine Goldmiinze des
Letzteren gibt die seltene Darstellung der Krinung eines Kaisers
durch den Somnengott: Rs. Constantin II. im Kriegsgewande,
linkshin stehend, Globus in der ausgestreckten Rechten, Lanze in
der Linken, gekront vom neben ihm stehenden halbnackten Sol,
die Peitsche in der Linken (Cohen Bd. VII, S. 387, Nr. 182).

Ausser auf diesem Aureus kommt der Sol noch viermal
auf Kleinbronzen dieses Kaisers vor: Rs. Stehender halbnackter
Sol mit Strahlenkranz, die Rechte erhoben, in der Linken Welt-
kugel. — Damit erscheint der rémische Sonnengott zum letzten
Mal als Miinzbild.

Mit Constantins drittem Sohne_und ebenfalls Nachfolger auf
dem Throne Constantinus II., 335350, beginnt dann die Zeit
der spezifisch chrisilichen Miinzpriigung °7). Abgesechen vom
Interregnum des Julianus Apostata, des ,Abtriinnigen“, 361—
363, sind von nun an bis zum Ende des ostromischen Kaiser-
reiches, das mit Romulus Augustus, genannt Augustulus, im
Jahre 476 abschliesst, die christlichen Zeichen: Kreuz, Mono-
gramm und Labarum die Hauptmotive auf den romischen Reiehs-
miinzen. Die 6fters denselben beigegebenen symbolischen Legenden,
wie Salus, Gloria, Victoria, welche die Einfiihrung des Christen-
tums tberdauert haben, sind wohl damit zu erkldaren, dass diese
Begriffe auch fir das christliche Ohr einen guten Klang hatten.

Der Kaiser Flavius Claudius Julianus Apostata, welcher wie
M. Aurelius den Beinamen ,der Philosoph® fiihrte, ein Neffe
Constantins des Grossen, geb. 331, héatte auf Wunsch seines
christlichen Vetters, des Kaisers Constantius II., 335--361, durch
den Bischof Eusebios von Constantinopel und Georgios, den
spiteren Bischof von Alexandrien, zu einem zuverlassigen Christen

%) Vgl. Cohen, Bd. VII, S. 353, Nr. 135.
%) Vgl. Cohen, Bd. VII, S. 387, Nr. 182 und 183 —186.
®7) Vgl. Cohen, Bd. VII, S. 406, Nr. 9 ff.



— 292 —

erzogen werden sollen, orwe &y yororievos [BéBavoc. Seine Nel-
gung zur griechischen Philosophie, namentlich zu den Lehren
der Neu-Platoniker, vielleicht auch ein zu starker Zwang bei
seiner christlichen Erziehung, dann haufig sich wiederholende
Verbrechen, welche seine christliche Verwandtschaft auf den
Thronen sich hatte zu Schulden kommen lassen, sowie die
Streitigkeiten innerhalb der christlichen Kirche selbst hatten
wohl zusammengewirkt, ihn dem Christentum ganz zu entfremden,
Als er zu Macht kam, 361, war sein Hauptbestreben, die alt-
hellenische Religion, allerdings in veredelter Form auf alle
mogliche Weise wieder herzustellen. Er erwartete, dass damit
auch die Grosse und der Ruhm des romischen Reiches zuriick-
kehren wiirden,

Abb. 16. Julianus als Sarapis (Kleinbronze).

Fir ihn galt wieder der Sonnengott als erster aller Gotter.
In seinen Reden nannte er ihn: , Hicoc pfagiievc® und sich selbst
dessen Diener, oradoc 3eov “Hliiov. Auf seinen Miinzen erscheint
er zahlreich, zwar nicht in der Gestalt des romischen Sol, son-
dern in der des Sarapis. Unter den 189 Geprigen Julians finden
wir 65 Mal den Sarapis-Typus. Der Kaiser liess sich auch
héufig selbst mit seinem langen Philosophenbarte, Strahlenkranz
und Kalathos und der Umschrift: Deo Sarapidi, resp. Serapidi %),
oder Deo Sancto Serapidi als Sarapis darstellen. Abb., 16. Auf
einer Kleinbronze finden wir seine Biiste als Sarapis neben der
seiner Gemahlin Helena als Isis (Cohen, Bd. VIII, S. 66, Nr. 11).

Der Versuch der Wiedererweckung des antiken Heidentums
nahm mit Julianus’ nach nur Z0-monatiger Regierungszeit er-
erfolgtem frithen Tode ein rasches Ende. Er starb 363 in einer
Schlacht gegen die Perser, von einer l.anze verwundet im

%) Vgl. Cohen, Bd. VIII, S. 59, Nr. 126, und Textabbildung.



— 203 —

32. Lebensjahre, mit den denkwirdigen Worten, welche das
Gefiihl von der Erfolglosigkeit seiner Bemiihungen zeigen: ,ouwc
vevixgres @ Ieledaie®, [ dennoch Galilder hast du gesiegt®.

Das Christentum wurde nun wieder Staatsreligion und zu-
folge dem Gebot des Kaisers Theodosius des Grossen, 379—395,
die heidnischen Priester zu vertreiben und die Tempel zu
schliessen, verschwanden die heidnischen Gotter auch aus ihren
letzten Kultstatten.

Es ist interessant zu verfolgen, wie die Kulte des Helios-
Sol und des Asklepios-Aesculapius ®) am langsten von allen
heidnischen Religionen neben dem jungen Christentum stand-
gehalten haben. Es ist dies auch begreiflich. Die hell leuchtende,
alles erwarmende Sonne wurde vergeistigend zur christlichen
Liebe umgeformt. Asklepios war der hilfsbhereite, menschen-
freundliche Gott, giiar3owmoraroc Yeoc, zu dem neben den
Kranken auch die Mihseligen und Beladenen pilgerten, er war
der ,Heiland“ der antiken Welt. Die christliche Lehre ist zunachst
auch eine Religion der Heilung gewesen. Sie sah in der tat-
krafugen Hilfe fir die leiblich Kranken eine ihrer ersten Auf-
gaben, neben der fiir sie allerdings noch wichtigeren Sorge fir
das Heil der Seele.

Meine Arbeit macht nicht den Anspruch, das Thema er-
schopfend behandelt zu haben. Eine vollstandige Aufzéhlung und
Beschreibung der einschlagigen Minzen, ihnlich wie sie z. B.
Imhoof-Blumer u. a. in seinen ,Fluss- und Meergottern auf
griechischen und roémischen Minzen“ (Schweiz. Numismatische
Rundschau, Genf, 1924) gegeben hat, ware fiir einen Numis-
matiker von Beruf wohl eine sehr grosse, aber interessante und
verdienstliche Arbeit. Ich wollte nur eine Auswahl aus den so
abwechslungsreichen Typen, mit welchen uns der Sonnengott auf
griechischen und auf rémischen Minzen iberliefert wird, geben.
Schon aus einer solchen Auswahl ist ersichtlich, welche hervor-
ragende Rolle der Sonnenkult im alten Griechenland und im
alten Rom gespielt hat und was fir eine wichtige Fundgrube wir

) Vgl. O. Bernhard : Griechische und romische Minzbilder in ihren
Beziehungen zur Geschichte der Medizin, S. 13, 48 und 49.



— 204 —

in der Numismatik auch fiir die Religionsgeschichte besitzen.
Keine anderen Ueberlieferungen aus der betreffenden Zeit geben
uns so viele Aufschliisse tber den Sonnenkultus in der spéteren
romischen Kaiserzeit, wie die Minzen von Elagabal (218) bis
zu Constantin II. (340) und iber sein kurzes Wiederaufflackern
als Sarapiskult die Minzen Julians (361—363).

Bei der Auswahl der Miinzen war ich bestmoglich bestrebt,
als Illustrationsmaterial nur gut erhaltene Exemplare zu benutzen,
was zur Folge hatte, dass bisweilen ein sonst als Typus
interessantes Stiick nicht berticksichtigt wurde.

In solchen Fillen und da, wo es mir trotz meiner Be-
mithungen nicht gelungen ist, die gewiinschten Gipsabgiisse zu
bekommen, habe ich die betreffenden Miinzen im Texte und
beziehungsweise in den Fussnoten beschrieben oder erwéhnt.

Nachtrag.

Nach Abschluss und Drucklegung meiner Arbeit kam mir noch eine
neuere einschligige Arbeit zur Kenntnis, auf welche ich der Vollstiindigkeit
halber noch eingehen mochte.

Es handelt sich um:

Laffranchi, Lodov. 11 problematico segno della croce sulle monete
preconstantiniane di Aquileia. S. A. a. ,Aquileia nostra“ Bd. III, 1. Mailand,
Tip. Pontificia S. Guiseppe, 1932, 8°, 11 S. mit 1 Tfl

In dieser Publikation behandelt L. 2 Maxentius-Miinzen aus Aquileia,
welche auf der Riickseite im Giebel eines Tempels ein Kreuz fiihren,

Mittelbronze : Vs. Kopf des Maxentius mit Lorbeerkranz r. . . . .
Umschrift . . . Rs. Sitzende Roma mit Globus und Szepter in einem
sechssiiuligen Tempel. Im dreieckigen Giebelfelde ein ,griechisches“ Kreuz
(,Croce graeca“). -— Umschrift: CONSERV VRB SVAE.

L. versucht, indem er sich auf eine Stelle in Eusebios’ Kirchen-
geschichte beruft, das Kreuz damit zu erkliren, dass auch Maxentius
Sympathien fiir das Christentum gehabt habe. Es ist dies eine etwas
gewagte Charakterisierung des gefiirchteten Tyrannen, der sich bei allen
seinen Unternehmungen auf heidnische Priester und heidnische Orakel zu
stiitzen pflegte.

Uebrigens lassen die Abbildungen der beiden Miinzen auch nicht
mit ‘absoluter Sicherheit erkennen, ob es sich bei dem Beizeichen im
Tempelgiebel um ein wirkliches Kreuz handelt, oder vielleicht nur um
eine verschobene X, oder sonst ein #hnliches Zeichen.

Ist es wirklich ein Christus-Kreuz, so konnte man die Anbringung
desselben damit erkliren, dass es von einem christlichen Stempelxchneider
der Miinzstitte Aquileia in das Gepriige eingeschmuggelt worden ist.

Die Studie von Lodov. Laffranchi vermag den Satz auf Seite 290
meiner Arbeit ,Diese (d. h. Constantinus I.- Miinzen) sind die friihesten
numismatischen Denkmiiler des Christentums“ nicht umzustiirzen.



— 205 —

Verzeichnis der auf den 5 Tafeln abgebildeten Miinzen.

— Tafel, Nummer, Prageort oder -herr, Metall, Zgitangabe,
Aufbewahrungsort —.

Metall: N = Gold; R — Silber; £ — Kupfer, Bronze.

Datierung : fir die Kaisermiinzen gilt die Reglerungszeit, fir
die ibrigen ergibt sich eine ungefihre Zeitbestimmung aus dem
Stil.

Aufbewahrunysorte: staatliche Minzkabinette und Privat-
sammlungen (M. S. — meine Sammlung); Miinzen im Handel.

Tafel L.
1. Uranopolis K — Didrachmon, um 300 v. Chr. — Briissel.

2. Gau Heliopolis /£ — Grossbronze des M. Aurelius — Berlin.

3. Heliopolis Coeles. &£ — Mittelbronze des Septimius Severus
— Berlin.

4. Heliopolis Coeles. fE — Mittelbronze des Philippus Arabs
— Berlin,

5. Alexandreia Billon — M. Aurelius — Berlin,

6. Alexandreia g — Kleinbronze des Maximianus Herculius
— Berlin.

7. Trapezus fE — Mittelbronze des Elagabalus — Berlin.

Tralleis /£ — Kleinbronze, 1. Jahrhundert n. Chr. — Berlin.

9. Hierapolis Phryg. A& — Mittelbronze, 3. Jahrhundert n. Chr.
— M. S.

10. Miletos A — Grossbronze des Pupienus — M. S,

11. Apollonia Salbake A& — Grossbronze des Septimius Severus
— Berlin.

12. Lampsakos A/ — Goldstater um 400 v. Chr. — Paris.

13. Rhodos A — Goldstater um 400 v. Chr. — Brit. Mus.

14. Rhodos & — Didrachmon, 400—333 v. Chr. — M. S,

15. Rhodos & — Tetradrachmon, 400--333 v. Chr, — M. S.

16. Rhodos /& — Tetradrachmon, 333 bis ca. 100 v. Chr. —M. S.

17. Rhodos R — Didrachmon, 333 bis ca, 100 v. Chr, — M. S.

o



18.
19.
. Rhodos £ — Kleinbronze der Kaiserzeit — M. S.

21.

22.
23.
24.

25.
26.

S e

®© = o

b
12.
13.
14.
15.

16.
17.
18.

19.

— 296 —

Rhodos & — Didrachmon, um 300 v. Chr. — Berlin.
Rhodos £ — Grossbronze der Kaiserzeit — Brit. Mus.

Soloi £ — Kleinbronze aus dem 2. Jahrhundert v. Chr, —
M. S.

Knidos R — Didrachmon, nach 190 v. Chr. — M. S.
Halikarnassos R — Drachme, nach 180 v. Chr. — M. S.
Erythrai /£ — Bronzemiinzchen aus dem 3. Jahrhundert
v. Chr. — M. S.

Kleitor & — Triobol, ca. 400 v. Chr. — M. S,
Alexandreia Billon — Gallienus — Berlin.

Tafel II.

Hierapolis Phryg. &£ — Kleinbronze, 2. Jahrhundert n. Chr.
— M. S,

Tralleis & — Grossbronze des Antoninus Pius — Berlin.
Alexandreia Billon — Elagabalus — Berlin.
Alexandreia Billon Severus Alexander — Berlin,

Alexandreia £ — Grossbronze des Antoninus Pius —
S. Dattari, Nr. 2583.

Philippos II. (Mak.) R — Tetradrachmon — Berlin.
Athen R — Tetradrachmon, 2. Jahrhundert v. Chr. — M. S.
Coelesyria Prov., Billon — Julia Domna Berlin.

Sinope R — Tetradrachmon, ca. 300 v. Chr. — M. S.
Hierapolis Phryg. &£ — Kleinbronze des Nero — Minchen.
Rhodos £ — Grossbronze des Nerva — Stift St. Florian.
Kolossai Phryg. A& — Grossbronze — Berlin.

Nysa Lyd. £ — Grossbronze des Gallienus — M. S,
Lyrbe Kilik, /£ — Grossbronze des Gordianus III. — Berlin.
Hadrianopolis Thrak. /£ — Mittelbronze des Gordianus III.
— Berlin.

Kaisareila Kapp. R — Macrinus — Berlin.

Kaisarela Kapp. R — Caracalla — Berlin.

Kyzikos Mys. Elektron — Stater, zweite Halfte des 5. Jahr-
hunderts v. Chr., — Berlin.

Nikopolis Moes. A& — Mittelbronze des Elagabalus — Gotha.




OU A= W Do

~ o

10.

o

N o o

oo

10

— 207 —

Thyateira Lyd. &£ — Grossbronze des Severus Alexander —
Budapest.

. Mostene Lyd. &£ — Grossbronze des Commodus — Berlin.
. Thyateira £ — Grossbronze des Severus Alexander — Berlin.

Tafel III.
Korinth g£ — Mittelbronze des L.. Verus — Berlin,
Korinth &£ — Kleinbronze des Commodus — Berlin.

Korinth £ — Mittelbronze des M. Aurelius — Berlin.
Perinthos £ — Grossbronze des Severus Alexander — Florenz,
Aspendos Pamphyl. A& — Grosshronze des Severus Alexander
— Brit. Mus.

. Athen R — Tetradrachmon, 2. Jahrhundert v, Chr. — Berlin,
Alexandreia g — Grossbronze des Traianus — S. Dattari,
Nr. 911.

Soloi R — persischer Silberstater des 'l'iribazos, 386 — 380

v. Chr., — Berlin.

Tarsos R — persischer Silberstater des Datames, 378 —372
v. Chr. — M. S.

Mallos R — persischer Silberstater, ca. 425—385 v. Chr.

— Berlin.

Tafel 1V,
Roma-Camp. £ — Unze aus dem Anfang des 3. Jahr-
hunderts v. Chr. — M., S.
Lucretia R — Denar des L.. Lucretius I'rio, um 74 v. Chr.
— M. S,
Valeria R — Denar des l..Valerius Acisculus, 46—45 v. Chr,
— Berlin.
Mussidia & — Denar des L. Mussidius Longus, ca. 39
v. Chr. — M. S.
Antonia R — Denar des Marcus Antonius, ca. 43 v. Chr.
— M. S.

Antonia A, ca. 43 v. Chr. — Berlin.
Hadrianus A7 — M. S,
Hadrianus A/ — Berlin,

. Probus A/ — Berlin,

Carus £ — Kleinbronze -— Paris.



11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.

OV

© oo

10.
. Elagabalus £ — Grossbronze — M. S,
12.
18.
14.
15.
16.
17.

18.
18,
20.
21.

— 208 —

Diocletianus £ — Kleinbronze — Paris.
Gordianus III. 4 — Winterthur.
Claudius Gothicus B — Denar — Berlin.

Diocletianus A7 — Klagenfurt.
Maximinus II, Daza AJ] — friither S. Trau.
Maximinus II, Daza Ay — Paris.
Maximinus II. Daza g — Mittelbronze — Paris.
Tafel V.
Manlia R — Denar des A. Manlius Sergia, aus dem

Jahre 135 v. Chr. — frither S. Six.

Aburia R — Denar des M. Aburius Geminus, 129 v. Chr.
— Berlin.

Hadrianus A/ — im Handel.

Probus £ — Klembronze — Paris.

Cornelia R — Denar des Cn. Cornelius Sisenna, 135 v.
Chr. — Berlin.

Aelius /£ — Bronzemedaillon — Berlin.
Commodus £ — Bronzemedaillon — Rom.
Commodus £ — Bronzemedaillon — Paris.

Elagabalus A/ -—— im Handel.
Elagabalus A/ — Brit. Mus.

Elagabalus £ — Grossbronze — Berlin,

Aurelianus £ — Mittelbronze — Berlin.

Aurelianus £ — Mittelbronze — M. S.

Aurelianus £ — Mittelbronze — Berlin.
Aurelianus-Severina £ — Mittelbronze — M. S.
Constantius Chlorus A/ — Consecrations - Miinze, gepragt
unter Constantinus I. — frither S. de Quelen (vgl. Cohen
VII, S. 61, Nr. 28).

Constantinus 1. A/ — im Handel.

Constantinus 1. £ — Mittelbronze — Berlin.
Constantinus 1. £ — Kleinbronze — Berlin.
Constantinus I. £ — Kleinbronze — Paris.



	Der Sonnengott auf griechischen und römischen Münzen
	[Titelbild]
	[Einleitung]
	Râ
	Baal = Jupiter Heliopolitanus
	Sarapis
	Mithras
	Zeus und Apollon
	Helios
	Helios als Beiname römischer Kaiser
	Anhang
	Verzeichnis der auf den 5 Tafeln abgebildeten Münzen


